Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: La fonction heuristique de la tradition en philosophie
Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein philosophisches Verstandnis der Geschichte, das sich des mit
dieser Unterstellung zur Anwendung gebrachten hermeneutischen
Prinzips auf methodische Weise bedient, soll konstruktiv-hermeneutisch
heifen. Im Rahmen eines solchen Verstindnisses dient auch das
Rekonstruktionsinteresse dem Aufbau begriindeter Orientierungen.
Deshalb darf in diesem Falle von einem begriindeten Interesse (an einer
philosophischen Geschichte) gesprochen werden.

LA FONCTION HEURISTIQUE DE LA TRADITION
EN PHILOSOPHIE

par André-Fean Voelke

Les rapports entre la philosophie en train de se faire aujourd’hui
et la tradition philosophique héritée du passé soulévent toutes sortes
de questions. En général ces questions présupposent la reconnaissance
de rapports historiques préexistant a ’interrogation portant sur eux.

Dans cet exposé, j’envisagerai au contraire un rapport naissant de
cette interrogation méme. Mon attention se portera non pas sur des
connexions historiques attestées ou présumées, mais sur une mise en
rapport procédant de l'initiative de celui qui actuellement fait de la
philosophie, que ce soit au niveau de la création d’un discours nouveau
ou, plus modestement, de sa réception et de sa compréhension.

Le discours philosophique peut constituer un document historique,
sociologique, psychologique, etc. Mais il sera considéré ici dans sa
spécificité de discours philosophique. A ce titre il procede, me
semble-t-il, d’'une démarche autonome de la raison engagée dans un
probléme qui lui importe et cherchant a satisfaire, selon une expres-
sion kantienne, son propre intérét!.

Je partirai d’une observation sur la maniére dont nous accueillons
un discours philosophique nouveau. Qu’il ait la forme d’un exposé
oral ou d’un texte écrit, les dimensions d’un article de revue ou d’un
livre épais, nous I’interrogeons. C’est en posant des questions beaucoup

! L’expression se trouve p. ex. dans la préface des Prolégoménes de Kant
(Akad. Ausg., IV, p. 257. — Trad. Gibelin, p. 9). L'importance de I'idée
d’intérét de la raison dans la pensée kantienne est bien mise en lumiére dans
I’exposé de J. Mittelstrass, Das Interesse der Philosophie an threr Geschichte (voir
p. 12 de ce volume).

15



plus qu’en affirmant notre accord ou notre désaccord que nous
témoignons d’un véritable intérét, et c’est par la que nous pouvons
contribuer au progres de ce discours. Mais, dans la mesure ou il est
nouveau, le discours philosophique surprend et déconcerte, sans qu’on
voie toujours quelles questions lui poser. Comment éviter les propos
futiles ou incongrus? Comment trouver les questions pertinentes,
capables de faire voir a quel intérét de la raison il répond et comment
il y parvient, puis de susciter peut-étre une meilleure réponse?

Dans I’antiquité, les théoriciens de la rhétorique avaient souligné
Iutilité de la topique, c’est-a-dire d’une discipline permettant a ’ora-
teur de trouver ce qu’il convient de dire selon la situation ou il se
trouve et le but qu’il se propose. La topique fournissait en particulier
un répertoire de points de vue, ou lieux, susceptibles de fonder diverses
formes d’argumentation. Elle avait donc a la fois une fonction heuris-
tique et une fonction argumentative, comme en témoigne la définition
de Cicéron: «... disciplina inveniendorum argumentorum» (7op.,
I, 2)1pis, Mettant ici ’accent sur la fonction heuristique, je me deman-
derai si la philosophie, a I’instar de la rhétorique, dispose d’une
topique permettant, sinon d’inventer un nouveau discours, du moins
de trouver les questions qu’il convient de poser, lorsqu’un tel discours
parait?®.

En proposant d’élargir ainsi le champ d’application de la topique,
je m’inspirerai librement d’un texte de Leibniz. Selon les Nouveaux
essais sur lentendement humain (IV, 1, § 2), «les topiques ou les lieux
d’invention» servent entre autres a «expliquer» et «éclaircir», et
cette explication peut porter sur une «these» ou «proposition»,
«pour en bien faire connaitre le sens et la force». A titre d’exemple,
Leibniz mentionne I’explication des textes sacrés ou juridiques. Mais
ce passage exprime une visée qui devrait se retrouver dans l'inter-

1bi8 T.a fonction heuristique et la fonction argumentative de la topique
étaient déja étroitement lides dans la rhétorique aristotélicienne. Cf. I’étude
de J. Sprute, «Topos und Enthymem in der aristotelischen Rhetorik»,
Hermes, 1975, 1, p. 68-90.

* Cette question s’inspire des réflexions trés pénétrantes de P. Veyne sur le
réle de la topique en histoire, dans Comment on écrit I’histoire, Paris, 1971,
p- 253 ss. Cf. aussi le recueil collectif Faire de ’histoire, 1, Paris, 1974, ou le
méme auteur écrit (p. 92, n. 28): «Il y a lieu a topique partout ou les choses
ne s’organisent pas more geomeirico.» Le passage de Leibniz utilisé ci-dessous
est signalé a cet endroit.

16



rogation de tout discours philosophique, pris en tant que tel. I con-
vient toutefois d’en étendre la portée. En effet la structure d’un dis-
cours philosophique et les concepts qu’il met en ceuvre comptent
autant que les théses ou propositions qu’il défend. Il ne faut donc pas
considérer uniquement le sens des propositions, mais aussi celui des
concepts et, plus globalement, celui du discours envisagé dans sa
structure totale. Au sens Leibniz associe la force, qu’il distingue tres
nettement de la vérité, objet de preuve. Il nous invite ainsi a situer le
sens dans une perspective dynamique et a le lier a un acte. Tel est
aussi le point de vue que défend Mlle Sylvie Bonzon, dans une étude
qui s’inspire d’Austin et de Searle?Pis: elle soutient que tout discours
est porteur d’un acte qui lui donne une certaine force, et voit dans le
sens un effet de cet acte. Sans approfondir ces notions comme elles
le mériteraient, et en suivant l’'usage courant qui identifie sens et
signification, je parlerai de force pour désigner le pouvoir d’agir
propre au discours philosophique, c’est-a-dire son pouvoir d’intéresser
la raison par les significations qu’il produit et met en ceuvre, et je
distinguerai comme Leibniz cette force du discours de sa vérité: méme
si la raison ne reconnait pas la vérité d’un discours, elle peut en per-
cevoir la force. _

L’interrogation du discours philosophique se proposera précisé-
ment de faire apparaitre cette force des significations et de I’amener a
mieux s’affirmer. Elle devra s’inscrire dans une visée qui reconnaisse
Iexistence de significations spécifiquement philosophiques. Telle est
la visée que pourront fournir d’autres discours philosophiques, et
particuliérement ceux qui constituent la tradition. En un mot, la tradi-
tion constituera la topique dont nous avons besoin et exercera dans
notre perspective la fonction heuristique dévolue, dans ’ancienne
rhétorique, aux lieux.

Mais, pour comprendre le sens que je donne a cette fonction heuris-
tique, il faut se garder de réduire I’ensemble des lieux fournis par la
tradition a des lieux communs, c’est-a-dire & des points de vue d’une
extréme généralité permettant d’interroger indifféremment n’im-
porte quel discours philosophique. Certes il arrive souvent que ’on
se place dans une perspective trés générale pour considérer une philo-
sophie, surtout lorsqu’elle nous est peu famili¢re, et la tradition peut

2bis S Bonzon, «Force des textes et interprétation», Studia Philosophica,

XXX/XXXI (1970/71), p. 98-125.

17



procurer cette perspective. On se demandera par exemple si 'on a
affaire 2 un réalisme ou a un nominalisme. Mais rapidement la ques-
tion se précisera: quelle espeéce de réalisme ou de nominalisme? En
cours d’examen on prendra donc conscience progressivement de la
singularité irréductible d’un discours qui paraissait au premier abord
entrer facilement dans un cadre général. Au cours de cet effort de
précision, des lieux de plus en plus spéciaux se substitueront aux lieux
communs initiaux. La démarche proposée n’aboutit donc pas a faire
de la tradition un répertoire de questions générales permettant de
réduire commodément les discours tenus aujourd’hui a des types
connus depuis longtemps. Elle devrait au contraire contribuer a
mettre en lumiére I’originalité propre de chacun de ces discours. Par
une interrogation partant des significations léguées par la tradition,
elle fera ressortir non seulement des similitudes, mais aussi des diffé-
rences interdisant de ramener purement et simplement ces discours a
la tradition. Dans cette démarche, la tradition interviendra donc
comme un révélateur de Iactualité.

Mais les confrontations surgissant sans cesse dans le cadre de la
philosophie actuelle ne fournissent-elles pas aux philosophes maintes
occasions de s’interroger mutuellement et de manifester chacun la
spécificité de son discours? Que gagne-t-on a faire entrer la tradition
dans le débat? — En fait le débat a sans cesse tendance a se figer autour
de certains points d’accrochage, a s’épuiser en redites qui I’empéchent
de progresser. Pour lui permettre de rebondir et de s’engager dans de
nouvelles voies, il faut Pouvrir & des points de vue inattendus, voire
méme inactuels.

Tels sont bien souvent les points de vue que nous tirerons de la
tradition, a condition que nous prétions une attention suffisante aux
problémes qu’elle a posés, aux structures, aux concepts, aux proposi-
tions qu’elle a élaborés. Ces significations ont peut-étre sombré dans
un oubli que favorisent les déplacements progressifs d’intérét ou les
coupures soudaines marquant le passage d’une période a une autre, les
simplifications dues a des nécessités pédagogiques ou notre manque de
curiosité. Toutefois les significations oubliées ne sont pas forcément
des significations périmées. Lorsque nous les retrouvons, elles nous
paraissent étranges ou inactuelles. Mais cette étrangeté peut nous
amener a nous distancer de paysages devenus trop familiers, cette
inactualité peut nous aider a dépasser les bornes trop étroites de ce que
nous considérons comme ’actualité.

18



Lorsque nous nous retournons vers la tradition, nous avons certes
I’espoir d’y retrouver nos propres préoccupations, nos propres valeurs.
Mais ce retour en arri¢re aboutit alors a travestir la tradition pour
Phabiller au gotut du jour et peut méme prendre la forme d’une ré-
trospection qui la transformera en miroir destiné a nous renvoyer
notre propre image. Le philosophe doit éviter de tomber dans le piege
de Narcisse. Il doit certes prendre conscience des points ou les pers-
pectives actuelles convergent avec celles de la tradition. Toutefois
son rapport avec cette derniére ne s’épuise pas dans la simple recon-
naissance de ces points de convergence, il comporte le repérage lucide
des significations divergentes. C’est dans le cadre de ce rapport com-
plexe que la tradition pourra exercer d’une maniere féconde sa fonc-
tion de topique. En d’autres termes, c’est par ’appréciation correcte
du méme et de I’autre que la philosophie actuelle peut élever la tradi-
tion au rang d’interlocuteur capable de la faire progresser en lui
posant des questions pertinentes.

Pour illustrer cette démarche, je vais rapidement essayer de mon-
trer comment on peut interroger a partir de la tradition antique un
philosophe contemporain qui n’a eu que trés peu de contacts directs
avec les textes traditionnels, anciens ou récents: Wittgenstein. Je ne
choisis pas cet exemple par gott du paradoxe, mais parce qu’il me
permet de reprendre des questions auxquelles j’étais arrivé dans une
recherche indépendante de cet exposé.

En découvrant, dans les Investigations philosophiques, que Wittgen-
stein préte a la philosophie une fonction thérapeutique, le lecteur peut
étre fort surpris, car la philosophie moderne ne le prépare guére a
cette idée. Mais un ancien n’aurait pas été étonné qu’on lui présentit
la philosophie comme une thérapie. N’était-ce pas une conception
défendue dans la plupart des écoles? Pour mieux comprendre, dans
sa force et son originalité, la signification des textes ot Wittgenstein
caractérise la philosophie de cette maniére, il pourrait étre intéressant
de partir de la tradition antique. C’est ce que je vais faire, en me
limitant ici a la tradition sceptique, telle qu’on peut la saisir chez
Enésidéme et surtout dans ’ceuvre de Sextus Empiricus.

Les dogmatiques, selon Enésidéme, ignorent qu’ils «s’usent et se
consument en vain dans des tourments continuels» (Photius, Mpyrio-
biblon, 169 b 23). Les difficultés philosophiques, déclare Wittgenstein,
«aussi longtemps qu’elles sont considérées comme des probléemes, sont
torturantes et paraissent insolubles» (7he Blue and Brown Books,

18



Oxford, 1958, p. 46)3. Dans les deux cas, le mal qu’il s’agit de guérir
est donc la philosophie elle-méme. — Et d’autre part dans les deux cas,
c’est a la philosophie, mue par une exigence obstinée d’intelligibilité,
qu’il incombe de trouver la thérapie et de I’appliquer: «Le sceptique...
veut guérir par le raisonnement la présomption et la précipitation des
dogmatiques...» (Sextus, Pyrrh. Hypot., 111, 280). «Le philosophe
traite une question; comme une maladie» (Wittgenstein, Philos.
Unters., § 255). — Enfin la santé qu’il importe de recouvrer est définie
en termes similaires: pour le sceptique, c’est 'ataraxie (Sextus,
Pyrrh. Hypot., 1, 26) ; pour Wittgenstein le repos, I’apaisement (Philos.
Unters., § 133).

La confrontation esquissée ci-dessus ne sera féconde que si l'on
dispose d’une topique précise, fondée sur une connaissance préalable
des textes sceptiques.

Ma premiere question partira d’un terme qui vient d’étre cité: la
précipitation (propétera). Les dogmatiques, nous dit Sextus, ont d’au-
tant plus besoin d’étre soignés qu’ils sont plus violemment atteints de
précipitation (Pyrrh. Hypot., 111, 280-1). Cette tendance les pousse a
se prononcer a I’aventure, non pas sur les problémes posés par la vie
quotidienne, mais sur les problemes philosophiques. Elle est étroite-
ment liée a la présomption, c’est-a-dire a la prétention de résoudre ces
problémes par le raisonnement. C’est donc un vice plus profond que
la simple hate de parvenir & une conclusion et elle joue un role dé-
terminant dans la genese des maux dont souffrent les dogmatiques.
Trouve-t-on chez Wittgenstein un facteur similaire? — La réponse
pourrait se fonder sur un passage des Jnvestigations (§ 109) qui rattache
la résolution des problémes philosophiques a I’examen du travail de
notre langue, «de maniére que celui-ci soit reconnu, contre une ten-
dance (Trieb) a le méconnaitre»*. Ce passage en évoque beaucoup
d’autres, ou il est question d’une inclination (Neigung ) ou d’une ten-
tation (Versuchung ) qui nous poussent a nous exprimer d’une certaine
maniére (p. ex. §§ 254, 299, 345). C’est a cette maniére de nous ex-
primer que s’applique la thérapie philosophique. « Tendance», «in-
clination», «tentation»: il semble que ces termes désignent un facteur

3 Passage cité par J. Bouveresse, dans « Wittgenstein et la philosophie»,
Bulletin de la Société frangaise de Philosophie, 67, 3 (1973), p. 98. Ce passage se
trouve a la p. 93 de la traduction de G. Durand, Le cahier bleu..., Paris, 1965.

4 Cf. a ce propos les remarques de B. Briilisauer, dans une étude sur « John
Wisdom», Studia Philosophica, XXXIII (1973), p. 9.

20



qui se fait jour lorsque nous manquons de lucidité a I’égard de notre
propre langage, lorsque nous laissons le langage «tourner a vide»
(§ 132). En établissant ce qui rapproche et ce qui distingue cette
tendance de la précipitation, au sens sceptique, on apercevrait peut-
étre mieux le sens de la thése selon laquelle les problémes philosophi-
ques sont susceptibles d’une solution grammaticale®.

En premiére approximation, on pourra dire que la méconnaissance
résultant de la précipitation porte sur le travail de la pensée et non
sur le travail de la langue. Dot il résulte que le sceptique soignera les
dogmatiques en argumentant et en réfutant, alors que Wittgenstein
se bornera a décrire 1’'usage effectif de la langue (§ 124). Un exemple
rapide fera mieux voir la différence. Sextus multiplie les arguments
tendant a réfuter les conceptions dogmatiques du temps. Wittgenstein
note qu’on se représente le temps comme un «médium étrange»
(§ 196). Il ne se met pas a argumenter, malis suggere de recourir a
une méthode montrant que cette étrangeté provient de ce que I'em-
ploi du mot n’est pas compris. Cette méthode considérera, a la maniére
de saint Augustin, les énoncés que I’on fait couramment sur la durée
des événements, leur passé, leur présent ou leur avenir, afin d’éliminer
des malentendus (§ 90): « Nous voulons comprendre quelque chose qui
est déja ouvertement sous nos yeux. Car cela nous avons l'air en un
certain sens de ne pas le comprendre» (§ 89).

Mais cette remarque trés générale ne suffit pas. En effet, le scep-
tique se préoccupe aussi du travail de la langue. 1l distingue par
exemple le sens propre et exact des mots de leur sens large et impropre.
Il note que dans la vie courante nous les employons souvent au sens
impropre et pratiquons la catachrése®. 11 reproche aux dogmatiques de
confondre les cas ou la catachrése est légitime, et ceux ol I’'emploi
du sens propre s'impose (Adv. Log., 11, 128-9). Tournons-nous main-
tenant vers les Investigations: I’analyse de l’expression «arréte-toi a
peu pres ici», au § 88, fait penser a une remarque de Sextus notant que
le mot lieu (topos) peut étre employé par catachrése, pour désigner non

511 y aurait aussi lieu de considérer la notion cartésienne de précipitation,
telle qu’elle apparait dans la 17€ régle de la méthode.

¢ Les traités de rhétorique antique mentionnent 4 plusieurs reprises la
catachrése. Reprenant une définition d’Aristote, Cicéron (Orafor, 27, 94) la
définit comme le fait d’utiliser les mots en les détournant de leur sens propre
pour leur donner une signification qui n’en est qu'une approximation
(... abutimur verbis propinquis). Cf. aussi Quintilien, VIII, 6, 34-35.

21



pas I’'emplacement exact ol nous sommes enclos, mais par exemple la
ville ot nous habitons (Pyrrh. Hypot., 111, 119). D’ou la question
suivante: dans quelle mesure la reconnaissance par Wittgenstein
d’une multiplicité de jeux de langage, contre notre tendance a les
confondre, a-t-clle le méme caractére et vise-t-elle le méme but que
la reconnaissance par les sceptiques d’un emploi légitime de la
catachrese, contre la précipitation des dogmatiques qui le confondent
avec son emploi illégitime?

Un examen plus attentif de cette question conduit a en poser plu-
sieurs autres. Les sceptiques semblent admettre plusieurs emplois
légitimes de la catachrese, parmi lesquels figure celui de la catachrese
s’appliquant aux formules mémes qu’ils emploient pour combattre
les dogmatiques?. Une fois qu’elles ont rempli leur office, le sceptique,
qui ne les a jamais prises au pied de la lettre comme ’expression de
la vérité, mais dans un sens impropre et «si l’on veut, par catachrese»,
les retourne contre elles-mémes en les incluant parmi les assertions
qu’elles ont servi a éliminer. Elles agissent comme les remedes cathar-
tiques — c’est-a-dire purgatifs — qui «non seulement éliminent les
humeurs du corps, mais s’éliminent eux-mémes avec ces humeurs»
(Pyrrh. Hypot., 1, 206-7). Cette comparaison médicale revient trois
fois dans I’ceuvre de Sextus et, a la fin du traité Contre les logiciens, 11,
480-1, elle est suivie d’une autre comparaison, celle-la méme que
Wittgenstein utilise lorsqu’il caractérise les propositions du Tractatus
comme une échelle qui doit étre rejetée, une fois qu’on est monté
sur elle (6.54)8. Chez Sextus, les deux comparaisons répondent
manifestement 4 la méme intention. Pourrait-on aussi appliquer la
premiére aux propositions du Tractatus, ce qui reviendrait a projeter
dans cette ceuvre une visée thérapeutique? Peut-on tout au moins
appliquer cette comparaison a la thérapie que proposent les Investi-
gations ?

Peut-on, plus généralement, caractériser cette thérapie comme une
catharsis? Les sceptiques non seulement suggeérent la question, mais
aident a la préciser en fournissant un autre terme encore: [ysis, dé-
signant I’action de délier, de dissoudre les «apories» dans lesquelles
nous sommes «impliqués» (Sextus, Adv. Phys., 1I, 103). Ce terme

? Tel est par exemple le cas de la fameuse formule «Pas plus» (Sextus Emp.,
Pyrrh. Hypot., 1, 191).

8 Cette coincidence est signalée par M. Black, 4 companion to Wittgenstein’s
Tractatus, Cambridge, 1971, p. 377.

22



s’applique fort bien a des aspects fondamentaux de ’analyse du lan-
gage pratiquée dans les Investigations, et I’on est conduit a se demander
dans quelle mesure la [ysis ou dissolution des problémes philosophiques
qu’elle opére est en méme temps une catharsis. J'ai commencé par
penser, avec J. Bouveresse®, que ce dernier terme pouvait désigner le
travail philosophique accompli dans les Inwvestigations. Viser une
«clarté complete» concue comme une «disparition compléte» des
problémes philosophiques (§ 133), n’est-ce pas la une entreprise que
I’on peut légitimement qualifier de purgation? Mais M. J.-P. Leyvraz
m’a rendu attentif au fait que «clarté» n’est pas ici synonyme de
«pureté». Et, en effet, la description des jeux de langage montre que
les propositions de la langue quotidienne n’ont pas a étre purifiées en
fonction des exigences d’une langue idéale, elle conduit a écarter le
«préjugé de la pureté cristalline» (§ 108). Peut-étre pourrait-on dire
que la dissolution des probléemes philosophiques, la lysis, est catharsis
dans la mesure ou elle fait voir que le langage, considéré comme forme
de vie, ne comporte pas les impuretés dont la philosophie le croit
entaché.

Ne pouvant m’engager maintenant dans de nouveaux développe-
ments'?, j’interromps ici ma série de questions, en espérant que la dis-
cussion fera surgir non seulement d’autres questions, mais des ques-
tions meilleures. La topique dont je cherche a partir ne doit en effet
pas prendre la forme d’un questionnaire établi une fois pour toutes,
elle doit rester ouverte.

La démarche qui vient d’étre esquissée présuppose une conception
de la tradition dont je voudrais, pour finir, souligner un aspect mar-
quant. La raison qui se tourne vers le passé ne sait pas au départ ce
qui, dans ce passé, vaudra pour elle comme tradition. Selon le pro-
bléeme qui Pintéresse, elle peut soit ériger en tradition l’enseignement
d’une «école» déterminée, soit se donner une tradition qui regroupe
des significations provenant d’horizons fort divers. En tout état de
cause, la tradition se constitue au fur et 2 mesure que progresse 'inter-
rogation. Elle comprend toutes les significations anciennes que cette
interrogation fait entrer en rapport vivant avec les significations
actuellement mises en ceuvre dans tel ou tel discours philosophique.

® J. Bouveresse, art. cit., p. 103.

10 Ces développements nous ameéneraient a considérer les méthodes mises
en ceuvre dans d’autres écoles philosophiques de ’antiquité, en vue de pro-
curer un apaisement cong¢u sur le modéle d’une guérison.

23



Est-il besoin d’ajouter qu’en posant au départ I'exigence de mettre
la tradition au service de la philosophie d’aujourd’hui, cette démarche
ne réduit pas la tradition au réle de simple instrument? Est-il néces-
saire de préciser qu’elle débouche sur une exigence complémentaire,
celle de vivifier la tradition en faisant resurgir dans toute leur force
les significations dont celle-ci est porteuse? Nest-ce pas en eflet cette
force qui leur donne le pouvoir de poser des questions intéressant la
raison?

PHILOSOPHISCHE EPIGONALITAT

Ein abbrechendes Plidoyer in einer neu zu beurteilenden Sache
von Helmut Holzhey

Mit ihren Gedanken in ein Uberlieferungsgeschehen einzuriickenl,
gewollt oder ungewollt, ist eine alte Erfahrung der Philosophen. Die
moderne Reflexion des Verstehens hat diese Erfahrung im Begriff des
wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins festgehalten® und mit einem
universalen Geltungsanspruch verknipft. Auch der eigensinnigste
Selbstdenker soll sich als geschichtlich bestimmt wissen, nicht frei von
Tradition und nicht frei ihr gegeniiber, Selbstdenker vielmehr erst
im Wissen um diese seine geschichtliche Abhingigkeit. Es wirde
nicht einleuchten, wollte man «Epigonalitat» so weit fassen, daB ihr
Begriff mit dem des wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins zusammen-
fiele. Denn das epigonale Verhiltnis zur Tradition ist primir durch
BotmiBigkeit charakterisiert, sei diese nun bewufit oder auch nicht
bewuBt; der Epigone ist der Uberlieferung gegeniiber willfihrig,
unterzieht sich ihr und tut das teils mit der Klage tber die eigene
Schwiche, nicht anders zu kénnen, teils bewufB3tlos, von der Tradition
gewissermaBen «angesteckt»®, die so als vis a tergo thre Wirkung hat.
Aneignung, Bewiltigung, Distanzierung, ja Zersetzung der Tradi-
tion — diese Stufen eines selbstbewuBten wirkungsgeschichtlichen Be-

! HANs-GEORG GADAMER: Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik (Tiibingen, 1960) S. 275.

2 Vgl. Hans-GEORG GADAMER: Kleine Schriften I Philosophie Herme-
neutik (Tibingen, 1967) S. 158.

 MAx ScHELER: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze.
Gesammelte Werke 3 (Bern, 1955) S. 284f.; vgl. Alice Kohli-Kunz: Erinnern
und Vergessen. Das Gegenwirtigsein des Vergangenen als Grundproblem
historischer Wissenschaft (Berlin, 1973) S. 55ff.

24



	La fonction heuristique de la tradition en philosophie

