
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: La fonction heuristique de la tradition en philosophie

Autor: Voelke, André-Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein philosophisches Verständnis der Geschichte, das sich des mit
dieser Unterstellung zur Anwendung gebrachten hermeneu tischen

Prinzips auf methodische Weise bedient, soll konstruktiv-hermeneutisch

heißen. Im Rahmen eines solchen Verständnisses dient auch das

Rekonstruktionsinteresse dem Aufbau begründeter Orientierungen.
Deshalb darf in diesem Falle von einem begründeten Interesse (an einer

philosophischen Geschichte) gesprochen werden.

LA FONCTION HEURISTIQUE DE LA TRADITION
EN PHILOSOPHIE

par André-Jean Voelke

Les rapports entre la philosophie en train de se faire aujourd'hui
et la tradition philosophique héritée du passé soulèvent toutes sortes

de questions. En général ces questions présupposent la reconnaissance

de rapports historiques préexistant à l'interrogation portant sur eux.
Dans cet exposé, j'envisagerai au contraire un rapport naissant de

cette interrogation même. Mon attention se portera non pas sur des

connexions historiques attestées ou présumées, mais sur une mise en

rapport procédant de l'initiative de celui qui actuellement fait de la

philosophie, que ce soit au niveau de la création d'un discours nouveau

ou, plus modestement, de sa réception et de sa compréhension.
Le discours philosophique peut constituer un document historique,

sociologique, psychologique, etc. Mais il sera considéré ici dans sa

spécificité de discours philosophique. A ce titre il procède, me
semble-t-il, d'une démarche autonome de la raison engagée dans un
problème qui lui importe et cherchant à satisfaire, selon une expression

kantienne, son propre intérêt1.

Je partirai d'une observation sur la manière dont nous accueillons

un discours philosophique nouveau. Qu'il ait la forme d'un exposé
oral ou d'un texte écrit, les dimensions d'un article de revue ou d'un
livre épais, nous l'interrogeons. C'est en posant des questions beaucoup

1 L'expression se trouve p. ex. dans la préface des Prolégomènes de Kant
(Akad. Ausg., IV, p. 257. - Trad. Gibelin, p. 9). L'importance de l'idée
d'intérêt de la raison dans la pensée kantienne est bien mise en lumière dans

l'exposé de J. Mittelstrass, Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte (voir
p. 12 de ce volume).

15



plus qu'en affirmant notre accord ou notre désaccord que nous

témoignons d'un véritable intérêt, et c'est par là que nous pouvons
contribuer au progrès de ce discours. Mais, dans la mesure où il est

nouveau, le discours philosophique surprend et déconcerte, sans qu'on
voie toujours quelles questions lui poser. Comment éviter les propos
futiles ou incongrus? Comment trouver les questions pertinentes,
capables de faire voir à quel intérêt de la raison il répond et comment
il y parvient, puis de susciter peut-être une meilleure réponse?

Dans l'antiquité, les théoriciens de la rhétorique avaient souligné
l'utilité de la topique, c'est-à-dire d'une discipline permettant à l'orateur

de trouver ce qu'il convient de dire selon la situation où il se

trouve et le but qu'il se propose. La topique fournissait en particulier
un répertoire de points de vue, ou lieux, susceptibles de fonder diverses

formes d'argumentation. Elle avait donc à la fois une fonction heuristique

et une fonction argumentative, comme en témoigne la définition
de Cicéron: «... disciplina inveniendorum argumentorum» {Top.,
I, 2)lbls. Mettant ici l'accent sur la fonction heuristique, je me demanderai

si la philosophie, à l'instar de la rhétorique, dispose d'une
topique permettant, sinon d'inventer un nouveau discours, du moins
de trouver les questions qu'il convient de poser, lorsqu'un tel discours

paraît2.
En proposant d'élargir ainsi le champ d'application de la topique,

je m'inspirerai librement d'un texte de Leibniz. Selon les Nouveaux

essais sur l'entendement humain (IV, 1, § 2), «les topiques ou les lieux
d'invention» servent entre autres à «expliquer» et «éclaircir», et
cette explication peut porter sur une «thèse» ou «proposition»,
«pour en bien faire connaître le sens et la force». A titre d'exemple,
Leibniz mentionne l'explication des textes sacrés ou juridiques. Mais
ce passage exprime une visée qui devrait se retrouver dans l'inter-

1 bis La fonction heuristique et la fonction argumentative de la topique
étaient déjà étroitement liées dans la rhétorique aristotélicienne. Cf. l'étude
de J. Sprute, «Topos und Enthymem in der aristotelischen Rhetorik»,
Hermes, 1975, I, p. 68-90.

2 Cette question s'inspire des réflexions très pénétrantes de P. Veyne sur le
rôle de la topique en histoire, dans Comment on écrit l'histoire, Paris, 1971,

p. 253 ss. Cf. aussi le recueil collectif Faire de l'histoire, I, Paris, 1974, où le
même auteur écrit (p. 92, n. 28) : «Il y a lieu à topique partout où les choses

ne s'organisent pas more geometrico. » Le passage de Leibniz utilisé ci-dessous
est signalé à cet endroit.

16



rogation de tout discours philosophique, pris en tant que tel. Il
convient toutefois d'en étendre la portée. En effet la structure d'un
discours philosophique et les concepts qu'il met en œuvre comptent
autant que les thèses ou propositions qu'il défend. Il ne faut donc pas
considérer uniquement le sens des propositions, mais aussi celui des

concepts et, plus globalement, celui du discours envisagé dans sa

structure totale. Au sens Leibniz associe la force, qu'il distingue très

nettement de la vérité, objet de preuve. Il nous invite ainsi à situer le

sens dans une perspective dynamique et à le lier à un acte. Tel est

aussi le point de vue que défend Mlle Sylvie Bonzon, dans une étude

qui s'inspire d'Austin et de Searle2bis : elle soutient que tout discours

est porteur d'un acte qui lui donne une certaine force, et voit dans le

sens un effet de cet acte. Sans approfondir ces notions comme elles

le mériteraient, et en suivant l'usage courant qui identifie sens et

signification, je parlerai de force pour désigner le pouvoir d'agir
propre au discours philosophique, c'est-à-dire son pouvoir d'intéresser
la raison par les significations qu'il produit et met en œuvre, et je
distinguerai comme Leibniz cette force du discours de sa vérité : même
si la raison ne reconnaît pas la vérité d'un discours, elle peut en
percevoir la force.

L'interrogation du discours philosophique se proposera précisément

de faire apparaître cette force des significations et de l'amener à

mieux s'affirmer. Elle devra s'inscrire dans une visée qui reconnaisse

l'existence de significations spécifiquement philosophiques. Telle est

la visée que pourront fournir d'autres discours philosophiques, et

particulièrement ceux qui constituent la tradition. En un mot, la tradition

constituera la topique dont nous avons besoin et exercera dans

notre perspective la fonction heuristique dévolue, dans l'ancienne
rhétorique, aux lieux.

Mais, pour comprendre le sens que je donne à cette fonction heuristique,

il faut se garder de réduire l'ensemble des lieux fournis par la
tradition à des lieux communs, c'est-à-dire à des points de vue d'une
extrême généralité permettant d'interroger indifféremment n'importe

quel discours philosophique. Certes il arrive souvent que l'on
se place dans une perspective très générale pour considérer une
philosophie, surtout lorsqu'elle nous est peu familière, et la tradition peut

2bis S. Bonzon, «Force des textes et interprétation», Studia Philosophica,

XXX/XXXI (1970/71), p. 98-125.

17



procurer cette perspective. On se demandera par exemple si l'on a

affaire à un réalisme ou à un nominalisme. Mais rapidement la question

se précisera: quelle espèce de réalisme ou de nominalisme? En

cours d'examen on prendra donc conscience progressivement de la

singularité irréductible d'un discours qui paraissait au premier abord
entrer facilement dans un cadre général. Au cours de cet effort de

précision, des lieux de plus en plus spéciaux se substitueront aux lieux
communs initiaux. La démarche proposée n'aboutit donc pas à faire
de la tradition un répertoire de questions générales permettant de

réduire commodément les discours tenus aujourd'hui à des types
connus depuis longtemps. Elle devrait au contraire contribuer à

mettre en lumière l'originalité propre de chacun de ces discours. Par

une interrogation partant des significations léguées par la tradition,
elle fera ressortir non seulement des similitudes, mais aussi des

différences interdisant de ramener purement et simplement ces discours à

la tradition. Dans cette démarche, la tradition interviendra donc

comme un révélateur de l'actualité.
Mais les confrontations surgissant sans cesse dans le cadre de la

philosophie actuelle ne fournissent-elles pas aux philosophes maintes
occasions de s'interroger mutuellement et de manifester chacun la

spécificité de son discours? Que gagne-t-on à faire entrer la tradition
dans le débat? - En fait le débat a sans cesse tendance à se figer autour
de certains points d'accrochage, à s'épuiser en redites qui l'empêchent
de progresser. Pour lui permettre de rebondir et de s'engager dans de

nouvelles voies, il faut l'ouvrir à des points de vue inattendus, voire
même inactuels.

Tels sont bien souvent les points de vue que nous tirerons de la

tradition, à condition que nous prêtions une attention suffisante aux
problèmes qu'elle a posés, aux structures, aux concepts, aux propositions

qu'elle a élaborés. Ces significations ont peut-être sombré dans

un oubli que favorisent les déplacements progressifs d'intérêt ou les

coupures soudaines marquant le passage d'une période à une autre, les

simplifications dues à des nécessités pédagogiques ou notre manque de

curiosité. Toutefois les significations oubliées ne sont pas forcément
des significations périmées. Lorsque nous les retrouvons, elles nous

paraissent étranges ou inactuelles. Mais cette étrangeté peut nous
amener à nous distancer de paysages devenus trop familiers, cette
inactualité peut nous aider à dépasser les bornes trop étroites de ce que
nous considérons comme l'actualité.

18



Lorsque nous nous retournons vers la tradition, nous avons certes

l'espoir d'y retrouver nos propres préoccupations, nos propres valeurs.
Mais ce retour en arrière aboutit alors à travestir la tradition pour
l'habiller au goût du jour et peut même prendre la forme d'une ré-

trospection qui la transformera en miroir destiné à nous renvoyer
notre propre image. Le philosophe doit éviter de tomber dans le piège
de Narcisse. Il doit certes prendre conscience des points où les

perspectives actuelles convergent avec celles de la tradition. Toutefois

son rapport avec cette dernière ne s'épuise pas dans la simple
reconnaissance de ces points de convergence, il comporte le repérage lucide
des significations divergentes. C'est dans le cadre de ce rapport
complexe que la tradition pourra exercer d'une manière féconde sa fonction

de topique. En d'autres termes, c'est par l'appréciation correcte
du même et de l'autre que la philosophie actuelle peut élever la tradition

au rang d'interlocuteur capable de la faire progresser en lui
posant des questions pertinentes.

Pour illustrer cette démarche, je vais rapidement essayer de montrer

comment on peut interroger à partir de la tradition antique un
philosophe contemporain qui n'a eu que très peu de contacts directs

avec les textes traditionnels, anciens ou récents: Wittgenstein. Je ne
choisis pas cet exemple par goût du paradoxe, mais parce qu'il me

permet de reprendre des questions auxquelles j'étais arrivé dans une
recherche indépendante de cet exposé

En découvrant, dans les Investigations philosophiques, que Wittgenstein

prête à la philosophie une fonction thérapeutique, le lecteur peut
être fort surpris, car la philosophie moderne ne le prépare guère à

cette idée. Mais un ancien n'aurait pas été étonné qu'on lui présentât
la philosophie comme une thérapie. N'était-ce pas une conception
défendue dans la plupart des écoles? Pour mieux comprendre, dans

sa force et son originalité, la signification des textes où Wittgenstein
caractérise la philosophie de cette manière, il pourrait être intéressant
de partir de la tradition antique. C'est ce que je vais faire, en me
limitant ici à la tradition sceptique, telle qu'on peut la saisir chez

Enésidème et surtout dans l'œuvre de Sextus Empiricus.
Les dogmatiques, selon Enésidème, ignorent qu'ils «s'usent et se

consument en vain dans des tourments continuels» (Photius, Myrio-
biblon, 169 b 23). Les difficultés philosophiques, déclare Wittgenstein,
«aussi longtemps qu'elles sont considérées comme des problèmes, sont
torturantes et paraissent insolubles» (The Blue and Brown Books,

19



Oxford, 1958, p. 46)3. Dans les deux cas, le mal qu'il s'agit de guérir
est donc la philosophie elle-même. - Et d'autre part dans les deux cas,
c'est à la philosophie, mue par une exigence obstinée d'intelligibilité,
qu'il incombe de trouver la thérapie et de l'appliquer : « Le sceptique...
veut guérir par le raisonnement la présomption et la précipitation des

dogmatiques...» (Sextus, Pyrrh. Hypot., III, 280). «Le philosophe
traite une question; comme une maladie» (Wittgenstein, Philos.

Unters., § 255). - Enfin la santé qu'il importe de recouvrer est définie

en termes similaires: pour le sceptique, c'est l'ataraxie (Sextus,

Pyrrh. Hypot., I, 26) ; pour Wittgenstein le repos, l'apaisement (Philos.

Unters., § 133).
La confrontation esquissée ci-dessus ne sera féconde que si l'on

dispose d'une topique précise, fondée sur une connaissance préalable
des textes sceptiques.

Ma première question partira d'un terme qui vient d'être cité: la
précipitation (propéteia). Les dogmatiques, nous dit Sextus, ont d'autant

plus besoin d'être soignés qu'ils sont plus violemment atteints de

précipitation {Pyrrh. Hypot., III, 280-1). Cette tendance les pousse à

se prononcer à l'aventure, non pas sur les problèmes posés par la vie

quotidienne, mais sur les problèmes philosophiques. Elle est étroitement

liée à la présomption, c'est-à-dire à la prétention de résoudre ces

problèmes par le raisonnement. C'est donc un vice plus profond que
la simple hâte de parvenir à une conclusion et elle joue un rôle
déterminant dans la genèse des maux dont souffrent les dogmatiques.
Trouve-t-on chez Wittgenstein un facteur similaire? - La réponse

pourrait se fonder sur un passage des Investigations (§ 109) qui rattache
la résolution des problèmes philosophiques à l'examen du travail de

notre langue, «de manière que celui-ci soit reconnu, contre une
tendance (Trieb) à le méconnaître»4. Ce passage en évoque beaucoup
d'autres, où il est question d'une inclination (Neigung) ou d'une
tentation Versuchung) qui nous poussent à nous exprimer d'une certaine
manière (p. ex. §§ 254, 299, 345). C'est à cette manière de nous
exprimer que s'applique la thérapie philosophique. «Tendance»,
«inclination», «tentation»: il semble que ces termes désignent un facteur

3 Passage cité par J. Bouveresse, dans «Wittgenstein et la philosophie»,
Bulletin de la Société française de Philosophie, 67, 3 (1973), p. 98. Ce passage se

trouve à la p. 93 de la traduction de G. Durand, Le cahier bleu..., Paris, 1965.
1 Cf. à ce propos les remarques de B. Brülisauer, dans une étude sur «John

Wisdom», Studia Philosophica, XXXIII (1973), p. 9.

20



qui se fait jour lorsque nous manquons de lucidité à l'égard de notre

propre langage, lorsque nous laissons le langage «tourner à vide»
(§ 132). En établissant ce qui rapproche et ce qui distingue cette
tendance de la précipitation, au sens sceptique, on apercevrait peut-
être mieux le sens de la thèse selon laquelle les problèmes philosophiques

sont susceptibles d'une solution grammaticale5.
En première approximation, on pourra dire que la méconnaissance

résultant de la précipitation porte sur le travail de la pensée et non
sur le travail de la langue. D'où il résulte que le sceptique soignera les

dogmatiques en argumentant et en réfutant, alors que Wittgenstein
se bornera à décrire l'usage effectif de la langue (§ 124). Un exemple
rapide fera mieux voir la différence. Sextus multiplie les arguments
tendant à réfuter les conceptions dogmatiques du temps. Wittgenstein
note qu'on se représente le temps comme un «médium étrange»
(§ 196). Il ne se met pas à argumenter, mais suggère de recourir à

une méthode montrant que cette étrangeté provient de ce que l'emploi

du mot n'est pas compris. Cette méthode considérera, à la manière
de saint Augustin, les énoncés que l'on fait couramment sur la durée
des événements, leur passé, leur présent ou leur avenir, afin d'éliminer
des malentendus (§ 90) : «Nous voulons comprendre quelque chose qui
est déjà ouvertement sous nos yeux. Car cela nous avons l'air en un
certain sens de ne pas le comprendre» (§ 89).

Mais cette remarque très générale ne suffit pas. En effet, le

sceptique se préoccupe aussi du travail de la langue. Il distingue par
exemple le sens propre et exact des mots de leur sens large et impropre.
Il note que dans la vie courante nous les employons souvent au sens

impropre et pratiquons la catachrèse6. Il reproche aux dogmatiques de

confondre les cas où la catachrèse est légitime, et ceux où l'emploi
du sens propre s'impose {Adv. Log., II, 128-9). Tournons-nous
maintenant vers les Investigations: l'analyse de l'expression «arrête-toi à

peu près ici», au § 88, fait penser à une remarque de Sextus notant que
le mot lieu (topos) peut être employé par catachrèse, pour désigner non

6 II y aurait aussi lieu de considérer la notion cartésienne de précipitation,
telle qu'elle apparaît dans la lre règle de la méthode.

6 Les traités de rhétorique antique mentionnent à plusieurs reprises la
catachrèse. Reprenant une définition d'Aristote, Cicéron (Orator, 27, 94) la
définit comme le fait d'utiliser les mots en les détournant de leur sens propre
pour leur donner une signification qui n'en est qu'une approximation

abutimur verbis propinquis). Cf. aussi Quintilien, VIII, 6, 34-35.

21



pas l'emplacement exact où nous sommes enclos, mais par exemple la
ville où nous habitons (Pyrrh. Hypot., III, 119). D'où la question
suivante: dans quelle mesure la reconnaissance par Wittgenstein
d'une multiplicité de jeux de langage, contre notre tendance à les

confondre, a-t-elle le même caractère et vise-t-elle le même but que
la reconnaissance par les sceptiques d'un emploi légitime de la

catachrèse, contre la précipitation des dogmatiques qui le confondent

avec son emploi illégitime?
Un examen plus attentif de cette question conduit à en poser

plusieurs autres. Les sceptiques semblent admettre plusieurs emplois
légitimes de la catachrèse, parmi lesquels figure celui de la catachrèse

s'appliquant aux formules mêmes qu'ils emploient pour combattre
les dogmatiques7. Une fois qu'elles ont rempli leur office, le sceptique,

qui ne les a jamais prises au pied de la lettre comme l'expression de

la vérité, mais dans un sens impropre et «si l'on veut, par catachrèse»,
les retourne contre elles-mêmes en les incluant parmi les assertions

qu'elles ont servi à éliminer. Elles agissent comme les remèdes cathar-
tiques - c'est-à-dire purgatifs - qui «non seulement éliminent les

humeurs du corps, mais s'éliminent eux-mêmes avec ces humeurs»

(Pyrrh. Hypot., I, 206-7). Cette comparaison médicale revient trois
fois dans l'œuvre de Sextus et, à la fin du traité Contre les logiciens, II,
480-1, elle est suivie d'une autre comparaison, celle-là même que
Wittgenstein utilise lorsqu'il caractérise les propositions du Tractatus

comme une échelle qui doit être rejetée, une fois qu'on est monté

sur elle (6.54)8. Chez Sextus, les deux comparaisons répondent
manifestement à la même intention. Pourrait-on aussi appliquer la

première aux propositions du Tractatus, ce qui reviendrait à projeter
dans cette œuvre une visée thérapeutique? Peut-on tout au moins

appliquer cette comparaison à la thérapie que proposent les Investigations

Peut-on, plus généralement, caractériser cette thérapie comme une
catharsis? Les sceptiques non seulement suggèrent la question, mais
aident à la préciser en fournissant un autre terme encore: lysis,

désignant l'action de délier, de dissoudre les «apories» dans lesquelles

nous sommes «impliqués» (Sextus, Adv. Phys., II, 103). Ce terme

' Tel est par exemple le cas de la fameuse formule «Pas plus» (Sextus Emp.,
Pyrrh. Hypot., I, 191).

8 Cette coïncidence est signalée par M. Black, A companion to Wittgenstein's
Tractatus, Cambridge, 1971, p. 377.

22



s'applique fort bien à des aspects fondamentaux de l'analyse du

langage pratiquée dans les Investigations, et l'on est conduit à se demander
dans quelle mesure la lysis ou dissolution des problèmes philosophiques
qu'elle opère est en même temps une catharsis. J'ai commencé par
penser, avec J. Bouveresse9, que ce dernier terme pouvait désigner le

travail philosophique accompli dans les Investigations. Viser une
«clarté complète» conçue comme une «disparition complète» des

problèmes philosophiques (§ 133), n'est-ce pas là une entreprise que
l'on peut légitimement qualifier de purgation? Mais M. J.-P. Leyvraz
m'a rendu attentif au fait que «clarté» n'est pas ici synonyme de

«pureté». Et, en effet, la description des jeux de langage montre que
les propositions de la langue quotidienne n'ont pas à être purifiées en
fonction des exigences d'une langue idéale, elle conduit à écarter le

«préjugé de la pureté cristalline» (§ 108). Peut-être pourrait-on dire

que la dissolution des problèmes philosophiques, la lysis, est catharsis

dans la mesure où elle fait voir que le langage, considéré comme forme
de vie, ne comporte pas les impuretés dont la philosophie le croit
entaché.

Ne pouvant m'engager maintenant dans de nouveaux développements1

°, j'interromps ici ma série de questions, en espérant que la
discussion fera surgir non seulement d'autres questions, mais des questions

meilleures. La topique dont je cherche à partir ne doit en effet

pas prendre la forme d'un questionnaire établi une fois pour toutes,
elle doit rester ouverte.

La démarche qui vient d'être esquissée présuppose une conception
de la tradition dont je voudrais, pour finir, souligner un aspect
marquant. La raison qui se tourne vers le passé ne sait pas au départ ce

qui, dans ce passé, vaudra pour elle comme tradition. Selon le
problème qui l'intéresse, elle peut soit ériger en tradition l'enseignement
d'une «école» déterminée, soit se donner une tradition qui regroupe
des significations provenant d'horizons fort divers. En tout état de

cause, la tradition se constitue au fur et à mesure que progresse
l'interrogation. Elle comprend toutes les significations anciennes que cette

interrogation fait entrer en rapport vivant avec les significations
actuellement mises en œuvre dans tel ou tel discours philosophique.

" J. Bouveresse, art. cit., p. 103.
10 Ces développements nous amèneraient à considérer les méthodes mises

en œuvre dans d'autres écoles philosophiques de l'antiquité, en vue de
procurer un apaisement conçu sur le modèle d'une guérison.

23



Est-il besoin d'ajouter qu'en posant au départ l'exigence de mettre
la tradition au service de la philosophie d'aujourd'hui, cette démarche

ne réduit pas la tradition au rôle de simple instrument? Est-il nécessaire

de préciser qu'elle débouche sur une exigence complémentaire,
celle de vivifier la tradition en faisant resurgir dans toute leur force
les significations dont celle-ci est porteuse? N'est-ce pas en effet cette
force qui leur donne le pouvoir de poser des questions intéressant la
raison

PHILOSOPHISCHE EPIGONALITÄT
Ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu beurteilenden Sache

von Helmut Holzhey

Mit ihren Gedanken in ein Überlieferungsgeschehen einzurücken1,
gewollt oder ungewollt, ist eine alte Erfahrung der Philosophen. Die
moderne Reflexion des Verstehens hat diese Erfahrung im Begriff des

wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins festgehalten2 und mit einem
universalen Geltungsanspruch verknüpft. Auch der eigensinnigste
Selbstdenker soll sich als geschichtlich bestimmt wissen, nicht frei von
Tradition und nicht frei ihr gegenüber, Selbstdenker vielmehr erst

im Wissen um diese seine geschichtliche Abhängigkeit. Es würde
nicht einleuchten, wollte man «Epigonalität» so weit fassen, daß ihr
Begriff mit dem des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins zusammenfiele.

Denn das epigonale Verhältnis zur Tradition ist primär durch
Botmäßigkeit charakterisiert, sei diese nun bewußt oder auch nicht
bewußt; der Epigone ist der Uberlieferung gegenüber willfährig,
unterzieht sich ihr und tut das teils mit der Klage über die eigene

Schwäche, nicht anders zu können, teils bewußtlos, von der Tradition
gewissermaßen «angesteckt»3, die so als vis a tergo ihre Wirkung hat.
Aneignung, Bewältigung, Distanzierung, ja Zersetzung der Tradition

- diese Stufen eines selbstbewußten wirkungsgeschichtlichen Be-

1 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik (Tübingen, 1960) S. 275.

2 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften I Philosophie Hermeneutik

(Tübingen, 1967) S. 158.
3 Max Scheler: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze.

Gesammelte Werke 3 (Bern, 1955) S. 284f.; vgl. Alice Kohli-Kunz: Erinnern
und Vergessen. Das Gegenwärtigsein des Vergangenen als Grundproblem
historischer Wissenschaft (Berlin, 1973) S. 55 ff.

24


	La fonction heuristique de la tradition en philosophie

