
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte

Autor: Mittelstrass, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tradition und philosophisches Selbstverständnis
Comment la philosophie se comprend-elle par la tradition?

Symposium der schweizerischen philosophischen Gesellschaft

in Zürich am 29. Februar 1976

Symposium de la Société suisse de philosophie
à Zurich le 29 février 1976

DAS INTERESSE DER PHILOSOPHIE
AN IHRER GESCHICHTE

von Jürgen Mittelstraß

Das Ausmaß der historischen Forschung in der Philosophie läßt ein
Übermaß an historischer Bildung vermuten. Wohl kaum eine andere

Disziplin befaßt sich so nachdrücklich mit ihrer eigenen Geschichte

wie die Philosophie; und selbst dort, wo philosophische Titel ein

systematisches Lehrstück vermuten lassen, verbirgt sich dahinter
häufig nichts anderes als eine historische Analyse. Das hat selbst

historische und systematische Gründe. Die Akademisierung der
Philosophie im Zuge ihrer Eingliederung in die sogenannten Geisteswissenschaften

(ein Faktum, für das sie selbst mit dem an der naturwissenschaftlichen

Forschung orientierten Gegensatz von Natur und Geist
die Voraussetzungen schuf) hat deren primär historisches und
textorientiertes Selbstverständnis auf die philosophische Forschung
übertragen und damit gleichzeitig die Ausbildung eines Lehrbuchwissens
nach Art anderer Wissenschaften behindert. Der Philosophiebegriff
unserer Philosophiegeschichtsbücher ist weitgehend auch der
Philosophiebegriff der philosophischen Forschung selbst. Seinen systematischen

Rückhalt findet dieser Begriff in der nachwirkenden
idealistischen These, daß Philosophie «System in der Entwicklung» sei

und somit « das Studium der Geschichte der Philosophie Studium der

Philosophie selbst»1. Kants spöttische Bemerkung, daß den Gelehr-

1G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie,

3



ten, «die aus den Quellen der Vernunft selbst zu schöpfen bemüht
sind», solche gegenüberstehen, «denen die Geschichte der Philosophie
(der alten sowohl, als neuen) selbst ihre Philosophie ist»2, mag die

Quellen der Vernunft für allzu rein halten; andererseits weist sie mit
Recht darauf hin, daß aus diesen Quellen nicht nur historisches
Wasser fließt.

Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte muß sich demnach

systematisch ausweisen lassen, wenn es nicht den Verdacht, bloß
auf historische Bildung aus zu sein, auf sich ziehen will. Tatsächlich
stützt sich ein reflektiertes historisches Interesse in der Regel auf
Begründungen, die zum Beispiel die Rolle von Entwicklungen bei der
Ausarbeitung systematischer Vorschläge betreffen. Solche Begründungen

mögen unzureichend, in Grenzfällen wiederum nur der
historischen Bildung entlehnt sein, entscheidend ist, daß ein Interesse der
Philosophie an ihrer Geschichte dann selbst als systematisch geführt

angesehen werden darf. Nur von einem solchen Interesse soll im
folgenden die Rede sein, d. h. unberücksichtigt bleibt jener Typ
philosophiehistorischer Forschung, der im Sinne der Bemerkung Kants
nicht mehr weiß, als der behandelte Text weiß, indem er dieses Wissen

lediglich in eine selbst unreflektiert bleibende eigene, im vorhinein

durch historische, nicht systematische Bildung geprägte Sprache
«übersetzt». Wer so vorgeht, übersieht nämlich eine wesentliche

Eigenschaft philosophischer Rede, die Eigenschaft, daß hier Behauptungen

formuliert werden, die sich als Problemlösungsvorschläge auffassen

lassen, und Begründungen für diese Behauptungen angeführt werden,
die deren Geltungsanspruch sichern sollen. Philosophische Texte gehören

damit - entsprechend einem Aristotelischen NormierungsVorschlag

- im Unterschied z. B. zu ästhetischen Texten zu den apophan-

tischen Texten, auf die sich ein Verstehen adäquaterweise nicht in Form
bloßen Nachredens, sondern in Form einer kritischen, und das heißt
selbst wiederum begründungsorientierten Form zu beziehen hat. Wo das

nicht geschieht, wird die Geschichte der Philosophie im wesentlichen
in der gleichen Weise aufgefaßt (und geschrieben) wie die Geschichte

Sämtliche Werke. Jubiläumsausgabe, hrsg. v. H. Glockner (im folgenden
zitiert als Jubiläumsausgabe), XVII (Stuttgart 1959), S. 58f.

2 I. Kant, Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten können A 3, Gesammelte Schriften, hrsg. v. der
Königl. Preußischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1902 ff. (im
folgenden zitiert als Akad.-Ausg.), IV, S. 255.

4



literarischer Texte (als Exempel ästhetischer Rede), nämlich als ein

Traditionszusammenhang, der kein argumentativ strukturierter und

argumentativ begreifbarer Zusammenhang, sondern ein bloßer
Wirkungszusammenhang wäre. Philosophische Forschung stellt sich hier als

ein (über bestimmte Traditionszusammenhänge besonders

ausgezeichnetes) Stück literarischer Forschung dar3.

Meine Absicht ist es, drei charakteristische Fälle eines systematisch

geführten Interesses der Philosophie an ihrer Geschichte zu
unterscheiden. Dies soll in Kenntnis, aber nicht in Abhängigkeit von der
Geschichte der Philosophie geschehen, d. h. es wird weder
Vollständigkeit aller für den faktischen Verlauf dieser Geschichte relevanten

Gesichtspunkte noch Gerechtigkeit gegenüber den dabei herangezogenen

Positionen in allen Stücken beansprucht. Abgesehen davon,
daß ein solches Unterfangen selbst der Gefahr ausgesetzt wäre, sich
als historische Forschung wieder zu verselbständigen, würde es auch
die Festlegung auf ein begründbares Interesse an einer philosophischen

Geschichte, von dem im Rahmen der zu treffenden Unterscheidungen
gesprochen werden soll, nur erschweren.

1. Der Gegensatz von historischer Bildung und systematischer
Bildung führt im Selbstverständnis des Systematikers zu einem emphatischen

Sinne von Geschichte als Vorgeschichte. In dem Maße, in dem
die Kenntnis von Entwicklungen, die eine historische Bildung
ausmacht, für Begründungen, auf die sich eine systematische Bildung
stützt, als irrelevant gilt, spielen Entwicklungen primär die Rolle des

Hintergrundes, vor dem sich ein systematisches Wissen formiert.
Entsprechend steht hier ein Rekurs auf Geschichte von vornherein in
einem besonderen Legitimationszusammenhang: er dient einerseits

dazu, das eigene Denken von bloß historischer Bildung freizuhalten,
und andererseits dazu, im Nachweis systematischer Unabhängigkeit
von zurückliegenden Entwicklungen gleichzeitig die Überlegenheit
des eigenen Wissens darzustellen. Ob man dabei nun, wie z. B.

Aristoteles, diese Darstellung versteht als das Resultat eines ernsthaf-

3 Zu den hier getroffenen Unterscheidungen vgl. M. Gatzemeier,
Methodische Schritte einer Textinterpretation in philosophischer Absicht,
in : Zum normativen Fundament der Wissenschaft, hrsg. v. F. Kambartel u.
J. Mittelstraß, Frankfurt 1973, S. 281-317; ferner P. Janich/F. Kambartel/
J. Mittelstrass, Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik, Frankfurt
1974, S. 131 ff.

5



ten Zurateziehens derjenigen, «die vor uns [. .] über die Wahrheit
philosophiert haben»4, oder, wie z. B. Descartes, als das Resultat
eines enttäuschten Interesses, das den in Wissenschaft und
Philosophie gründlich Unterrichteten dazu zwingt, das Geschäft der
Vernunft noch einmal von vorne zu beginnen, in beiden Fällen läßt ein
systematisches Interesse bisheriges Wissen lediglich als «Vorübungen
großer Köpfe»5 erscheinen. Vorgeschichte in diesem Sinne konstituiert
sich als eine Entwicklung von Mißverständnissen, Umwegen und
Halbheiten.

Es soll hier nicht der Fall erörtert werden, daß eine solche

Einschätzung faktisch, d. h. im Blick auf besondere Entwicklungen,
zutreffen kann. Für die Bestimmung unterschiedlicher systematischer
Interessen an der Geschichte der Philosophie ist allein der Umstand
ausschlaggebend, daß sich Entwicklungen daraufhin beurteilen
lassen, inwieweit sie dem systematischen Wissen des Beurteilenden schon

entsprechen oder nicht. Dies bedeutet nämlich in äußerster Konsequenz

die Möglichkeit eines systematisch geführten Interesses der

Philosophie an ihrer Geschichte, das dadurch charakterisierbar ist,
daß es nicht mehr lernen will. Diese Konsequenz hat z. B. Descartes
selbst gezogen, indem er - wie übrigens auch schon Aristoteles6 - die
Geschichte der Vernunft mit der Entwicklungsgeschichte eines Individuums

im ontogenetischen (Aristoteles: im phylogenetischen) Sinne

vergleicht: Wir waren alle «Kinder, bevor wir Männer wurden und
uns lange Zeit von unseren Trieben und unseren Lehrern regieren
lassen mußten, die häufig miteinander im Streit waren und uns
vielleicht beide nicht immer zum Besten rieten und daß es uns deshalb
fast unmöglich ist, so reine oder so begründete Urteile zu fällen, wie
sie ausfallen wür den, wenn wir seit dem Zeitpunkt unserer Geburt im
Vollbesitz unserer Vernunft gewesen wären und nur sie uns immer
geleitet hätte»7. Descartes versucht bekanntlich in diesem Zusammenhang

die Geschichte der Entdeckung der neuzeitlichen Vernunft als

Autobiographie der eigenen Vernunft zu schreiben, indem er gleichzeitig

4 Met. A3.983b 1 - 3.
5 G.W.F. Hegel, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems

der Philosophie, Jubiläumsausgabe I (Stuttgart 1958), S. 41.
6 Met. A10. 993a 15-17.
7 R. Descartes, Discours de la Méthode II, Oeuvres I-XII, hrsg. v. Ch.

Adam u. P. Tannery, Paris 1897-1910, VI, S. 13 (Übersetzung nach der
zweisprachigen Ausgabe von L. Gäbe, Hamburg 1960).

6



den damit verbundenen dogmatischen Anspruch geschickt durch die

aufgeklärte (u. a. von Kant wiederholte) These kaschiert, daß die

Vernunft alles allein sich selbst verdankt, mit anderen Worten: als

systematische Bildung von jeglicher historischer Bildung unabhängig
sei.

Aus der Deutung der Geschichte als bloßer Vorgeschichte des

eigenen Denkens wird damit in Gartesischer Intention unversehens

ihre Deutung als Verhinderungsgeschichte. Zweck der historischen
Reflexion ist es, darzustellen, was bisher die philosophischen (einschließlich

der wissenschaftlichen) Verhältnisse daran gehindert hat, in
vernünftige Verhältnisse überzugehen. Im Hinblick auf das eigene Denken

schließt dies natürlich den Zweck ein, darzustellen, warum man

nicht lernen konnte. Eine Autonomie der Vernunft, die sich auf methodisch

gewonnene Begründungen stützt, und die auch der Satz, daß

die Vernunft alles sich selbst verdankt, in versteckter Weise als ein
Postulat zum Ausdruck bringt, wird hier als Autarkie subjektiver
Lernprozesse mißverstanden. Die Rekonstruktion der Vorgeschichte
dessen, was man selbst systematisch weiß, dient einzig und allein als

Mittel besserer Selbstdarstellung.
Wer sich als Philosoph so versteht, für den gilt es folglich (wie

schon für Descartes) als ausgemacht, daß die Geschichte der
Philosophie in der als gesichert unterstellten Vermutung gelesen bzw.
geschrieben werden muß, daß sie unter Bedingungen unzureichend
entwickelter Vernunftverhältnisse steht, die für das eigene Wissen,
zumindest in Beurteilungszusammenhängen, als außer Kraft gesetzt
gelten. Ein solches Verständnis, das hier im Umgang mit Geschichte

zu erkennen gibt, daß es nicht mehr lernen will, soll dogmatisch

heißen8.

2. Gegensatz dieses im wesentlichen auf einen Legitimationsnachweis

des eigenen Denkens zielenden dogmatischen Verständnisses der

Philosophiegeschichte ist im Rahmen eines systematisch geführten
historischen Interesses die Identifikation des philosophischen Wissens

mit dem historischen Gang der philosophischen Verhältnisse. Hegels

8 Vgl. P. Lorenzen, Konstruktivismus und Hermeneutik, in : ders.,
Konstruktive Wissenschaftstheorie, Frankfurt 1974, S. 115fF. (Unterscheidung
zwischen dogmatischer, naiver und systematisch-kritischer Interpretationsmethode)

7



Satz, daß Philosophie System in der Entwicklung sei, führt zur
Ersetzung systematischer Beurteilungen durch geschichtsphilosophische
Einordnungen. Das eigene Wissen stellt sich dar als Teil einer
geschichtlichen Entwicklung, die wiederum im emphatischen Sinne
nicht als Vorgeschichte, sondern als wahre Geschichte verstanden
wird. Das hat, wenn man hier Hegels weitergehende These, «daß
jede Philosophie notwendig gewesen ist, und noch ist» und alle

Philosophien «als Momente Eines Ganzen affirmativ in der Philosophie

erhalten sind»9, dabei einmal außer acht läßt, bzw. selbst
wiederum als historisch bedingten Ausdruck eines philosophischen
Selbstverständnisses auffaßt, historistische Konsequenzen. Historismus hier
nicht verstanden als die jeder rein historischen Bildung zugrunde
liegende Beschränkung auf eine Analyse faktischer Entwicklungen,
auch nicht als die Behauptung, daß jedes Entwicklungsstück nur aus
sich selbst heraus, d. h. den in ihm leitenden Orientierungen
entsprechend, begreifbar sei, sondern als bewußte Historisierung allai
Wissens, in dessen Rahmen aus der richtigen Einsicht, daß jede
Praxis, auch die Praxis philosophischer Rede, unter historischen

Bedingungen steht, die u. a. Abweichungen von der Idee vernünftiger
Verhältnisse erklären lassen, die voreilige Folgerung gezogen wird,
daß systematische Orientierungen prinzipiell nicht möglich sind.

Bedingt durch die besonderen Schwierigkeiten, die der Begriff der
geschichtlichen Welt und die Einordnung der Philosophie in diese Welt
mit sich bringen, konstituiert sich das historische Bewußtsein mit seiner

erkenntnisleitenden These von der Welt als Geschichte.

Seine erkenntnistheoretische Fassung hat diese Wendung innerhalb
der «deutschen Hermeneutik» (von Schleiermacher und Dilthey bis

zu Heidegger und Gadamer) mit der These einer (durchgängigen)
Geschichtlichkeit des Verstehens gefunden. Ein Erkennen der geschichtlichen

Welt steht nach dieser These selbst unter den Bedingungen
seines Gegenstandes, weshalb auch sowohl der «Aufbau der geschichtlichen

Welt» (Dilthey), d. h. die Genesis der historischen Bildung, als

auch Begründungskonstruktionen, die sich auf ein Wissen über die

geschichtliche Welt und damit den Gang der Erkenntnis beziehen,
in Wahrheit nur die historischen Voraussetzungen reproduzieren, die ihm
selbst zugrunde liegen. Die Zirkelstruktur des Verstehens, von der in

' Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Jubiläumsausgabe
XVII, S. 66.

8



diesem Zusammenhang die Rede ist, beruht folglich in der
Charakterisierung des Verstehens als prinzipiell abhängigem Verstehen, das

wohl die Bewußtwerdung seiner eigenen Unselbständigkeit, nicht
aber die Ausarbeitung begründeter Orientierungen zu leisten

vermag. Gadamer: «Das Verstehen ist selber nicht so sehr als eine Handlung

der Subjektivität zu denken, sondern als ein Einrücken in ein
Überlieferungsgeschehen»10. Von daher ist auch die pointierte
Erklärung desselben Autors verständlich, daß nämlich die Geschichte
nicht uns gehört, sondern wir der Geschichte gehören11. Auf die

Philosophie bezogen bedeutet dies, daß sie mit dem Interesse an ihrer
Geschichte weder bloßen historischen Neigungen nachgeht, noch
Vorgeschichte betrachtet, sondern «bei sich selbst» ist. Auch ohne Hegels

Konzeption von Geschichte als «Fortschritt im Bewußtsein der
Freiheit», die das eigene Denken als systematisches Schlußstück einer

philosophischen Entwicklung zu deuten erlaubt, bleibt die Philosophie

Hegels der Grund, aus dem Geschichtlichkeitsthesen ihren Saft
ziehen. Die relativistischen Konsequenzen, die sich aus diesem
erkenntnistheoretischen oder hermeneutischen Historismus ergeben, erscheinen

ertragbar - sie drücken ja nur den, der sich trotz der vermeintlichen
Zirkelstruktur des Verstehens um begründete Orientierungen
bemüht.

Es sei hier nicht erörtert, daß Geschichtlichkeitsthesen dieser Art
letztlich auf sprachphilosophischen Behauptungen basieren (Sprache
als selbst geschichtlicher Gegenstand), weshalb auch der Zirkel, der
hier gesehen wird, in Wahrheit ein sprachlicher (als solcher wiederum

methodisch auflösbarer) Zirkel ist12. Worauf es an dieser Stelle,
und zwar erneut in idealtypischer Form, ankommt, ist der Umstand,
daß dem reinen Bewußtsein, das Philosophiegeschichte dogmatisch
als Aneignung von Vorgeschichte betreibt, ein historisches Bewußtsein

gegenübertritt, das sein Verhältnis zur Geschichte als Eintritt in die

wahre Geschichte darzustellen sucht.

In dieser erkenntnistheoretischen Konstruktion, die natürlich die

Unterscheidung zwischen einem reinen und einem historischen Be-

10 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik, Tübingen 31972, S. 274f.

11 A.a.O., S. 261.
12 Vgl. dazu K. Lorenz/J. Mittelstrass, Die Hintergehbarkeit der

Sprache, Kant-Studien 58 (1967), S. 187-208; P. Janich/F. Kambartel/
J. Mittelstrass, a.a.O., S. 129.

9



wußtsein immer ist, tritt an die Stelle einer systematischen Ausarbeitung

begründeter Orientierungen (in dogmatischen Theorien ohne

Berücksichtigung historischer Entwicklungen) eine Theorie, die
angibt, weshalb derartige Ausarbeitungen nicht möglich sind. Das aber
heißt: die gegensätzlichen Verhältnisse von dogmatischer und her-
meneutischer Orientierung (im dargestellten stilisierten Sinne)
schließen ein gemeinsames Orientierungsstück ein. Während die
dogmatische Orientierung dadurch gekennzeichnet werden kann, daß sie

nicht lernen will, gehört es zu den Implikationen der hermeneutischen

Orientierung, daß sie nicht lernen kann. Lernen nämlich in dem Sinne,
daß Ziel des Lernens immer ein Stück vernünftiger Autonomie ist.
Beide Orientierungen schließen damit den Rekurs auf Geschichte aus
einem Autonomieinteresse aus, auch wenn sie dann entgegengesetzte
systematische Ansprüche aus diesem Faktum ziehen. Ein Verständnis,
das hier im Umgang mit Geschichte zu erläutern sucht, daß man aus
der Geschichte nicht lernen kann, soll historistisch-hermeneutisch heißen.

3. Aus einem historistisch-hermeneutischen Verständnis der
Philosophie folgt, daß nur der Systematiker lernen kann - weil nur derjenige, der
bereits selbst etwas systematisch weiß, sein Denken auf begründete
Orientierungen stellt, zwischen begründeten und unbegründeten
Vorschlägen zu unterscheiden vermag —; aus dem dogmatischen
Charakter einer bloßen Aneignung von Vorgeschichte folgt, daß auch
der Systematiker sich der Verpflichtung, Geschichte ernst zu nehmen,
nicht entziehen kann. Voraussetzung ist, daß Philosophie als Bemühung

um begründete Orientierungen verstanden wird und philosophische

Texte, wegen des in ihrer apophantischen Struktur liegenden
«belehrenden» Charakters, problemorientiert gelesen werden. Und
dies gilt eben nicht nur für neuere, sondern auch für ältere Texte. Die
Annahme eines (zumindest in Teilen) gemeinsamen Problembewußtseins

und einer (zumindest in Teilen) gemeinsamen Unterscheidungsbasis,

die eine Rekonstruktion fremden systematischen Wissens

begleitet, hat zwar, zumal gegenüber älteren Texten, den Status von
Unterstellungen, die der in systematischem Interesse lesende Interpret
zu verantworten hat, die sich aber auch gar nicht vermeiden lassen,

wenn nicht die primäre Intention eines apophantischen Textes, nämlich

selbst begründete Orientierungen zu vermitteln, verfehlt werden
soll. Die Vermutung, daß ein derartiges, durch Unterstellungen
geleitetes Vorgehen nur eine andere Form dogmatischer Aneignung

10



oder historistischer Entäußerung sei, ist unbegründet. Denn weder
folgt aus diesem Vorgehen eine Einschränkung auf Feststellungen der

Art, daß ein Text dem systematischen Wissen des Interpreten
entspricht oder nicht, noch die sich der These von der Geschichtlichkeit
des Verstehens verdankende Behauptung, der Interpret sei über seine

Unterstellungen (sprich Vorurteile) selbst mit jenem
Wirkungszusammenhang verbunden, dessen Teil auch der von ihm behandelte
Text sei.

Eine historische Analyse, die durch die hier skizzierte Bemühung
um begründete Orientierungen im Rahmen von
Problemlösungszusammenhängen geleitet ist, nimmt Entwicklungen nicht nur ernster,
als dies ein dogmatischer Begriff von Vorgeschichte erlaubt, sondern
auch ernster als eine hermeneutische Reduktion von Geschichte auf
Wirkungsgeschichte, die eine sich auf systematisches Wissen
berufende beurteilende Distanz nicht für möglich hält. Aus Meinungen, die

man zur Kenntnis bringt oder derem Traditionszusammenhang man
sich (unentrinnbar) zugehörig glaubt, werden erst jetzt (potentielle)
Argumente, aus einer Geschichte philosophischer Meinungen erst jetzt
(potentielle) Teile einer philosophischen Geschichte.

Dem systematischen Denken ist damit ein Rekonstruktionsinteresse

eigentümlich, das sich von einer bloßen Aneignung von Vorgeschichte
durch die Bereitschaft zu lernen (d. h. die Bereitschaft, das eigene

systematische Wissen im Hinblick auf seine mögliche Erweiterung
oder Veränderung zur Disposition zu stellen) und von einer histori-
stischen Hermeneutik durch die Gewißheit, lernen zu können (d. h.

Bildungsprozesse als Erweiterung oder Veränderung bereits zur
Verfügung stehender begründeter Orientierungen zu begreifen),
unterscheidet. Leibnizens Bemerkung, daß die Wahrheit weiter verbreitet
sei, als man gemeinhin annehme, daß sie uns häufig lediglich in
vermummter und verstümmelter Form entgegentrete und sich begründete

Einsichten gewinnen ließen, «wenn man die Spuren der Wahrheit

bei den Alten, oder, um allgemeiner zu reden, bei den Vorgängern

kenntlich machte»18, läßt sich durchaus im Sinne eines solchen,

systematisch geführten Rekonstruktionsinteresses verstehen. Hier wird
mit dem Hinweis auf die Idee einer philosophia perennis keine

Harmonisierungsthese, sondern im Ansatz ein hermeneutisches Prinzip der

13 Brief vom 26. 8. 1714 an N. Remond, Die philosophischen Schriften von
G.W. Leibniz, I-VII, hrsg. v. C.I. Gerhardt, Berlin 1875-1890, III, S. 624f.

11

2 Studia Philosophica XXXVI



Philosophie formuliert, das den Systematiker zu Rekonstruktionsbemühungen

gegenüber einer in ihrer sachlichen Bedeutung häufig
(zumeist allein schon aus terminologischen Gründen) mißverstandenen

Tradition verpflichten soll.

Von einer lediglich die Idee einer historischen Bildung befördernden

Anweisung unterscheidet sich dieses Prinzip durch die unterstellte

Vernünftigkeit von Entwicklungen. Im Begriff einer philosophischen
Geschichte wird es zur organisierenden Idee einer «philosophierenden
Geschichte der Philosophie» (Kant)14, deren Realisierung nicht der
historischen, sondern der systematischen Erweiterung des

philosophischen Wissens dienen soll. Kant hat, gestützt auf seine Analyse
metaphysischer Theoriebildungen, die sich zwar einem «Mißverständnis

der Vernunft mit sich selbst» verdanken sollen, gleichwohl
aber auch durch Metaphysikkritik nicht ein für alle Mal aus der Welt
schaffen lassen, weil die Vernunft, gerade auch in ihrem systematischen

Interesse, hier Erinnerung bewahre, diese Erweiterung als

philosophische Archäologie bezeichnet und daran den Gedanken eines

«Schemas zu der Geschichte der Philosophie a priori» geknüpft15:
«Eine philosophische Geschichte der Philosophie ist selber nicht
historisch oder empirisch, sondern rational d. i. a priori möglich.
Denn ob sie gleich Facta der Vernunft aufstellt, so entlehnt sie solche

nicht von der Geschichtserzählung, sondern sie zieht sie aus der Natur
der menschlichen Vernunft als philosophische Archäologie»16.
Konsequenterweise erscheint dabei die faktische Geschichte der Philosophie

als eine aus sich selbst heraus unverständliche Geschichte : « Eine
Geschichte der Philosophie ist von so besonderer Art, daß darin nichts

von dem erzählt werden kann, was geschehen ist, ohne vorher zu wissen,

was hätte geschehen sollen, mithin auch was geschehen kann»17.

14 Lose Blätter zu den Fortschritten der Metaphysik, Akad. - Ausg. XX,
S. 340. Eine sorgfältig dokumentierte Darstellung unterschiedlicher Ausarbeitungen

der Idee einer philosophierenden Geschichte der Philosophie im
Anschluß an Kant findet sich bei L. Geldsetzer, Die Philosophie der
Philosophiegeschichte im 19. Jahrhundert, Meisenheim 1968.

16 Lose Blätter, Akad.-Ausg. XX, S. 342. Zum Zusammenhang von
Metaphysikkritik und Theorie der Philosophiegeschichte vgl. H. Lübbe,
Philosophiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophiegeschichtsphilosophie,
in: Einsichten. Gerhard Krüger zum 60. Geburtstag, Frankfurt 1962, S.

204-229.
18 Lose Blätter, Akad.-Ausg. XX, S. 341.
17 A.a.O., S. 343.

12



Was hier auf den ersten Blick wie eine eher sonderbare Demontage
historischer Orientierungsmöglichkeiten anmuten mag, stellt nichts
anderes als eine Ausarbeitung jenes hermeneutischen Prinzips dar,
welches besagt, daß ohne eine Vermutung über die Vernünftigkeit
von Entwicklungen Rekonstruktionsbemühungen gar nicht erst
ansetzen können. Die Alternative ist klar: entweder faßt man die
Geschichte der Philosophie als eine Entwicklung auf, mit deren Erzählung

sich auch das historische Interesse erschöpft (dies kann, wie
dargestellt, nur in dogmatischer oder historistischer Weise geschehen,

wenn dieses Interesse systematisch geführt ist, bzw. als Ausdruck
bloßer historischer Bildung, wenn keine systematische Führung
vorliegt), oder man betrachtet sie als den Rahmen einer möglichen, sich

geschichtlich in aufeinanderfolgenden Schritten entfaltenden
vernünftigen Praxis, d. h., wie nicht erst Hegel, sondern bereits Kant es

formuliert hat, nicht als «die Geschichte der Meinungen, die zufällig
hier oder da aufsteigen, sondern der sich aus Begriffen entwickelnden
Vernunft»18. Das schließt selbstverständlich nicht von vornherein
auch eine Behauptung über den faktischen Gang der Verhältnisse ein,
sichert aber eben jene zuvor hervorgehobene Möglichkeit, aus diesem

Gang lernen zu können. Erst wo eine solche Behauptung für
unproblematisch gehalten wird, trennen sich daher auch die Wege eines

methodisch reflektierten und eines sich spekulativ erweiternden
Interesses: aus einer philosophischen Vermutung, die im Zusammenhang

mit systematischen Orientierungen darüber Rechenschaft abzulegen

sucht, wie es sein soll, wird eine geschichtsphilosophische
Konstruktion, die dogmatisch entscheidet, wie es ist.

Auch die einschlägigen Bemerkungen Hegels lassen sich,
ungeachtet des weiterführenden Gebrauchs, der dann in der Ausarbeitung
einer Theorie des objektiven Geistes von ihnen gemacht wird, im
Sinne einer methodisch-hermeneutischen Intention begreifen. Das

gilt ebenso für die auf die Philosophiegeschichte bezogene These, « es

geht vernünftig zu»19, als auch für die auf Entwicklungen im
allgemeinen bezogene (in ihrer statutarischen Schlichtheit eigentümlich
anstößige) These, «Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich

ist, das ist vernünftig»20. Derartige Bemerkungen, die hier in

18 Ebd.
18 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Jubiläumsausgabe

XVII, S. 48.
20 Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staats-

13



Form von Überzeugungen für «jedes unbefangene Bewußtsein, wie
die Philosophie»21 reklamiert werden, dienen in erster Linie der
Abwehr naturalistischer Mißverständnisse des Menschen und seiner

geschichtlichen Praxis, d. h. in diesem Falle: der eingeschränkten
Beurteilung von Bildungsprozessen als Ausdruck reiner
Wirkungszusammenhänge. Wo Befangenheit auf Seiten der Philosophie in
diesem Sinne vorherrscht, äußert sie sich in den genannten dogmatischen

und historistischen Konsequenzen (für deren Ausbildung im
übrigen Hegel selbst wieder, wenn auch nicht auf eine naturalistische
Weise, beigetragen hat). Die Idee einer philosophischen Geschichte
wird von daher zum Prinzip von Geschichtsschreibung überhaupt:
«Der einzige Gedanke, den die Philosophie mitbringt, ist aber der
einfache Gedanke der Vernunft, daß die Vernunft die Welt beherrsche,
daß es also auch in der Weltgeschichte vernünftig zugegangen sei.

Diese Überzeugung und Einsicht ist eine Voraussetzung in Ansehung
der Geschichte als solcher überhaupt; in der Philosophie selbst ist dies

keine Voraussetzung»22.
Der letzte Satz läßt offen, ob für Hegel selbst eine Vermutung über

die Vernünftigkeit philosophischer Entwicklungen bereits zur
gesicherten Gewißheit geworden ist, oder ob lediglich darauf
hingewiesen werden soll, daß der Inhalt einer systematischen Philosophie
unabhängig ist davon, daß das, was geworden ist, auch vernünftig ist.
Tatsächlich folgt aus dem Umstand, daß Verstehensbemühungen gar
nicht anders als über die Unterstellung der Vernünftigkeit von
Entwicklungen angesetzt werden können, nicht, daß systematisches Wissen

selbst von der Geltung einer bestimmten Behauptung über
Entwicklungen abhängig wäre. Es muß also, und das auch ganz
unabhängig von den besonderen Eigentümlichkeiten der Systematik Kants
und Hegels, unterschieden werden zwischen der Geltung systematischen

Wissens, das die sich systematisch begreifende Philosophie zur
Verfügung zu stellen sucht, und der Bemühung, die Geschichte zu verstehen,

die von einer methodisch eingesetzten Unterstellung Gebrauch
machen muß.

Wissenschaft im Grundrisse (Vorrede), Jubiläumsausgabe VII (Stuttgart
1964), S. 33.

21 Ebd.
22 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, Akad.-Ausg. XI

(Stuttgart 1961), S. 34f.

14



Ein philosophisches Verständnis der Geschichte, das sich des mit
dieser Unterstellung zur Anwendung gebrachten hermeneu tischen

Prinzips auf methodische Weise bedient, soll konstruktiv-hermeneutisch

heißen. Im Rahmen eines solchen Verständnisses dient auch das

Rekonstruktionsinteresse dem Aufbau begründeter Orientierungen.
Deshalb darf in diesem Falle von einem begründeten Interesse (an einer

philosophischen Geschichte) gesprochen werden.

LA FONCTION HEURISTIQUE DE LA TRADITION
EN PHILOSOPHIE

par André-Jean Voelke

Les rapports entre la philosophie en train de se faire aujourd'hui
et la tradition philosophique héritée du passé soulèvent toutes sortes

de questions. En général ces questions présupposent la reconnaissance

de rapports historiques préexistant à l'interrogation portant sur eux.
Dans cet exposé, j'envisagerai au contraire un rapport naissant de

cette interrogation même. Mon attention se portera non pas sur des

connexions historiques attestées ou présumées, mais sur une mise en

rapport procédant de l'initiative de celui qui actuellement fait de la

philosophie, que ce soit au niveau de la création d'un discours nouveau

ou, plus modestement, de sa réception et de sa compréhension.
Le discours philosophique peut constituer un document historique,

sociologique, psychologique, etc. Mais il sera considéré ici dans sa

spécificité de discours philosophique. A ce titre il procède, me
semble-t-il, d'une démarche autonome de la raison engagée dans un
problème qui lui importe et cherchant à satisfaire, selon une expression

kantienne, son propre intérêt1.

Je partirai d'une observation sur la manière dont nous accueillons

un discours philosophique nouveau. Qu'il ait la forme d'un exposé
oral ou d'un texte écrit, les dimensions d'un article de revue ou d'un
livre épais, nous l'interrogeons. C'est en posant des questions beaucoup

1 L'expression se trouve p. ex. dans la préface des Prolégomènes de Kant
(Akad. Ausg., IV, p. 257. - Trad. Gibelin, p. 9). L'importance de l'idée
d'intérêt de la raison dans la pensée kantienne est bien mise en lumière dans

l'exposé de J. Mittelstrass, Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte (voir
p. 12 de ce volume).

15


	Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte

