Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte
Autor: Mittelstrass, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tradition und philosophisches Selbstverstandnis
Comment la philosophie se comprend-elle parla tradition?

Symposium der schweizerischen philosophischen Gesellschaft
in Zirich am 29. Februar 1976
Symposium de la Société suisse de philosophie
a Zurich le 29 février 1976

DAS INTERESSE DER PHILOSOPHIE
AN THRER GESCHICHTE

von fiirgen Mitlelstrafs

Das Ausma@} der historischen Forschung in der Philosophie 148t ein
UbermaB an historischer Bildung vermuten. Wohl kaum eine andere
Disziplin befaBt sich so nachdriicklich mit ihrer eigenen Geschichte
wie die Philosophie; und selbst dort, wo philosophische Titel ein
systematisches Lehrstick vermuten lassen, verbirgt sich dahinter
haufig nichts anderes als eine historische Analyse. Das hat selbst
historische und systematische Griinde. Die Akademisierung der Philo-
sophie im Zuge ihrer Eingliederung in die sogenannten Geisteswissen-
schaften (ein Faktum, fur das sie selbst mit dem an der naturwissen-
schaftlichen Forschung orientierten Gegensatz von Natur und Geist
die Voraussetzungen schuf) hat deren primér historisches und text-
orientiertes Selbstverstindnis auf die philosophische Forschung tiber-
tragen und damit gleichzeitig die Ausbildung eines Lehrbuchwissens
nach Art anderer Wissenschaften behindert. Der Philosophiebegriff
unserer Philosophiegeschichtsbicher ist weitgehend auch der Philo-
sophiebegriff der philosophischen Forschung selbst. Seinen systema-
tischen Rickhalt findet dieser Begriff in der nachwirkenden ideali-
stischen These, dal Philosophie «System in der Entwicklung» sei
und somit «das Studium der Geschichte der Philosophie Studium der
Philosophie selbst»!. Kants spottische Bemerkung, dafl den Gelehr-

1 G.W.F. HeceL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie,



ten, «die aus den Quellen der Vernunft selbst zu schopfen bemiiht
sind », solche gegeniiberstehen, «denen die Geschichte der Philosophie
(der alten sowohl, als neuen) selbst ihre Philosophie ist»2, mag die
Quellen der Vernunft fur allzu rein halten; andererseits weist sie mit
Recht darauf hin, daB aus diesen Quellen nicht nur historisches
Wasser fliel3t.

Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte muf3 sich dem-
nach systematisch ausweisen lassen, wenn es nicht den Verdacht, blof3
auf historische Bildung aus zu sein, auf sich ziehen will. Tatsichlich
stutzt sich ein reflektiertes historisches Interesse in der Regel auf Be-
grindungen, die zum Beispiel die Rolle von Entwicklungen bei der
Ausarbeitung systematischer Vorschlage betreffen. Solche Begriin-
dungen moégen unzureichend, in Grenzfillen wiederum nur der histo-
rischen Bildung entlehnt sein, entscheidend ist, daB3 ein Interesse der
Philosophie an ihrer Geschichte dann selbst als systematisch gefiihrt
angeschen werden darf. Nur von einem solchen Interesse soll im
folgenden die Rede sein, d. h. unberticksichtigt bleibt jener Typ
philosophiehistorischer Forschung, der im Sinne der Bemerkung Kants
nicht mehr weil}, als der behandelte Text weil3, indem er dieses Wis-
sen lediglich in eine selbst unreflektiert bleibende eigene, im vorhin-
ein durch historische, nicht systematische Bildung geprégte Sprache
«ubersetzt». Wer so vorgeht, tibersieht nidmlich eine wesentliche
Eigenschaft philosophischer Rede, die Eigenschaft, daB3 hier Behaup-
tungen formuliert werden, die sich als Problemlisungsvorschlige auffassen
lassen, und Begriindungen fur diese Behauptungen angefithrt werden,
die deren Geltungsanspruch sichern sollen. Philosophische Texte geho-
ren damit — entsprechend einem Aristotelischen Normierungsvor-
schlag — im Unterschied z. B. zu 4sthetischen Texten zu den apophan-
tischen Texten, auf die sich ein Verstehen adiquaterweise nicht in Form
bloBen Nachredens, sondern in Form einer kritischen, und das heiBt
selbst wiederum begriindungsorientierten Form zu beziehen hat. Wo das
nicht geschieht, wird die Geschichte der Philosophie im wesentlichen
in der gleichen Weise aufgefa3t (und geschrieben) wie die Geschichte

Samtliche Werke. Jubilaumsausgabe, hrsg. v. H. Glockner (im folgenden
zitiert als Jubilaumsausgabe), XVII (Stuttgart 1959), S. 58f.

2 ]. KanT, Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als
Wissenschaft wird auftreten kénnen A 3, Gesammelte Schriften, hrsg. v. der
Konigl. PreuBischen Akademie der Wissenschaften, Berlin 1902 ff. (im fol-
genden zitiert als Akad.-Ausg.), IV, S. 255.

4



literarischer Texte (als Exempel asthetischer Rede), namlich als ein
Traditionszusammenhang, der kein argumentativ strukturierter und
argumentativ begreifbarer Zusammenhang, sondern ein bloBer Wir-
kungszusammenhang wire. Philosophische Forschung stellt sich hier als
ein (Uber bestimmte Traditionszusammenhinge besonders ausge-
zeichnetes) Stiick literarischer Forschung dar?.

Meine Absicht ist es, drei charakteristische Falle cines systematisch
gefithrten Interesses der Philosophie an ihrer Geschichte zu unter-
scheiden. Dies soll in Kenntnis, aber nicht in Abhingigkeit von der
Geschichte der Philosophie geschehen, d. h. es wird weder Voll-
stindigkeit aller fur den faktischen Verlauf dieser Geschichte relevan-
ten Gesichtspunkte noch Gerechiigkeit gegeniiber den dabei herange-
zogenen Positionen in allen Stiicken beansprucht. Abgesehen davon,
dafB3 ein solches Unterfangen selbst der Gefahr ausgesetzt wire, sich
als historische Forschung wieder zu verselbstindigen, wirde es auch
die Festlegung auf ein begriindbares Interesse an einer philosophischen
Geschichte, von dem im Rahmen der zu treffenden Unterscheidungen
gesprochen werden soll, nur erschweren.

1. Der Gegensatz von historischer Bildung und systematischer Bil-
dung fithrt im Selbstverstandnis des Systematikers zu einem empha-
tischen Sinne von Geschichte als Vorgeschichte. In dem Mafle, in dem
die Kenntnis von Entwicklungen, die eine historische Bildung aus-
macht, fur Begriindungen, auf die sich eine systematische Bildung
stiitzt, als irrelevant gilt, spielen Entwicklungen primir die Rolle des
Hintergrundes, vor dem sich ein systematisches Wissen formiert. Ent-
sprechend steht hier ein Rekurs auf Geschichte von vornherein in
einem besonderen Legitimationszusammenhang: er dient einerseits
dazu, das eigene Denken von blofB3 historischer Bildung freizuhalten,
und andererseits dazu, im Nachweis systematischer Unabhingigkeit
von zuriickliegenden Entwicklungen gleichzeitig die Uberlegenheit
des eigenen Wissens darzustellen. Ob man dabei nun, wie z. B.
Aristoteles, diese Darstellung versteht als das Resultat eines ernsthaf-

3Zu den hier getroffenen Unterscheidungen vgl. M. GATZEMEIER,
Methodische Schritte einer Textinterpretation in philosophischer Absicht,
in: Zum normativen Fundament der Wissenschaft, hrsg. v. F. Kambartel u.
J. MittelstraB3, Frankfurt 1973, S. 281-317; ferner P. Janicu/F. KAMBARTEL/
J. MirreLstrass, Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik, Frankfurt
1974, S. 1311f.



ten Zuratezichens derjenigen, «die vor uns [...] uber die Wahrheit
philosophiert haben»?, oder, wie z. B. Descartes, als das Resultat
eines enttduschten Interesses, das den in Wissenschaft und Philo-
sophie griindlich Unterrichteten dazu zwingt, das Geschift der Ver-
nunft noch einmal von vorne zu beginnen, in beiden Fallen 148t ein
systematisches Interesse bisheriges Wissen lediglich als « Voriibungen
groBer Kopfe»® erscheinen. Vorgeschichte in diesem Sinne konstituiert
sich als eine Entwicklung von MifBverstindnissen, Umwegen und
Halbheiten.

Es soll hier nicht der Fall erértert werden, da3 eine solche Ein-
schitzung faktisch, d. h. im Blick auf besondere Entwicklungen, zu-
treffen kann. Fur die Bestimmung unterschiedlicher systematischer
Interessen an der Geschichte der Philosophie ist allein der Umstand
ausschlaggebend, daf3 sich Entwicklungen daraufhin beurteilen las-
sen, inwieweit sie dem systematischen Wissen des Beurteilenden schon
entsprechen oder nicht. Dies bedeutet ndmlich in duBerster Konse-
quenz die Moglichkeit eines systematisch gefithrten Interesses der
Philosophie an ihrer Geschichte, das dadurch charakterisierbar ist,
daf es nicht mehr lernen will. Diese Konsequenz hat z. B. Descartes
selbst gezogen, indem er — wie Gbrigens auch schon Aristoteles® — die
Geschichte der Vernunft mit der Entwicklungsgeschichte eines Indivi-
duums im ontogenetischen (Aristoteles: im phylogenetischen) Sinne
vergleicht: Wir waren alle «Kinder, bevor wir Manner wurden und
uns lange Zeit von unseren Trieben und unseren Lehrern regieren
lassen mufiten, die haufig miteinander im Streit waren und uns viel-
leicht beide nicht immer zum Besten rieten und dal3 es uns deshalb
fast unméglich ist, so reine oder so begrindete Urteile zu fillen, wie
sie ausfallen wirden, wenn wir seit dem Zeitpunkt unserer Geburt im
Vollbesitz unserer Vernunft gewesen wiren und nur sie uns immer
geleitet hiatte»?. Descartes versucht bekanntlich in diesem Zusammen-
hang die Geschichte der Entdeckung der neuzeitlichen Vernunft als
Autobiographie der eigenen Vernunft zu schreiben, indem er gleichzeitig

4 Met. A3.983bl - 3.

5 G.W.F. HeceL, Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems
der Philosophie, Jubiliumsausgabe I (Stuttgart 1958), S. 41.

8 Met. A10. 993a 15-17.

7 R. DEscArTES, Discours de la Méthode II, Oeuvres I-XII, hrsg. v. Ch.
Adam u. P. Tannery, Paris 1897-1910, VI, S. 13 (Ubersetzung nach der
zweisprachigen Ausgabe von L. Gibe, Hamburg 1960).

6



den damit verbundenen dogmatischen Anspruch geschickt durch die
aufgeklirte (u. a. von Kant wiederholte) These kaschiert, daB3 die
Vernunft alles allein sich selbst verdankt, mit anderen Worten: als
systematische Bildung von jeglicher historischer Bildung unabhéngig
sel.

Aus der Deutung der Geschichte als bloBer Vorgeschichte des
eigenen Denkens wird damit in Cartesischer Intention unversehens
ihre Deutung als Verhunderungsgeschichte. Zweck der historischen Re-
flexion ist es, darzustellen, was bisher die philosophischen (einschlie3-
lich der wissenschaftlichen) Verhéltnisse daran gehindert hat, in ver-
nunftige Verhiltnisse iberzugehen. Im Hinblick auf das eigene Den-
ken schlieBt dies natturlich den Zweck ein, darzustellen, warum man
nicht lernen konnte. Eine Autonomie der Vernunft, die sich auf metho-
disch gewonnene Begriindungen stitzt, und die auch der Satz, daB3
die Vernunft alles sich selbst verdankt, in versteckter Weise als ein
Postulat zum Ausdruck bringt, wird hier als Autarkie subjektiver
Lernprozesse miBBverstanden. Die Rekonstruktion der Vorgeschichte
dessen, was man selbst systematisch wei3, dient einzig und allein als
Mittel besserer Selbstdarstellung.

Wer sich als Philosoph so versteht, fiir den gilt es folglich (wie
schon fur Descartes) als ausgemacht, daB3 die Geschichte der Philo-
sophie in der als gesichert unterstellten Vermutung gelesen bzw. ge-
schrieben werden muf, daf3 sie unter Bedingungen unzureichend ent-
wickelter Vernunftverhaltnisse steht, die fiir das eigene Wissen, zu-
mindest in Beurteilungszusammenhingen, als auBer Kraft gesetzt
gelten. Ein solches Verstindnis, das hier im Umgang mit Geschichte

zu erkennen gibt, dall es nicht mehr lernen will, soll dogmatisch
heiflen®.

2. Gegensatz dieses im wesentlichen auf einen Legitimationsnach-
weis des eigenen Denkens zielenden dogmatischen Verstindnisses der
Philosophiegeschichte ist im Rahmen eines systematisch gefiihrten
historischen Interesses die Identifikation des philosophischen Wissens
mit dem historischen Gang der philosophischen Verhiltnisse. Hegels

8 Vgl. P. LorenzeN, Konstruktivismus und Hermeneutik, in: ders., Kon-
struktive Wissenschaftstheorie, Frankfurt 1974, S. 115ff. (Unterscheidung
zwischen dogmatischer, naiver und systematisch-kritischer Interpretations-
methode).



Satz, dal3 Philosophie System in der Entwicklung sei, fiuhrt zur Er-
setzung systematischer Beurteilungen durch geschichtsphilosophische
Einordnungen. Das eigene Wissen stellt sich dar als Teil einer ge-
schichtlichen Entwicklung, die wiederum im emphatischen Sinne
nicht als Vorgeschichte, sondern als wahre Geschichte verstanden
wird. Das hat, wenn man hier Hegels weitergehende These, «dal
jede Philosophie notwendig gewesen ist, und noch ist» und alle
Philosophien «als Momente Eines Ganzen affirmativ in der Philoso-
phie erhalten sind»?®, dabei einmal auller acht 14Bt, bzw. selbst wie-
derum als historisch bedingten Ausdruck eines philosophischen Selbst-
verstindnisses auffaBt, Austoristische Konsequenzen. Historismus hier
nicht verstanden als die jeder rein historischen Bildung zugrunde
liegende Beschrinkung auf eine Analyse faktischer Entwicklungen,
auch nicht als die Behauptung, daB jedes Entwicklungsstiick nur aus
sich selbst heraus, d. h. den in ihm leitenden Orientierungen ent-
sprechend, begreifbar sei, sondern als bewulite Historisierung allen
Wissens, in dessen Rahmen aus der richtigen Einsicht, daB3 jede
Praxis, auch die Praxis philosophischer Rede, unter historischen
Bedingungen steht, die u. a. Abweichungen von der Idee verntunftiger
Verhéltnisse erkliaren lassen, die voreilige Folgerung gezogen wird,
daf3 systematische Orientierungen prinzipiell nicht mdéglich sind.
Bedingt durch die besonderen Schwierigkeiten, die der Begriff der
geschichtlichen Welt und die Einordnung der Philosophie in diese Welt
mit sich bringen, konstituiert sich das historische Bewuptsein mit seiner
erkenntnisleitenden These von der Welt als Geschichte.

Seine erkenntnistheoretische Fassung hat diese Wendung innerhalb
der «deutschen Hermeneutik» (von Schleiermacher und Dilthey bis
zu Heidegger und Gadamer) mit der These einer (durchgingigen)
Geschichtlichkeit des Verstehens gefunden. Ein Erkennen der geschicht-
lichen Welt steht nach dieser These selbst unter den Bedingungen
seines Gegenstandes, weshalb auch sowohl der « Aufbau der geschicht-
lichen Welt» (Dilthey), d. h. die Genesis der historischen Bildung, als
auch Begrindungskonstruktionen, die sich auf ein Wissen tber die
geschichtliche Welt und damit den Gang der Erkenntnis beziehen,
in Wahrheit nur die historischen Voraussetzungen reproduzieren, die ihm
selbst zugrunde liegen. Die Zirkelstruktur des Verstehens, von der in

® Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Jubiliumsausgabe

XVII, S. 66.



diesem Zusammenhang die Rede ist, beruht folglich in der Charak-
terisierung des Verstehens als prinzipiell abhdngigem Verstehen, das
wohl die BewuBtwerdung seiner eigenen Unselbstindigkeit, nicht
aber die Ausarbeitung begrindeter Orientierungen zu leisten ver-
mag. Gadamer: «Das Verstehen ist selber nicht so sehr als eine Hand-
lung der Subjektivitdt zu denken, sondern als ein Einrtcken in ein
Uberlieferungsgeschehen»1?. Von daher ist auch die pointierte Er-
klirung desselben Autors verstindlich, dal namlich die Geschichte
nicht uns gehort, sondern wir der Geschichte gehérenll. Auf die
Philosophie bezogen bedeutet dies, daf3 sie mit dem Interesse an ihrer
Geschichte weder bloBen historischen Neigungen nachgeht, noch Vor-
geschichte betrachtet, sondern «bei sich selbst» ist. Auch ohne Hegels
Konzeption von Geschichte als «Fortschritt im Bewufltsein der Frei-
heit», die das eigene Denken als systematisches SchluBstiick einer
philosophischen Entwicklung zu deuten erlaubt, bleibt die Philoso-
phie Hegels der Grund, aus dem Geschichtlichkeitsthesen ihren Saft
ziehen. Die relativistischen Konsequenzen, die sich aus diesem erkennt-
nistheoretischen oder hermeneutischen Historismus ergeben, erscheinen er-
tragbar — sie driicken ja nur den, der sich trotz der vermeintlichen
Zirkelstruktur des Verstehens um begrindete Orientierungen be-
mitht.

Es sei hier nicht erortert, daBl Geschichtlichkeitsthesen dieser Art
letztlich auf sprachphilosophischen Behauptungen basieren (Sprache
als selbst geschichtlicher Gegenstand), weshalb auch der Zirkel, der
hier gesehen wird, in Wahrheit ein sprachlicher (als solcher wieder-
um methodisch auflésbarer) Zirkel ist12. Worauf es an dieser Stelle,
und zwar erneut in idealtypischer Form, ankommt, ist der Umstand,
da8 dem reinen BewuBtsein, das Philosophiegeschichte dogmatisch
als Aneignung wvon Vorgeschichte betreibt, ein historisches BewuBtsein
gegenubertritt, das sein Verhiltnis zur Geschichte als Eintritt in die
wahre Geschichte darzustellen sucht.

In dieser erkenntnistheoretischen Konstruktion, die natirlich die
Unterscheidung zwischen einem reinen und einem historischen Be-

1 H.-G. GapaMeER, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tiibingen 21972, S. 274f.

11A.a.0, S. 261.

12Vgl. dazu K. Lorenz/]J. MirteLsTrAss, Die Hintergehbarkeit der
Sprache, Kant-Studien 58 (1967), S. 187-208; P. Janicu /F. KAMBARTEL/
J. MrTTELSTRASS, 2.2.0., S. 129.



wultsein immer ist, tritt an die Stelle einer systematischen Ausarbei-
tung begrindeter Orientierungen (in dogmatischen Theorien ohne
Berucksichtigung historischer Entwicklungen) eine Theorie, die an-
gibt, weshalb derartige Ausarbeitungen nicht méglich sind. Das aber
heif3t: die gegensatzlichen Verhiltnisse von dogmatischer und her-
meneutischer Orientierung (im dargestellten stilisierten Sinne)
schlieBen ein gemeinsames Orientierungsstiick ein. Wihrend die dog-
matische Orientierung dadurch gekennzeichnet werden kann, daf sie
nicht lernen will, gehort es zu den Implikationen der hermeneutischen
Orientierung, daf sie nicht lernen kann. Lernen namlich in dem Sinne,
daB Ziel des Lernens immer ein Stiick verniinftiger Autonomie ist.
Beide Orientierungen schlieBen damit den Rekurs auf Geschichte aus
einem Autonomieinteresse aus, auch wenn sie dann entgegengesetzte
systematische Anspriche aus diesem Faktum ziehen. Ein Verstandnis,
das hier im Umgang mit Geschichte zu erlautern sucht, dall man aus
der Geschichte nicht lernen kann, soll Austoristisch-hermeneutisch heil3en.

3. Aus einem historistisch-hermeneutischen Verstindnis der Philo-
sophie folgt, daff nur der Systematiker lernen kann — weil nur derjenige, der
bereits selbst etwas systematisch weil3, sein Denken auf begriindete
Orientierungen stellt, zwischen begrindeten und unbegriindeten
Vorschldgen zu unterscheiden vermag —; aus dem dogmatischen
Charakter einer bloBen Aneignung von Vorgeschichte folgt, dal3 auch
der Systematiker sich der Verpflichtung, Geschichte ernst zu nehmen,
nicht entziehen kann. Voraussetzung ist, daf Philosophie als Bemu-
hung um begriindete Orientierungen verstanden wird und philoso-
phische Texte, wegen des in ihrer apophantischen Struktur liegenden
«belehrenden» Charakters, problemorientiert gelesen werden. Und
dies gilt eben nicht nur fiir neuere, sondern auch fiir idltere Texte. Die
Annahme eines (zumindest in Teilen) gemeinsamen Problembe-
wuBtseins und einer (zumindest in Teilen) gemeinsamen Unterschei-
dungsbasis, die eine Rekonstrukiion fremden systematischen Wissens be-
gleitet, hat zwar, zumal gegentber dlteren Texten, den Status von
Unterstellungen, die der in systematischem Interesse lesende Interpret
zu verantworten hat, die sich aber auch gar nicht vermeiden lassen,
wenn nicht die primare Intention eines apophantischen Textes, ndm-
lich selbst begrindete Orientierungen zu vermitteln, verfehlt werden
soll. Die Vermutung, daB ein derartiges, durch Unterstellungen ge-
leitetes Vorgehen nur eine andere Form dogmatischer Aneignung

10



oder historistischer EntauBerung sei, ist unbegrundet. Denn weder
folgt aus diesem Vorgehen eine Einschriankung auf Feststellungen der
Art, daBB ein Text dem systematischen Wissen des Interpreten ent-
spricht oder nicht, noch die sich der These von der Geschichtlichkeit
des Verstehens verdankende Behauptung, der Interpret sei iiber seine
Unterstellungen (sprich Vorurteile) selbst mit jenem Wirkungszu-
sammenhang verbunden, dessen Teil auch der von ihm behandelte
Text sel.

Eine historische Analyse, die durch die hier skizzierte Bemiihung
um begriindete Orientierungen im Rahmen von Problemldsungs-
zusammenhéngen geleitet ist, nimmt Entwicklungen nicht nur ernster,
als dies ein dogmatischer Begriff von Vorgeschichte erlaubt, sondern
auch ernster als eine hermeneutische Reduktion von Geschichte auf
Wirkungsgeschichte, die eine sich auf systematisches Wissen beru-
fende beurteilende Distanz nicht fur moglich halt. Aus Meinungen, die
man zur Kenntnis bringt oder derem Traditionszusammenhang man
sich (unentrinnbar) zugehoérig glaubt, werden erst jetzt (potentielle)
Argumente, aus einer Geschichte philosophischer Meinungen erst jetzt
(potentielle) Teile einer philosophischen Geschichte.

Dem systematischen Denken ist damit ein Rekonstrukiionsinieresse
eigentiumlich, das sich von einer bloBen Aneignung von Vorgeschichte
durch die Bereitschaft zu lernen (d. h. die Bereitschaft, das eigene
systematische Wissen im Hinblick auf seine mogliche Erweiterung
oder Verdnderung zur Disposition zu stellen) und von einer histori-
stischen Hermeneutik durch die GewiBlheit, lernen zu kénnen (d. h.
Bildungsprozesse als Erweiterung oder Veridnderung bereits zur Ver-
fiigung stehender begriindeter Orientierungen zu begreifen), unter-
scheidet. Leibnizens Bemerkung, daB3 die Wahrheit weiter verbreitet
sei, als man gemeinhin annehme, daB sie uns hédufig lediglich in ver-
mummter und verstimmelter Form entgegentrete und sich begriun-
dete Einsichten gewinnen lieBen, «wenn man die Spuren der Wahr-
heit bei den Alten, oder, um allgemeiner zu reden, bei den Vorgin-
gern kenntlich machte»3, 148t sich durchaus im Sinne eines solchen,
systematisch gefuhrten Rekonstruktionsinteresses verstehen. Hier wird
mit dem Hinweis auf die Idee einer philosophia perennis keine Har-
monisierungsthese, sondern im Ansatz ein hermeneutisches Prinzip der

13 Brief vom 26. 8. 1714 an N. Remond, Die philosophischen Schriften von
G.W. Leibniz, I-V1I, hrsg. v. C.1. Gerhardt, Berlin 1875-1890, ITI, S. 624f.

11

2 Studia Philosophica XXXVI



Philosophie formuliert, das den Systematiker zu Rekonstruktions-
bemihungen gegentiiber einer in ihrer sachlichen Bedeutung hiufig
(zumeist allein schon aus terminologischen Griinden) miBverstan-
denen Tradition verpflichten soll.

Von einer lediglich die Idee einer historischen Bildung beférdern-
den Anweisung unterscheidet sich dieses Prinzip durch die unterstellte
Verniinftigkeit von Entwicklungen. Im Begriff einer philosophischen Ge-
schichte wird es zur organisierenden Idee einer «philosophierenden
Geschichte der Philosophie» (Kant)!4, deren Realisierung nicht der
historischen, sondern der systematischen Erweiterung des philoso-
phischen Wissens dienen soll. Kant hat, gestiitzt auf seine Analyse
metaphysischer Theoriebildungen, die sich zwar einem «MiBver-
stindnis der Vernunft mit sich selbst» verdanken sollen, gleichwohl
aber auch durch Metaphysikkritik nicht ein fur alle Mal aus der Welt
schaffen lassen, weil die Vernunft, gerade auch in ihrem systemati-
schen Interesse, hier Erinnerung bewahre, diese Erweiterung als
philosophische Archiologie bezeichnet und daran den Gedanken eines
«Schemas zu der Geschichte der Philosophie a priori» gekntipft!s:
«Eine philosophische Geschichte der Philosophie ist selber nicht
historisch oder empirisch, sondern rational d.i. a priori méoglich.
Denn ob sie gleich Facta der Vernunft aufstellt, so entlehnt sie solche
nicht von der Geschichtserzihlung, sondern sie zieht sie aus der Natur
der menschlichen Vernunft als philosophische Archiologie»¢. Kon-
sequenterweise erscheint dabei die faktische Geschichte der Philoso-
phie als eine aus sich selbst heraus unverstindliche Geschichte: « Eine
Geschichte der Philosophie ist von so besonderer Art, daf3 darin nichts
von dem erzdhlt werden kann, was geschehen ist, ohne vorher zu wis-
sen, was hétte geschehen sollen, mithin auch was geschehen kann»1!7.

14 ILose Blitter zu den Fortschritten der Metaphysik, Akad. — Ausg. XX,
S. 340. Eine sorgfaltig dokumentierte Darstellung unterschiedlicher Ausarbei-
tungen der Idee einer philosophierenden Geschichte der Philosophie im An-
schluB an Kant findet sich bei L. GELDSETZER, Die Philosophie der Philoso-
phiegeschichte im 19. Jahrhundert, Meisenheim 1968.

15 Lose Blitter, Akad.-Ausg. XX, S. 342. Zum Zusammenhang von Meta-
physikkritik und Theorie der Philosophiegeschichte vgl. H. LiBBg, Philoso-
phiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophiegeschichtsphilosophie,
in: Einsichten. Gerhard Kriger zum 60. Geburtstag, Frankfurt 1962, S.
204-229.

16 Tose Blatter, Akad.-Ausg. XX, S. 341.

17 A.a.0., S. 343,

12



Was hier auf den ersten Blick wie eine eher sonderbare Demontage
historischer Orientierungsmdéglichkeiten anmuten mag, stellt nichts
anderes als eine Ausarbeitung jenes hermeneutischen Prinzips dar,
welches besagt, dal ohne eine Vermutung iiber die Verniinftigkeit
von Entwicklungen Rekonstruktionsbemithungen gar nicht erst an-
setzen konnen. Die Alternative ist klar: entweder fallt man die Ge-
schichte der Philosophie als eine Entwicklung auf, mit deren Erzih-
lung sich auch das historische Interesse erschopft (dies kann, wie dar-
gestellt, nur in dogmatischer oder historistischer Weise geschehen,
wenn dieses Interesse systematisch gefuhrt ist, bzw. als Ausdruck
bloBer historischer Bildung, wenn keine systematische Fiithrung vor-
liegt), oder man betrachtet sie als den Rahmen einer moglichen, sich
geschichtlich in aufeinanderfolgenden Schritten entfaltenden ver-
nunftigen Praxis, d. h., wie nicht erst Hegel, sondern bereits Kant es
formuliert hat, nicht als «die Geschichte der Meinungen, die zufillig
hier oder da aufsteigen, sondern der sich aus Begriffen entwickelnden
Vernunft»®. Das schlieBt selbstverstindlich nicht von vornherein
auch eine Behauptung tber den faktischen Gang der Verhiltnisse ein,
sichert aber eben jene zuvor hervorgehobene Moglichkeit, aus diesem
Gang lernen zu kénnen. Erst wo eine solche Behauptung fiir unpro-
blematisch gehalten wird, trennen sich daher auch die Wege eines
methodisch reflektierten und eines sich spekulativ erweiternden
Interesses: aus einer philosophischen Vermutung, die im Zusammen-
hang mit systematischen Orientierungen dartuber Rechenschaft abzu-
legen sucht, wie es sein soll, wird eine geschichtsphilosophische Kon-
struktion, die dogmatisch entscheidet, wie es ist.

Auch die einschligigen Bemerkungen Hegels lassen sich, unge-
achtet des weiterfuhrenden Gebrauchs, der dann in der Ausarbeitung
einer Theorie des objektiven Geistes von ihnen gemacht wird, im
Sinne einer methodisch-hermeneutischen Intention begreifen. Das
gilt ebenso fiir die auf die Philosophiegeschichte bezogene These, «es
geht verntnftig zu»1?, als auch fir die auf Entwicklungen im allge-
meinen bezogene (in ihrer statutarischen Schlichtheit eigentiimlich
anstoBige) These, «Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirk-
lich ist, das ist verninftig»?°. Derartige Bemerkungen, die hier in

18 Ebd.

19 Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie, Jubilaumsausgabe
XVII, S. 48.

20 Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staats-

13



Form von Uberzeugungen fiir «jedes unbefangene BewuBtsein, wie
die Philosophie»?! reklamiert werden, dienen in erster Linie der
Abwehr naturalistischer Milverstindnisse des Menschen und seiner
geschichtlichen Praxis, d. h. in diesem Falle: der eingeschrinkten
Beurteilung von Bildungsprozessen als Ausdruck reiner Wirkungs-
zusammenhinge. Wo Befangenheit auf seiten der Philosophie in
diesem Sinne vorherrscht, Zullert sie sich in den genannten dogmati-
schen und historistischen Konsequenzen (fiir deren Ausbildung im
ubrigen Hegel selbst wieder, wenn auch nicht auf eine naturalistische
Weise, beigetragen hat). Die Idee einer philosophischen Geschichte
wird von daher zum Prinzip von Geschichtsschreibung tiberhaupt:
«Der einzige Gedanke, den die Philosophie mitbringt, ist aber der
einfache Gedanke der Vernunft, daB3 die Vernunft die Welt beherrsche,
daf3 es also auch in der Weltgeschichte verniinftig zugegangen sei.
Diese Uberzeugung und Einsicht ist eine Voraussetzung in Ansehung
der Geschichte als solcher iiberhaupt; in der Philosophie selbst ist dies
keine Voraussetzung»?2.

Der letzte Satz laBt offen, ob fur Hegel selbst eine Vermutung aber
die Vernunftigkeit philosophischer Entwicklungen bereits zur ge-
sicherten GewiBheit geworden ist, oder ob lediglich darauf hinge-
wiesen werden soll, dafl der Inhalt einer systematischen Philosophie
unabhingig ist davon, daB3 das, was geworden ist, auch verniinftig ist.
Tatsdachlich folgt aus dem Umstand, daB3 Verstehensbemithungen gar
nicht anders als iiber die Unterstellung der Verniinftigkeit von Ent-
wicklungen angesetzt werden kdénnen, nicht, daf3 systematisches Wis-
sen selbst von der Geltung einer bestimmten Behauptung tber Ent-
wicklungen abhingig wire. Es mul} also, und das auch ganz unab-
hiangig von den besonderen Eigentiimlichkeiten der Systematik Kants
und Hegels, unterschieden werden zwischen der Geliung systematischen
Wissens, das die sich systematisch begreifende Philosophie zur Ver-
figung zu stellen sucht, und der Bemuthung, die Geschichte zu verstehen,
die von einer methodisch eingesetzten Unterstellung Gebrauch ma-
chen muB.

wissenschaft im Grundrisse (Vorrede), Jubiliumsausgabe VII (Stuttgart
1964), S. 33.

21 Ebd.

22 Vorlesungen tiiber die Philosophie der Geschichte, Akad.-Ausg. XI
(Stuttgart 1961), S. 34f.

14



Ein philosophisches Verstandnis der Geschichte, das sich des mit
dieser Unterstellung zur Anwendung gebrachten hermeneutischen
Prinzips auf methodische Weise bedient, soll konstruktiv-hermeneutisch
heifen. Im Rahmen eines solchen Verstindnisses dient auch das
Rekonstruktionsinteresse dem Aufbau begriindeter Orientierungen.
Deshalb darf in diesem Falle von einem begriindeten Interesse (an einer
philosophischen Geschichte) gesprochen werden.

LA FONCTION HEURISTIQUE DE LA TRADITION
EN PHILOSOPHIE

par André-Fean Voelke

Les rapports entre la philosophie en train de se faire aujourd’hui
et la tradition philosophique héritée du passé soulévent toutes sortes
de questions. En général ces questions présupposent la reconnaissance
de rapports historiques préexistant a ’interrogation portant sur eux.

Dans cet exposé, j’envisagerai au contraire un rapport naissant de
cette interrogation méme. Mon attention se portera non pas sur des
connexions historiques attestées ou présumées, mais sur une mise en
rapport procédant de l'initiative de celui qui actuellement fait de la
philosophie, que ce soit au niveau de la création d’un discours nouveau
ou, plus modestement, de sa réception et de sa compréhension.

Le discours philosophique peut constituer un document historique,
sociologique, psychologique, etc. Mais il sera considéré ici dans sa
spécificité de discours philosophique. A ce titre il procede, me
semble-t-il, d’'une démarche autonome de la raison engagée dans un
probléme qui lui importe et cherchant a satisfaire, selon une expres-
sion kantienne, son propre intérét!.

Je partirai d’une observation sur la maniére dont nous accueillons
un discours philosophique nouveau. Qu’il ait la forme d’un exposé
oral ou d’un texte écrit, les dimensions d’un article de revue ou d’un
livre épais, nous I’interrogeons. C’est en posant des questions beaucoup

! L’expression se trouve p. ex. dans la préface des Prolégoménes de Kant
(Akad. Ausg., IV, p. 257. — Trad. Gibelin, p. 9). L'importance de I'idée
d’intérét de la raison dans la pensée kantienne est bien mise en lumiére dans
I’exposé de J. Mittelstrass, Das Interesse der Philosophie an threr Geschichte (voir
p. 12 de ce volume).

15



	Das Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte

