Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 35 (1975)

Buchbesprechung: Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden : Band I: Widerstreit
und Einheit

Autor: Weisskopf, Traugott

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden,
Band I: Widerstreit und Einheit.*

«Kants politische Philosophie 1aBt sich nur aus den Wurzeln seines
Philosophierens verstehen. Dem Gehalt nach entspringt sie seiner meta-
physischen Grundverfassung. Den Denkformen nach bewegt sie sich in
den Kategorien, durch die von Jugend auf die Erscheinung des Weltdaseins
sich ihm erschloB. Seine Philosophie im Ganzen ist von Anfang an auch
politische Philosophie.» (7)**

Mit dieser knappen Umschreibung faBt der Autor Inhalt und Absicht
seines bedeutsamen Werkes zusammen, das, so weit ich die Kant-Literatur
zu Uiberblicken vermag, eines der besten, auf alle Fille das originellste Kant-
Buch der Nachkriegszeit ist. Das hat seinen Grund nicht nur in der Aktuali-
tit des Themas, sondern weit mehr noch in der konsequent durchgefiihrten
Methode der Abhandlung. Sie ist tibersichtlich gegliedert und von einer
tberragenden Geschlossenheit in der Durchfithrung. «Den zentralen
Problemkreis des politischen Denkens kann man bei Kant in der Wendung
,Weg zum Frieden® umfassen. Er setzt die Politik in Gang, treibt sie voran
und gibt ihr das Ziel.» (15f.) Diese Grundrichtung in Kants politischem
Denken wird nun nicht aus AuBerungen iiber politische Fragen zusammen-
getragen und belegt, sondern aus den «innern» Gedankenformen hergeleitet,
die Kants Denkgeschichte kennzeichnen. Der materiale Gesichtspunkt tritt
demnach ganz zugunsten des rein formalen zuriick. Dies wird besonders
im ersten Teil deutlich, worin «die Gedankenformen, Begriffskonzeptionen
und Entwicklungsprozesse, die spiter politisch materialen Gehalt anneh-
men» (16), entwickelt werden. Es handelt sich um Dualismen wie Ab-
stoBung — Anziehung, Bewegung — Ruhe, Vielheit — Einheit, Differenz —
Identitat. Die Bedeutung des « Widerstreits als Antrieb zu einer nur in der
Idee vollstindig erreichbaren Einheit» (16) wird offenkundig.

Im zweiten Teil erleben wir Kant als zeitgendssischen Polemiker, der als
Kampfer fiir die Metaphysik ins Gefecht zieht. Der dritte Teil geht den
Formen des Widerstreits in der Metaphysik nach und ergriindet, auf welche
Weise sie zur Einheit finden, so im Bereich der spekulativen und praktischen
Vernunft und im Feld der Urteilskraft. Widerstreit und Einheit werden ab-
schlieBend im politischen Denken als wiederkehrende Denkstruktur dar-
gestellt.

Nach diesem kurzen Uberblick wollen wir die einzelnen Teile des Werkes
ausfiihrlicher besprechen.

* Piper-Verlag, Miinchen, 1967.
** Die Zahl in Klammern am Ende eines Zitates gibt jeweilen die Seiten-
zahl des vorliegenden Bandes an.

222



1. Urspriinge politischer Denkformen

Es geht Saner nicht darum, «alle politischen Gedanken Kants in irgend-
einer Form in den Friihschriften» (19) nachweisen zu wollen, sondern nur
zu zeigen, «dal die Formen einzelner politischer Grundbegriffe oder Grund-
gedanken schon in den ersten Werken zu finden sind» (19). Drei Gesichts-
punkte ordnen die Mannigfaltigkeit der formalen Strukturen: Vielheit,
Weg zur Einheit, Verankerung im Einen. Aus den drei Hauptabschnitten
greifen wir je ein Beispiel zur Veranschaulichung heraus.

A. Unter dem Gesichtspunkt der Vielheit ist es das Thema «Die Funk-
tion des Antagonismus in Natur und Geschichte» (24ff.). Der antagonale
Kampf in der anorganischen Natur — als Konflikt der Materie und zugleich
als Schopfungsproze3 — findet sich auch in der belebten Natur. Auf Zer-
storung und Kampf folgt Erneuerung und Schépfung. Der ProzeB3 des Ver-
gehens will ein Neues hervorbringen; darin liegt seine Absicht und Recht-
fertigung. Hierzu 148t sich in der Geschichtsphilosophie eine Analogie finden:
Die Erschaffung der Menschheit in einem dauernden ProzeB. Dieser Selbst-
schopfung liegt der Antagonismus der ungeselligen Geselligkeit zugrunde
(im ersten Abschnitt aus dem frithen Monadenbegriff schematisch her-
geleitet), der sich einerseits als Kampf aller gegen alle, anderseits als Krieg
zwischen den biirgerlichen Gesellschaften auBlert. Sogar die kriegerische
Auseinandersetzung kann dann bedeutsam werden, wenn es um die in-
telligible Bestimmung des Menschen geht. Saner will jedoch die Analogie
nicht so weit treiben, als sei «die Eutwicklung der intelligiblen Menschheit
weiter nichts ... als eine Parallele zur Naturgeschichte» (28). Er sieht
die «Analogie vorerst nur als eine analoge Funktion ahnlicher Begriffe
in verwandten Prozessen» (28). Entscheidender diirfte der Hinweis darauf
sein, daf3 Naturgeschichte und Geschichte der Selbstbefreiung des Men-
schen «dem einen unbekannten Grund entspringen» (28), der beide
Bereiche umfaft.

An unserem herausgegriffenen Beispiel konnen wir zudem sehen, wie
subtil Saner einerseits den in sich geschlossenen Analogien nachspiirt,
anderseits aufzeigt, wo sie durchbrochen werden. Revolution und Evo-
lution werden in der Naturgeschichte als Wechselverhiltnis aufgefaB3t, in dem
Sinne, «dal3 die Revolution ein Glied der Evolution, diese aber die Perma-
nenz der Revolution ist» (29). Geschichtsphilosophisch lasse sich dazu die
Analogie finden, daB3 sich immer wieder Versuche gezeigt hatten, eine Uni-
versalmonarchie zu errichten. Nach Erreichen einer gewissen GroBe zer-
fielen diese Reiche durch Umstiirze. Moglicherweise konne das Spiel fort-
dauern, bis zufillig ein Gleichgewichtszustand erreicht werde, der die
Formulierung eines Vélkerrechts ermogliche. Revolutionen bleiben hier
wie in der Naturgeschichte in den Gang der Evolution eingefiigt. Ahnliches
trifft fiir den Bereich der Erziehung zu. Nur eine «Revolution» vermoge
den Fortschritt im Erziehungs- und Schulwesen zu bewirken. Auch in den
Bereichen der Mathematik, der Physik, der Naturwissenschaften und der
Metaphysik ermégliche nur die radikale Umkehr der Denkart, dafl diese

223



Disziplinen zu Wissenschaft werden. Umkehr, « Umkippung», Revolution
garantieren den Fortschritt.

Nach diesen Beispielen geschlossener Analogien hebt Saner den Fall
einer durchbrochenen heraus, namlich in der Rechtspolitik. Es ist nach
Kant ausgeschlossen, daB3 die Rechtsverhiltnisse im Staat durch Revolution
‘verandert werden, weil diese immer einen Rechtsbruch darstellt, Jede Revo-
lution fiihrt in die Anarchie, ins Unrecht. Gelingt jedoch die Revolution,
entsteht neues Recht. Kiinftige Revolutionen miissen deshalb vom Recht
her gesehen unter allen Umstinden abgelehnt werden, gegliickte Revo-
lutionen sind als Mittel des Fortschritts unbedingt zu schiitzen.

Wie 148t sich dieses Paradoxon erkliaren? Das Durchbrechen der Analogie

hat seine Ursache in der Idee des Rechts, die in der Sittlichkeit griindet.
Das Uberzeitliche — die Idee des Rechts — wird fiir den Menschen nur in der
Geschichte — im positiven Recht — lebendig. Wer sich gegen das bestehende
Recht wendet, richtet seinen Angriff auch gegen die Idee des Rechts. Setzt
sich eine Revolution durch, schafft sie einen neuen Rechtszustand, in dem
die Idee des Rechts wieder lebendig wirken kann.

MuB das Paradoxon auch bestehen bleiben, so ergibt sich dennoch eine
Moglichkeit, eine Riicknahme der unabdingbaren Forderung Kants zu
vermuten. Das absolute Verbot der Revolution zwinge das Indivi-
duum unter jede herrschende Gewalt. Es kénnte somit von seiner Freiheit,
die Ursprung der Sittlichkeit ist, keinen oder nur sehr beschrinkten
Gebrauch machen. In der Schrift «Zum ewigen Frieden» sieht Saner,
daB Kant das unbedingte Verbot zur Revolution seinerseits in Frage stellt,
dann namlich, wenn die Staatsweisheit die Revolution als « Ruf der Natur»
akzeptiert.

Naturphilosophisch gesehen genieBt der Mensch keine Sonderstellung.
Sein Untergang ist wie irgendetwas anderes kosmologisch bedingt. Die
Freiheit wird so indirekt zur Erfiillung eines Naturgesetzes. Dal3 damit nicht
in Analogien iiber Natur und Politik gedacht wird, sondern in einer ver-
einheitlichenden Betrachtung, ist offensichtlich. Daraus zieht Saner den fiir
das Denken mit Kant recht fruchtbaren SchluB3, «daf3 ... verschiedene Be-
trachtungsweisen moglich sind und daB Kant von verschiedenen Blick-
punkten her verschieden bewertet» (33). Aus dieser Sicht wird die Viel-
schichtigkeit politischer Begriffe und ihr sich wandelndes Bezugsnetz ver-
standlich. Besonders deutlich wird dies im nachsten Abschnitt iiber die
«Relativitat der Bewegung und der philosophischen Begriffe» (33 ff.). Kants
Denken in Politik und Metaphysik werde von einer Methode geleitet, die
sich folgendermalBen umschreiben lasse: «Sie will bestimmen, was bestimm-
bar ist, ohne das Bestimmte in einem endgiiltigen Sinn fiir fixiert zu halten.
Vielmehr 6flnet sie iiber es hinaus die Denkriaume, setzt es unentwegt in neue
Beziige, wissend, daB3 damit die relative Erkenntnis endlos, die absolute aber
unmoglich ist. Uber diesen bestimmenden Gebrauch hinaus setzt sie den Ge-
genstand in sinnhafte, das Ganze durchlaufende Entwiirfe, von denen her ihm
Erhellung, aber nicht Wissen zuteil wird, und verankert ihn schlieBlich im
Einen, von dem her der Mensch den Anruf an seine Freiheit vernimmt.» (40)

224



B. Um das Thema « Weg zur Einheit» zu illustrieren, greifen wir den Ab-
schnitt «Die Bildung der Epizykloide und der biirgerlichen Ordnung»
(57ff.) heraus. Von einer andern Seite her wird hier der Zusammenhang
von Natur- und Freiheitsbegriffen angegangen, nachdem in den vorher-,
gehenden Abschnitten Koexistenz und Gemeinschaft der Substanzen in
Analogie zur biirgerlichen Gesellschaft, die Grundverhaltnisse des Rechts in
Analogie zur physikalischen Reziprozitat gesehen und die Funktion des
Krieges und des Bosen in der Gechichte in Parallele zur Repugnanzenlehre
gesetzt werden. Aus der Natur 148t sich das Grundgesetz ableiten, wonach
der Weg immer vom Chaos zum Kosmos fiihre. Fiir die Mechanik heiBt
dieser Weg nach Kant: «Die Krifte der Bewegung und des Widerstandes
wirken so lange aufeinander, bis sie sich die mindeste Hindernis leisten»,
wie sich bei der Bildung der Epizykloide sehr anschaulich zeigt (Ineinander-
greifende Zahnrider schleifen sich so lange ab, bis sie die ideale Form einer
algebraischen Kriimmung, der Epizykloide, angenommen haben.). Ahnlich
ergeht es den Herrschern, die an den Antagonismus divergierender Krifte
gebunden sind. Als Folge geschichtlicher Entwicklung unter dem Diktat
des Widerstreits bildet sich allmahlich ein Vélkerrecht heraus, das «irr-
tiimlicherweise fiir ein Produkt menschlicher Freiheit gehalten» (62) wird.
Wie das Naturgesetz die Epizykloide entstehen 148t, bringt das gleiche Ge-
setz durch Zwietracht die Eintracht in der Politik hervor. Dieser Gedanken-
gang hat Giiltigkeit fiir den eudamonistischen Geschichtsverlauf. Aber auch
im besten aller moglichen Geschichtsprozesse bringt «das unentwegte Han-
deln aus dem intelligiblen Ursprung der Vernunft» (63) Wirkungen hervor,
die der Natur entgegenstehen. Jede der Moglichkeiten trifft sich immer auf
dem gleichen Weg, den Kosmos aus dem Chaos entstehen zu lassen. «Ge-
schichte ist der unendliche SchopfungsprozeB3 der Freiheit, den man, wie
alles Geschehen, in paralleler Betrachtung als Proze der Natur (in Analogie
zur sich selbst schaffenden Ordnung der Epizykloide) und als Aufgabe der
Freiheit verstehen kann.» (63)

Eine prognostische Kraft wird dem politischen Denken nicht zuteil,
héchstens bleibt in ithm immer die Hoffnung lebendig, unterwegs zur Ein-
heit zu sein, die tiber Natur und Freiheit hinausweist.

C. Der nachste Abschnitt «Die Verankerung im Einen» umschreibt jenen
Raum, der Natur und Freiheit umfa8t. Damit will Saner jene Tendenz
im Werk Kants zum Ausdruck bringen, die auch in den kritischen Werken
spiirbar, aber nur schwer zu fassen ist. «In den Friihschriften ist die Ver-
ankerung im Einen noch klar sichtbar.» (65) Alles Wirkliche und denkbar
Maogliche weist auf einen Urgrund zuriick. «Der Urgrund ist die transzen-
dentale Begriindung des Moglichen und Wirklichen schlechthin. In ihm
ist alles, ob es nun dem Reich der Natur oder dem der Sitten zugehore,
miteinander verbunden.» (66) Beweisbar ist dieser Urgrund nicht, héchstens
analytisch erreichbar und dogmatisch als das Eine in der Vernunft zu er-
kennen. Sie kann es nicht sein, da sie vielgestaltig und begrenzt ist.
Sie ist nicht selbstgeniigsam. Deshalb treibt es sie zum Einen, das sie
nicht erkennen, auf das sie nur verweisen kann. Im intellectus archetypus

225



hat sie sich einen unendlichen Verstand konstruiert, mit Hilfe dessen sie
auf die «Einheit eines moglichen Urgrundes» (68) hinweisen oder etwa
auch «die systematische Einheit des Weltganzen in Ideen» (69) den-
ken kann. Dieses intelligible Substrat, in verschiedenen Funktionen und
Namen auftretend, «ist allemal das Eine, Unbekannte» (69f.), das in Ana-
logie zum Gott im ,Beweisgrund‘ steht, aber nur in der Weise, dal} «die
transzendentale Funktion des Einen im Verhiltnis zu allem andern» (71)
gesehen wird.

Worin liegt nun die Bedeutung des Einen fiir die Politik? «Auch sie ist
auf dieses Eine hingedacht» (71) wie die Metaphysik. «Deshalb ist letztlich
nur eine Politik in jedem Akt iiber alle kurze Zweckhaftigkeit hinaus ziel-
gerichtet: Politik, die in der Ethik griindet.» (71) Sie kann aber nie reine
«Kunstaufgabe» sein, sondern bedarf immer des Rechts und der Moralitit.
«Der Appell an die Freiheit in der Politik ist ein Aufruf, den Weg zur
Weltordnung so zu gehen, daf3 er nicht nur im Ziel, sondern schon iiberall
unterwegs in diesem Einen griindet, also ein Aufruf zur bewuBten und da-
mit der Vernunft allein wiirdigen Sammlung des politischen Tuns im
Einen.» (73)

Obschon Saners Gedankenfiihrung einleuchtend und zwingend die Ana-
logien der formalen Strukturen in den frithen naturwissenschaftlichen und
den metaphysischen Schriften mit den politischen Begriffen und Gedanken-
formen belegen kann, unterzieht er sein Vorhaben einer eigenen scharfen
Kritik. Zuerst priift er, ob nicht die Tendenz eines vorausgesetzten Monis-
mus den «Zweiweltenmetaphysiker» Kant grundsitzlich verfilsche. Was
iiber das Gefille von Kants Metaphysik (von der Vielheit zum Einen) aus-
gesagt worden ist, kann sehr leicht in einen Dogmatismus miinden, dem
Kritik wesensfremd ist. Sagen Begriffe wie Dualismus, Monismus und Zwei-
weltmetaphysik in der Umgebung Kants iiberhaupt etwas aus? «Dualis-
mus, Monismus und Zweiweltmetaphysik: sie alle treffen etwas Richtiges
und suggerieren etwas Falsches. Es ist besser, auf sie zu verzichten und die
Sache, statt sie bloB zu benennen, in der Reflexion zu vergegenwirtigen;
allein das erhilt die Gedanken unverfalscht.» (76) Als Formel konnte Saner
gelten lassen: « Empirischer Dualismus, aber transzendentaler Monismus.»
(77) Man beachte die herrliche Paraphrase, die der Formel angefiigt ist:
«In ihr wird die Zweiheit der Prinzipien als etwas im Erscheinungshaften
Endgiiltiges verstanden, das letztlich nicht endgiltig ist, die Einheit des
Prinzips aber als das letzlich Endgiiltige, zu dem man endgiiltig nie ge-
langen kann.» (77)

Zwei Maoglichkeiten dogmatischer Kant-Interpretation ergiben sich dar-
aus: empirischer Dualismus oder transzendentaler Monismus. Ohne Zwei-
fel ist Saner beiden Formen des Dogmatismus entgangen. Das Eine,
auf das Saner immer wieder im Sinne einer Interpretation kantischen
Denkens hinweist, ist logisch nicht mehr denkbar. Auch Kant verweist
auf das Eine «im BewuBtsein, seiner nie habhaft zu werden» (78). Der
Vorwurf des verkappten oder gar offenen Dogmatismus wire damit
abgewehrt.

226



Eine zweite Lanze der Kritik hilt Saner seinem Vorhaben entgegen,
indem er fragt, ob nicht alle Analogien an sich problematisch seien, «gehen
sie doch davon aus, daB3 im Reich der Natur und in dem der Sitten Gleich-
heit der Verhaltnisse herrsche» 78. Leistet man nicht einer Nivellierung
grundlegender Unterschiede Vorschub und «bedroht dadurch letztlich die
Autonomie und den Vorrang der Sittlichkeit» (78f.)?

Tatsachlich hat Kant in der vorkritischen Zeit eine fugenlosen Verbindung
von Physik und Metaphysik angestrebt. Erst die kritische Philosophie hat
das Axiom des Aufsteigens von einem Bereich zum andern zerschlagen. Die
Welt der Phinomene ist von der Welt der Noumena gewrennt. Es besteht
hochstens die Moglichkeit, dal3 die regulativen Ideen bis an die Grenze des
Erkennbaren vordringen kénnen, um die Begrenztheit des erlaubten Ver-
nunftgebrauchs abzutasten. Was von der jenseitigen Welt noch darstellbar
ist, ist es nur in Begriffen der diesseitigen. Die Analogie verbindet «das
Darzustellende mit dem Dargestellten» (80). Uberall dort kénnen Ana-
logien zum Leitfaden der Vernunft werden, «wo es grundséatzlich nur noch
Erhellung, aber nicht mehr Erkenntnis geben kann» (81). Wollen wir das
Intelligible bedenken, dann bleibt als einziges Mittel die Analogie, die Ver-
hiltnisbegriffe verkniipft. «Damit aber die Gleichheit der Verhéiltnisse an-
genommen werden kann, muf} tatsachlich iiber den empirischen Dualismus
hinaus ein transzendentaler Monismus gedacht werden, ein Urgrund alles
Denklichen und aller GesetzmaBigkeit, den wir nie erreichen.» (82) Ab-
schlieBend priift Saner auch sein methodisches Vorgehen. Er weist auf zwei
moglich scheinende Einwiande hin:

1. Im Uberschreiten der jeweiligen Sachgebiete (etwa von der Mechanik
in die Metaphysik) ergeben sich «fehlerhafte Begriffsbestimmungen» (82).
Wenn der Uberschreitende jedoch wei3, daBB dadurch nicht objektive Er-
kenntnis gewonnen werden soll, sondern «subjektiv notwendige Hypo-
thesen und Ideen» (83), ist die Analogie erlaubt. Die beste Abwehr un-
zulassiger Ubergriffe liegt in einem wachen «MethodenbewuBtsein» (83),
das dazu anhilt, gleichen oder dhnlichen Gedankenformen aus verschie-
denen Epochen kantischen Denkens verschiedenes Gewicht beizumessen.
Das Kennzeichnende scheint mir darin zu liegen, da8 Saner im «Aufweis
gleicher Gedankenformen» (83) immer nur «mégliche, aber nie die einzig
moglichen Ausblicke auf eine Interpretation» (83) wirft.

2. Der andere Einwand, Kant habe nur «im Hinblick auf den Gottes-
begriff oder auf Freiheit und Unsterblichkeit» (82) tuiber die Analogie re-
flektiert, sie also nicht ohne weiteres auf das Gebiet der Politik iibertragen,
muB aus dem Werk selbst widerlegt werden. In der Tat lassen sich bewuBt
vollzogene Analogien Kants seit 1765 nachweisen, so in den «Bemerkungen
zu den Beobachtungeny, in den Reflexionen zur Moralphilosophie und zur
Anthropologie, in den «Prologomenay, in der «Kritik der Urteilskrafty, in
der «Anthropologiey, in der «Metaphysik der Sitteny». Kant hat sich demnach

227



auch dort von Analogien leiten lassen, wo er nicht im besondern dariiber
reflektiert. So scheint der SchluB zulidssig, Kant habe in den Analogien
stets, wie er im «Beweisgrundy selber formuliert, «sehr nothige Hiilfsmittel
unserer ErkenntniB» gesehen.

II. Kant als Polemiker

Die «Auseinandersetzung mit dem Gedachten, stamme es nun von den
groBen Philosophen, von den Zeitgenossen oder von Kant selbst» (87),
wird zum Thema des zweiten Teiles, und zwar in dem Sinne, daB3 eine
denkende «Existenz mit den Anspriichen einer andern» (88) in Konflikt
gerat. Saner bezeichnet diese Form des Kampfes als kleine Polemik im
Gegensatz zur groflen, die als « Kampf der geschichtlich gewordenen Ver-
nunft gegen ihre eigenen Anspriiche» (88) verstanden wird. Saner stellt
diesen Teil in folgender Gliederung dar:

A. Kants Entwiirfe der Kampfweisen.
B. Kants Polemiken gegen die Zeitgenossen.

C. Die Bedeutung der Polemik fiir Kants Schaffen.

A. Vorerst geht es darum, die Formen der Polemik in chronologischer
Sichtung aufzureihen. In den Jugendschriften sind es Disput und Kontro-
verse, also «zwei Weisen der Polemik : die sokratische und die eristische» (96),
Weisen, die in veridnderter Form im «Streit der Fakultiteny wieder auftauchen.
Inder Kr.d.r. V. treffen wir die Unterscheidung von Kritik und Polemik, die
aber nach einem dritten ruft, dem «polemischen Gebrauch der Vernunft«.
Da es der Polemik mehr um subjektive Anspriiche geht, erfolgt eine De-
klassierung zugunsten der Kritik, fiir die objektive Anspriiche der Vernunft
mafgebend sind. Der polemische Gebrauch der Vernunft wird somit zu
einer Disziplin der Verteidigung. Der jeweilen Angegriffene kann nur ein
dogmatisch Verneinender sein, denn ein kritisch Denkender wiirde keine
unkritischen Anspriiche stellen. «Kritik ... ist der gemeinsame immer-
wiahrende Kampf kritisch Denkender um die objektiven Anspriiche der
Vernunft. Polemik ist die Auseinandersetzung der Subjekte um die Geltung
ihrer unkritischen Anspriiche.» (98) Polemischer Gebrauch wird der Ver-
nunft immer aufgezwungen. Der Ort des polemischen Vernunftgebrauchs
laBt sich in der metahphysica specialis, in der das Wissen des Nichtwissens
offenbar wird, noch auffinden, aber nicht die Streitsache selbst. Der mog-
liche Partner steht von vorneherein schon als nicht ernstzunehmender Geg-
ner fest, so daB3 es dem kritischen Denker erlaubt sein kann, sich selber nicht
nur einer skeptischen oder hypothetischen, sondern gar einer dogmatischen
Weise des Polemisierens zu bedienen. Die Kampfmethoden zielen jeweils
auf Abbruch der Auseinandersetzung, denn im einen Partner ist die Kritik

228



der Vernunft bereits aktiv. Eine «Philosophie, die selber Wissenschaft ist»
(102), kann auch nur einen wissenschaftlichen Kampf zulassen. An Hegel
und Jaspers werden noch die Moglichkeiten eines konsequenten verabso-
lutierenden bzw. eines gegenseitig zur Offenheit fithrenden und sich dem
Wagnis aussetzenden Polemisierens illustriert.

In der Kritik der Urteilskraft begegnen wir drei Formen der Auseinander-
setzung: Disput, Streit und Gezink. Die beiden ersten werden von Kant als
philosophisch bezeichnet. Insbesondere der Streit bringt in die Weisen der
Polemik einen neuen Gesichtspunkt; er gehort «in den Bereich des Ge-
schmackurteils und dariiber hinaus allgemein in den Bereich der reflektie-
renden Urteilskraft» (107).

Da der Streit sowohl asthetische als auch erkenntnistheoretische Be-
deutung hat, muf3 er auch in der Kr. d.r.V. aufgefunden werden. Saner
glaubt in den drei Formen des Kampfes, wie sie in der Kritik der Urteils-
kraft anzutreffen sind, eine Parallele zu den drei Weisen des Fiirwahrhaltens
zu finden, so daB sich zwischen Disput und Wissen, Streit und Glauben,
Gezank und Meinen Korrelate sehen lieBen. Da die Vernunft im Glauben
bloB reflektierend gebraucht wird, kénnte der RiickschluB erlaubt sein,
daB die reflektierende Urteilskraft bereits in der Kr. d.r.V. enthalten ist;
nur wird sie da als Vernunft in ihrem hypothetischen Gebrauch bezeichnet.
Leider sind bei Kant «nur wenig Anhaltspunkte» (111) iiber den Streit
zu finden. Deshalb versucht Saner das Fehlende zu erschlieBen, in dem
Sinne, dafl im Streit subjektive Maximen eine Klirung der gegenseitigen
Positionen herbeifithren kénnen, nie aber den Streitfall aus der Welt schaffen.
Kant erhebt jedoch den Anspruch, «daB seine Metaphysik Wissenschaft
sei» (111). Ist dann iiberhaupt eine Polemik, ein Streit in der Metaphysik
moglich? « Die Widerspriichlichkeit ist . . . eine Folge davon, daB3 er zwischen
Philosophie und Wissenschaft nicht klar trennt.» (112) Er wollte zwar die
Philosophie als Wissenschaft bestitigen. Sein kritisches Vorgehen bewirkte
aber eine derartige Erschiitterung, daB sie in der Konsequenz groBer war
als der Anspruch auf Wissenschaft. Muf3 man also in einige Teile von Kants
Metaphysik den Streit einziehen lassen, lage dann nicht «die radikale Frage
nahe, ob nicht Philosophie iiberhaupt eine Streitsache sei» (112), folgert
Saner. Dal3 er die aufgeworfene Frage bejaht, verwundert nicht, weil der
Streit immer dort anzutreffen ist, «wo es Richtigkeit nicht geben kann» (112).
Aus kantischer Sicht miite dann «die reflektierende Urteilskraft zum
eigentlichen Medium des philosophischen Denkens» (112) werden.

Im »Streit der Fakultiteny unterscheidet Kant nur noch zwei Formen des
Kampfes, den gesetzmiBigen und den gesetzwidrigen Streit, der sich nun
zwischen Philosophen einerseits und Vertretern bestimmter Fachgebiete
anderseits abspielt. An der Universitit kann sich diese Auseinandersetzung
zwischen den drei obern (der theologischen, juristischen und medizinischen)
und der untern (der philosophischen) Fakultit entwickeln, Nur die Philo-
sophie beruft sich in ihrer Wahrheitssuche nicht auf sanktionierte Schriften,
sondern auf die Vernunft, so daBl die philosophische zur obern Fakultat

229



werden und die drei andern kontrollieren muf3. Diese Kontrolle vollzieht
sich in der Form des Streits, der gesetzwidrig ist, «wenn in ihm ein Partner
dem Prinzip nach die Existenz der Vernunft vernichtet» (118), oder aber
gesetzmiaBig, «wenn die Partner, vielleicht von verschiedenen Voraus-
setzungen her, aber im Willen zur einen Absicht geeint, Vernunft und
Wabhrheit in Freiheit mit Prinzipien ausbreiten, die der Vernunft und ihrer
Gesetzlichkeit nicht widerstreiten» (118).

Nach diesem Gang durch die aufschlureichen Werke faBt Saner die
polemischen Kampfweisen zusammen, von denen sich insgesamt zehn ver-
schieden benannte Formen finden lassen. Letztlich sind es aber nur vier:
das Gezidnk als «unkritische Weise der Polemik» (122), das «immer auf
die Vernichtung des Partners oder seiner Anspriiche abzielt» (122); der
polemische Gebrauch der Vernunft als « Abwehrkampf» (122); der Streit
als «gesetzmiflige Form der Auseinandersetzung kritisch Denkender»
(123); der Disput als «die eigentlich wissenschaftliche Form der Ausein-
andersetzung» (123). Fir alle Kampfweisen gilt Kants Forderung, «theil-
nehmend, nicht ausschlieBendy zu kimpfen. Auf die Politik iibertragen lassen
sich ohne Schwierigkeiten Parallelen finden. Das Wesentliche aber liegt
darin: «Politik beginnt bereits im Vernunftgebrauch.» (125)

Bei Platon und Aristoteles ist die Verbindung von Metaphysik und Po-
litik offensichtlich. «Erziehung und Politik wuchsen bei ihnen organisch
aus dem Fundament der Metaphysik.» (125) Kant hat die Einheit von
Metaphysik und Politik wieder geschlossen. Diese Verkniipfung und ihre
Tendenz zur Einheit erstmals in dieser Weise dargestellt zu haben, ist das
unschitzbare Verdienst Saners. Wir wollen aber der Wiirdigung des vor-
liegenden Werkes nicht vorgreifen, sondern dem Gang der Abhandlung
gertreulich folgen.

B. Kant, seinem Wesen gemif durchaus unpolemisch, léste durch seine
kritischen Werke eine Flut von polemischen Auseinandersetzungen aus,
in die er sich spiter selbst einschaltete. Die Polemiken gegen seine Zeit-
genossen Feder, Eberhard, Schlosser und Nicolai sowie gegen Schlettwein
und Fichte tragen «die Merkmale der ausschlieBenden Abwehr» (132).
Nachdem Saner die in Betracht kommenden Angriffe und Kants Antworten
referiert hat, geht er sorgfiltig auf die Fragwiirdigkeit in Kants ausschlieen-
der Polemik ein, indem er sich vorerst zum Anwalt der scharf zuriickge-
wiesenen Angreifer macht. Daf3 er dabei Kant nicht immer schonen kann,
ist durchaus begreiflich, denn es ist offenkundig, daB3 Kant «nie einen eigenen
Irrtum eingestandeny (166) hat, am deutlichsten wird dies etwa im licher-
lichen Gezdnk mit Eberhard wegen eines Zitates (1641.). Der Anteil Kants
an der zeitgendssischen Polemik als spiritus rector im Hintergrund, der seine
Schiiler und Anhinger vorschickt, darf nicht iibersehen werden, auch nicht,
«wie hartnickig und zugleich politisch klug Kant kampfte» (173). Seine
Hirte gegeniiber dem aus politischen Griinden angegriffenen Fichte ist
unbegreiflich und wird «ein dunkler Punkt bleiben» (178). Dennoch be-

230



miiht sich Saner, eine sachliche Deutung der verschiedenen Fakten zu ge-
ben: Sicher spielt oft Kants ambivalentes Verhiltnis zur Schulphilosophie
mit hinein. Auch darf man ihm «die Legitimitit seiner Kampfweise nicht
absprechen» (183).

Anders gerichtet als die ausschlieBende Polemik ist die Kampfweise des
Streits: «Kants Grundhaltung im Streit ist gekennzeichnet durch die Be-
reitschaft zum Gesprach, die Achtung des Partners und die Vornehmbheit
des Umgangs.» (195) Diese Haltung kommt insbesondere in den Pole-
miken mit Garve und Herder, dann aber auch in denjenigen mit Jacobi,
Forster und Constant zum Ausdruck. An diesen teilweise ausfiihrlich dar-
gelegten Beispielen lassen sich Merkmale des Streits ablesen: Der Streit als
Wiirdigung, als Klarung von MiBverstandnissen, als Aufdeckung der feind-
lichen Macht und als Mahnung zur Umkehr. Ein Vergleich des Streits
mit der ausschlieBenden Polemik zeigt die unterschiedliche Behandlung der
dogmatisch festgelegten Gegner. Solange der Gegner, obwohl dogmatisch
gebunden, die Einsicht anstrebt, kann man ihn als Gleichgesinnten aner-
kennen. Der Disput — «die von Kant eigentlich erstrebte und geforderte
Weise der Auseinandersetzung» (214) — wird am Beispiel der Diskussion
eines mathematischen Problems mit dem jungen Reimarus aufgezeigt. Am
SchluB8 dieser Erorterungen fragt Saner nach der Bedeutung dieser Zu-
sammenhange fiir das Verstindnis der Politik bei Kant. «Es scheint also,
dafl man in der Beobachtung des Polemikers Kant den Politiker Kant
kennenlernt.» (215)

C. Der zweite Teil ware unvollstindig, wenn er nicht auch die Bedeu-
tung der Polemik fiir Kants eigenes Schaffen darlegte. Im besondern laB3t
sich in den Vorlesungen schon verfolgen, wie Kant die Polemik als «system-
bildende Funktion» (223) verwendet. Sein Denken, das sich dem verwen-
deten Kompendium entgegenstellt, entwickelt sich daran organisch zu
einem kritischen Denken. Beim polemischen Umgang mit den groen Philo-
sophen erleben wir, wie nahe Polemik und Verehrung zueinanderstehen.
Schon der junge Kant hat sich der Polemik als einer « Geburtshelferin» (229)
bedient. Von groBer Bedeutung ist auch die Auseinandersetzung mit Sweden-
borg und Rousseau. Sowohl die groBen Philosophen als auch die Zeit-
genossen wurden zur Zielscheibe seiner Polemik, ihr entging keiner. « Wer
hiatte auch seiner Polemik entgehen sollen, da Kant ihr selber nicht ent-
ging.» (232) «Er stand sich selbst und seinem eigenen Denken immer wieder
fragend und feindlich gegeniiber.» (234) Viele Umbriiche lassen sich fest-
stellen. Mit Recht wendet sich Saner gegen eine vergrobernde Schemati-
sierung — vorkritisch, kritisch, nachkritisch. Viel eher ist von einer «per-
manenten Revolution» (234) im Denken Kants zu sprechen. Das opus
postumum ist ein eindriickliches Beispiel dafiir, wie das polemisierende
Denken gegen sich unaufhérlich weitergeht. Uberblickt man die Polemik
in Kants Schaffen, so darf man sagen, daB sie «das Medium des Fortschrei-
tens» (235) ist. Kants Philosophie sollte deshalb «nicht nur als gewordene,
sondern als immerwéhrendes Werden» (236) verstanden werden. «Kant als

231



Denker ist dieser unendliche ProzeB3, nicht einer seiner statischen Punkte.»
(236) Wer nur eine Epoche als maBgebend herausgreift, verfialscht das Ganze.
Nicht Kants Philosophie steht im Zentrum, sondern sein Philosophieren.

III. Vom Streit zum Frieden in der kritischen Metaphysik

Damit Saner seine These «Das scheinbar periphere politische Denken
Kants griindet ... im Zentrum seiner Metaphysik» (237) belegen kann,
stellt er im dritten Teil seiner Abhandlung Kant als Friedensstifter in der
Metaphysik dar. An Hand der drei Kritiken verfolgt er zuerst in drei Ka-
piteln die Entwicklung des Streits und seine Beilegung im Gebiet der theo-
retischen und praktischen Philosophie sowie in der Urteilskraft und be-
reitet so das abschlieBende Kapitel iiber « Widerstreit und Einheit im Hin-
blick auf das politische Denken» vor.

A. Der Streit und seine Beilegung im Gebiet der theoretischen Philosophie

Ausgehend von der Bedeutung des Bildes «als Mittel der Deutlichkeit
und der Deutbarkeit» (238) weist Saner auf die Einheit in der Entstehung
der metaphysica generalis und des politischen Denkens hin. Die «politische
Metaphorik» (239) in der Kr. d.r.V. ist nicht rein zufallig, sondern wichst
aus «dem einen metaphysischen Stamm» (240) hervor, der Kants Meta-
physik und seine politische Denkweise entsprossen sind.

Das Faktum des Streits in der dogmatischen Metaphysik ist Anlal zur
eigentlichen, zur kritischen Metaphysik. Die Vernunft ist NutznieBerin des
Streits. Sie fragt «nach den Bedingungen der Méglichkeit des Streits» (242)
und erhilt dadurch Klarheit iiber sich selbst. Der Streit hat seinen Ur-
sprung in der «Illusion» was «eine Verkehrung des bloB Subjektiven ins
Objektive» (243) bedeutet. Die Vernunft, das Vermégen der Einheit,
kontrolliert regulativ den Verstand durch Ideen. Nur zu leicht werden aber
die subjektiven Maximen der Vernunft als objektiv giiltige angesehen. Statt
regulativ verwendet die Vernunft die Ideen transzendent und konstitutiv,
woraus sich das weite Feld der Dialektik eréffnet. Die Vernunft liegt mit
sich selbst im Streit. Erst wenn sie einsieht, daB sie einer «Illusiony verfallen
ist, kann sie umkehren und den «Fortschritt in die docta ignorantia» (246)
antreten und «in kritischer Selbsterkenntnis ihre Einheit» (247) erlangen.
Der Ursprung des Streits ist demnach im transzendentalen Schein und im
verkehrten Vernunftgebrauch zu finden. Wo aber ist der Ort des Streits
in der Vernunft? Ist er lediglich «in der Verkennung ihrer selbst: im Dog-
matismus» (247) anzutreffen? «Hat nicht auch die aufgekliarte Vernunft
unweigerlich eine antinomische Struktur?» (247) Dies fiihrt folgerichtig
zur Frage, ob und inwieweit Metaphysik den Anspruch auf Wissenschaft-
lichkeit erheben kann. Fiir Kant steht eindeutig fest, daBl eine kritisch
fragende Vernunft nur «als Wissenschaft wird auftreten kénnen», wobei
der Begriff der Wissenschaft fiir Kant ein anderer war, als er es heute ist.
Eine wissenschaftliche Metaphysik durch Kritik vermag den Streit zu iiber-

232



winden; sie vermag den Frieden zu stiften. Gilt diese Aussage auch fiir die
metaphysica specialis, fiir den « Anwendungsbereich der Transzendental-
philosophie»? (251). Als Philosophie der Unwissenheit ist sie ebenfalls Wissen-
schaft. Auch im Gebiet der «eigentlichen» Metaphysik will Kritik den Frie-
den stiften.

Der Weg, den die kritische Vernunft zu ihrem Ziel, dem Frieden, ein
schlagt, erlaubt viele Parallelen zwischen Metaphysik und Politik aufzu-
zeigen. Die Funktion des Streits ist darin zu sehen, daB3 der «natiirliche
Hang des Menschen ... zum Dogmatismus» (252) und damit zur Faulheit
und Feigheit aufgehalten wird, ja der Streit leitet selbst «den ProzeB seiner
Selbstaufhebung ein, der in einer wissenschaftlichen Metaphysik vollendet
ist» (254). Der Streit wird zum «Vater der Kritik» (255). Der Krieg im
politischen, der Streit im philosophischen Bereich zwingen zur Umkehr,
weil beide die Existenz der Menschheit bzw. der Vernunft in Frage stellen.
«Der Gang der Politik und die Geschichte der Vernunft miinden so in einen
durch Vernunft gestifteten ewigen Frieden.» (256)

Was ist nun wesentlicher, der Weg zum Frieden oder das Ziel, die Auf-
hebung des inneren Widerstreits der Vernunft? «Das Ziel ist durch Ver-
nunft als Postulat in der Idee gegeben. Aber der Weg zum Ziel ist der Ver-
nunft aufgegeben. Er mufl gegangen werden. Auf ihm spielt sich das Ent-
scheidende ab. Deshalb ist in subjektiver Hinsicht der Weg wichtiger als
das Ziel.» (257)

Hierbei ist «die Freiheit des Vernunftgebrauchs» (259) oder der 6ffent-
liche Vernunftgebrauch, wie Kant ihn bezeichnet, wesentlich. Sollte diese
Freiheit beschrinkt werden, «ist der Friede der Vernunft gefahrdet» (259),
sollte sie gar unterdriickt werden, «ist mit dem Frieden die Vernunft selbst
verloren» (259). Alle Griinde, die gegen die Freiheit des Vernunftgebrauchs
vorgebracht werden, sind sinnlos. Keine Vormundschaft irgendwelcher Art
1aBt sich rechtfertigen. Lediglich gegen den Sinn der offentlichen Kritik
148t sich ein Vorbehalt anbringen: Zum Recht auf Kritik gehort die Pflicht
zur Wahrhaftigkeit. Nur dann ist der Friede der Vernunft und in der Po-
litik méglich, wenn in Freiheit und Wahrhaftigkeit darum gerungen wird.

Das Ziel kann in kurzen Wegen angestrebt werden, wie es «falsche Frie-
densstiftery, etwa die Synkretisten oder die Skeptiker erreichen wollen. Es
gibt nur den langen Weg, der in der skeptischen Methode begriindet ist. Er
ist die Kritik als reflexives Verhalten, jene «grenzbestimmende Ausmessung
des ganzen Bereichs der Vernunft durch deren Selbsterkenntnis nach Prin-
zipien a priori» (266). Die Objekte dieser Kritik sind die Erziehung, die
biirgerliche Ordnung und die Religion. Auf dem langen Weg, der zugleich
auch der gesetzmiaBige ist, wendet sich die Vernunft zu sich selbst. Die
Kr.d.r.V., dieser «Traktat von der Methodey, ist eine « Wegleitung zum
ewigen Frieden in der Metaphysik» (268), ja sie ist der einzige Weg, das
«beschwerlichste aller ... Geschifter. Der lange Weg ist vom Wahrheits-
begriff her zugleich auch ein Mittelweg, der durch die Dialektik der Den-
kungsarten gewiesen wird: Denke selbst! Denke an der Stelle jedes anderen!
Denke konsequent! Ebenso «bahnt auch der Begriff des Irrtums den Weg

233
16 Studia Philosophica XXXV



der Metaphysik als Mittelweg» (273), weil sich in jedem Irrtum partiale
Wabhrheit findet, «wenn man nur die Wahrhaftigkeit des Urteilenden vor-
aussetzen darf» (274). Dem langen Weg in der Metaphysik zur Erreichunz
des Friedens entspricht in der Politik der unendliche politische « Weg als
Funktion des Willens aller» (274).

Der Friede in der Metaphysik kann sich auf verschiedene Weise verwirk-
lichen, etwa als Glaubens- oder Ruhebediirfnis oder als Prinzip der Gliick-
seligkeit. Alle Arten von Frieden, «deren Usprung nicht die Vernunft
selber ist und deren Ziel nicht die Ausbreitung der Vernunft iiber die Welt
sein kann» (276) miissen verworfen werden. Friede ist nur durch die Selbst-
erkenntnis der Vernunft moéglich. Poetische Formen des Friedens ent-
stammen falschen Urspriingen, etwa dem Gliicksbediirfnis statt der Freiheit
und Gerechtigkeit. Friede, «der mit der Wiirde des Menschen vereinbar
ist» (276), ist eine Idee, der sich der Daseinsraum in einem unendlichen
ProzeB anniahern muB. Der Chiliasmus der Vernunft ist nicht schwirme-
risch, weil sie weiB, «daB der mdégliche ewige Friede in der Metaphysik
wie in der Politik in der unendlichen Aufgabe immer erst zu verwirklichen
ist» (278).

Die kritische Vernunft vermag die Auseinandersetzung zwischen Dog-
matismus, Skeptizismus zwar zu iiberwinden, aber nicht die « Mdaglichkeit
des Streits aufzuheben» (278). Kritische Vernunft ist «auf sich selbst be-
zogen und damit immer auch gespalten» (278). Diese Selbstbezogenheit
der Vernunft wird bei Kant im Bild des Prozesses dargestellt, wobei die
«Parallelitit in der Entwicklung von Metaphysik und Politik» (278) deut-
lich wird. «Der Proze3 der Vernunft ist die unendliche Aufgabe der Selbst-
erhellung und Selbstlduterung, die sich die Vernunft selbst auferlegt» (280).
Im politischen Bereich bedeutet dies, daB der ewige Friede «notwendig
mit einer lebendigen Freiheit und einem wachen RechtsbewuBtsein ver-
bunden» (280) ist.

Der Weg der Vernunft vom Krieg zum Frieden ist «gleichsam eine philo-
sophische Autobiographie der Vernunft» (281). Durch die Selbsterkenntnis
versucht die Vernunft ihre innere Widerspriichlichkeit zu beheben, um in
relativen Schranken die Einheit zu finden. «Da sie die Einheit, die sie ist,
immer wieder werden mul3; da zudem diese Einheit auf die Idee des Einen
bezogen bleibt und sich ihm kontinuierlich annahert, ist der Weg zu ihr
unendlich und unvollendbar» (283). Die Immanenz, in der die Vielheit
herrscht, kann sich der absoluten Einheit nur annéhern. Es ist zu wiinschen,
daB sie diese Annidherung immer unter der Bedingung von Freiheit und
Wahrhaftigkeit vollzieht.

B. Vom Streit zum Frieden in der praktischen Philosophie
In allen Bereichen der kritischen Philosophie 1aBt sich die gleiche ver-
nunftgeschichtliche Entwicklung darstellen: «daf3 Philosophie im Streit be-

ginnt, aber den Frieden will» (283). Der Parallelismus ist auch in der
Kr.d.r.V. nachweisbar, doch verzichtet Saner aus verstindlichen Griinden

234



auf diese wiederholende Exposition. Hingegen will er im Feld der praktischen
Philosophie «eine immer wiederkehrende Struktur» (284) freilegen, nam-
lich die Freiheit im praktischen Sinn und ihren Gebrauch. Diese «Idee
eines Vermogens» (284) ist nicht ableitbar. Als intelligibles Prinzip ist Frei-
heit allein in der intelligiblen Tat. Erst in der Ausrichtung auf ein Gesetz
wird Freiheit zum hochsten Gut. Sie leistet sich selber Garantie im Kampf
um das Hochste und gleichzeitig dafiir, «ihn in die Einheit zu fithren» (285).
Entscheidend bleibt, wodurch der Wille bestimmt ist, ob durch ein Unbe-
dingtes oder durch vielerlei Bedingtes. Die Auseinandersetzung in der
Moralphilosophie «beginnt ... deshalb mit dem Kampf des unbedingten
Bestimmungsgrundes gegen die Herrschaft der bedingten Prinzipien» (287).
Das Sittengesetz, in der ratio universalis begriindet, ist zugleich das Gesetz
der Freiheit. Es ist wie die Freiheit weder darstellbar noch bestimmbar und
«beansprucht Einheit und Allgemeinheit in Absolutheit» (288). Die «For-
mel des kategorischen Imperativs setzt die eine ratio universalis noch vor-
aus, ... sie ist nicht der Ursprung selbst» (289). Als Doppelwesen existiert
der Mensch «aus zweifachem Ursprung: dem der Vernunft und dem der
Sinnlichkeit» (289). Zwischen den subjektiven Prinzipien und dem objek-
tiven Anspruch geht der Kampf «um den Primat im obersten Bestimmungs-
grund aller Maximen» (289). Es handelt sich nicht darum, bedingte und
unbedingte Prinzipien zu koordinieren, wie Schiller meinte (die Handlung
aus Pflicht zur Einheit mit der Handlung aus Neigung fiihren), sondern das
vielerlei Bedingte unter das eine Unbedingte zu subordinieren. Die ratio
humana vermag «dieser absoluten Forderung nur in unendlicher An-
nidherung» (294) zu geniigen. Auch fiir die Moral sind die Bedingungen
der Einheit der Bezug zur Transzendenz als Handeln nach einem abso-
luten Prinzip, zur Freiheit als autonomer Wille und zur Vernunft als ratio
universalis, die das Sittengesetz stiftet. Der praktischen Vernunft ergeben sich
Schwierigkeiten dadurch, daB z. B. der Mensch nie erkennen kann, ob er
wirklich sittlich sei. Nun versucht sie durch den Riickgriff auf Glaubens-
weisen, bestehende Liicken zu iiberbriicken. Zweierlei Arten von Glaubens-
weisen sind hierbei moglich: der Vernunftglaube und der Fakten- oder
Offenbarungsglaube, die miteinander im Kampf stehen: « Der Offenbarungs-
glaube bekampft im Vernunftglauben die Vernunft selbst; der Vernunft-
glaube bekdmpft im Offenbarungsglauben das Widerverniinftige.» (299)
Uber alle Zeiten hinweg steht der Glaube im Kampf. Er darf aber hoffen,
daf3 aus dem gesetzlosen allmiahlich ein gesetzlicher wird, «indem er immer
mehr Vernunft wird» (300).

‘Die «etzte Bestimmung des Menschen» besteht im «Reich Gottes auf
Erden», einer «Vereinigung, die alle verniinftig Glaubenden unter der un-
mittelbaren moralischen Weltregierung Gottes in sich befa3t» (301). Wenn
sichtbare Kirchen Einheit anstreben, bedeutet dies immer einen «Anschlag
auf die Freiheit des Menschen» (302). Da aber die Widerspriichlichkeit
zum Wesen der sichtbaren Kirchen gehort, wird die Menschheit vor dem
Schlimmsten bewahrt: «einer auf Offenbarung gegriindeten Weltreligion»
(302). Wahre Weltreligion hat in sich Allgemeinheit, Lauterkeit, Freiheit,

235



Unverianderlichkeit, und nur in der unsichtbaren Kirche ist sie lebendig,
weil in ihr der gesetzliche Kampf um die Einheit in Freiheit unablissig vor
sich geht.

C. Vom Streit zum Frieden in der Urleilskraft

Ganz bewullt setzt Saner den Akzent in diesem Kapitel auf die «Kritik
der asthetischen Urteilskrafty, um auch hier die « Uberfithrung des Wider-
streits in die Einheit» (306) aufzuzeigen. Lassen sich in den beiden ersten
Bereichen der Kritik die Urteile zur Ubereinstimmung bringen, fallt dies
im dritten Bereich sehr schwer. Gefiihl und Empfindung sind als subjektive
Gegebenheiten nur durch ein asthetisches Urteil abzumessen. Die Empfin-
dung kann zweifach begriindet sein: einerseits in der «empirischen An-
schauung eines Objekts oder in dessen Vorstellung» (309), anderseits «im
harmonischen Spiel der beiden Erkenntnisvermégen der Urteilskraft (Ver-
stand und Einbildungskraft), worauf erst reflektiert werden muB3» (309). Im
einen Fall ist das asthetische Urteil ein Sinnenurteil, im andern ein Re-
flexionsurteil. Entscheidend ist der Bestimmungsgrund von reflektierender
Urteilskraft und asthetischem Urteil. Liegt er im Angenehmen, dann ist
jede Moglichkeit zur Einhelligkeit unméglich, weil das «Privatgefiihly alles
durchtrankt und das Urteilen hochstens nur «komparativ und zufillig, nie
generell oder universal» (310) zulaBt. Somit ist der Streit um das Ange-
nehme «immerwihrend und bedeutungslos» (310). Beim Urteilen iiber das
Schéne scheint vorerst keine Ubereinstimmung denkbar. Wenn das Subjekt
hingegen einer Freiheit teilhaftig wird, sich vom Sinnenurteil lésen zu kénnen
und zu einem Reflexionsurteil zu gelangen, ist eine Allgemeingiiltigkeit
der Geschmacksurteile méglich. Das Entscheidende liegt darin, daB «durch
ein Wohlgefallen oder MiBfallen ohne alles Interesse» geurteilt wird. Im zweck-
befreiten Gefallen am Schénen findet das Subjekt «reine, durch Reflexion
erhellte Geniigsamkeit» (313). Das Schéne hat aulerdem noch den Vorzug,
daBl es «weder nach seiner theoretischen noch nach seiner praktischen Be-
deutung» (313) befragt wird. Befreiung von Interesse und Zweck bedeutet
zugleich Befreiung «von jeder Bindung an die Materialitit des Dargestellten»
(313). Die Form wird maBgebend. Der positive Grund fir die Allgemein-
gultigkeit der asthetischen Reflexionsurteile ist «in der transzendentalen
und transzendenten Griindung des Geschmacks» (314) zu finden. Durch das
Spiel von Verstand und Einbildungskraft 6flnet sich ein Weg zur Freiheit,
die den intelligiblen Grund fiir den Geschmack erschlie3t, so daf3 das Schéne
zum Symbol des Sittlich-Guten werden kann. Die Einhelligkeit im Urteil
iiber das Schone kann nie feststehen, aber es besteht die Hoffnung, sie all-
mabhlich zu erreichen durch die Einiibung im Geschmack.

«Eine andere Maoglichkeit des Widerstreits liegt im Hervorbringen des
Schonen.» (317) Wenn der Schaffende aus der unmittelbaren Urspriing-
lichkeit heraus tatig wird, ist er ein Genie, das durch die ihm eigene Gabe
des Geistes ausgezeichnet ist. Die Tétigkeit des Geistes offenbart sich in
besonderer Weise: «Geist bringt das Schone so hervor, dal es immerfort
belebt.» (320) Er ist die «Quelle des schopferischen Wesens, die das Un-

236



sagbare auf immer belebende, originale und nicht in Regeln zu fassende
Weise zum Ausdruck bringt» (321). Geschmack kann dem Genie die Fliigel
beschneiden, so daB3 es im Mechanismus erstickt. Die Situation ist paradox:
«Ohne Geschmack gibt es keine Kunst; Geschmack aber richtet die Kunst
zu Grunde.» (323) Weil das Genie das in sich Unvereinbare — Natur und
Freiheit —enthalt, mul es selbst «ein paradoxon» sein. Im Kunstwerk kann der
Widerstreit zur Einheit kommen, wenn die Natur sie dem Genie in seiner
Freiheit schenkt. Das Kunstwerk ist gleichsam das weglose Erreichen der
Einheit. Saner sieht darin «eine Variation der bisher oft angetroffenen
Grundverhaltnisse» (324), namlich so, daB3 in der Kunst nicht der Mensch
den Weg beschreitet, «sondern ein Transzendentes im Menschen, das Kant
Natur nennt» (324f.). Die Bedingung dieses Weges ist die Freiheit des
Genies, das iiber das Vermogen verfiigt, «das Unsagbare anschaulich ins
Werk zu setzen» (325). Das vom Genie hervorgebrachte Kunstwerk «ist
die unverstandene Einheit des Gegensatzlichen, in der sich Freiheit, Zucht
und das Unnennbare im Spiel der Sinnlichkeit treffen» (325). Wir finden
demnach die alten Grundverhaltnisse, aber wir kéonnen nicht sagen, «wie
und auf welchem Weg sie das Widersprechende zur Einheit fiigen» (325).

D. Widerstreit und Einheit im Hinblick auf das politische Denken

Es ist sicher kein Zufall, wenn sowohl das erste als auch das letzte von
Kant herausgegebene Schriftstiick Bilder des Streits, des Krieges, des Ge-
richts, des Prozesses enthalten. In beiden ist der Wille manifest, den Streit
gesetzmiBig beizulegen. Dal3 es daneben viele Schriften gibt, die direkt auf
Streitfalle Bezug nehmen, ist zwar allgemein bekannt, aber noch nie so
deutlich in den Zusammenhang einer ubergeordneten Thematik gestellt
worden.

Weitaus eindriicklicher als in diesen duBeren Gegebenheiten von Kants
Werk ist das Prinzip des Widerstreits in seinem Philosophieren selbst: «Kants
ganzes Philosophieren ist ein Wegschaffen von Widerspruch, Widerstreit
und Streit: logisch als Aufhebung des Widerspruchs in der formalen Struk-
tur der Aussage, gnoseologisch als Elimination der widerspriichlichen Keime
in den Bedingungen der Moglichkeit des Erkennens, metaphysisch als Auf-
losung der Antinomien, ,ontologisch® als Ausrichtung des Wollens auf
einen allgemeinen Willen, der sich selbst wollen kann, dsthetisch als Tren-
nung von den divergenten Privatgefiihlen und politisch als Uberwindung
des Naturzustandes und des Krieges.» (333f.)

Wird dabei aber nicht der Satz des Widerspruchs, der als rein formales
Prinzip in die Logik gehort, auf andere Bereiche iibertragen? Saner hilt
dafiir, daB «es bei Kant so etwas wie ein Prinzip des Widerstreits» (334)
gibt, das sich in mehreren Variationen ausprigt und als «ein allgemein
metaphysisches Prinzip» (334) bezeichnet werden kann. «Dieses Prinzip
ist Kant offenbar nie klar zum BewuBtsein gekommen und deshalb von ihm
nie formuliert worden. Aber es ist iiberall wirksam und so wichtig, daB es
der ganzen Metaphysik jenes Gefélle gibt von der widerstreitenden Vielheit
zur Einheit.» (334)

237



Ausschlaggebend ist, wie die kritische Vernunft die Einheit in der Meta-
physik zu erreichen versucht. Saner faf3t diese Grundtendenz dergestalt
zusammen: «In allen Gebieten der Metaphysik ist die Einheit in Freiheit
ein Postulat.» (337)

Auf Grund der entwickelten Grundverhiltnisse lassen sich fiir eine Inter-
pretation von Kants philosophischem Denken folgende Grundlinien fest-
halten:

«Einheit ist nicht ohne Freiheit erstrebenswert . ..

Einheit ist nicht ohne existentielles Moment wiinschenswert . . .

Einheit ist nicht ohne Bezug zum Transzendenten ...

Einheit wird nur auf dem unendlichen Weg ...

Einheit wird durch gesetzlichen Kampf ...

Einheit richtet sich nicht gegen den Kampf {iberhaupt, sondern nur gegen
den gesetzwidrigen Kampf .. .» (338)

Kants Metaphysik ist eine Philosophie des Friedens. Darf man daraus den
den SchluB ziehen, dal3 die ganze Philosophie Kants politische Philosophie
sei? Diese Kurzschliissigkeit wire sicher falsch, da Kant in den meisten
Teilen seines Philosophierens andere Themen bearbeitet hat. Man darf aber
zu Recht die «ganze Kantische Metaphysik» eine «Propiadeutik des po-
litischen Denkens» (340) nennen. Je nach dem Gesichtspunkt kann die
Politik entweder als Variation oder als Vollendung der Metaphysik gedeutet
werden. Variation deshalb, weil in ihr auch der Weg vom Widerstreit zur
Einheit dargestellt wird; Vollendung deshalb, weil die Politik zum kon-
kreten Modellfall der Metaphysik wird. Kants Politik ist unter allen Um-
stinden, da kann man Saner nur zustimmen, «originale Politik» (340) und
hat «metaphysischen Rang» (340).

Wiirdigung und Kritik

Die beste Wiirdigung des Werkes glaube ich dadurch zum Ausdruck ge-
bracht zu haben, daB ich in der erforderlichen Raffung einen méglichst
vollstandigen Uberblick iiber das Ganze zu geben versuchte; denn Ausfiihr-
lichkeit und Geschlossenheit eines Referates stehen in direktem Zusammen-
hang mit dem Respekt vor dem besprochenen Werk. Ich muB} sogar unter-
streichen, daB3 die Leistung Hans Saners in mehrfacher Beziehung auBer-
gewdhnlich ist:

Da ist einmal die hervorstechende Fihigkeit zur sprachlichen Gestaltung
zu erwahnen. Saner kann in wohltuender Weise auf den iiblichen Philo-
sophenjargon verzichten. Er bleibt so dicht bei der Sache seines Denkens,
daB er es nicht noétig hat, Aussagenleere durch eine dekorative oder ge-
stelzte Sprache zu iiberdecken. Der Stringenz seines Denkens entspricht
die Aussagedichte seiner pragnanten und einfachen Sprache. Es tiberrascht

238



daher nicht, dal dem Verfasser fiir seine sprachliche Leistung der Hermann
Hesse-Preis 1968 iiberreicht wurde.

Vom philosophischen Standpunkt aus darf ebensosehr die Fahigkeit zur
Komposition gerithmt werden. Das Werk ist von Anfang bis zum Ende ein
iiberschaubares, klar gegliedertes Ganzes, das, wiewohl es bis in alle feinen
Veriastelungen vordringt, den zusammenhaltenden Bogen seines Gedanken-
ganges nie vermissen laft. In jeder Zeile ist die Architektonik des Ganzen
gegenwairtig.

Auch im methodischen Vorgehen scheint mir das Werk beispielhaft:
Saner bleibt ganz in Kants Werk drin und versucht aus dessen Denken
heraus zu neuen Zusammenhiangen vorzustoBen. Die Sekundarliteratur
wird zwar beherrscht und wenn nétig als Hilfe herbeigezogen, aber das viel-
fach geschichtete und sich vielfach entwickelnde Denken Kants bleibt die
Substanz, mit der und in der das Suchen nach einer neuen Interpretations-
moglickeit beginnt und sich vollzieht. Was mir zudem besonders wertvoll
scheint, besteht darin, daB3 Saner sich nicht nur auf die Ausbeute der be-
kannten Schriften konzentriert, die Kant selber herausgegeben hat (in der
Akademie-Ausgabe die Bande 1-9), sondern ebenfalls die Briefe, dann aber
im besondern die Reflexionen, ebenso die Vorarbeiten zu verschiedenen
Schriften, das opus postumum und die bisher herausgegebenen Vorlesungs-
nachschriften herbeizieht. Saner hat ein feines Gespiir fiir das Denken Kants
im Urzustand, wie es sich in den Reflexionen so eindriicklich zeigt, und weil3
es geschickt ins Ganze einzufiigen. Er kennt sich aber auch im zeitgenos-
sischen metaphysischen Denken ebenso gut aus wie im Werke Kants, das er,
wie selten jemand als vielfaltige Einheit zu iiberblicken vermag. GroBartig
finde ich auch, wie er in den Anmerkungen das Ergénzende beifiigt. So ent-
stehen kleine Kabinettstiicke wie etwa die Darstellung iiber Nicolai, den zu
Unrecht verkannten Kritikaster und Humoristen, oder iiber Jacobi, der es
sogar verdient hitte, im Hauptteil neben Herder zu erscheinen.

Bedeutsam scheint mir auerdem, daf3 Saner in keiner Weise einer ideali-
sierenden Kantverklarung huldigt. Dies kommt beispielsweise in der fir
Kant recht unangenehmen Inkonsequenz im Staats- bzw. Voélkerrecht zum
Ausdruck (S. 43f.). Saner ist jedoch von erstaunlicher Hilfsbereitschaft er-
fullt, Kant immer so zu deuten, dalB3 er verhiltnismaBig gut wegkommt. Oft
stand ich unter dem Eindruck, daBl Saner den groBen Meister auch dort zu
verstehen versucht, wo er kritisiert werden mii3te oder wo doch bohrende
Fragen zu stellen sind. Vielleicht hilft er thm auch, damit die fugenlose Inter-
pretation seiner Grundthemen erméglicht wird?

Voll und ganz stimme ich Saner hingegen bei, wenn er «Kants Philo-
sophie nicht nur als gewordene, sondern als immerwihrendes Werden ver-
steht» (236). Dieses vorwiegend dynamische Kantbild konnte dann folge-
richtig die eingeschliffenen schematisierenden Epochenbezeichnungen wie
vorkritisch, kritisch, nachkritisch noch deutlicher wegschieben, damit das
Ubergreifende in Kants Denken besser in Erscheinung tritt. Saner arbeitet
ja selber an einem Zurechtriicken des Kantbildes mit, wie es in einer An-
merkung (S. 355) schon zum Ausdruck kommt.

239



Bevor ich den Hauptteil meiner kritischen Wiirdigung beginne, erlaube
ich mir noch drei Wiinsche zur dulBern Gestaltung bei einer neuen Auf-
lage: Das Verzeichnis von Kants Werken ermdéglicht ein rasches Finden der
Zitate. Schade nur, daB hier die Erscheinungsdaten der einzelnen Kant-
schriften fehlen. Eine Zuordnung der insgesamt 123 schriftlichen Doku-
mente zu den Binden der Akademie-Ausgabe wire ebenfalls wiinschens-
wert. Beim Zitieren von Briefstellen wird auf die Angabe des Bandes ver-
zichtet. Mit Namen, Datum und Fremdnamen 1a3t sich zwar ohne Schwierig-
keit der Brief finden. Die Angabe von Band und Seitenzahl wire jedoch
konsequent.

Das Bestechende, ja das geradezu Faszinierende an Saners Werk ist seine
eiserne Folgerichtigkeit im Aufspiiren der innern Zusammenhinge von
Metaphysik und Politik. Diese Grundthematik beherrscht das ganze Suchen
und Denken. Und ich gebe gerne zu, dafl Saner eine neue Sicht auf bisher
iibersehene Zusammenhinge 6ffnet, die fiir das Verstindnis von Kants
Politik entscheidend sind. Die Frage bleibt, ob dadurch die Sicht auf andere
Bereiche von Kants Denken nicht verdeckt oder gar verunmdéglicht wird.
Die von Saner herausgearbeiteten Strukturen im Denken Kants konnen zu
einem neue Einsichten vermittelnden Leitgitter einer originalen Inter-
pretation werden, zugleich aber zwingender Mechanismus eines Denk-
vollzuges sein, dem man sich nicht mehr entziehen kann. Die « Entdeckung»
von Denkformen fiihrt zu einer ganz neuen Interpretation, macht aber den
Interpretierenden zum Gefangenen — wenn auch nur zeit- und strecken-
weise — seiner Entdeckung. Der Charakter des Schwebenden im Philoso-
phieren, wies es Jaspers so eindringlich forderte, wird weggeblasen. An seine
Stelle tritt ein immanenter Formalismus, der zur Richtschnur der Inter-
pretation wird. Saner bemiiht sich sehr, sein eigenes Vorgehen immer wieder
in Frage zu stellen. Ob er aber nicht letztlich Kant dem Kritizismus ent-
reift und ihn einem neuen Monismus oder gar einem drapierten Dogmatis-
mus iiberliefert? Ohne Zweifel ist Kant Synthetiker, Systembildner, ist
Architekt eines in sich (mehr oder weniger) geschlossenen Gebaudes. Ist
er aber nicht auch und zuerst Analytiker, In-Frage-Stellender, «Alles-
zermalmer»? Die Grundtendenz von der Vielheit zur Einheit kénnte gar
leicht als voreiliger metaphysisch geklarter Monismus auftreten und nur
dieses eine Gefille der Metaphysik, namlich von der Vielheit zur Einheit
gelten lassen. Lebt die Vernunft nicht auch von ihrer Gegenbewegung?
Braucht sie nicht, um sich selber zu finden, ihre Gegenstromung? Ist
Vernunft «nur» das Vermégen der Einheit, ein monisierendes Prinzip,
das der Vernunft um jeden Preis Ruhe verschaffen will? Warum sehnt
sich die Vernunft nach Ruhe? Ist sie wirklich so ruhebediirftig? Oder
ist der Monismus der Vernunft die verkappte Form jener Ursehnsucht
des Menschen, in einem paradiesischen Zustand zu leben, um die Uber-
windung des Bruches, des Zwiespaltes zu erfahren? Ist die Vernunft die
kortikale Stiitze, das metaphysische Geriist der Grundbefindlichkeit Angst,
um dem Nichts gegeniiber den Triumph des Postulates aufrichten zu
kénnen?

240



Ist die Widerspruchslosigkeit der Vernunft postuliert oder aufweisbar?
Ist die Friedensstiftung der reinen Vernunft nicht die totale Illusion der
Vernunft? Trachtet die Vernunft nach Widerspruchslosigkeit, weil sie
Frieden haben will? Verzichtet die Vernunft darauf, sich selbst ganz in
Frage zu stellen?

Ich wei3, diese Fragen fithren an den Graben des totalen Skeptizismus.
Vor ihm mufBl man aber dauernd stehen, wenn man Kants Denkraum voll
erfassen will. Vielleicht kann uns Saner in seinem zweiten angekiindigten
Band ein Stiick weiter fithren. Wir freuen uns darauf. Traugott Weifkopf

241



	Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden : Band I: Widerstreit und Einheit

