
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Buchbesprechung: Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden : Band I: Widerstreit
und Einheit

Autor: Weisskopf, Traugott

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden.
Band I: Widerstreit und Einheit.*

«Kants politische Philosophie läßt sich nur aus den Wurzeln seines

Philosophierens verstehen. Dem Gehalt nach entspringt sie seiner
metaphysischen Grundverfassung. Den Denkformen nach bewegt sie sich in
den Kategorien, durch die von Jugend auf die Erscheinung des Weltdaseins
sich ihm erschloß. Seine Philosophie im Ganzen ist von Anfang an auch
politische Philosophie.» (7)**

Mit dieser knappen Umschreibung faßt der Autor Inhalt und Absicht
seines bedeutsamen Werkes zusammen, das, so weit ich die Kant-Literatur
zu überblicken vermag, eines der besten, auf alle Fälle das originellste Kant-
Buch der Nachkriegszeit ist. Das hat seinen Grund nicht nur in der Aktualität

des Themas, sondern weit mehr noch in der konsequent durchgeführten
Methode der Abhandlung. Sie ist übersichtlich gegliedert und von einer
überragenden Geschlossenheit in der Durchführung. «Den zentralen
Problemkreis des politischen Denkens kann man bei Kant in der Wendung
,Weg zum Frieden' umfassen. Er setzt die Politik in Gang, treibt sie voran
und gibt ihr das Ziel.» (15f.) Diese Grundrichtung in Kants politischem
Denken wird nun nicht aus Äußerungen über politische Fragen zusammengetragen

und belegt, sondern aus den «innern» Gedankenformen hergeleitet,
die Kants Denkgeschichte kennzeichnen. Der materiale Gesichtspunkt tritt
demnach ganz zugunsten des rein formalen zurück. Dies wird besonders
im ersten Teil deutlich, worin «die Gedankenformen, Begriffskonzeptionen
und Entwicklungsprozesse, die später politisch materialen Gehalt annehmen»

(16), entwickelt werden. Es handelt sich um Dualismen wie
Abstoßung - Anziehung, Bewegung - Ruhe, Vielheit - Einheit, Differenz -
Identität. Die Bedeutung des «Widerstreits als Antrieb zu einer nur in der
Idee vollständig erreichbaren Einheit» (16) wird offenkundig.

Im zweiten Teil erleben wir Kant als zeitgenössischen Polemiker, der als

Kämpfer für die Metaphysik ins Gefecht zieht. Der dritte Teil geht den
Formen des Widerstreits in der Metaphysik nach und ergründet, auf welche
Weise sie zur Einheit finden, so im Bereich der spekulativen und praktischen
Vernunft und im Feld der Urteilskraft. Widerstreit und Einheit werden
abschließend im politischen Denken als wiederkehrende Denkstruktur
dargestellt.

Nach diesem kurzen Überblick wollen wir die einzelnen Teile des Werkes
ausführlicher besprechen.

* Piper-Verlag, München, 1967.
** Die Zahl in Klammern am Ende eines Zitates gibt jeweilen die Seitenzahl

des vorliegenden Bandes an.

222



I. Ursprünge politischer Denkformen

Es geht Saner nicht darum, «alle politischen Gedanken Kants in irgendeiner

Form in den Frühschriften» (19) nachweisen zu wollen, sondern nur
zu zeigen, «daß die Formen einzelner politischer Grundbegriffe oder
Grundgedanken schon in den ersten Werken zu finden sind» (19). Drei Gesichtspunkte

ordnen die Mannigfaltigkeit der formalen Strukturen : Vielheit,
Weg zur Einheit, Verankerung im Einen. Aus den drei Hauptabschnitten
greifen wir je ein Beispiel zur Veranschaulichung heraus.

A. Unter dem Gesichtspunkt der Vielheit ist es das Thema «Die Funktion

des Antagonismus in Natur und Geschichte» (24ff.). Der antagonale
Kampf in der anorganischen Natur - als Konflikt der Materie und zugleich
als Schöpfungsprozeß — findet sich auch in der belebten Natur. Auf
Zerstörung und Kampf folgt Erneuerung und Schöpfung. Der Prozeß des

Vergehens will ein Neues hervorbringen; darin liegt seine Absicht und
Rechtfertigung. Hierzu läßt sich in der Geschichtsphilosophie eine Analogie finden :

Die Erschaffung der Menschheit in einem dauernden Prozeß. Dieser
Selbstschöpfung liegt der Antagonismus der ungeselligen Geselligkeit zugrunde
(im ersten Abschnitt aus dem frühen Monadenbegriff schematisch
hergeleitet), der sich einerseits als Kampf aller gegen alle, anderseits als Krieg
zwischen den bürgerlichen Gesellschaften äußert. Sogar die kriegerische
Auseinandersetzimg kann dann bedeutsam werden, wenn es um die
intelligible Bestimmung des Menschen geht. Saner will jedoch die Analogie
nicht so weit treiben, als sei «die Entwicklung der intelligiblen Menschheit
weiter nichts... als eine Parallele zur Naturgeschichte» (28). Er sieht
die «Analogie vorerst nur als eine analoge Funktion ähnlicher Begriffe
in verwandten Prozessen» (28). Entscheidender dürfte der Hinweis darauf
sein, daß Naturgeschichte und Geschichte der Selbstbefreiung des
Menschen «dem einen unbekannten Grund entspringen» (28), der beide
Bereiche umfaßt.

An unserem herausgegriffenen Beispiel können wir zudem sehen, wie
subtil Saner einerseits den in sich geschlossenen Analogien nachspürt,
anderseits aufzeigt, wo sie durchbrochen werden. Revolution und
Evolution werden in der Naturgeschichte als WechselVerhältnis aufgefaßt, in dem
Sinne, «daß die Revolution ein Glied der Evolution, diese aber die Permanenz

der Revolution ist» (29). Geschichtsphilosophisch lasse sich dazu die
Analogie finden, daß sich immer wieder Versuche gezeigt hätten, eine
Universalmonarchie zu errichten. Nach Erreichen einer gewissen Größe
zerfielen diese Reiche durch Umstürze. Möglicherweise könne das Spiel
fortdauern, bis zufällig ein Gleichgewichtszustand erreicht werde, der die
Formulierung eines Völkerrechts ermögliche. Revolutionen bleiben hier
wie in der Naturgeschichte in den Gang der Evolution eingefügt. Ähnliches
trifft für den Bereich der Erziehung zu. Nur eine «Revolution» vermöge
den Fortschritt im Erziehungs- und Schulwesen zu bewirken. Auch in den
Bereichen der Mathematik, der Physik, der Naturwissenschaften und der
Metaphysik ermögliche nur die radikale Umkehr der Denkart, daß diese

223



Disziplinen zu Wissenschaft werden. Umkehr, «Umkippung», Revolution
garantieren den Fortschritt.

Nach diesen Beispielen geschlossener Analogien hebt Saner den Fall
einer durchbrochenen heraus, nämlich in der Rechtspolitik. Es ist nach
Kant ausgeschlossen, daß die Rechtsverhältnisse im Staat durch Revolution
verändert werden, weil diese immer einen Rechtsbruch darstellt. Jede Revolution

führt in die Anarchie, ins Unrecht. Gelingt jedoch die Revolution,
entsteht neues Recht. Künftige Revolutionen müssen deshalb vom Recht
her gesehen unter allen Umständen abgelehnt werden, geglückte
Revolutionen sind als Mittel des Fortschritts unbedingt zu schützen.

Wie läßt sich dieses Paradoxon erklären? Das Durchbrechen der Analogie
hat seine Ursache in der Idee des Rechts, die in der Sittlichkeit gründet.
Das Überzeitliche - die Idee des Rechts - wird für den Menschen nur in der
Geschichte - im posiuven Recht - lebendig. Wer sich gegen das bestehende
Recht wendet, richtet seinen Angriff auch gegen die Idee des Rechts. Setzt
sich eine Revolution durch, schafft sie einen neuen Rechtszustand, in dem
die Idee des Rechts wieder lebendig wirken kann.

Muß das Paradoxon auch bestehen bleiben, so ergibt sich dennoch eine

Möglichkeit, eine Rücknahme der unabdingbaren Forderung Kants zu
vermuten. Das absolute Verbot der Revolution zwänge das Individuum

unter jede herrschende Gewalt. Es könnte somit von seiner Freiheit,
die Ursprung der Sittlichkeit ist, keinen oder nur sehr beschränkten
Gebrauch machen. In der Schrift «Zum ewigen Frieden» sieht Saner,
daß Kant das unbedingte Verbot zur Revolution seinerseits in Frage stellt,
dann nämlich, wenn die Staatsweisheit die Revolution als «Ruf der Natur»
akzeptiert.

Naturphilosophisch gesehen genießt der Mensch keine Sonderstellung.
Sein Untergang ist wie irgendetwas anderes kosmologisch bedingt. Die
Freiheit wird so indirekt zur Erfüllung eines Naturgesetzes. Daß damit nicht
in Analogien über Natur und Politik gedacht wird, sondern in einer
vereinheitlichenden Betrachtung, ist offensichtlich. Daraus zieht Saner den für
das Denken mit Kant recht fruchtbaren Schluß, «daß verschiedene
Betrachtungsweisen möglich sind und daß Kant von verschiedenen
Blickpunkten her verschieden bewertet» (33). Aus dieser Sicht wird die
Vielschichtigkeit politischer Begriffe und ihr sich wandelndes Bezugsnetz
verständlich. Besonders deutlich wird dies im nächsten Abschnitt über die
«Relativität der Bewegung und der philosophischen Begriffe» (33ff.). Kants
Denken in Politik und Metaphysik werde von einer Methode geleitet, die
sich folgendermaßen umschreiben lasse: «Sie will bestimmen, was bestimmbar

ist, ohne das Bestimmte in einem endgültigen Sinn für fixiert zu halten.
Vielmehr öffnet sie über es hinaus die Denkräume, setzt es unentwegt in neue
Bezüge, wissend, daß damit die relative Erkenntnis endlos, die absolute aber
unmöglich ist. Über diesen bestimmenden Gebrauch hinaus setzt sie den
Gegenstand in sinnhafte, das Ganze durchlaufende Entwürfe, von denen her ihm
Erhellung, aber nicht Wissen zuteil wird, und verankert ihn schließlich im
Einen, von dem her der Mensch den Anruf an seine Freiheit vernimmt. » (40)

224



B. Um das Thema « Weg zur Einheit» zu illustrieren, greifen wir den
Abschnitt «Die Bildung der Epizykloide und der bürgerlichen Ordnung»
(57ff.) heraus. Von einer andern Seite her wird hier der Zusammenhang
von Natur- und Freiheitsbegriffen angegangen, nachdem in den vorher-,
gehenden Abschnitten Koexistenz und Gemeinschaft der Substanzen in
Analogie zur bürgerlichen Gesellschaft, die Grundverhältnisse des Rechts in
Analogie zur physikalischen Reziprozität gesehen und die Funktion des

Krieges und des Bösen in der Gechichte in Parallele zur Repugnanzenlehre
gesetzt werden. Aus der Natur läßt sich das Grundgesetz ableiten, wonach
der Weg immer vom Chaos zum Kosmos führe. Für die Mechanik heißt
dieser Weg nach Kant: «Die Kräfte der Bewegung und des Widerstandes
wirken so lange aufeinander, bis sie sich die mindeste Hindernis leisten»,
wie sich bei der Bildung der Epizykloide sehr anschaulich zeigt (Ineinandergreifende

Zahnräder schleifen sich so lange ab, bis sie die ideale Form einer
algebraischen Krümmung, der Epizykloide, angenommen haben.). Ähnlich
ergeht es den Herrschern, die an den Antagonismus divergierender Kräfte
gebunden sind. Als Folge geschichtlicher Entwicklung unter dem Diktat
des Widerstreits bildet sich allmählich ein Völkerrecht heraus, das
«irrtümlicherweise für ein Produkt menschlicher Freiheit gehalten» (62) wird.
Wie das Naturgesetz die Epizykloide entstehen läßt, bringt das gleiche
Gesetz durch Zwietracht die Eintracht in der Politik hervor. Dieser Gedankengang

hat Gültigkeit für den eudämonistischen Geschichtsverlauf. Aber auch
im besten aller möglichen Geschichtsprozesse bringt «das unentwegte Handeln

aus dem intelligiblen Ursprung der Vernunft» (63) Wirkungen hervor,
die der Natur entgegenstehen. Jede der Möglichkeiten trifft sich immer auf
dem gleichen Weg, den Kosmos aus dem Chaos entstehen zu lassen.
«Geschichte ist der unendliche Schöpfungsprozeß der Freiheit, den man, wie
alles Geschehen, in paralleler Betrachtung als Prozeß der Natur (in Analogie
zur sich selbst schaffenden Ordnung der Epizykloide) und als Aufgabe der
Freiheit verstehen kann.» (63)

Eine prognostische Kraft wird dem politischen Denken nicht zuteil,
höchstens bleibt in ihm immer die Hoffnung lebendig, unterwegs zur Einheit

zu sein, die über Natur und Freiheit hinausweist.

C. Der nächste Abschnitt «Die Verankerung im Einen» umschreibt jenen
Raum, der Natur und Freiheit umfaßt. Damit will Saner jene Tendenz
im Werk Kants zum Ausdruck bringen, die auch in den kritischen Werken
spürbar, aber nur schwer zu fassen ist. «In den Frühschriften ist die
Verankerung im Einen noch klar sichtbar.» (65) Alles Wirkliche und denkbar
Mögliche weist auf einen Urgrund zurück. «Der Urgrund ist die transzendentale

Begründung des Möglichen und Wirklichen schlechthin. In ihm
ist alles, ob es nun dem Reich der Natur oder dem der Sitten zugehöre,
miteinander verbunden.» (66) Beweisbar ist dieser Urgrund nicht, höchstens

analytisch erreichbar und dogmatisch als das Eine in der Vernunft zu
erkennen. Sie kann es nicht sein, da sie vielgestaltig und begrenzt ist.
Sie ist nicht selbstgenügsam. Deshalb treibt es sie zum Einen, das sie

nicht erkennen, auf das sie nur verweisen kann. Im intellectus archetypus

225



hat sie sich einen unendlichen Verstand konstruiert, mit Hilfe dessen sie

auf die «Einheit eines möglichen Urgrundes» (68) hinweisen oder etwa
auch «die systematische Einheit des Weltganzen in Ideen» (69) denken

kann. Dieses intelligible Substrat, in verschiedenen Funktionen und
Namen auftretend, «ist allemal das Eine, Unbekannte» (69f.), das in Analogie

zum Gott im ,Beweisgrund' steht, aber nur in der Weise, daß «die
transzendentale Funktion des Einen im Verhältnis zu allem andern» (71)
gesehen wird.

Worin liegt nun die Bedeutung des Einen für die Politik? «Auch sie ist
auf dieses Eine hingedacht» (71) wie die Metaphysik. «Deshalb ist letztlich
nur eine Politik in jedem Akt über alle kurze Zweckhaftigkeit hinaus
zielgerichtet: Politik, die in der Ethik gründet.» (71) Sie kann aber nie reine
«Kunstaufgabe» sein, sondern bedarf immer des Rechts und der Moralität.
«Der Appell an die Freiheit in der Politik ist ein Aufruf, den Weg zur
Weltordnung so zu gehen, daß er nicht nur im Ziel, sondern schon überall
unterwegs in diesem Einen gründet, also ein Aufruf zur bewußten und
damit der Vernunft allein würdigen Sammlung des politischen Tuns im
Einen.» (73)

Obschon Saners Gedankenführung einleuchtend und zwingend die
Analogien der formalen Strukturen in den frühen naturwissenschaftlichen und
den metaphysischen Schriften mit den politischen Begriffen und Gedankenformen

belegen kann, unterzieht er sein Vorhaben einer eigenen scharfen
Kritik. Zuerst prüft er, ob nicht die Tendenz eines vorausgesetzten Monismus

den «Zweiweltenmetaphysiker» Kant grundsätzlich verfalsche. Was
über das Gefalle von Kants Metaphysik (von der Vielheit zum Einen)
ausgesagt worden ist, kann sehr leicht in einen Dogmatismus münden, dem
Kritik wesensfremd ist. Sagen Begriffe wie Dualismus, Monismus und Zwei-
weltmetaphysik in der Umgebung Kants überhaupt etwas aus? «Dualismus,

Monismus und Zweiweltmetaphysik: sie alle treffen etwas Richtiges
und suggerieren etwas Falsches. Es ist besser, auf sie zu verzichten und die
Sache, statt sie bloß zu benennen, in der Reflexion zu vergegenwärtigen;
allein das erhält die Gedanken unverfälscht.» (76) Als Formel könnte Saner

gelten lassen: «Empirischer Dualismus, aber transzendentaler Monismus.»
(77) Man beachte die herrliche Paraphrase, die der Formel angefügt ist:
«In ihr wird die Zweiheit der Prinzipien als etwas im Erscheinungshaften
Endgültiges verstanden, das letztlich nicht endgültig ist, die Einheit des

Prinzips aber als das letzlich Endgültige, zu dem man endgültig nie
gelangen kann.» (77)

Zwei Möglichkeiten dogmatischer Kant-Interpretation ergäben sich daraus:

empirischer Dualismus oder transzendentaler Monismus. Ohne Zweifel

ist Saner beiden Formen des Dogmatismus entgangen. Das Eine,
auf das Saner immer wieder im Sinne einer Interpretation kantischen
Denkens hinweist, ist logisch nicht mehr denkbar. Auch Kant verweist
auf das Eine «im Bewußtsein, seiner nie habhaft zu werden» (78). Der
Vorwurf des verkappten oder gar offenen Dogmatismus wäre damit
abgewehrt.

226



Eine zweite Lanze der Kritik hält Saner seinem Vorhaben entgegen,
indem er fragt, ob nicht alle Analogien an sich problematisch seien, «gehen
sie doch davon aus, daß im Reich der Natur und in dem der Sitten Gleichheit

der Verhältnisse herrsche» 78. Leistet man nicht einer Nivellierung
grundlegender Unterschiede Vorschub und «bedroht dadurch letztlich die
Autonomie und den Vorrang der Sittlichkeit» (78f.)?

Tatsächlich hat Kant in der vorkritischen Zeit eine fugenlosen Verbindung
von Physik und Metaphysik angestrebt. Erst die kritische Philosophie hat
das Axiom des Aufsteigens von einem Bereich zum andern zerschlagen. Die
Welt der Phänomene ist von der Welt der Noumena getrennt. Es besteht
höchstens die Möglichkeit, daß die regulativen Ideen bis an die Grenze des

Erkennbaren vordringen können, um die Begrenztheit des erlaubten
Vernunftgebrauchs abzutasten. Was von der jenseitigen Welt noch darstellbar
ist, ist es nur in Begriffen der diesseitigen. Die Analogie verbindet «das
Darzustellende mit dem Dargestellten» (80). Überall dort können
Analogien zum Leitfaden der Vernunft werden, «wo es grundsätzlich nur noch
Erhellung, aber nicht mehr Erkenntnis geben kann» (81). Wollen wir das

Intelligible bedenken, dann bleibt als einziges Mittel die Analogie, die
Verhältnisbegriffe verknüpft. «Damit aber die Gleichheit der Verhältnisse
angenommen werden kann, muß tatsächlich über den empirischen Dualismus
hinaus ein transzendentaler Monismus gedacht werden, ein Urgrund alles
Denklichen und aller Gesetzmäßigkeit, den wir pie erreichen.» (82)
Abschließend prüft Saner auch sein methodisches Vorgehen. Er weist auf zwei
möglich scheinende Einwände hin:

1. Im Überschreiten der jeweiligen Sachgebiete (etwa von der Mechanik
in die Metaphysik) ergeben sich «fehlerhafte Begriffsbestimmungen» (82).
Wenn der Überschreitende jedoch weiß, daß dadurch nicht objektive
Erkenntnis gewonnen werden soll, sondern «subjektiv notwendige Hypothesen

und Ideen» (83), ist die Analogie erlaubt. Die beste Abwehr
unzulässiger Übergriffe liegt in einem wachen «Methodenbewußtsein» (83),
das dazu anhält, gleichen oder ähnlichen Gedankenformen aus verschiedenen

Epochen kantischen Denkens verschiedenes Gewicht beizumessen.
Das Kennzeichnende scheint mir darin zu liegen, daß Saner im «Aufweis
gleicher Gedankenformen» (83) immer nur «mögliche, aber nie die einzig
möglichen Ausblicke auf eine Interpretation» (83) wirft.

2. Der andere Einwand, Kant habe nur «im Hinblick auf den Gottesbegriff

oder auf Freiheit und Unsterblichkeit» (82) über die Analogie
reflektiert, sie also nicht ohne weiteres auf das Gebiet der Politik übertragen,
muß aus dem Werk selbst widerlegt werden. In der Tat lassen sich bewußt
vollzogene Analogien Kants seit 1765 nachweisen, so in den «Bemerkungen
zu den Beobachtungen», in den Reflexionen zur Moralphilosophie und zur
Anthropologie, in den «Prologomena», in der «Kritik der Urteilskraft», in
der «Anthropologie», in der «Metaphysik der Sitten». Kant hat sich demnach

227



auch dort von Analogien leiten lassen, wo er nicht im besondern darüber
reflektiert. So scheint der Schluß zulässig, Kant habe in den Analogien
stets, wie er im «Beweisgrund» selber formuliert, «sehr nöthige Hülfsmittel
unserer Erkenntniß» gesehen.

II. Kant als Polemiker

Die «Auseinandersetzung mit dem Gedachten, stamme es nun von den

großen Philosophen, von den Zeitgenossen oder von Kant selbst» (87),
wird zum Thema des zweiten Teiles, und zwar in dem Sinne, daß eine
denkende «Existenz mit den Ansprüchen einer andern» (88) in Konflikt
gerät. Saner bezeichnet diese Form des Kampfes als kleine Polemik im
Gegensatz zur großen, die als «Kampf der geschichtlich gewordenen
Vernunft gegen ihre eigenen Ansprüche» (88) verstanden wird. Saner stellt
diesen Teil in folgender Gliederung dar:

A. Kants Entwürfe der Kampfweisen.

B. Kants Polemiken gegen die Zeitgenossen.

C. Die Bedeutung der Polemik für Kants Schaffen.

A. Vorerst geht es darum, die Formen der Polemik in chronologischer
Sichtung aufzureihen. In den Jugendschriften sind es Disput und Kontroverse,

also «zwei Weisen der Polemik: die sokratische und die eristische» (96),
Weisen, die in veränderter Form im«Streit der Fakultäten»wieder auftauchen.
In der Kr. d. r. V. treffen wir die Unterscheidung von Kritik und Polemik, die
aber nach einem dritten ruft, dem «polemischen Gebrauch der Vernunft«.
Da es der Polemik mehr um subjektive Ansprüche geht, erfolgt eine De-
klassierung zugunsten der Kritik, für die objektive Ansprüche der Vernunft
maßgebend sind. Der polemische Gebrauch der Vernunft wird somit zu
einer Disziplin der Verteidigung. Der jeweilen Angegriffene kann nur ein
dogmatisch Verneinender sein, denn ein kritisch Denkender würde keine
unkritischen Ansprüche stellen. «Kritik ist der gemeinsame
immerwährende Kampf kritisch Denkender um die objektiven Ansprüche der
Vernunft. Polemik ist die Auseinandersetzung der Subjekte um die Geltung
ihrer unkritischen Ansprüche.» (98) Polemischer Gebrauch wird der
Vernunft immer aufgezwungen. Der Ort des polemischen Vernunftgebrauchs
läßt sich in der metahphysica specialis, in der das Wissen des Nichtwissens
offenbar wird, noch auffinden, aber nicht die Streitsache selbst. Der mögliche

Partner steht von vorneherein schon als nicht ernstzunehmender Gegner

fest, so daß es dem kritischen Denker erlaubt sein kann, sich selber nicht
nur einer skeptischen oder hypothetischen, sondern gar einer dogmatischen
Weise des Polemisierens zu bedienen. Die Kampfmethoden zielen jeweils
auf Abbruch der Auseinandersetzung, denn im einen Partner ist die Kritik

228



der Vernunft bereits aktiv. Eine «Philosophie, die selber Wissenschaft ist»
(102), kann auch nur einen wissenschaftlichen Kampf zulassen. An Hegel
und Jaspers werden noch die Möglichkeiten eines konsequenten
verabsolutierenden bzw. eines gegenseitig zur Offenheit führenden und sich dem
Wagnis aussetzenden Polemisierens illustriert.

In der Kritik der Urteilskraft begegnen wir drei Formen der Auseinandersetzung

: Disput, Streit und Gezänk. Die beiden ersten werden von Kant als

philosophisch bezeichnet. Insbesondere der Streit bringt in die Weisen der
Polemik einen neuen Gesichtspunkt; er gehört «in den Bereich des
Geschmackurteils und darüber hinaus allgemein in den Bereich der reflektierenden

Urteilskraft» (107).

Da der Streit sowohl ästhetische als auch erkenntnistheoretische
Bedeutung hat, muß er auch in der Kr. d. r. V. aufgefunden werden. Saner

glaubt in den drei Formen des Kampfes, wie sie in der Kritik der Urteilskraft

anzutreffen sind, eine Parallele zu den drei Weisen des Fürwahrhaltens
zu finden, so daß sich zwischen Disput und Wissen, Streit und Glauben,
Gezänk und Meinen Korrelate sehen ließen. Da die Vernunft im Glauben
bloß reflektierend gebraucht wird, könnte der Rückschluß erlaubt sein,
daß die reflektierende Urteilskraft bereits in der Kr. d.r.V. enthalten ist;
nur wird sie da als Vernunft in ihrem hypothetischen Gebrauch bezeichnet.
Leider sind bei Kant «nur wenig Anhaltspunkte» (111) über den Streit
zu finden. Deshalb versucht Saner das Fehlende zu erschließen, in dem
Sinne, daß im Streit subjektive Maximen eine Klärung der gegenseitigen
Positionen herbeiführen können, nie aber den Streitfall aus der Welt schaffen.
Kant erhebt jedoch den Anspruch, «daß seine Metaphysik Wissenschaft
sei» (111). Ist dann überhaupt eine Polemik, ein Streit in der Metaphysik
möglich? «Die Widersprüchlichkeit ist eine Folge davon, daß er zwischen
Philosophie und Wissenschaft nicht klar trennt.» (112) Er wollte zwar die
Philosophie als Wissenschaft bestätigen. Sein kritisches Vorgehen bewirkte
aber eine derartige Erschütterung, daß sie in der Konsequenz größer war
als der Anspruch auf Wissenschaft. Muß man also in einige Teile von Kants
Metaphysik den Streit einziehen lassen, läge dann nicht «die radikale Frage
nahe, ob nicht Philosophie überhaupt eine Streitsache sei» (112), folgert
Saner. Daß er die aufgeworfene Frage bejaht, verwundert nicht, weil der
Streit immer dort anzutreffen ist, «wo es Richtigkeit nicht geben kann» (112).
Aus kantischer Sicht müßte dann «die reflektierende Urteilskraft zum
eigentlichen Medium des philosophischen Denkens» (112) werden.

Im »Streit der Fakultäten» unterscheidet Kant nur noch zwei Formen des

Kampfes, den gesetzmäßigen und den gesetzwidrigen Streit, der sich nun
zwischen Philosophen einerseits und Vertretern bestimmter Fachgebiete
anderseits abspielt. An der Universität kann sich diese Auseinandersetzung
zwischen den drei obern (der theologischen, juristischen und medizinischen)
und der untern (der philosophischen) Fakultät entwickeln. Nur die
Philosophie beruft sich in ihrer Wahrheitssuche nicht auf sanktionierte Schriften,
sondern auf die Vernunft, so daß die philosophische zur obern Fakultät

229



werden und die drei andern kontrollieren muß. Diese Kontrolle vollzieht
sich in der Form des Streits, der gesetzwidrig ist, «wenn in ihm ein Partner
dem Prinzip nach die Existenz der Vernunft vernichtet» (118), oder aber
gesetzmäßig, «wenn die Partner, vielleicht von verschiedenen
Voraussetzungen her, aber im Willen zur einen Absicht geeint, Vernunft und
Wahrheit in Freiheit mit Prinzipien ausbreiten, die der Vernunft und ihrer
Gesetzlichkeit nicht widerstreiten» (118).

Nach diesem Gang durch die aufschlußreichen Werke faßt Saner die
polemischen Kampfweisen zusammen, von denen sich insgesamt zehn
verschieden benannte Formen finden lassen. Letztlich sind es aber nur vier:
das Gezänk als «unkritische Weise der Polemik» (122), das «immer auf
die Vernichtung des Partners oder seiner Ansprüche abzielt» (122); der
polemische Gebrauch der Vernunft als «Abwehrkampf» (122); der Streit
als «gesetzmäßige Form der Auseinandersetzung kritisch Denkender»
(123); der Disput als «die eigentlich wissenschaftliche Form der
Auseinandersetzung» (123). Für alle Kampfweisen gilt Kants Forderung, «theil-
nehmend, nicht ausschließend» zu kämpfen. Auf die Politik übertragen lassen

sich ohne Schwierigkeiten Parallelen finden. Das Wesentliche aber liegt
darin: «Politik beginnt bereits im Vernunftgebrauch.» (125)

Bei Piaton und Aristoteles ist die Verbindung von Metaphysik und
Politik offensichtlich. «Erziehung und Politik wuchsen bei ihnen organisch
aus dem Fundament der Metaphysik.» (125) Kant hat die Einheit von
Metaphysik und Politik wieder geschlossen. Diese Verknüpfung und ihre
Tendenz zur Einheit erstmals in dieser Weise dargestellt zu haben, ist das

unschätzbare Verdienst Saners. Wir wollen aber der Würdigung des

vorliegenden Werkes nicht vorgreifen, sondern dem Gang der Abhandlung
getreulich folgen.

B. Kant, seinem Wesen gemäß durchaus unpolemisch, löste durch seine

kritischen Werke eine Flut von polemischen Auseinandersetzungen aus,
in die er sich später selbst einschaltete. Die Polemiken gegen seine

Zeitgenossen Feder, Eberhard, Schlosser und Nicolai sowie gegen Schlettwein
und Fichte tragen «die Merkmale der ausschließenden Abwehr» (132).
Nachdem Saner die in Betracht kommenden Angriffe und Kants Antworten
referiert hat, geht er sorgfältig auf die Fragwürdigkeit in Kants ausschließender

Polemik ein, indem er sich vorerst zum Anwalt der scharf zurückgewiesenen

Angreifer macht. Daß er dabei Kant nicht immer schonen kann,
ist durchaus begreiflich, denn es ist offenkundig, daß Kant «nie einen eigenen
Irrtum eingestanden» (166) hat, am deutlichsten wird dies etwa im lächerlichen

Gezänk mit Eberhard wegen eines Zitates (164ff.). Der Anteil Kants
an der zeitgenössischen Polemik als spiritus rector im Hintergrund, der seine

Schüler und Anhänger vorschickt, darf nicht übersehen werden, auch nicht,
«wie hartnäckig und zugleich politisch klug Kant kämpfte» (173). Seine

Härte gegenüber dem aus politischen Gründen angegriffenen Fichte ist

unbegreiflich und wird «ein dunkler Punkt bleiben» (178). Dennoch be-

230



müht sich Saner, eine sachliche Deutung der verschiedenen Fakten zu
geben: Sicher spielt oft Kants ambivalentes Verhältnis zur Schulphilosophie
mit hinein. Auch darf man ihm «die Legitimität seiner Kampfweise nicht
absprechen» (183).

Anders gerichtet als die ausschließende Polemik ist die Kampfweise des

Streits: «Kants Grundhaltung im Streit ist gekennzeichnet durch die
Bereitschaft zum Gespräch, die Achtung des Partners und die Vornehmheit
des Umgangs.» (195) Diese Haltung kommt insbesondere in den
Polemiken mit Garve und Herder, dann aber auch in denjenigen mit Jacobi,
Forster und Constant zum Ausdruck. An diesen teilweise ausführlich
dargelegten Beispielen lassen sich Merkmale des Streits ablesen: Der Streit als

Würdigung, als Klärung von Mißverständnissen, als Aufdeckung der
feindlichen Macht und als Mahnung zur Umkehr. Ein Vergleich des Streits
mit der ausschließenden Polemik zeigt die unterschiedliche Behandlung der
dogmatisch festgelegten Gegner. Solange der Gegner, obwohl dogmatisch
gebunden, die Einsicht anstrebt, kann man ihn als Gleichgesinnten
anerkennen. Der Disput - «die von Kant eigentlich erstrebte und geforderte
Weise der Auseinandersetzung» (214) - wird am Beispiel der Diskussion
eines mathematischen Problems mit dem jungen Reimarus aufgezeigt. Am
Schluß dieser Erörterungen fragt Saner nach der Bedeutung dieser
Zusammenhänge für das Verständnis der Politik bei Kant. «Es scheint also,
daß man in der Beobachtung des Polemikers Kant den Politiker Kant
kennenlernt.» (215)

C. Der zweite Teil wäre unvollständig, wenn er nicht auch die Bedeutung

der Polemik für Kants eigenes Schaffen darlegte. Im besondern läßt
sich in den Vorlesungen schön verfolgen, wie Kant die Polemik als «systembildende

Funktion» (223) verwendet. Sein Denken, das sich dem verwendeten

Kompendium entgegenstellt, entwickelt sich daran organisch zu
einem kritischen Denken. Beim polemischen Umgang mit den großen
Philosophen erleben wir, wie nahe Polemik und Verehrung zueinanderstehen.
Schon der junge Kant hat sich der Polemik als einer «Geburtshelferin» (229)
bedient. Von großer Bedeutung ist auch die Auseinandersetzung mit Swedenborg

und Rousseau. Sowohl die großen Philosophen als auch die
Zeitgenossen wurden zur Zielscheibe seiner Polemik, ihr entging keiner. «Wer
hätte auch seiner Polemik entgehen sollen, da Kant ihr selber nicht
entging.» (232) «Er stand sich selbst und seinem eigenen Denken immer wieder
fragend und feindlich gegenüber.» (234) Viele Umbrüche lassen sich
feststellen. Mit Recht wendet sich Saner gegen eine vergröbernde Schematisierung

- vorkritisch, kritisch, nachkritisch. Viel eher ist von einer
«permanenten Revolution» (234) im Denken Kants zu sprechen. Das opus
postumum ist ein eindrückliches Beispiel dafür, wie das polemisierende
Denken gegen sich unaufhörlich weitergeht. Überblickt man die Polemik
in Kants Schaffen, so darf man sagen, daß sie «das Medium des Fortschreitens»

(235) ist. Kants Philosophie sollte deshalb «nicht nur als gewordene,
sondern als immerwährendes Werden» (236) verstanden werden. «Kant als

231



Denker ist dieser unendliche Prozeß, nicht einer seiner statischen Punkte. »

(236) Wer nur eine Epoche als maßgebend herausgreift, verfälscht das Ganze.
Nicht Kants Philosophie steht im Zentrum, sondern sein Philosophieren.

III. Vom Streit zum Frieden in der kritischen Metaphysik

Damit Saner seine These «Das scheinbar periphere politische Denken
Kants gründet im Zentrum seiner Metaphysik» (237) belegen kann,
stellt er im dritten Teil seiner Abhandlung Kant als Friedensstifter in der
Metaphysik dar. An Hand der drei Kritiken verfolgt er zuerst in drei
Kapiteln die Entwicklung des Streits und seine Beilegung im Gebiet der
theoretischen und praktischen Philosophie sowie in der Urteilskraft und
bereitet so das abschließende Kapitel über «Widerstreit und Einheit im
Hinblick auf das politische Denken» vor.

A. Der Streit und seine Beilegung im Gebiet der theoretischen Philosophie

Ausgehend von der Bedeutung des Bildes «als Mittel der Deutlichkeit
und der Deutbarkeit» (238) weist Saner auf die Einheit in der Entstehung
der metaphysica generalis und des politischen Denkens hin. Die «politische
Metaphorik» (239) in der Kr. d.r. V. ist nicht rein zufallig, sondern wächst
aus «dem einen metaphysischen Stamm» (240) hervor, der Kants
Metaphysik und seine politische Denkweise entsprossen sind.

Das Faktum des Streits in der dogmatischen Metaphysik ist Anlaß zur
eigentlichen, zur kritischen Metaphysik. Die Vernunft ist Nutznießerin des
Streits. Sie fragt «nach den Bedingungen der Möglichkeit des Streits» (242)
und erhält dadurch Klarheit über sich selbst. Der Streit hat seinen

Ursprung in der «Illusion» was «eine Verkehrung des bloß Subjektiven ins
Objektive» (243) bedeutet. Die Vernunft, das Vermögen der Einheit,
kontrolliert regulativ den Verstand durch Ideen. Nur zu leicht werden aber
die subjektiven Maximen der Vernunft als objektiv gültige angesehen. Statt
regulativ verwendet die Vernunft die Ideen transzendent und konstitutiv,
woraus sich das weite Feld der Dialektik eröffnet. Die Vernunft liegt mit
sich selbst im Streit. Erst wenn sie einsieht, daß sie einer «Illusion» verfallen
ist, kann sie umkehren und den «Fortschritt in die docta ignorantia» (246)
antreten und «in kritischer Selbsterkenntnis ihre Einheit» (247) erlangen.
Der Ursprung des Streits ist demnach im transzendentalen Schein und im
verkehrten Vernunftgebrauch zu finden. Wo aber ist der Ort des Streits
in der Vernunft? Ist er lediglich «in der Verkennung ihrer selbst: im
Dogmatismus» (247) anzutreffen? «Hat nicht auch die aufgeklärte Vernunft
unweigerlich eine antinomische Struktur?» (247) Dies führt folgerichtig
zur Frage, ob und inwieweit Metaphysik den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit

erheben kann. Für Kant steht eindeutig fest, daß eine kritisch
fragende Vernunft nur «als Wissenschaft wird auftreten können», wobei
der Begriff der Wissenschaft für Kant ein anderer war, als er es heute ist.
Eine wissenschaftliche Metaphysik durch Kritik vermag den Streit zu über-

232



winden; sie vermag den Frieden zu stiften. Gilt diese Aussage auch für die
metaphysica specialis, für den «Anwendungsbereich der Transzendentalphilosophie»?

(251 Als Philosophie der Unwissenheit ist sie ebenfalls Wissenschaft.

Auch im Gebiet der «eigentlichen» Metaphysik will Kritik den Frieden

stiften.
Der Weg, den die kritische Vernunft zu ihrem Ziel, dem Frieden, ein

schlägt, erlaubt viele Parallelen zwischen Metaphysik und Politik
aufzuzeigen. Die Funktion des Streits ist darin zu sehen, daß der «natürliche
Hang des Menschen zum Dogmatismus» (252) und damit zur Faulheit
und Feigheit aufgehalten wird, ja der Streit leitet selbst «den Prozeß seiner
Selbstaufhebung ein, der in einer wissenschaftlichen Metaphysik vollendet
ist» (254). Der Streit wird zum «Vater der Kritik» (255). Der Krieg im
politischen, der Streit im philosophischen Bereich zwingen zur Umkehr,
weil beide die Existenz der Menschheit bzw. der Vernunft in Frage stellen.
«Der Gang der Politik und die Geschichte der Vernunft münden so in einen
durch Vernunft gestifteten ewigen Frieden.» (256)

Was ist nun wesentlicher, der Weg zum Frieden oder das Ziel, die
Aufhebung des inneren Widerstreits der Vernunft? «Das Ziel ist durch
Vernunft als Postulat in der Idee gegeben. Aber der Weg zum Ziel ist der
Vernunft aufgegeben. Er muß gegangen werden. Auf ihm spielt sich das
Entscheidende ab. Deshalb ist in subjektiver Hinsicht der Weg wichtiger als
das Ziel.» (257)

Hierbei ist «die Freiheit des Vernunftgebrauchs» (259) oder der öffentliche

Vernunftgebrauch, wie Kant ihn bezeichnet, wesentlich. Sollte diese

Freiheit beschränkt werden, «ist der Friede der Vernunft gefährdet» (259),
sollte sie gar unterdrückt werden, «ist mit dem Frieden die Vernunft selbst

verloren» (259). Alle Gründe, die gegen die Freiheit des Vernunftgebrauchs
vorgebracht werden, sind sinnlos. Keine Vormundschaft irgendwelcher Art
läßt sich rechtfertigen. Lediglich gegen den Sinn der öffentlichen Kritik
läßt sich ein Vorbehalt anbringen: Zum Recht auf Kritik gehört die Pflicht
zur Wahrhaftigkeit. Nur dann ist der Friede der Vernunft und in der
Politik möglich, wenn in Freiheit und Wahrhaftigkeit darum gerungen wird.

Das Ziel kann in kurzen Wegen angestrebt werden, wie es «falsche
Friedensstifter», etwa die Synkretisten oder die Skeptiker erreichen wollen. Es

gibt nur den langen Weg, der in der skeptischen Methode begründet ist. Er
ist die Kritik als reflexives Verhalten, jene «grenzbestimmende Ausmessung
des ganzen Bereichs der Vernunft durch deren Selbsterkenntnis nach
Prinzipien a priori» (266). Die Objekte dieser Kritik sind die Erziehung, die
bürgerliche Ordnung und die Religion. Auf dem langen Weg, der zugleich
auch der gesetzmäßige ist, wendet sich die Vernunft zu sich selbst. Die
Kr. d.r.V., dieser «Traktat von der Methode», ist eine «Wegleitung zum
ewigen Frieden in der Metaphysik» (268), ja sie ist der einzige Weg, das

«beschwerlichste aller Geschäfte». Der lange Weg ist vom Wahrheitsbegriff

her zugleich auch ein Mittelweg, der durch die Dialektik der Den-
kungsarten gewiesen wird: Denke selbst! Denke an der Stelle jedes anderen!
Denke konsequent! Ebenso «bahnt auch der Begriff des Irrtums den Weg

233
16 Studia Philosophica XXXV



der Metaphysik als Mittelweg» (273), weil sich in jedem Irrtum partiale
Wahrheit findet, «wenn man nur die Wahrhaftigkeit des Urteilenden
voraussetzen darf» (274). Dem langen Weg in der Metaphysik zur Erreichung
des Friedens entspricht in der Politik der unendliche politische «Weg als

Funktion des Willens aller» (274).
Der Friede in der Metaphysik kann sich auf verschiedene Weise verwirklichen,

etwa als Glaubens- oder Ruhebedürfnis oder als Prinzip der
Glückseligkeit. Alle Arten von Frieden, «deren Usprung nicht die Vernunft
selber ist und deren Ziel nicht die Ausbreitung der Vernunft über die Welt
sein kann» (276) müssen verworfen werden. Friede ist nur durch die
Selbsterkenntnis der Vernunft möglich. Poetische Formen des Friedens
entstammen falschen Ursprüngen, etwa dem Glücksbedürfnis statt der Freiheit
und Gerechtigkeit. Friede, «der mit der Würde des Menschen vereinbar
ist» (276), ist eine Idee, der sich der Daseinsraum in einem unendlichen
Prozeß annähern muß. Der Chiliasmus der Vernunft ist nicht schwärmerisch,

weil sie weiß, «daß der mögliche ewige Friede in der Metaphysik
wie in der Politik in der unendlichen Aufgabe immer erst zu verwirklichen
ist» (278).

Die kritische Vernunft vermag die Auseinandersetzung zwischen
Dogmatismus, Skeptizismus zwar zu überwinden, aber nicht die «Möglichkeit
des Streits aufzuheben» (278). Kritische Vernunft ist «auf sich selbst

bezogen und damit immer auch gespalten» (278). Diese Selbstbezogenheit
der Vernunft wird bei Kant im Bild des Prozesses dargestellt, wobei die
«Parallelität in der Entwicklung von Metaphysik und Politik» (278) deutlich

wird. «Der Prozeß der Vernunft ist die unendliche Aufgabe der
Selbsterhellung und Selbstläuterung, die sich die Vernunft selbst auferlegt» (280).
Im politischen Bereich bedeutet dies, daß der ewige Friede «notwendig
mit einer lebendigen Freiheit und einem wachen Rechtsbewußtsein
verbunden» (280) ist.

Der Weg der Vernunft vom Krieg zum Frieden ist «gleichsam eine
philosophische Autobiographie der Vernunft» (281). Durch die Selbsterkenntnis
versucht die Vernunft ihre innere Widersprüchlichkeit zu beheben, um in
relativen Schranken die Einheit zu finden. «Da sie die Einheit, die sie ist,
immer wieder werden muß; da zudem diese Einheit auf die Idee des Einen
bezogen bleibt und sich ihm kontinuierlich annähert, ist der Weg zu ihr
unendlich und unvollendbar» (283). Die Immanenz, in der die Vielheit
herrscht, kann sich der absoluten Einheit nur annähern. Es ist zu wünschen,
daß sie diese Annäherung immer unter der Bedingung von Freiheit und
Wahrhaftigkeit vollzieht.

B. Vom Streit zum Frieden in der praktischen Philosophie

In allen Bereichen der kritischen Philosophie läßt sich die gleiche
vernunftgeschichtliche Entwicklung darstellen: «daß Philosophie im Streit
beginnt, aber den Frieden will» (283). Der Parallelismus ist auch in der
Kr.d.r.V. nachweisbar, doch verzichtet Saner aus verständlichen Gründen

234



auf diese wiederholende Exposition. Hingegen will er im Feld der praktischen
Philosophie «eine immer wiederkehrende Struktur» (284) freilegen, nämlich

die Freiheit im praktischen Sinn und ihren Gebrauch. Diese «Idee
eines Vermögens» (284) ist nicht ableitbar. Als intelligibles Prinzip ist Freiheit

allein in der intelligiblen Tat. Erst in der Ausrichtung auf ein Gesetz

wird Freiheit zum höchsten Gut. Sie leistet sich selber Garantie im Kampf
um das Höchste und gleichzeitig dafür, «ihn in die Einheit zuführen» (285).
Entscheidend bleibt, wodurch der Wille bestimmt ist, ob durch ein
Unbedingtes oder durch vielerlei Bedingtes. Die Auseinandersetzung in der
Moralphilosophie «beginnt deshalb mit dem Kampf des unbedingten
Bestimmungsgrundes gegen die Herrschaft der bedingten Prinzipien» (287).
Das Sittengesetz, in der ratio universalis begründet, ist zugleich das Gesetz
der Freiheit. Es ist wie die Freiheit weder darstellbar noch bestimmbar und
«beansprucht Einheit und Allgemeinheit in Absolutheit» (288). Die «Formel

des kategorischen Imperativs setzt die eine ratio universalis noch voraus,

sie ist nicht der Ursprung selbst» (289). Als Doppelwesen existiert
der Mensch «aus zweifachem Ursprung: dem der Vernunft und dem der
Sinnlichkeit» (289). Zwischen den subjektiven Prinzipien und dem objektiven

Anspruch geht der Kampf «um den Primat im obersten Bestimmungsgrund

aller Maximen» (289). Es handelt sich nicht darum, bedingte und
unbedingte Prinzipien zu koordinieren, wie Schiller meinte (die Handlung
aus Pflicht zur Einheit mit der Handlung aus Neigung führen), sondern das

vielerlei Bedingte unter das eine Unbedingte zu subordinieren. Die ratio
humana vermag «dieser absoluten Forderung nur in unendlicher
Annäherung» (294) zu genügen. Auch für die Moral sind die Bedingungen
der Einheit der Bezug zur Transzendenz als Handeln nach einem absoluten

Prinzip, zur Freiheit als autonomer Wille und zur Vernunft als ratio
universalis, die das Sittengesetz stiftet. Der praktischen Vernunft ergeben sich

Schwierigkeiten dadurch, daß z. B. der Mensch nie erkennen kann, ob er
wirklich sittlich sei. Nun versucht sie durch den Rückgriff auf Glaubensweisen,

bestehende Lücken zu überbrücken. Zweierlei Arten von Glaubensweisen

sind hierbei möglich: der Vernunftglaube und der Fakten- oder
Offenbarungsglaube, die miteinander im Kampf stehen: «Der Offenbarungs-
glaube bekämpft im Vernunftglauben die Vernunft selbst; der Vernunftglaube

bekämpft im Offenbarungsglauben das Widervernünftige.» (299)
Über alle Zeiten hinweg steht der Glaube im Kampf. Er darf aber hoffen,
daß aus dem gesetzlosen allmählich ein gesetzlicher wird, «indem er immer
mehr Vernunft wird» (300).

Die «letzte Bestimmung des Menschen» besteht im «Reich Gottes auf
Erden», einer «Vereinigung, die alle vernünftig Glaubenden unter der
unmittelbaren moralischen Weltregierung Gottes in sich befaßt» (301). Wenn
sichtbare Kirchen Einheit anstreben, bedeutet dies immer einen «Anschlag
auf die Freiheit des Menschen» (302). Da aber die Widersprüchlichkeit
zum Wesen der sichtbaren Kirchen gehört, wird die Menschheit vor dem
Schlimmsten bewahrt: «einer auf Offenbarung gegründeten Weltreligion»
(302). Wahre Weltreligion hat in sich Allgemeinheit, Lauterkeit, Freiheit,

235



Unveränderlichkeit, und nur in der unsichtbaren Kirche ist sie lebendig,
weil in ihr der gesetzliche Kampf um die Einheit in Freiheit unablässig vor
sich geht.

C. Vom Streit zum Frieden in der Urteilskraft

Ganz bewußt setzt Saner den Akzent in diesem Kapitel auf die «Kritik
der ästhetischen Urteilskraft», um auch hier die «Überführung des Widerstreits

in die Einheit» (306) aufzuzeigen. Lassen sich in den beiden ersten
Bereichen der Kritik die Urteile zur Übereinstimmung bringen, fällt dies

im dritten Bereich sehr schwer. Gefühl und Empfindung sind als subjektive
Gegebenheiten nur durch ein ästhetisches Urteil abzumessen. Die Empfindung

kann zweifach begründet sein: einerseits in der «empirischen
Anschauung eines Objekts oder in dessen Vorstellung» (309), anderseits «im
harmonischen Spiel der beiden Erkenntnisvermögen der Urteilskraft
(Verstand und Einbildungskraft), worauf erst reflektiert werden muß» (309). Im
einen Fall ist das ästhetische Urteil ein Sinnenurteil, im andern ein
Reflexionsurteil. Entscheidend ist der Bestimmungsgrund von reflektierender
Urteilskraft und ästhetischem Urteil. Liegt er im Angenehmen, dann ist
jede Möglichkeit zur Einhelligkeit unmöglich, weil das «Privatgefühl» alles

durchtränkt und das Urteilen höchstens nur «komparativ und zufallig, nie
generell oder universal» (310) zuläßt. Somit ist der Streit um das
Angenehme «immerwährend und bedeutungslos» (310). Beim Urteilen über das

Schöne scheint vorerst keine Übereinstimmung denkbar. Wenn das Subjekt
hingegen einer Freiheit teilhaftig wird, sich vom Sinnenurteil lösen zu können
und zu einem Reflexionsurteil zu gelangen, ist eine Allgemeingültigkeit
der Geschmacksurteile möglich. Das Entscheidende liegt darin, daß «durch
ein Wohlgefallen oder Mißfallen ohne alles Interesse» geurteilt wird. Im
zweckbefreiten Gefallen am Schönen findet das Subjekt «reine, durch Reflexion
erhellte Genügsamkeit» (313). Das Schöne hat außerdem noch den Vorzug,
daß es «weder nach seiner theoretischen noch nach seiner praktischen
Bedeutung» (313) befragt wird. Befreiung von Interesse und Zweck bedeutet
zugleich Befreiung «von jeder Bindung an die Materialität des Dargestellten»
(313). Die Form wird maßgebend. Der positive Grund für die Allgemeingültigkeit

der ästhetischen Reflexionsurteile ist «in der transzendentalen
und transzendenten Gründung des Geschmacks» (314) zu finden. Durch das

Spiel von Verstand und Einbildungskraft öffnet sich ein Weg zur Freiheit,
die den intelligiblen Grund für den Geschmack erschließt, so daß das Schöne

zum Symbol des Sittlich-Guten werden kann. Die Einhelligkeit im Urteil
über das Schöne kann nie feststehen, aber es besteht die Hoffnung, sie
allmählich zu erreichen durch die Einübung im Geschmack.

«Eine andere Möglichkeit des Widerstreits liegt im Hervorbringen des

Schönen.» (317) Wenn der Schaffende aus der unmittelbaren Ursprünglichkeit

heraus tätig wird, ist er ein Genie, das durch die ihm eigene Gabe
des Geistes ausgezeichnet ist. Die Tätigkeit des Geistes offenbart sich in
besonderer Weise: «Geist bringt das Schöne so hervor, daß es immerfort
belebt.» (320) Er ist die «Quelle des schöpferischen Wesens, die das Un-

236



sagbare auf immer belebende, originale und nicht in Regeln zu fassende
Weise zum Ausdruck bringt» (321). Geschmack kann dem Genie die Flügel
beschneiden, so daß es im Mechanismus erstickt. Die Situation ist paradox :

«Ohne Geschmack gibt es keine Kunst; Geschmack aber richtet die Kunst
zu Grunde.» (323) Weil das Genie das in sich Unvereinbare - Natur und
Freiheit-enthält, muß es selbst «ein paradoxon» sein. Im Kunstwerk kann der
Widerstreit zur Einheit kommen, wenn die Natur sie dem Genie in seiner
Freiheit schenkt. Das Kunstwerk ist gleichsam das weglose Erreichen der
Einheit. Saner sieht darin «eine Variation der bisher oft angetroffenen
GrundVerhältnisse» (324), nämlich so, daß in der Kunst nicht der Mensch
den Weg beschreitet, «sondern ein Transzendentes im Menschen, das Kant
Natur nennt» (324f.). Die Bedingung dieses Weges ist die Freiheit des

Genies, das über das Vermögen verfügt, «das Unsagbare anschaulich ins
Werk zu setzen» (325). Das vom Genie hervorgebrachte Kunstwerk «ist
die unverstandene Einheit des Gegensätzlichen, in der sich Freiheit, Zucht
und das Unnennbare im Spiel der Sinnlichkeit treffen» (325). Wir finden
demnach die alten Grundverhältnisse, aber wir können nicht sagen, «wie
und auf welchem Weg sie das Widersprechende zur Einheit fügen» (325).

D. Widerstreit und Einheit im Hinblick auf das politische Denken

Es ist sicher kein Zufall, wenn sowohl das erste als auch das letzte von
Kant herausgegebene Schriftstück Bilder des Streits, des Krieges, de?
Gerichts, des Prozesses enthalten. In beiden ist der Wille manifest, den Streit
gesetzmäßig beizulegen. Daß es daneben viele Schriften gibt, die direkt auf
Streitfalle Bezug nehmen, ist zwar allgemein bekannt, aber noch nie so
deutlich in den Zusammenhang einer übergeordneten Thematik gestellt
worden.

Weitaus eindrücklicher als in diesen äußeren Gegebenheiten von Kants
Werk ist das Prinzip des Widerstreits in seinem Philosophieren selbst: «Kants
ganzes Philosophieren ist ein Wegschaffen von Widerspruch, Widerstreit
und Streit: logisch als Aufhebung des Widerspruchs in der formalen Struktur

der Aussage, gnoseologisch als Elimination der widersprüchlichen Keime
in den Bedingungen der Möglichkeit des Erkennens, metaphysisch als

Auflösung der Antinomien, ,ontologisch' als Ausrichtung des Wollens auf
einen allgemeinen Willen, der sich selbst wollen kann, ästhetisch als Trennung

von den divergenten Privatgefühlen und politisch als Überwindung
des Naturzustandes und des Krieges.» (333f.)

Wird dabei aber nicht der Satz des Widerspruchs, der als rein formales
Prinzip in die Logik gehört, auf andere Bereiche übertragen? Saner hält
dafür, daß «es bei Kant so etwas wie ein Prinzip des Widerstreits» (334)
gibt, das sich in mehreren Variationen ausprägt und als «ein allgemein
metaphysisches Prinzip» (334) bezeichnet werden kann. «Dieses Prinzip
ist Kant offenbar nie klar zum Bewußtsein gekommen und deshalb von ihm
nie formuliert worden. Aber es ist überall wirksam und so wichtig, daß es

der ganzen Metaphysik jenes Gefälle gibt von der widerstreitenden Vielheit
zur Einheit.» (334)

237



Ausschlaggebend ist, wie die kritische Vernunft die Einheit in der
Metaphysik zu erreichen versucht. Saner faßt diese Grundtendenz dergestalt
zusammen: «In allen Gebieten der Metaphysik ist die Einheit in Freiheit
ein Postulat.» (337)

Auf Grund der entwickelten Grundverhältnisse lassen sich für eine
Interpretation von Kants philosophischem Denken folgende Grundlinien
festhalten :

«Einheit ist nicht ohne Freiheit erstrebenswert

Einheit ist nicht ohne existentielles Moment wünschenswert
Einheit ist nicht ohne Bezug zum Transzendenten
Einheit wird nur auf dem unendlichen Weg
Einheit wird durch gesetzlichen Kampf
Einheit richtet sich nicht gegen den Kampf überhaupt, sondern nur gegen
den gesetzwidrigen Kampf ...» (338)
Kants Metaphysik ist eine Philosophie des Friedens. Darf man daraus den
den Schluß ziehen, daß die ganze Philosophie Kants politische Philosophie
sei? Diese Kurzschlüssigkeit wäre sicher falsch, da Kant in den meisten
Teilen seines Philosophierens andere Themen bearbeitet hat. Man darf aber
zu Recht die «ganze Kantische Metaphysik» eine «Propädeutik des

politischen Denkens» (340) nennen. Je nach dem Gesichtspunkt kann die
Politik entweder als Variation oder als Vollendung der Metaphysik gedeutet
werden. Variation deshalb, weil in ihr auch der Weg vom Widerstreit zur
Einheit dargestellt wird; Vollendung deshalb, weil die Politik zum
konkreten Modellfall der Metaphysik wird. Kants Politik ist unter allen
Umständen, da kann man Saner nur zustimmen, «originale Politik» (340) und
hat «metaphysischen Rang» (340).

* * *

Würdigung und Kritik

Die beste Würdigung des Werkes glaube ich dadurch zum Ausdruck
gebracht zu haben, daß ich in der erforderlichen Raffung einen möglichst
vollständigen Überblick über das Ganze zu geben versuchte ; denn Ausführlichkeit

und Geschlossenheit eines Referates stehen in direktem Zusammenhang

mit dem Respekt vor dem besprochenen Werk. Ich muß sogar
unterstreichen, daß die Leistung Hans Saners in mehrfacher Beziehung
außergewöhnlich ist:

Da ist einmal die hervorstechende Fähigkeit zur sprachlichen Gestaltung
zu erwähnen. Saner kann in wohltuender Weise auf den üblichen
Philosophenjargon verzichten. Er bleibt so dicht bei der Sache seines Denkens,
daß er es nicht nötig hat, Aussagenleere durch eine dekorative oder
gestelzte Sprache zu überdecken. Der Stringenz seines Denkens entspricht
die Aussagedichte seiner prägnanten und einfachen Sprache. Es überrascht

238



daher nicht, daß dem Verfasser für seine sprachliche Leistung der Hermann
Hesse-Preis 1968 überreicht wurde.

Vom philosophischen Standpunkt aus darf ebensosehr die Fähigkeit zur
Komposition gerühmt werden. Das Werk ist von Anfang bis zum Ende ein
überschaubares, klar gegliedertes Ganzes, das, wiewohl es bis in alle feinen
Verästelungen vordringt, den zusammenhaltenden Bogen seines Gedankenganges

nie vermissen läßt. In jeder Zeile ist die Architektonik des Ganzen
gegenwärtig.

Auch im methodischen Vorgehen scheint mir das Werk beispielhaft:
Saner bleibt ganz in Kants Werk drin und versucht aus dessen Denken
heraus zu neuen Zusammenhängen vorzustoßen. Die Sekundärliteratur
wird zwar beherrscht und wenn nötig als Hilfe herbeigezogen, aber das vielfach

geschichtete und sich vielfach entwickelnde Denken Kants bleibt die
Substanz, mit der und in der das Suchen nach einer neuen Interpretations-
möglickeit beginnt und sich vollzieht. Was mir zudem besonders wertvoll
scheint, besteht darin, daß Saner sich nicht nur auf die Ausbeute der
bekannten Schriften konzentriert, die Kant selber herausgegeben hat (in der
Akademie-Ausgabe die Bände 1-9), sondern ebenfalls die Briefe, dann aber
im besondern die Reflexionen, ebenso die Vorarbeiten zu verschiedenen
Schriften, das opus postumum und die bisher herausgegebenen
Vorlesungsnachschriften herbeizieht. Saner hat ein feines Gespür für das Denken Kants
im Urzustand, wie es sich in den Reflexionen so eindrücklich zeigt, und weiß
es geschickt ins Ganze einzufügen. Er kennt sich aber auch im zeitgenössischen

metaphysischen Denken ebenso gut aus wie im Werke Kants, das er,
wie selten jemand als vielfältige Einheit zu überblicken vermag. Großartig
finde ich auch, wie er in den Anmerkungen das Ergänzende beifügt. So
entstehen kleine Kabinettstücke wie etwa die Darstellung über Nicolai, den zu
Unrecht verkannten Kritikaster und Humoristen, oder über Jacobi, der es

sogar verdient hätte, im Hauptteil neben Herder zu erscheinen.

Bedeutsam scheint mir außerdem, daß Saner in keiner Weise einer
idealisierenden Kantverklärung huldigt. Dies kommt beispielsweise in der für
Kant recht unangenehmen Inkonsequenz im Staats- bzw. Völkerrecht zum
Ausdruck (S. 43f.). Saner ist jedoch von erstaunlicher Hilfsbereitschaft
erfüllt, Kant immer so zu deuten, daß er verhältnismäßig gut wegkommt. Oft
stand ich unter dem Eindruck, daß Saner den großen Meister auch dort zu
verstehen versucht, wo er kritisiert werden müßte oder wo doch bohrende
Fragen zu stellen sind. Vielleicht hilft er ihm auch, damit die fugenlose
Interpretation seiner Grundthemen ermöglicht wird?

Voll und ganz stimme ich Saner hingegen bei, wenn er «Kants
Philosophie nicht nur als gewordene, sondern als immerwährendes Werden
versteht» (236). Dieses vorwiegend dynamische Kantbild könnte dann
folgerichtig die eingeschliffenen schematisierenden Epochenbezeichnungen wie
vorkritisch, kritisch, nachkritisch noch deutlicher wegschieben, damit das

Übergreifende in Kants Denken besser in Erscheinung tritt. Saner arbeitet
ja selber an einem Zurechtrücken des Kantbildes mit, wie es in einer
Anmerkung (S. 355) schön zum Ausdruck kommt.

239



Bevor ich den Hauptteil meiner kritischen Würdigung beginne, erlaube
ich mir noch drei Wünsche zur äußern Gestaltung bei einer neuen
Auflage: Das Verzeichnis von Kants Werken ermöglicht ein rasches Finden der
Zitate. Schade nur, daß hier die Erscheinungsdaten der einzelnen
Kantschriften fehlen. Eine Zuordnung der insgesamt 123 schriftlichen
Dokumente zu den Bänden der Akademie-Ausgabe wäre ebenfalls wünschenswert.

Beim Zitieren von Briefstellen wird auf die Angabe des Bandes
verzichtet. Mit Namen, Datum und Fremdnamen läßt sich zwar ohne Schwierigkeit

der Brief finden. Die Angabe von Band und Seitenzahl wäre jedoch
konsequent.

Das Bestechende, ja das geradezu Faszinierende an Saners Werk ist seine
eiserne Folgerichtigkeit im Aufspüren der innern Zusammenhänge von
Metaphysik und Politik. Diese Grundthematik beherrscht das ganze Suchen
und Denken. Und ich gebe gerne zu, daß Saner eine neue Sicht auf bisher
übersehene Zusammenhänge öffnet, die für das Verständnis von Kants
Politik entscheidend sind. Die Frage bleibt, ob dadurch die Sicht auf andere
Bereiche von Kants Denken nicht verdeckt oder gar verunmöglicht wird.
Die von Saner herausgearbeiteten Strukturen im Denken Kants können zu
einem neue Einsichten vermittelnden Leitgitter einer originalen
Interpretation werden, zugleich aber zwingender Mechanismus eines
Denkvollzuges sein, dem man sich nicht mehr entziehen kann. Die «Entdeckung»
von Denkformen führt zu einer ganz neuen Interpretation, macht aber den
Interpretierenden zum Gefangenen — wenn auch nur zeit- und streckenweise

- seiner Entdeckung. Der Charakter des Schwebenden im
Philosophieren, wies es Jaspers so eindringlich forderte, wird weggeblasen. An seine
Stelle tritt ein immanenter Formalismus, der zur Richtschnur der
Interpretationwird. Saner bemüht sich sehr, sein eigenes Vorgehen immer wieder
in Frage zu stellen. Ob er aber nicht letztlich Kant dem Kritizismus
entreißt und ihn einem neuen Monismus oder gar einem drapierten Dogmatismus

überliefert? Ohne Zweifel ist Kant Synthetiker, Systembildner, ist
Architekt eines in sich (mehr oder weniger) geschlossenen Gebäudes. Ist
er aber nicht auch und zuerst Analytiker, In-Frage-Stellender, «Alles-
zermalmer»? Die Grundtendenz von der Vielheit zur Einheit könnte gar
leicht als voreiliger metaphysisch geklärter Monismus auftreten und nur
dieses eine Gefalle der Metaphysik, nämlich von der Vielheit zur Einheit
gelten lassen. Lebt die Vernunft nicht auch von ihrer Gegenbewegung?
Braucht sie nicht, um sich selber zu finden, ihre Gegenströmung? Ist
Vernunft «nur» das Vermögen der Einheit, ein monisierendes Prinzip,
das der Vernunft um jeden Preis Ruhe verschaffen will? Warum sehnt
sich die Vernunft nach Ruhe? Ist sie wirklich so ruhebedürftig? Oder
ist der Monismus der Vernunft die verkappte Form jener Ursehnsucht
des Menschen, in einem paradiesischen Zustand zu leben, um die
Überwindung des Bruches, des Zwiespaltes zu erfahren? Ist die Vernunft die
kortikale Stütze, das metaphysische Gerüst der Grundbefindlichkeit Angst,
um dem Nichts gegenüber den Triumph des Postulates aufrichten zu
können?

240



Ist die Widerspruchslosigkeit der Vernunft postuliert oder aufweisbar?
Ist die Friedensstiftung der reinen Vernunft nicht die totale Illusion der
Vernunft? Trachtet die Vernunft nach Widerspruchslosigkeit, weil sie

Frieden haben will? Verzichtet die Vernunft darauf, sich selbst ganz in
Frage zu stellen?

Ich weiß, diese Fragen führen an den Graben des totalen Skeptizismus.
Vor ihm muß man aber dauernd stehen, wenn man Kants Denkraum voll
erfassen will. Vielleicht kann uns Saner in seinem zweiten angekündigten
Band ein Stück weiter führen. Wir freuen uns darauf.

Traugott Weißkopf

241


	Hans Saner: Kants Weg vom Krieg zum Frieden : Band I: Widerstreit und Einheit

