Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 35 (1975)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Daniel Babut: La religion des philosophes grecs, de Thalés aux Stoiciens.
Paris, Presses Universitaires de France, 1974. 216 p. («Littératures
anciennes», N° 4.).

Dans cet excellent ouvrage, M. Daniel Babut — qui s’est déja fait connaitre
par d’importants travaux sur Plutarque — présente avec beaucoup de clarté
et de précision un ensemble de problémes fort complexes: quelle est I'attitude
des philosophes grecs face aux traditions religieuses de leur société? Quelles
sont leurs pratiques cultuelles? Quelle est leur théologie? Ces problémes se
posent dés les présocratiques et se retrouvent chez Socrate, Platon, Aristote,
puis chez les épicuriens et les stoiciens. Au cours de son étude, qui suit ’ordre
chronologique, M. Babut fait ressortir certaines constantes qui apparaissent
déja a I’époque des présocratiques et constituent les thémes communs d’une
«religion des philosophes» que I'on retrouve sous des formes diverses chez
presque tous les philosophes grecs: critique de la théologie mythique et des
croyances populaires qui s’y rattachent, respect des rites et de la piété tradi-
tionnelle, spiritualisation et moralisation des pratiques religieuses, réinter-
prétation des croyances populaires aboutissant a les intégrer d’une maniére
plus ou moins heureuse a I’explication philosophique du monde. En raison
de cette communauté de thémes, on retrouve dans les philosophies les plus
opposées, par exemple dans ’épicurisme et le stoicisme, des arguments et des
motifs semblables. Inversement, des divergences notables, provenant sans
doute de facteurs personnels, se marquent dans la religiosité des philosophes,
et cela jusque dans le sein d’une méme école: c’est ainsi que Théophraste
accorde aux usages de la religion populaire une importance contrastant avec
Iindifférence de son maitre Aristote ou de son successeur Straton. Bref, a
I'intérieur d’un cadre défini par «un double refus, celui de se couper totale-
ment de la religion civique traditionnelle, et celui d’en accepter incondi-
tionnellement les exigences ou les implications» (p. 205), toutes sortes de po-
sitions sont représentées.

Une étude embrassant une matiére aussi vaste sous un volume fort réduit
comporte inévitablement des lacunes, et il serait injuste d’en faire grief a
Pauteur. Avouons cependant un double regret: celui de n’avoir rencontré
qu’une rapide allusion au fameux Hymne a Jeus de Cléanthe, et celui de
n’avoir trouvé aucun développement sur le pyrrhonisme (a l’exception de
quelques lignes sur Sextus Empiricus). Pourtant le texte de Cléanthe est I'une
des plus belles expressions de cette «religion des philosophes» dont M. Babut
dégage les caractéres, et la figure de Pyrrhon, a la fois grand prétre et scepti-
que, illustre d’une maniére frappante 'attachement aux pratiques religieuses

242



traditionnelles de la part d’un philosophe libre de toute attache i ’égard des
affirmations de la religion.

Mais dans I’ensemble le livre de M. Babut est fort bien informé. Les sources
antiques aussi bien que les travaux des spécialistes modernes y sont abondam-
ment utilisés, sans que la rédaction en soit alourdie. On peut donc en re-
commander la lecture a tous ceux qui s’intéressent aux problémes posés par
les rapports entre la philosophie et la religion. André Velke

Didier Julia: La question de I’homme et le fondement de la philosophie. Collec-

tion Analyse et raisons (dirigée par M. Gueroult), Aubier, Paris,
1964, 420 pages.

La défaillance successive de ceux auxquels les Studia avaient confié le
compte rendu de ce livre me permet d’y revenir malgré les années qui nous
séparent de sa date de parution. Il serait en effet peu compréhensible qu'un
livre de cette importance reste sans mention dans la section critique de 1’An-
nuaire de la Société suisse de philosophie.

Depuis HEGEL, la pensée européenne (et pas seulement le travail industriel)
est en miettes. Elle a cru pour un siécle trouver dans le positivisme ou les
doctrines affines & cette attitude un remeéde contre toute spéculation, et, fas-
cinée par les moyens, elle s’est détournée de toute méditation des fins. Lors-
qu’elle n’était pas confinée a la réflexion sur les méthodes et les résultats de la
science, dont la finalité n’était pas mise en question, elle se perdait, dans le
marxisme, d’une autre fagon, et au profit d’'un autre scientisme. Elle se ché-
trait elle-méme comme pensée chez Nietzsche. Quand elle survivait a ces
traitements réducteurs, elle ne trouvait, dans I’existentialisme et I’historicisme,
qu’un redoublement de diversité et de confusion. Et pourtant notre époque
réclame avec nostalgie un retour, non pas en arriére, mais a la terre ferme
d’une vérité philosophique fondant un nouveau classicisme. Assurément, elle
n’y abordera qu’en traversant, sans la renier, la tourmente du relativisme,
sous toutes ses formes, scientistes, épistémologiques, analytiques, intimistes et
historicistes. Mais la tAche du moment est ainsi bien délimitée, et les ceuvres
qui marquent notre temps sont celles qui en cherchent la solution.

C’est dans ce sens que marque aussi le livre de Didier Juria. Il a choisi un
titre de philosophie générale, et on pourrait s’attendre a ne trouver chez lui,
comme chez WEIL, qu’un développement a ras d’actualité, ol les références
historiques seraient seulement illustratrices. Mais en fait, comme il le montre
dés les premiéres pages, le probléme qui se pose 4 la pensée actuelle est ouvert
dés la derniére phase du kantisme, et il trouve, de 1794, date de la premiére
élaboration de FicHTE, a 1812, date de la Science de la Logique de HEGEL toutes
les solutions de principe dont la pensée contemporaine est encore encombrée.

C’est donc, malgré la nature des références historiques, un probléme mo-
derne qui fait le cceur de ce livre, un peu comme les références révolution-
naires de SARTRE, dans la Critique de la raison dialectique ne distraient jamais
de l'intention systématique de l’exposé. JuLia va demander a FicHTE des
instruments conceptuels pour renouveler nos questions (notons en passant

243



cette distinction, qui est féconde, entre probléme, posé en fonction d’un uni-
vers de concepts, et question, expression de la subjectivité, tourment existen-
tiel), en en faisant un probléme dont la solution est désormais proposée a
nos consciences.

Je ne peux m’empécher de noter qu'on m’a vivement reproché, lors de la
parution de mon premier travail sur les fondements philosophiques de la
psychologie, d’avoir mélé ScHELER a ’affaire: je traitais un probléme général
a 'aide d’un auteur, et mon critique relevait que j’échappais de cette ma-
niére a tous les spécialistes usuels, et d’abord a ceux que la revue critique avait
contactés: il ne s’agissait ni de philosophie générale (parce que tout était
centré sur la phénoménologie de ScHELER), ni d’histoire de la philosophie
(parce que je ne m’intéressais pas a SCHELER seul, mais a un probléeme a
travers lui). JuLiA se heurte sans doute aux mémes difficultés de compréhen-
sion: quand on le cherche en philosophie générale, dans un probléme, il nous
répond en historien, dans une ceuvre définie. Il lui fallait donc démontrer,
etil n’y fait pas défaut, que I’ceuvre est aussi pertinente pour le probléme, que
FicHTE contient bien a la fois la formulation du probléme et de sa solution
qui peut encore inspirer un penseur vivant.

Le probléme est donc celui de fonder la philosophie, non pas comme une
discipline universitaire (ou ’on n’est pas a une survivance prés), mais comme
activité légitime d’un homme vivant, et de montrer par la que c’est la philo-
sophie seule qui permet de répondre aux problémes de I’homme contempo-
rain, c’est-a-dire principalement a sa quéte de bonheur, ou d’une vie de
sagesse légitime.

A cet égard, en effet, FicHTE est un bon guide. C’est a tous égards un bon
maitre, surtout depuis que M. GUEROULT en a montré I’extréme conséquence
intellectuelle en démontant et en remontant «la structure et ’évolution de la
Doctrine de la science». On trouve chez lui la recherche de 'adéquation
entre le Sagen et le Tun, qui commence par transformer le «dit» kantien pour
qu’il soit plus conforme aux exigences de la conscience, pour, presque du
méme mouvement, refondre le «faire» quotidien selon les illuminations théo-
riques. Il nous propose bien une psychanalyse, dans le sens qu’il ne laisse pas
intact notre questionnement en formulant la seule réponse intelligible qu’on
y peut donner. Il est maitre de sagesse par I’extréme tension de sa volonté de
clarté cognitive. A cet égard, JuLiA va a la série d’exposés (28 legons) connus
sous le titre de la Doctrine de la science de 1804, dont il a par ailleurs donné
la traduction frangaise. Son livre peut étre pris comme un commentaire
continu de ce texte resté, pour les lecteurs frangais, quasi-clandestin.

Mais, ce faisant, JuLia accroche a la fois le probléme et sa solution a une
figure historique qui entre dans les «mortes possibilités» de la pensée occi-
dentale. FicHTE est bien I'un des plus tragiques «laissés pour compte» de
notre passé philosophique. Alors que sa pensée est la plus formatrice qu’on
imagine, précisément par la rigueur de ses enchainements, et par son triple
recommencement intégral, elle a été comme mangée par le succes ultérieur
de HegeL. Et celui-ci lui avait réglé son compte dans son premier ouvrage,
réduisant le pauvre FicHTeE a 'apologie de I’Etat policier comme P. Weiss
le fait dans ses piéces successives sur HOLDERLIN. De toute fagon, FicHTE

244



figurait sur la lignée KANT-ScHELLING-idéalisme absolu comme une station,
non pas mineure, mais encore trés proche du point de départ. A dire vrai,
FicHTE n’est pas tout a fait innocent de ces mauvais traitements ultérieurs.
Son systéme s’éparpille en tentatives successives, et si JULIA nous persuade que
c’est la troisiéme qui est la bonne, il est aussi 'un des premiers a le dire de
cette maniére, et acquiert par la I’allure d’un restaurateur.

Au reste, par 12 méme, JULIA se range aux cOtés d’une série d’autres, qui
nous restituent le SCHELLING que personne n’a encore lu, ou le HOLDERLIN
qui serait le grand de I'idéalisme allemand et qui anticipe sur le surréalisme
et les hyper-existentialistes de I’étre méme. On peut se demander si, réelle-
ment, comme il nous le suggére, le probléme du fondement de la philosophie
se pose encore comme chez FicHTE, si la philosophie peut se ramener a la
compréhension de son propre projet, peut se confondre avec sa logique pro-
pre, si elle n’a pas, comme le pressentait HEGEL, la tiche de fonder, au-dela
de son propre discours, et d’une sagesse qui accomplisse I’individu, une so-
ciété d’hommes libres. Peut-étre y a-t-il, dans la troisiéme philosophie de
FicHTE, une certaine fuite vers P’intériorité de I'individu ou de la vie privée,
et une définition de la sagesse en termes par trop de repli. Ce n’est pas, méme
aprées avoir lu JuLIA et en avoir médité la legon, le dernier FicHTE que je pro-
poserais a la conscience moderne, mais, pour des raisons qui ressortent mieux
maintenant que le marxisme a passé par la, tout de méme le HegeL de la
Logique ou de la Philosophie du droit, pour lequel I’esprit n’était jamais seu-
lement universel au sens logique, mais aussi englobant au sens politique d’une
réalité collective animant et justifiant les Ames individuelles. P Mullsr

Stanley Rosen: G. W. F, Hegel — An Introduction to the Science of
Wisdom, Yale University Press — New Haven and London, 1974.

«Notre voie vers I’avenir, s’il y a un avenir pour la philosophie, passe par
la réassimilation de HeEGeL» (265). C’était aussi la conviction de LiTT, mais
chez lui, cette réassimilation prenait la voie d’une reconstruction critique, qui,
s’installant a 'intérieur de la démarche hégélienne, la refaisant étape apreés
étape en fonction de tout ce que nous avons appris depuis 1831, aboutissait a
un projet de systéme sur nouveaux frais. Stanley ROSEN interroge autrement
HeceL. Il s’efforce de le ressaisir dans son contexte historique, le prenant
comme une réponse aux défis de I’histoire en général, et de I’histoire de la
philosophie plus particuli¢rement. Mais, ce faisant, il le situe aussi a I’égard
de HEIDEGGER et de la philosophie analytique anglo-saxonne. Il montre a
cette lumiére que loin d’avoir été laissé derriére nous par I’évolution de la
pensée, HEGEL est encore parmi nous, posant des questions aux systémes
mémes qui semblaient ’avoir dépassé. Pour dire les choses brutalement,
HEeGEL n’est pas réfuté par RusseLL ou par MoORE, c’est plutét lui qui les
débusque de toutes les présuppositions inhérentes a leur «réalisme». C’est
dans ce sens que HEGEL n’est pas marxiste, qu'il n’est pas surréaliste, qu’il
n’est pas husserlien. Mais & certains égards déja au-dela. La voie prise par
Pauteur est 4 cet égard significative. Il commence par la querelle des Anciens

245



et des Modernes, réfléchit a partir d’elle sur ’histoire et I’historicité, et, écar-
tant la genése de 'attitude hégélienne en se reposant a cet égard sur la der-
nié¢re somme, celle de HARRIs, il va tout droit a la Logique. C’est de la Logique
qu’il revient a la phénoménologie, dont il interpréte surtout — et on comprend
maintenant la «modernité» de ce texte — la conscience malheureuse et le
chapitre sur les Lumiéres. Le chapitre avant-dernier (avant les conclusions)
ressoude les deux pans de I’exposé hégélien, la Phénoménologie et la Logique,
et une fois de plus, manifeste 'importance de la démarche hégélienne pour
dépasser le réalisme contemporain des «analystes» de type anglais.

L’auteur s’est proposé de nous introduire a la science de la sagesse. On
peut, a cet égard, partir soit de la conscience naturelle, comme HEGEL lui-
méme dans I'introduction a la Phénoménologie, soit de la conscience cultivée,
celle d’une personne qui a lu passablement de choses, mais qui, littéralement,
ne sait pas ce qu’elle sait, parce qu’elle n’en posséde pas la clef. C’est plutét
ce que fait 'auteur: c’est dire aussi que ce texte n’est introductif qu’a condi-
tion de disposer déja de références a la fois historiques et logiques, et de
ressentir la sorte d’insatisfaction dont HEGEL faisait partir le «besoin de phi-
losophie». Peut-étre les deux conditions sont-elles humainement difficiles a
réunir? Il est certain qu’un livre comme celui de RoseEN impose au lecteur une
tension de ’esprit qui le met au-dessus d’une simple «introduction». Mais la
peine est récompensée, et j’espére que le lecteur frangais pourra bient6t s’en
persuader en lisant en frangais cette tentative de synthése hégélienne.

Ph. Muller

Hans Eggert Schrider: Theodor Lessings autobiographische Schriften. Ein
Kommentar. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1970.

Dem Bericht iiber dies Buch muB} eine Darstellung der Situation voraus-
gehen, in der es entstanden ist. Die von Schréder behandelten Schriften sind
zuerst 1935 in Prag posthum erschienen unter dem Titel « Einmal und nie
wieder». Darin ist viel von Klages die Rede. Lessing, der Jude war, und
Klages gingen in Hannover zur Schule und waren in Tertia und Sekunda
eng befreundet. Danach verlie Lessing Hannover. Erst als spate Semester
trafen sich die beiden in Miinchen wieder. Das alte Verhiltnis stellte sich
nicht wieder her. 1899 trennte sich Klages von Lessing, weil er sich von ihm
bei Freunden kompromittiert fand. Lessing wurde danach Sozialist, Als
Hindenburg sich 1925 der Politik zuwandte, schrieb Lessing einen Aufsatz
(Brockhaus Enzyklopéddie 1970: eines seiner aggressiven Pamphlete), der ihn
mit der Studentenschaft der TH Hannover in Konflikt brachte, wo er als
Privatdozent fiir Philosophie wirkte. Er mufite das Amt aufgeben. 1933 erlitt
er ein schreckliches Schicksal: er wurde in Marienbad von Nationalsozialisten
ermordet. — Scheler hat Lessing 1926 in die Reihe der Panromantiker und
Kulturkritiker gestellt als den «geschickten Publizisten» der Richtung. Be-
sonders danach wird er in Wérterbiichern und Handbiichern oft bei den sog.
Lebensphilosophen aufgezihlt. 1969 urteilt ein Fachmann, Lessings Biicher
seien fiir die moderne Literaturwissenschaft von erheblichem Nutzen (Domi-
nik Jost, Literarischer Jugendstil). Dal} sich jemand bei einer solchen Arbeit

246



auf ihn gestiitzt hitte, ist mir sonst nicht bekannt. 1972 lehnte Golo Mann
auf dem Historikertag in Regensburg Lessings These von der Geschichte als
Sinngebung des Sinnlosen ab. Von seinen zahlreichen Schriften war seit
lingerem kaum noch eine im Buchhandel, und auch die autobiographischen
hitten keines Kommentars mehr bedurft.

Aber sie sind 1969 bei Bertelsmann neu aufgelegt worden, ohne daB3 der
Herausgeber sich der Miihe unterzogen hitte, die Glaubwiirdigkeit auch nur
der «starksten» Behauptungen darin zu priifen: der Literaturhistoriker
Hans Mayer (seit seinem Weggang aus Leipzig damals in Hannover) begniigte
sich mit der Bemerkung, der Bruch zwischen Klages und Lessing habe sich
wahrscheinlich so zugetragen, wie Lessing es darstelle. Einige Rezensenten
haben Lessings Behauptungen, die sich auf die Urheberschaft an den Grund-
gedanken und an Verdffentlichungen von Klages beziehen, in Presse und
Rundfunk bei unreflektierten Angriffen auf Klages benutzt. Sie waren ge-
eignet, ihn zu diffamieren und wissenschaftlich in MiBkredit zu bringen, und
sind hier nicht wiederzugeben (sieben Rezensionen der Neuauflage sind im
zweiten Band meines Buches iiber Klages’ Werk und Wirkung verzeichnet
und eingehend kommentiert, Bonn: Bouvier 1974). Sie machen es verstand-
lich, daB der erste Klages-Biograph, der auch der Betreuer des Klages-
Archivs im Schiller-Nationalmuseum Marbach ist, sich der nicht geringen
Miihe unterzogen hat, einen Kommentar zu Lessing zu liefern.

Schroder untersucht zunidchst Lessings schriftstellerische Eigenart und
Glaubwiirdigkeit in wissenschaftlichen und personlichen Fragen ganz all-
gemein, ehe er sich dem Verhiltnis zwischen ihm und Klages zuwendet.
AuBer den drei Schriften, die in dem Neudruck (wie im Erstdruck) vereinigt
sind, zieht er neben zeitgendssischen AuBerungen iiber thn noch von Lessing
selbst sieben weitere Schriften heran. Die Ergebnisse einschlieBlich der aus
verstandlichen Griinden ausgiebig vorgelegten Dokumente werden in neun
Abschnitten dargestellt: 1. Lessing konnte als guter Feuilletonist gelten.
Allerdings hat er sich oft zu ungerechtfertigten Schmihungen hinreilen
lassen. — 2. Obwohl er mehr als zehn Jahre Privatdozent fiir Philosophie an
der TH Hannover war, kann man ihn nicht als ernstzunehmenden Wissen-
schaftler und Forscher ansprechen. Er hat sich auch selber oft dagegen ver-
wabhrt, als solcher gesehen zu werden. — 3. Lessing war — entgegen der Be-
hauptung von Hans Mayer — keineswegs unzeitgemi3, sondern hat sich bei
der Wahl seiner Themen wie in seinen Auffassungen immer zeitgendssischen
Tendenzen angeschlossen ; das gilt z. B. auf den Feldern der Kulturkritik, der
Wissenschaft, der Politik, der Religion. — 4. Ausgewihlte Texte meist zeit-
kritischer Art zeigen, wie anregend und einfallsreich Lessing zu schreiben
und den Leser zu fesseln weiB3. Aber methodische Argumentation war nicht
seine Sache. — 5. Lessings sachlich ganz unmotivierter, von maflosen Belei-
digungen strotzender Angriff auf den jiidischen Kritiker Samuel Lublinski
(aus dem Jahre 1908), den er selbst spiter als kleine Satire und kecke Ver-
ulkung bezeichnete, fiihrte zu einer 6ffentlichen Erklirung gegen ihn, die von
33 bekannten Publizisten unterzeichnet war. Darunter sind Th. Heul3 und
Stefan Zweig. Der Angriff fithrte 1910 weiter zu einer vernichtenden litera-
rischen Ziichtigung durch Th. Mann, an die sich eine weitere, von Lessing

247



bis ins Familiire gezogene Polemik anschloB. — 6. Im Jahre 1913 geriet Les-
sing wegen einer Taktlosigkeit in einen ProzeB3 mit dem naturalistischen
Dramatiker Hermann Sudermann und einen Konflikt mit Siegfried Jacob-
sohn, dem Herausgeber der «Schaubiithne». Dieser sah sich schlieS3lich ge-
zwungen, 31 Behauptungen Lessings zu widerlegen. Schroder gibt davon
zehn Proben. Th. Manns Bezeichnung Lessings als des «schwichsten und
schibigsten Exemplars der schlechtesten Rasse» hatte Jacobsohn drei Jahre
vorher als Unrecht empfunden. Nun aber fiihlte er sich gedrungen, diese und
andere Wendungen Th. Manns aus jenem Aufsatz anzufithren. — 7. Man
zahlt bei Schroder rd. 10 Fille, in denen es Zerwiirfnisse Lessings mit andern
Publizisten gegeben hat. In keinem Falle 1a3t sich bei diesen boswilliger Anti-
semitismus vermuten. Schroder widerlegt hier das Denkschema, das im Fall
Lessing zu gelten scheint: Lessing war Jude; folglich sind seine Gegner
Antisemiten. Und: Lessings Gegner sind Antisemiten; folglich sind sie des
Teufels (77). Entsprechend diesem Schema wire Lessing nach seinem eigenen
Verhalten des Teufels. Er hat namlich einige der bissigsten Antisemiten seiner
Zeit verehrt oder hochgeschitzt, so Dithring und H. St. Chamberlain, und
er hat eine Schrift voller Verstandnis fiir den judischen Antisemitismus ver-
faBt, den er in die Krankengeschichte des judischen Volkes rechnet. Lessing
hatte eine hohe Meinung von der Aufgabe des Judentums, er schilderte des-
halb seine Entartung treffend und geiBelte sie hart. IThre Ursache sah er als
Zionist in der Anpassung der Juden an ihre Wirtsvolker. Er fand in dem
Antisemitismus seiner Zeit sogar das, was die Juden zur Selbstbesinnung, zur
«Volkserneuerung» gebracht hatte. Schroder schreibt: «Es mutet heute
wunderlich an, daB Lessing die ,Richtigkeit’ antisemitischer Vorwiirfe gegen
das Judentum nicht bestreitet, sondern anerkennt; wohl aber das Recht
bestreitet, diese ,Wahrheit‘ auszusprechen. Es mutet noch wunderlicher an —
und es diirfte unsere Primitivlinge vollends aus dem Konzept bringen — dal3
er dieses Recht aber keineswegs in allen Fillen bestreitet» (87). Lessing emp-
findet sogar die Ablehnung des Judaismus, Jahwismus, Monotheismus als
den Ausflul «gesunder Lebensgefiihle», wenn auch als Vorurteile gegeniiber
dem «grauen Volk». Jedenfalls kann Schroder feststellen, «daB auf Lessing
und seine Gegner die Primitivformel: hie Jude — hie Antisemit unméoglich
anzuwenden ist» (90). Aber die Formel, die im neuen Brockhaus gebraucht
wird, ist zu einfach: Lessing war kein «scharfer Antisemit». Er liebte sein
Volk, wie Schréder richtig sagt. Was Klages betrifft, so war er schon damals
aus metaphysischen Griinden von der verderblichen Wirkung des jiidischen
und christlichen Monotheismus tiberzeugt. Er sah ihn als Entheiligung der
Natur und als priesterlichen Willen zur Macht in der Geschichte wirken und
nannte ihn, leicht miBverstindlich, Jahwismus oder Judaismus. Er verstand
darunter eine bestimmte Richtung des Geistes, und er hob sie von rassischen
und voélkischen Unterscheidungen ab. Eine Zusammenstellung der gedruck-
ten AuBerungen wiirde ergeben, dafB er den iiblichen Antisemitismus seiner
Zeit ironisiert hat, dalB3 er Juden von Judaisten, zu denen fiir ihn auch Chri-
sten und andere gehoéren konnten, unterschieden wissen wollte und dal3 er
diese Unterscheidung kaum je vernachlissigt hat, leider dann aber in einer
Altersschrift, in der « Einfithrung» zu Schulers Nachlaf3 1940.

248



8. Das Schwergewicht des Buches liegt in den letzten Abschnitten. Schréder
stiitzt sich hier auf NachlaBaufzeichnungen von Klages zu «Einmal und nie
wieder», Was Schroder nun zu berichtigen hat, sind zu einem Teil Irrtiimer
oder Nachlassigkeiten, zu einem Teil Entstellungen, im ganzen weit mehr als
hundert Unrichtigkeiten, nicht mitgerechnet die Darstellung der Trennung
von Klages, die Schrioder eingehend analysiert. Er kann mit Recht sagen, da3
kein ernsthafter Forscher dem Buch einen Quellenwert zugestehen konne;
er fiigt hinzu, davon bleibe unberiihrt, dal es mancherlei Lesenswertes ent-
halt. Aber die strenge, man kénnte sagen unerbittliche Sachlichkeit des Kom-
mentators driickt sich auch darin aus, dal3 er bei seinem Fehlerbericht selbst
unbedeutende Kleinigkeiten nicht auslaBt. Ihre Summe wirkt denn doch
befremdend, wenn auch das Entscheidende erst der folgende Abschnitt hin-
zubringt. — 9. Er befaBt sich mit den gravierenden Behauptungen, die Les-
sing unter der Uberschrift « Meine Beziehungen zu Ludwig Klages» aus-
breitet: Klages habe sich aus Abneigung «gegen Juden und Judentum, als
etwas Prinzipielles» von ihm getrennt, er habe Klages «gelehrt, da3 der
,Geist der Parasit am Leben‘ sei»; es sei nicht festzustellen, ob er oder Klages
das Andenken von Carus erneuert habe; Lessings « Ahmungslehre» sei die
Grundlage geworden fiir das, was Klages spater Charakterologie und Aus-
druckswissenschaft nannte; der philosophische Kern von Klages® Weltbild
stamme von ihm und seine Gedanken hitten Klages auch nach der Trennung
immer die Richtung gegeben. Dariiber hinaus hat Schréder hier noch fast
dreiBig einzelne Behauptungen richtigzustellen. An Hand des Buches von
Klages iiber Nietzsche macht er Klages’ Stellung zum Judentum klar. Dann
legt er ausfiihrlich die Entstehung, Entwicklung, Methode und Hauptergeb-
nisse seiner Forschungen auf den verschiedenen Gebieten dar, immer im
Hinblick auf Lessings Behauptungen und im Vergleich mit Lessings Gedan-
ken. Keine dieser Behauptungen erweist sich als einigermafBen begriindet.
Im Gegenteil zeigt Schroder z. B. durch Zitate, wie Lessing an finf Stellen
eines seiner Biicher Tatsachen und Formulierungen von Klages ohne Angabe
des Autors abgeschrieben hat. Zum Schlul3 versucht Schroder, Lessings Ver-
halten aus der Entwicklung der Schiilerfreundschaft und dem so verschie-
denen Lebenslauf und Erfolg der beiden verstiandlich zu machen.

So weit der sachliche Bericht. Es bleibt wenig hinzuzufiigen. Da die nach-
gelassenen Aufzeichnungen von Klages nicht allgemein zuganglich sind, 1aBt
sich nicht alles einfach nachpriifen. Aber daB3 den autobiographischen Schrif-
ten Lessings ein Quellenwert zukomme, wird man nicht mehr behaupten
diirfen. Ubrigens verzichtet Schroder darauf, zwei philosophiegeschichtlich
gewichtige andere Behauptungen Lessings zu kommentieren. Dieser steht
nidmlich nicht an zu erkldren, wesentliche Teile und Ziige am Werk Schelers
und Husserls stammten von ihm! Es ist nun hochinteressant, zu sehen, dal3
diese Behauptungen, die bei Lessing naher ausgefiihrt sind, von niemandem
auf ithren Wahrheitsgehalt gepriift, ja nicht einmal zur Kenntnis genommen
werden, soweit ich sehe. Woran liegt das?

Schréders Buch ist im allgemeinen sachlich gehalten. Er arbeitet viel mit
Fakten und Zitaten. Er stellt, wie gesagt, zahlreiche Unrichtigkeiten bei
Lessing fest. In den letzten Partien seiner Schrift 1Bt er sich dazu hinreilen,

249

17 Studia Philosophica XXXV



von Ligen zu sprechen. Wahrscheinlich hitte es der Sache mehr gedient,
wenn er den ruhigen Ton des Anfangs beibehalten hitte. Mir scheint, daf3
die Unterscheidung von wissentlichen Entstellungen und unterlaufenen Irr-
tiimern bei Lessing in manchen Fillen nicht mehr moglich ist, weil sich ein
Zug seines Wesens zeitweise offenbar bis ins Krankhafte steigerte: eine zu
rasche und heftige Arbeitsart, die sich den Einféllen und Erinnerungen ohne
Kontrolle preisgibt und auf das verzichtet, was man jetzt gern Sclbstreflek-
tion nennt, aber wohl auch noch als Sachtreue und intellektuelle Redlichkeit
bezeichnen kann. Schroders tiftelige und wenig dankbare Arbeit ist angesichts
der Hetze gegen Klages unentbehrlich und erginzt die Biographie durch
einige Ziige am Zeitbild der ersten Jahrzehnte des Jahrhunderts.

Hans Kasdorff

Hans Eggert Schrider: Ludwig Klages. Die Geschichte seines Lebens.
Zweiter Teil: Das Werk. Erster Halbband (1905-1920). Bouvier
Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1972.

Was hier iiber Anlage und Grundziige dieser Biographie 1967 anliaBlich
ihres ersten Bandes geschrieben wurde (Vol. XXVII, S. 255-266), braucht
nicht wiederholt zu werden. Der zweite Band bestitigt es. Konnte damals zur
Erginzung die Lektiire von Klages’ « Rhythmen und Runen» (Leipzig 1944)
empfohlen werden, so jetzt die der von Schroder besprochenen ersten wissen-
schaftlichen Biicher «Die Probleme der Graphologie» und «Prinzipien der
Charakterologie» von 1910 sowie die erste Fassung der Grundlegung der Aus-
druckswissenschaft unter dem Titel «Ausdrucksbewegung und Gestaltungs-
kraft» von 1913. Sie sind bis auf die «Prinzipien» wieder zuginglich in der
Ausgabe der Samtlichen Werke. Daneben sind einige der Aufsitze dieser Zeit
unentbehrlich: «Mensch und Erde» (1913), «Vom Traumbewultsein»
(1914), «BewuBtsein und Leben» (1915), « Uber den Begriff der Personlich-
keit» (1916, alle enthalten in der Neuausgabe des Sammelbandes « Mensch
und Erde» bei Kroner, 1973). Auch diese kleineren Arbeiten behandelt
Schroder, am ausfiithrlichsten «Mensch und Erde», knapp und nur im
Zusammenhang mit den «Prinzipien» den «Begriff der Personlichkeit». Die
Behandlung der Teile des Hauptwerks, die von 1916 bis 1919 in der Zeitschrift
«Deutsche Psychologie» erschienen, schiebt er bis zum nichsten Band auf.

Es geht dabei aber um fast 120 Seiten, die zu den wichtigsten Teilen des
«Widersachers» gehoren. Klages selbst hat die Arbeit daran als die Sache
bezeichnet, an der ihm in diesen Jahren am meisten lag. Von da aus gesehen
mochte man es bedauern, daB3 Schriéder sie nicht vorstellt. Die Arbeit an
philosophischen Untersuchungen i.e.S. kommt so im Bild dieser Jahre doch
viel zu kurz. Auch der Abschlufl des Bandes, mit dem Einzug in eine neue
Wohnung im C. F. Meyer-Haus zu Kilchberg im Jahre 1920, entspricht mehr
einer Wendung in der Biographie: In der Geschichte des Werkes, der ja
dieser Band gewidmet ist, bedeutet das Jahr 1920 keine wesentliche Zisur.
Diese liegt um 1924/25. Nach Schréders eigener Darstellung der Entwicklung
(in Hestia 1963/64, Wien: Braumiiller 1964 und auch in diesem Band der

250



Biographie) sind damals die Forschungen zu den vitalen Entstehungsbedin-
gungen des BewulBtseins und zum Verstindnis des symbolischen Denkens im
wesentlichen beendet, und es beginnt nun die Arbeit daran, diese Themen
zusammenzufassen mit der Lehre vom Willen und der Einbeziehung aller
Lebewesen und Elementarseelen. Dies fiithrt zum AbschluB des « Widersa-
chers» (1929-1932) und der « Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck»
(1935). Man hitte also in dem vorliegenden Band auch gern noch die end-
giltige Gestalt zweier Biicher gewiirdigt gesehen, deren Vorgeschichte hier
bereits gentigend erhellt und angedeutet wurde: « Vom Wesen des Bewul3t-
seins» (1921) und «Vom kosmogonischen Eros» (1922).

DaB dieser Wunsch offenbleibt, ist aus einem weiteren Grunde zu be-
dauern. Der niachste Band, der das Ganze abschlieBen soll, mul} einen sehr
viel groBeren Teil von Klages’ Werk und dazu einen Lebenszeitraum von
36 Jahren behandeln, wiahrend der vorliegende Band nur 15 Jahre umfaBt.
Der Okonomie des Ganzen wire eine Straffung der Kapitel 6 bis 9 dienlich
gewesen; so scheinen z. B. Fragen des Wohnungswechsels, Verhandlungen
mit Verlagen, finanzielle Néte, fiirsorgliche Bemithungen fiir die Schwester
und fiir Alfred Schuler zu breit behandelt. Die Uberzeugung, daB man das
Scheitern der Versuche anderer, fiir Klages den Ruf auf einen Lehrstuhl zu
gewinnen, begriiBen miisse, kann der Rezensent nicht teilen. Er glaubt viel-
mehr, dafl es fir die Verbreitung der Einsichten des Philosophen giinstiger
gewesen wire, wenn er nicht nur die Wirkungsméglichkeiten des schreiben-
den Gelehrten und des Vortragsredners gehabt hiatte — zumal bei der Art
seiner starksten natiirlichen Begabung, der zur miindlichen Darstellung
schwieriger Gedanken —, sondern auch die des akademischen Lehrers. Ich
meine, dal3 es Klages gelungen wire, die mit dem Amt verbundenen Schwie-
rigkeiten in Grenzen zu halten.

Der Reichtum an Einzelheiten, den die Biographie ausschiittet, wiare kaum
iibersehbar, wenn Schroder nicht noch diese Gliederung in Kapitel und
(durchgezihlte) Abschnitte hitte, deren Uberschriften im Inhaltsverzeichnis
vorliaufig das einzige sind, was beim Nachblittern der Erinnerung an be-
stimmte Partien dieser 500 Seiten zu Hilfe kommt. Da alle Register, Anmer-
kungen, Belege dem letzten Band vorbehalten sind, ist die wissenschaftliche
Nutzung der groBen Arbeit einstweilen nicht leicht.

Der dullere Gang des Lebens ist rasch nachgezeichnet. Er fiithrt von
Miinchen in die Schweiz und dort an den Ziirichsee, und es bleibt bei der
Lebensform des Gelehrten, der ohne Bindung an ein Amt forscht. Nach der
Trennung von George entsteht um ein «Psychodiagnostisches Seminar», das
Klages griindet, und durch zahlreiche Vortragsreisen ein neuer Lebenskreis.
Zwischen 1910 und 1914 kann Klages einige groflere Reisen machen, u. a.
nach Dalmatien und Italien und in Stifters Heimat. Die vielversprechende
Entwicklung des Seminars zu einer Art von Privatuniversitit wird 1914 durch
den Beginn des Krieges unterbrochen. Nach dem Versuch, mit einer « Hilfs-
stelle» Angehorige geistiger Berufe vor Not zu schiitzen, geht der militarun-
taugliche Klages 1915 in die Schweiz. Anfanglich auch gestiitzt auf ein kleines,
vom Vater 1909 ererbtes Vermégen und auf Ertragnisse der ersten Biicher,
aber dann hauptsachlich durch Privatvorlesungen, Unterrichtsbriefe und

251



Vortriage gelingt es Klages, dort eine materielle Grundlage zu finden und
sein Seminar wieder zu eroffnen. Aber die Wertminderung des deutschen
Geldes am Ende des Krieges steigert den Zwang zur Erwerbsarbeit und 1af3t
die begonnene Arbeit am Hauptwerk zuriicktreten. Nach 1920 gewinnt das
Dasein in Kilchberg nach verschiedenen Wohnungswechseln an Bestindig-
keit.

Sehr anschaulich macht Schréder die menschlichen Beziehungen. Drei alte
innere Bindungen iiberdauern den Wechsel von 1915 und bilden eine starke
Klammer um die beiden Jahresgruppen: die Liebe zu der Schwester und
ihrer Tochter, die Freundschaft mit Alfred Schuler und die mit der west-
preuBischen Gutsherrin Rose Plehn. Dazu kommt an neuen Freundschaf-
ten besonders die fiir das Werk wichtige mit dem Volksbildner Ackerknecht
in Stettin. Den Ubergang in die Schweiz erleichterte die Bekanntschaft und
schnell sich entwickelnde Freundschaft mit der Winterthurer Familie Ninck:
Johannes Ninck hatte Klages schon mehrfach zu Vortragen nach Winterthur
geholt. Bald kniipften sich wichtige Beziehungen zu den Basler Familien der
Bernoulli und La Roche, wo Klages auch junge Freunde gewann. In Basel
lernte er noch die Witwe des verehrten Bachofen kennen. Einige weitere
Begegnungen hinterlieBen tiefe Eindriicke, so die vor 1914 mit v. Hellingrath.
Andere wurden in ihrer Bedeutung erst spiter klar, so die mit Palagyi.

Zur Werkgeschichte kann Schroder zeigen, dal3 die wissenschaftlichen
Biicher dieser Zeit meist in engstem Zusammenhang mit menschlichen Be-
zichungen entstanden sind. Die sich im stillen vollziehende Entstehung der
ersten Teile des philosophischen Hauptwerks ist die grole Ausnahme. Aus
Lehrbriefen an Schweizer Schiiler formt Klages nicht nur verschiedene Auf-
sitze, wie den iiber das Isisbild, sondern auch die Biicher « Vom Wesen des
BewuBtseins» und « Vom kosmogonischen Eros» sowie die SchluBBkapitel des
Hauptwerks iiber das Weltbild der Pelasger, die alle erst nach der hier
behandelten Zeit zum Druck gelangen. Gedruckt aber wird 1917 «Hand-
schrift und Charakter», das ebenfalls nach Lehrbriefen entstand, die seit
langem versandt worden waren. Was Schroder an Werkanalysen bringt, ist
meist klar und eindringlich, und es ist zu begrillen, daB3 er auch die wichti-
gen Aufsitze nidher bespricht. Die Erorterung der Probleme des Traum-
bewuBtseins, zu dem das von Klages so genannte spiegelnde Schauen gehort,
das fiir das System von zentraler Bedeutung ist, und der Abhandlung «Be-
wubtsein und Leben» bietet einen gewissen Ersatz fiir die aufgeschobene
Darstellung der in diese Zeit gehtérenden Teile des Hauptwerks.

Ahnliches gilt fiir die besondere Beriicksichtigung, die das 6. Kapitel der
«Prinzipien» erfihrt. Die Metaphysik der Personlichkeitsunterschiede, wie
sie dort skizziert wird, macht Schrider in einer geschickten Interpretation
deutlich. Die Ausfithrungen Seite 552 bis 575 stellen eine gut geeignete
Einfithrung in Grundfragen der Philosophie von Klages dar, so z. B, in das,
was Klages unter Geschehen und Dasein versteht. Mit Recht wird betont,
daB es Klages war, der den Begriff des Es in die Psychologie eingefiihrt und
ihm zugleich in der Gegeniiberstellung mit dem Ich eine groBe systematische
Bedeutung gegeben hat, 13 Jahre vor Groddeck und Freud. Das neue « Histo-
rische Wérterbuch der Philosophie» weill das 1972 noch nicht. Auch auf die

252



vielverkannte Tatsache, daBB im System von Klages der Geist nicht in erster
Linie als Rationalitat gefaBt wird, sondern daB3 sein Wesen sich nach Klages
im Willensakt ausspricht und in der Selbstbehauptungstendenz des Ichs wur-
zelt, fallt ein Licht. Der Biograph schreibt: «In der Selbsterhaltungstendenz
des Ichgefiihls wurzeln somit nicht nur Herrschsucht und Machtdrang, in
ihr wurzelt bereits der ,Existenzkampf‘ nebst allen ihm eigenen Begleiter-
scheinungen wie ,Prestige’, ,Lebensstandard‘ und allen denjenigen Tenden-
zen, die man heute als den ,Konformismus des Establishments‘ zu bezeichnen
sich gewohnt hat — eine Bezeichnung, die es zu Klages’ Lebzeiten freilich
noch nicht gab. Die unechte Auflehnung dagegen unterscheidet sich von der
echten auf den ersten Blick dadurch, daB jene wiederum im Namen von
Ichanspriichen agiert» (S. 558). Von hier aus ist die Anwendung auf drin-
gende Forderungen in der Krisensituation unserer Tage leicht.

In einem Punkt ist eine Erganzung der eingehenden Darstellung vielleicht
willkommen. Bei der Interpretation des wichtigen Kongre3-Vortrags « Zur
Theorie und Symptomatologie des Willens» von 1913 kommt Schréder auch
auf einen Diskussionsbeitrag von Klages zu einem Vortrag von Bleuler, den
er nicht datieren und nachweisen kann. Er gibt den Inhalt eines miindlichen
Berichts wieder («jedenfalls wird erzahlt», S. 563). Dieser Vortrag nun fand
auf einem andern KongreB statt, ein Jahr vorher im September 1912 in
Ziirich, und Klages’ Ausfithrungen sind im Journal fiir Psychologie usw. 1913
im Erginzungsheft 2 abgedruckt. Der Hinweis scheint mir nicht unwichtig,
weil der Text dazu beitragt, die Entwicklung des BewuBtseinsbegriffs bei
Klages zu verdeutlichen: er steht in der Mitte zwischen den «Prinzipien»
und dem Aufsatz «BewuBtsein und Leben», der zuerst die terminologisch
strenge Fassung des Begriffs bringt (Kasdorff: Klages 1969, Bibliographie
Nr. 82, S. 358).

Die Grundstimmung dieser Jahre ist diister, wenn auch immer wieder
einmal die Neigung zum geselligen Umgang mit Freunden zu ihrem Recht
kommt und Klages mit seiner kleinen Nichte die lustigsten Spiele treiben
kann. Lange vor dem Ersten Weltkrieg hat sich diese Stimmung zu der Ge-
wiBheit verdichtet, die Menschheit werde in nicht zu ferner Zukunft zugrunde
gehen an der Schandung der ausgebeuteten Erde. Die Weltanschauung tritt
am stiarksten in dem Aufsatz von 1913 fiir die Freideutsche Jugend hervor.
Der Ausbruch des Weltkrieges bestiarkte Klages in seiner Uberzeugung. Den
traurigen Ausgang sah er sofort voraus. Und daf3 seine Mahnung auch bei der
Jugend kein gréBleres Echo fand, hat ihn geschmerzt. Die deutsche Nieder-
lage war ihm gleichbedeutend mit dem Niedergang Europas. Seit dem August
1914 zeigen die Briefe ein Grauen in ihm wachsen, dessen Last er in Miinchen
schlieBlich nicht mehr ertragen konnte. Sie trieb ihn in einem «raschen, ja
planlosen EntschluB», wie Schroder es einmal nennt (S. 890), zum Ubergang
in die Schweiz. Dahinter stand gewiB auch der Drang, den Versuch zu
machen, dort sein Lebenswerk, das eben zu wachsen begonnen hatte, doch
noch fordern oder gar vollenden zu kénnen.

Der Biograph sagt: «Klages ist ein Wintermensch» (S. 485). An Gedichten
und Briefen sucht er eine besonders enge Verwandtschaft mit der Jahreszeit
aufzuweisen, in der das Wirken des Kosmischen das organismische Leben

253



zuriickdrangt und die Fernen des Alls sich dem schweifenden Zug der Seele
am weitesten 6ffnen. Manchem mag hier die Darstellung iiberspitzt erschei-
nen — ein Grundzug solcher Artung ist nicht zu tibersehen.

Die Interpretation des Lebensganges, zahlreicher Briefe und wichtiger
Arbeiten fithrt zu einer groBen Reihe fundierter Einsichten: Klages’ wissen-
schaftliche Ergebnisse beriihren die ganze Anthropologie, die iibliche Ein-
ordnung als «Lebensphilosoph» ist zu eng. Seine Befunde erwuchsen vor-
zugsweise ausdruckskundlichen Beobachtungen. Sie lagen schon vor, als
Klages 1905 seine wissenschaftliche Forschertatigkeit beginnt; diese diente
ihrer Bewahrheitung, Erweiterung und methodischen Verkniipfung. So ge-
lang eine vielfaltig abgestiitzte Grundlegung der Wissenschaft von den Er-
scheinungen. Forschung und Lehre waren dabei eng verkniipft, die reine
Spekulation verpont. Wesentliche Quelle neuer Erkenntnisse war von Anfang
an die Aufmerksamkeit fiir die Namengebung der Sprache und fiir die mensch-
liche Bewegungsweise. Hinter den wissenschaftlichen Forschungen stand eine
Weltanschauung. Schroder faB3t sie in sechs Thesen zusammen (S. 430), die
hier gekiirzt wiedergegeben werden: Jedes Einzelleben ist die abhingige
Variable des kosmischen Lebens. In jedem Lebenstriger reicht die Kette des
Lebens bis zu den ersten Protoplasmen zuriick. Die immer gleiche Ur-
spriinglichkeit der Welt beruht auf der Erneuerung von Bildern des Gewe-
senen, und der Blick der Seele ist deshalb in die Vergangenheitsferne ge-
richtet. Im Ich des geschichtlichen Menschen, der auch ein Trager des kos-
mischen Lebens ist, wirken zugleich akosmische Transzendentalgewalten mit
dem Ziel, den Blick der Seele von der Bindung an Herkunft und Vergangen-
heit zu lésen und auf ein weltausléschendes Zukunftsstreben zu richten.

Seine Werke sah Klages als Male des Gedenkens an das gemordete Leben.
Die Anwendung der Befunde in piadagogischer oder ethischer Praxis lag
aullerhalb seines Interessenkreises. Er wollte nur Forscher sein. Anderseits
gab es fiir ihn keinen Widerspruch zwischen seiner kassandrischen Weltan-
schauung und seinem Schaffensdrang; er schrieb 1930: «Ich habe zu schaffen;
und sollte iibermorgen die Welt untergehen, so mii3te ich heute und morgen
noch eiliger bei der Hand sein (falls das moglich wire), damit es bis dahin
getan sei» (S. 433). Ahnlich hat er sich wiederholt geduBert.

Das Bild seiner Persénlichkeit tritt noch fester umrissen hervor als im ersten
Band: die Naturverbundenheit und die Liebe zu Kindern und Tieren; die
Neigung zu heiter-geselligem Leben und die Kunst des Vorlesens; die Fahig-
keit zur Freundschaft mit Menschen aller Altersstufen und die Bereitschaft
zu Rat und titiger Hilfe; die fast grenzenlose Offenheit fiir menschliche Be-
gegnungen und fiir wissenschaftliche Fragen der verschiedensten Gebiete
und die Raschheit der AuBerungsweise; die Fihigkeit, bei nur zarter Gesund-
heit und stindiger Schlaflosigkeit ein gewaltiges Arbeitspensum zu bewil-
tigen; die Einfachheit der Lebensfiihrung und die Hingabe an das geschaffene
Werk mit dem stindigen Eintreten fiir die Uberzeugung, daf3 die auBlerper-
sonliche Wahrheit des Urteils der héchste Wert im Bereich der Wissenschaft
ist; die Begabung zur Darstellung schwieriger Probleme in miindlicher Rede
und die hiufig erlebte Hemmung bei der schriftlichen Fixierung, die manch-
mal nur durch die Hilfe eines zum Gesprich bereiten Partners {iberwunden

254



wird; die scharfe Kritik des Monotheismus und der daraus sich ergebenden
naturfeindlichen biirgerlichen Moralitit aller Spielarten des privaten und
staatlichen Kapitalismus; eine angeborene Ungeduld und die Schwiche, den
Zeitbedarf fiir notige Arbeiten zu unterschitzen; andererseits eine gewisse
Schwarzseherei, die herankommende Schwierigkeiten des materiellen Lebens
groBer erscheinen 148t, als sie sich nachher zeigen, und dies verstarkt durch
die nie ruhende Sorge um Angehorige und Freunde; ein Pessimismus beziig-
lich der Wirkung seines Schaffens und die Neigung, sie durch die Tatigkeit
heimlicher Neider geschmilert zu sehen; eine schwere Hypochondrie, die
nach eigenem Zeugnis zwar nicht sein Handeln, wohl aber seine Stimmung
beeinfluB3t. —

Hier und da bleibt fiir den SchluBband einiges zu berichtigen; ohne Belege
ist manches nicht zu priifen. Im ganzen liegen hier lange und ergiebige Be-
miithungen seit den dreiBiger Jahren vor, als Schroder sich zuerst fiir Klages
einsetzte. Nun geht die Arbeit zu sehr in die Breite, und die Aussage kénnte
manchmal etwas niichterner sein. Es lige im Interesse der Klagesforschung,
dem SchluB3band eine iibersichtliche Form zu geben und zugleich die bisher
entbehrten Belege zur Verfiigung zu stellen. Hans Kasdorff

Yves Chesni, Réalisme dialectique, Introduction & une philosophie de la crois-
sance. Neuchatel, La Baconniére, 1973, 204 p. Coll. Langages.

Psychiatre, le Dr. Chesni apporte ici le double témoignage de sa conception
du monde, de la vie, et de son travail. Aprés une rapide prise de position sur
le probléme de la connaissance, aux dépens de maintes doctrines, une théorie
des relations présente I’homme comme une originalité en relation. Des con-
naissances modernes élaborées doivent justifier ici le choix de la doctrine qui
les soutient. On remarquera particulierement la théorie du développement
de la conscience vers une philosophie du bonheur et vers une liberté d’uni-
versalité (3e partie) : ’homme en relation tente de suivre a la fois les voies de
la catharsis, de la distanciation, du dégagement et celles de ’intégration d’une
connaissance multiple qui, en retour, modifie le sujet lui-méme. Cette théorie
du développement doit permettre, dans une 4e partie, I’examen des probléemes
économiques et culturels. D. Christoff

Jiirgen Moltmann, Théologie de [Pespérance, Cerf-Mame, Paris 1970,
420 p. (traduit de I’allemand par Frangoise et Jean-Pierre Thé-
venaz).

La traduction est un art qui ne requiert pas seulement de bonnes connais-
sances linguistiques, mais aussi une capacité a saisir de 'intérieur les nuances
de pensée d’un auteur. C’est pourquoi nous aimerions attirer ’attention sur
la qualité de la traduction que Jean-Pierre et Frangoise Thévenaz — un couple
romand pour une fois! — ont donnée de la Theologie der Hoffnung de J. Molt-
mann. Cet ouvrage qui a marqué toute la pensée systématique en théologie

239



ces dix derniéres années, a recu une version frangaise digne de lui. Les tra-
ducteurs se sont efforcés de ne pas gommer les sens multiples qui peuvent
connoter certains termes allemands. Ils ont placé a la fin de I'ouvrage des
«notes de traduction» qui témoignent de leur grande culture et du soin qu'’ils
ont apporté a justifier chacun de leurs choix (inévitables comme chacun sait...).
Dans le corps du texte, des astérisques signalent chaque terme faisant I’objet
d’une note, o son emploi dans I’ensemble du livre est récapitulé avec men-
tion de la pagination, francgaise et allemande. Cela permet d’utiles controles
et les traductions proposées rencontrent généralement 1’adhésion. On lira
avec profit les notes concernant unmittelbar (immédiat), Vermittlung (média-
tion), Reflexion (réflexion), Abstraktion (abstraction) et aufheben (abolir, dé-
passer, supprimer), termes qui dans la pensée de Moltmann tournent tous
autour du probléme de la saisie de la révélation, jamais offerte dans une im-
médiateté qui supprimerait la densité des médiations historiques. Les notes
sur Geschehen (événement), Historie et Geschichte (histoire, typographiée en
italique ou en romain), rappellent d’ailleurs avec précision les éléments du
débat sur ’histoire qui traverse la théologie allemande depuis Heidegger et
Bultmann. Enfin Nichtiges et Nichtigkeit sont rendus par «vanité» (cette néga-
tivité a laquelle la création est assujettie) en référence a Rom. 8/20, la tra-
duction «néant» étant réservée aas d Nichis:

La pensée de J. Moltmann méritait cette précision dans la traduction, afin
que soient évités de grossiers contresens (dont malheureusement les commen-
tateurs ne se sont pas toujours privés!). Elle est en effet une tentative de penser
jusqu’en ses conséquences éthiques et politiques I'intellectus spei de la foi. Il
s’agit pour Moltmann de dégager 1’eschatologie théologique des catégories
épiphaniques du logos grec et de penser la promesse dont vivent Israél et
I’Eglise en termes historiques, — ’apocalypse étant comprise comme une ma-
niére d’annoncer ’advenir d’un nouveau monde possible sous la forme de
présentations anticipatrices (Vor-stellungen) de la nouvelle création. Une telle
théologie suspend sa réflexion a I’a-venir de ce qui a été promis par Dieu, —
le monde et ’histoire des hommes devenant ainsi I’horizon cosmique de la foi
et le lieu du combat missionnaire et transformateur des croyants. Elle se
greffe sur une interprétation de la résurrection (chap. III) comme appel de
Dieu aux hommes pour qu'’ils deviennent, non ce qu’ils sont, mais ce qu’ils
seront et solent les artisans d’un avenir de justice au cceur de I’histoire comprise
comme l’antichambre du possible (Vorraum des Miglichen). En perpétuel
exode, la communauté croyante est invitée a vivre de la passion du possible,
de ce qui vient, de ce qui a été promis.

C’est en fonction de cette mise en perspective que J. Moltmann s’est risqué
sur de nombreux terrains éthiques, rassemblant ses essais dans deux volumes
dont J.-P. Thévenaz a également assuré la traduction frangaise: L’espérance
en action (Seuil 1973) et Conversion a I’avenir (Seuil 1974). On y trouvera des
vues originales — parfois partiales! — sur la théologie politique, la violence, la
médecine ou la spiritualité de I’espérance. Signalons également un essai an-
thropologique en débat avec diverses conceptions modernes: L'homme. Essai
d’anthropologie chrétienne (Cerf-Mame 1974). Mais ces différents prolongements
devaient inévitablement buter sur ces revers de ’espérance qui ont noms échec,

256



souffrance et mort. C’est ainsi que J. Moltmann vient de publier un second
gros ouvrage: Le Dieu crucifié¢ (Cerf-Mame 1974). L’avenir de Dieu y est com-
pris sous le signe de la Croix, de I’abandon, de I’absence créatrice, et non plus
uniquement de la résurrection. Rappel nécessaire, car I’eschatologie chré-
tienne est une eschatologie de la Croix que nous avons a vivre dans I’espé-
rance de la résurrection du Crucifié et dans la fidélité a la Croix du Ressus-
cité. Mais on peut se demander s’il n’y aurait pas lieu d’inverser les termes
d’une théologie de I’espérance, la Croix étant «agonique», combattante, signe
actif de la lutte contre les puissances, et la résurrection demeurant don, offre,
signe que I’homme regoit dans la foi pour donner sens au combat de la Croix.
Une grande ceuvre est celle qui laisse toujours quelque chose a penser!

Mare Faessler

J. L. Austin: Le langage de la perception, A. Colin, Paris 1971.

La traduction, par P. Gochet, de Sense and Sensibilia (ed. Warnock, Oxford
1962) met a la disposition du public de langue frangaise un second ouvrage
posthume d’Austin qui, 2 la différence de How to do things with words (trad. fr.
par G. Lane: Quand dire c’est faire, Paris, Le Seuil 1970) et des théses sur le «per-
formatif» qui y sont développées, est resté, comme le souligne le traducteur,
«pratiquement ignoré» (p. 6) de lui.

Il s’agit du texte, d’apres des notes reprises et plusieurs fois complétées entre
1947 et 1958, des cours que Austin consacra au probléme de la perception, a
Oxford et a I'Université de Californie (cf. Préface de Warnock, pp 17 sq). Aus-
tin y «prend pour prétexte» (p.21) les théses de trois de ses contemporains:
A.]J.Ayer ( The Foundations of empirical Knowledge, Mac Millan 1940), H. H. Price
(Perception, Methuen, 1932) et G. J. Warnock (Berkeley, Penguin Books, 1952),
ce quirend évidemment la lecture de son ouvrage quelque peu ardue au lecteur
peu familier de ces auteurs.

Toutefois, a travers cette démarche critique, c’est bien la pensée d’Austin
sur la perception que ces legons mettent en évidence, ou peut-étre plus encore
sa maniére d’envisager les problémes, son «faire», sa «performance»...J’en cite-
rai simplement deux exemples caractéristiques. D’emblée Austin annonce que,
face aux diverses doctrines sur la perception qu’il va envisager, la question de
savoir si elles sont vraies ou fausses ne pourra étre tranchée «puisqu’il se fait que
toutes ces doctrines entreprennent des tiches au-dessus de leurs forces» (p. 21).
Nous avons 14 un trait typique de la démarche d’Austin - que ’on peut ratta-
cher al’idée des «faux problémes» chére a Wittgenstein: c’est moins la valeur
de la réponse proposée que la pertinencedela question qui importe, et il s’agira
en particulier de montrer les présupposés contestables que celle-ci implique et
cache,

Un autre aspect intéressant, 2 mes yeux, de la démarche d’Austin est sa vo-
lonté constante de faire réapparaitre la multiplicité et la diversité sous les re-
groupements simplificateurs ou les dichotomies pratiques auxquels les auteurs
qu’il envisage prétendent ramener tous les cas étudiés. Et c’est 1a que le recours
constantd’Austin aulangage usuel se justifie: celui-ci en effet manifesteau mieux

257



cette multiplicité et c’est lui qu’il faut prendre en considération pour éviter cette
«attention obsessionnelle portée a quelques mots particuliersdont ’emploi sim-
plifié a ’extréme n’a pas vraiment été compris...» (p. 23), «obsessiony a I’origine
des faux problémes philosophiques. Ainsi par exemple,]’opposition entre «don-
néesensible» et «chose matérielle», au centre desdoctrines de la perception mises
en cause par Austin, ne résiste pas a une attention sensible au langage usuel:
«Il n’y a pas qu’une seule sorte de choses que nous «percevons», mais au con-
traire beaucoup de genres différents, et si le nombre peut en étre réduit, c’est
grace a la recherche scientifique et non par la philosophie. Les porte-plumes
différent a beaucoup de points de vue, mais pas a tous les pointsde vuedes arcs-
en-ciel, lesquels différent & leur tour a beaucoup de points de vue, mais pas a
tous, des images consécutives, lesquelles sont, a leur tour, différentesa beaucoup
de points de vue, mais pas a tous, des projections cinématographiques et ainsi
de suite, sans limite assignable.» (p. 24). La encore, la référence au Wittgen-
stein des Investigations Philosophiques s’impose: il s’agira, tout au long de Sense
and Sensibilia, de faire éclater les fausses syntheses et de parcourir, en glissant de
I'un al’autre, les «jeux» multiples ousedit la perception. A cetitre,le chapitre4,
consacré au «champ sémantique de ’apparence», dans lequel Austin présente
les différences pour I'usage d’expressions trop rapidementassimilées, a ses yeux,
par Ayer: «avoir 'air» (look), «(ap)paraitre» (appear) et «sembler» (seem),
est particuliérement caractéristique de sa méthode: «La seule chose a faire ici,
pour éviter les assimilations qui fourvoyent, c’est de considérer de nombreux
exemples de ces expressions, jusqu’a ce qu’enfin leurs différences nous devien-
nent sensibles» (p. 56). Mais on retrouverait la méme technique, toute de pré-
cision et d’attention aux subtilités du langage usuel (et de ce fait parfois peu
saisissable aulecteur de languefrangaise) dans son étude du mot «réel» (chap. 7)
oudans celledu sensde «percevoir» (chap.9). A chaquefoisl’analysemet en évi-
dence I’origine de la difficulté sur laquelle butent les doctrines de la perception:
ainsicesont les conditions spéciales qu’elles ont fixées al’usage «correct» de verbes
comme «percevoir» qui les conduisent a poser les «données sensibles» comme
seul objet susceptible de remplir les exigences formulées (cf. p. 127). Et c’est
pourquoi I’étude de Austin pourra se terminer par ces mots: «La bonne poli-
tique sera de revenir 4 une étape antérieure et de démanteler toute la doctrine
(il s’agit ici de celle de Warnock opposant énoncés portant sur les «idées» et
énoncés portant sur les «objets matériels», mais Austin y voit une «dichotomie
de méme espece que celles contre lesquelles [il] a argumenté tout au long de
cette étude» [p. 157]) avant qu’elle ne prenne son envol» (p. 167).

Sylvie Bonzon

Jacques Merleau-Ponty: Cosmologie du XX¢ siécle. Etude épistémologi-
que et historique des théories de la cosmologie contemporaine.
Paris, Gallimard, Biblioth¢que des Idées, 1965, 533 p.

La cosmologie, au XX¢ siécle, est I’étude de la stucture globale de 'univers.
L’auteur distingue deux étapes dans ces quelque cinquante années, ouvertes
par les Kosmologische Betrachtungen, mémoire présenté en 1917 par Einstein a

258



I’Académie de Berlin. Les idées d’Einstein constitu¢rent le «premier modéle
de la Cosmologie moderne» (p. 43). Mais ce systéme subit rapidement de
profondes modifications. Une série de modéles, plus ou moins éloignés de la
relativité, furent proposés, notamment par Milne, dans un style de pensée
abstrait et déductif, puis par Bondi, Gold et Hoyle, avec ’hypothése d’une
création continue de matiére. L’auteur présente et discute de maniére appro-
fondie: Les premiéres modifications apportées par de Sitter (en 1917 déja)
aux équations d’Einstein, les hypothéses de Friedmann (1922) concluant a
un univers en équilibre instable et dont le rayon augmente avec le temps,
les travaux de Weyl et d’Eddington, la refonte totale de la premié¢re théorie
d’Einstein par son auteur en 1931, la conception de Lemaitre (1927) con-
cernant 'univers en expansion et I’«atome primitif», la théorie de la «rela-
tivité cinématique», dans laquelle Milne développe de trés intéressantes con-
sidérations sur le temps et I'intersubjectivité des observateurs, enfin (pour
n’en rappeler que les principales) la «Théorie de I’état stationnaire» (Steady
state theory).

Bien qu’elle ait des rapports nombreux et étroits avec I’astronomie, la cos-
mologie ne se confond pas avec celle-ci. Elle s’en distingue surtout par I’am-
pleur de I’échelle a laquelle elle se situe. Laissant a I’astronomie le soin d’é-
tudier la structure de détail du cosmos, son objet élémentaire est la galaxie.
Cependant, il y a beaucoup de données astronomiques qui ont une signifi-
cation cosmologique: décalage du spectre des galaxies, constante de gravi-
tation, depuis 1963 les «quasars», etc. L’ouvrage met en lumiere ’apport
(jugé par ailleurs insuffisant) de I’astronomie et surtout de la radio-astrono-
mie aux problémes cosmologiques (cf. quatriétme partie: «L’univers pour
I’ceil et I'univers pour Pesprit»).

La lecture de I'ouvrage de J. Merleau-Ponty révele qu’il y a en fait au-
tant de cosmologies que de cosmologistes. Il existe beaucoup de formes pos-
sibles combinant (dans diverses proportions) la spéculation pure d’un Milne
et les recherches inductives et proches de I’astronomie d’un Ambarzou-
mian. Qutre ces différences de démarche, la cosmologie peut renvoyer a des
contenus fort différents, en fonction des types de problémes auxquels elle
s’attache. Il y a une «cosmologie de structure», qui a comme objet les lois
générales régissant I’état de I'univers et son devenir dans le temps; beaucoup
moins a priori et déductive est la «cosmologie de genése», qui met ’accent
sur la compréhension concréte des processus par lesquels se transforment
les grandes unités de 'univers (amas de galaxies, galaxies, étoiles, «nuages»
interstellaires).

L’utilisation conjointe des grands télescopes et dela physique einsteinienne
allait permettre de rompre avec «l’'un des commandements les plus rigou-
reux du catéchisme scientifique: «Tu ne parleras pas du Tout» (p. 8). Les
cosmologistes ont passé outre aux mises en garde de Kant sur le caractére
«dialectique» des questions relatives a ’univers, tout comme les astronomes
I’avaient fait & ’égard des limitations réclamées par Auguste Comte, qui
voulait que I’étude du monde se réduisit a la mécanique céleste. Et, ’auteur
I’établit de maniére trés convaincante, ils furent et sont toujours pleinement
Justifiés de le faire, cela malgré les divergences presque toutes essentielles qui

259



les séparent entre eux. Le consensus existe en effet moins sur les conclusions
que sur une certaine problématique. Cela suffit pour que «la Cosmologie
existe en fait et participe au mouvement général de la science dela nature»
(p. 437). 1l se peut méme que la cosmologie constitue un type de savoir
spécifique, destiné a élargir les canons de la science.

Ce livre, vaste et complexe, souvent trés technique, toujours clair cepen-
dant et rigoureux, peut livrer ses fruits a qui fait ’effort nécessaire pour les

cueillir. Jean-Louis Galay

Jacques Henriot, Le Jeu. Presses universitaires de France, Paris, 1969,
107 p. Coll. Sup., Initiation philosophique, No 86.

Bien que paraissant dans une collection dite d’initiation philosophique, ce
livre est bien plus qu’une initiation. L’auteur réussit, en une centaine de
pages, tout en présentant des théories classiques du jeu, a nous livrer une ré-
flexion personnelle des plus intéressantes.

On peut situer le probléme du jeu a trois niveaux: 1° le jeu est d’abord ce
a quoi on joue; c’est le niveau d’une anthropologie comprenant une psychologie
du comportement et une sociologie des institutions. 2° Le jeu est ce que fait
celui qui joue; il s’agit, a ce niveau, de chercher les facteurs communs aux
différents actes ludiques. 3° Ce qui fait que le joueur joue; il faut, a ce dernier
niveau, accéder au joueur lui-méme, car, comme ’auteur I’établira, le jeu est
conscience avant d’étre conduite.

Une fois déterminées les caractéristiques du jeu — systéme de reégles, or-
ganisation spatiale et temporelle, forme dramatique — on peut tenter de classer
les jeux. La méthode de classification choisie par Henriot est de type struc-
turaliste. Cette méthode, loin de «recenser le plus grand nombre possible de
jeux constitués afin de les rassembler en familles», cherche «a atteindre la
racine méme des choses et a découvrir des structures ludiques fondamentales
irréductibles les unes aux autres» (34-35). 1l faut ensuite se demander en quoi
ces formes irréductibles de jeux relévent de la méme dénomination. Nous
sommes donc conduits, au deuxiéme niveau de 'analyse, au principe méme
des jeux: le jouer. Or ce qui fait le jouer, c’est le sens. Le jeu est d’abord jeu
«entre le joueur et son jeu» (66). Le jeu se joue de ce qui n’est pas lui. Les
propriétés de la conduite ludique seront la distance, I'incertitude, la duplicité,
Iillusion. Poser ces caractéristiques, c’est étre amené a un troisi¢éme niveau,
a considérer le joueur lui-méme; le jeu renvoie au joueur, il n’y a pas de jeu
sans joueur. «L’attitude mentale du sujet qui joue» est a la fois d’irréalisme:
dans le jeu, «le monde devient autre, on perd le contact avec le réel» (87),
mais en méme temps de lucidité: sinon le jeu se dégraderait en hallucination;
enfin, cette attitude est aussi faite d’illusion: il faut entrer dans le jeu tout en
ne se perdant pas dans le jeu. Le jeu manifeste bien ’ambiguité de I’homme.
Signe de la misére de I’lhomme en ce qu’il devient divertissement, il est aussi
signe de sa grandeur; car le jeu est lié 4 I’avénement de la conscience humaine:
il manifeste la fissure qui fait de I’étre un sujet existant; «si I’étre peut jouer,
c’est parce qu’en lui-méme cela joue.» (93) Michel Corng

260



	Besprechungen = Comptes rendus

