
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Daniel Babut: La religion des philosophes grecs, de Thalès aux Stoïciens.

Paris, Presses Universitaires de France, 1974. 216 p. («Littératures
anciennes», N° 4.).

Dans cet excellent ouvrage, M. Daniel Babut - qui s'est déjà fait connaître

par d'importants travaux sur Plutarque - présente avec beaucoup de clarté
et de précision un ensemble de problèmes fort complexes : quelle est l'attitude
des philosophes grecs face aux traditions religieuses de leur société? Quelles
sont leurs pratiques cultuelles? Quelle est leur théologie? Ces problèmes se

posent dès les présocratiques et se retrouvent chez Socrate, Platon, Aristote,
puis chez les épicuriens et les stoïciens. Au cours de son étude, qui suit l'ordre
chronologique, M. Babut fait ressortir certaines constantes qui apparaissent
déjà à l'époque des présocratiques et constituent les thèmes communs d'une
«religion des philosophes» que l'on retrouve sous des formes diverses chez

presque tous les philosophes grecs: critique de la théologie mythique et des

croyances populaires qui s'y rattachent, respect des rites et de la piété
traditionnelle, spiritualisation et moralisation des pratiques religieuses,
réinterprétation des croyances populaires aboutissant à les intégrer d'une manière
plus ou moins heureuse à l'explication philosophique du monde. En raison
de cette communauté de thèmes, on retrouve dans les philosophies les plus
opposées, par exemple dans l'épicurisme et le stoïcisme, des arguments et des

motifs semblables. Inversement, des divergences notables, provenant sans
doute de facteurs personnels, se marquent dans la religiosité des philosophes,
et cela jusque dans le sein d'une même école: c'est ainsi que Théophraste
accorde aux usages de la religion populaire une importance contrastant avec
l'indifférence de son maître Aristote ou de son successeur Straton. Bref, à

l'intérieur d'un cadre défini par «un double refus, celui de se couper totalement

de la religion civique traditionnelle, et celui d'en accepter
inconditionnellement les exigences ou les implications» (p. 205), toutes sortes de
positions sont représentées.

Une étude embrassant une matière aussi vaste sous un volume fort réduit
comporte inévitablement des lacunes, et il serait injuste d'en faire grief à

l'auteur. Avouons cependant un double regret: celui de n'avoir rencontré
qu'une rapide allusion au fameux Hymne à Zeus de Cléanthe, et celui de
n'avoir trouvé aucun développement sur le pyrrhonisme (à l'exception de

quelques lignes sur Sextus Empiricus). Pourtant le texte de Cléanthe est l'une
des plus belles expressions de cette «religion des philosophes» dont M. Babut
dégage les caractères, et la figure de Pyrrhon, à la fois grand prêtre et sceptique,

illustre d'une manière frappante l'attachement aux pratiques religieuses

242



traditionnelles de la part d'un philosophe libre de toute attache à l'égard des
affirmations de la religion.

Mais dans l'ensemble le livre de M. Babut est fort bien informé. Les sources
antiques aussi bien que les travaux des spécialistes modernes y sont abondamment

utilisés, sans que la rédaction en soit alourdie. On peut donc en
recommander la lecture à tous ceux qui s'intéressent aux problèmes posés par
les rapports entre la philosophie et la religion. A rl ' V It-

Didier Julia: La question de l'homme et lefondement de la philosophie. Collection

Analyse et raisons (dirigée par M. Gueroult), Aubier, Paris,
1964, 420 pages.

La défaillance successive de ceux auxquels les Studia avaient confié le

compte rendu de ce livre me permet d'y revenir malgré les années qui nous
séparent de sa date de parution. Il serait en effet peu compréhensible qu'un
livre de cette importance reste sans mention dans la section critique de
l'Annuaire de la Société suisse de philosophie.

Depuis Hegel, la pensée européenne (et pas seulement le travail industriel)
est en miettes. Elle a cru pour un siècle trouver dans le positivisme ou les

doctrines affines à cette attitude un remède contre toute spéculation, et,
fascinée par les moyens, elle s'est détournée de toute méditation des fins.
Lorsqu'elle n'était pas confinée à la réflexion sur les méthodes et les résultats de la
science, dont la finalité n'était pas mise en question, elle se perdait, dans le
marxisme, d'une autre façon, et au profit d'un autre scientisme. Elle se
châtrait elle-même comme pensée chez Nietzsche. Quand elle survivait à ces
traitements réducteurs, elle ne trouvait, dans l'existentialisme et l'historicisme,
qu'un redoublement de diversité et de confusion. Et pourtant notre époque
réclame avec nostalgie un retour, non pas en arrière, mais à la terre ferme
d'une vérité philosophique fondant un nouveau classicisme. Assurément, elle
n'y abordera qu'en traversant, sans la renier, la tourmente du relativisme,
sous toutes ses formes, scientistes, épistémologiques, analytiques, intimistes et
historicistes. Mais la tâche du moment est ainsi bien délimitée, et les œuvres
qui marquent notre temps sont celles qui en cherchent la solution.

C'est dans ce sens que marque aussi le livre de Didier Julia. Il a choisi un
titre de philosophie générale, et on pourrait s'attendre à ne trouver chez lui,
comme chez Weil, qu'un développement à ras d'actualité, où les références

historiques seraient seulement illustratrices. Mais en fait, comme il le montre
dès les premières pages, le problème qui se pose à la pensée actuelle est ouvert
dès la dernière phase du kantisme, et il trouve, de 1794, date de la première
élaboration de Fichte, à 1812, date de la Science de la Logique de Hegel toutes
les solutions de principe dont la pensée contemporaine est encore encombrée.

C'est donc, malgré la nature des références historiques, un problème
moderne qui fait le cœur de ce livre, un peu comme les références révolutionnaires

de Sartre, dans la Critique de la raison dialectique ne distraient jamais
de l'intention systématique de l'exposé. Julia va demander à Fichte des

instruments conceptuels pour renouveler nos questions (notons en passant

243



cette distinction, qui est féconde, entre problème, posé en fonction d'un univers

de concepts, et question, expression de la subjectivité, tourment existentiel),

en en faisant un problème dont la solution est désormais proposée à

nos consciences.

Je ne peux m'empêcher de noter qu'on m'a vivement reproché, lors de la
parution de mon premier travail sur les fondements philosophiques de la
psychologie, d'avoir mêlé Scheler à l'affaire: je traitais un problème général
à l'aide d'un auteur, et mon critique relevait que j'échappais de cette
manière à tous les spécialistes usuels, et d'abord à ceux que la revue critique avait
contactés: il ne s'agissait ni de philosophie générale (parce que tout était
centré sur la phénoménologie de Scheler), ni d'histoire de la philosophie
(parce que je ne m'intéressais pas à Scheler seul, mais à un problème à

travers lui). Julia se heurte sans doute aux mêmes difficultés de compréhension

: quand on le cherche en philosophie générale, dans un problème, il nous
répond en historien, dans une œuvre définie. Il lui fallait donc démontrer,
et il n'y fait pas défaut, que l'œuvre est aussi pertinente pour le problème, que
Fichte contient bien à la fois la formulation du problème et de sa solution
qui peut encore inspirer un penseur vivant.

Le problème est donc celui de fonder la philosophie, non pas comme une
discipline universitaire (où l'on n'est pas à une survivance près), mais comme
activité légitime d'un homme vivant, et de montrer par là que c'est la
philosophie seule qui permet de répondre aux problèmes de l'homme contemporain,

c'est-à-dire principalement à sa quête de bonheur, ou d'une vie de

sagesse légitime.
A cet égard, en effet, Fichte est un bon guide. C'est à tous égards un bon

maître, surtout depuis que M. Gueroult en a montré l'extrême conséquence
intellectuelle en démontant et en remontant «la structure et l'évolution de la
Doctrine de la science». On trouve chez lui la recherche de l'adéquation
entre le Sagen et le Tun, qui commence par transformer le «dit» kantien pour
qu'il soit plus conforme aux exigences de la conscience, pour, presque du
même mouvement, refondre le «faire» quotidien selon les illuminations
théoriques. Il nous propose bien une psychanalyse, dans le sens qu'il ne laisse pas
intact notre questionnement en formulant la seule réponse intelligible qu'on
y peut donner. Il est maître de sagesse par l'extrême tension de sa volonté de
clarté cognitive. A cet égard, Julia va à la série d'exposés (28 leçons) connus
sous le titre de la Doctrine de la science de 1804, dont il a par ailleurs donné
la traduction française. Son livre peut être pris comme un commentaire
continu de ce texte resté, pour les lecteurs français, quasi-clandestin.

Mais, ce faisant, Julia accroche à la fois le problème et sa solution à une
figure historique qui entre dans les «mortes possibilités» de la pensée
occidentale. Fichte est bien l'un des plus tragiques «laissés pour compte» de

notre passé philosophique. Alors que sa pensée est la plus formatrice qu'on
imagine, précisément par la rigueur de ses enchaînements, et par son triple
recommencement intégral, elle a été comme mangée par le succès ultérieur
de Hegel. Et celui-ci lui avait réglé son compte dans son premier ouvrage,
réduisant le pauvre Fichte à l'apologie de l'Etat policier comme P. Weiss
le fait dans ses pièces successives sur Hölderlin. De toute façon, Fichte

244



figurait sur la lignée KANT-ScHELLiNG-idéalisme absolu comme une station,
non pas mineure, mais encore très proche du point de départ. A dire vrai,
Fichte n'est pas tout à fait innocent de ces mauvais traitements ultérieurs.
Son système s'éparpille en tentatives successives, et si Julia nous persuade que
c'est la troisième qui est la bonne, il est aussi l'un des premiers à le dire de
cette manière, et acquiert par là l'allure d'un restaurateur.

Au reste, par là même, Julia se range aux côtés d'une série d'autres, qui
nous restituent le Schelling que personne n'a encore lu, ou le Hölderlin
qui serait le grand de l'idéalisme allemand et qui anticipe sur le surréalisme
et les hyper-existentialistes de l'être même. On peut se demander si, réellement,

comme il nous le suggère, le problème du fondement de la philosophie
se pose encore comme chez Fichte, si la philosophie peut se ramener à la
compréhension de son propre projet, peut se confondre avec sa logique propre,

si elle n'a pas, comme le pressentait Hegel, la tâche de fonder, au-delà
de son propre discours, et d'une sagesse qui accomplisse l'individu, une
société d'hommes libres. Peut-être y a-t-il, dans la troisième philosophie de

Fichte, une certaine fuite vers l'intériorité de l'individu ou de la vie privée,
et une définition de la sagesse en termes par trop de repli. Ce n'est pas, même

après avoir lu Julia et en avoir médité la leçon, le dernier Fichte que je
proposerais à la conscience moderne, mais, pour des raisons qui ressortent mieux
maintenant que le marxisme a passé par là, tout de même le Hegel de la
Logique ou de la Philosophie du droit, pour lequel l'esprit n'était jamais
seulement universel au sens logique, mais aussi englobant au sens politique d'une
réalité collective animant et justifiant les âmes individuelles. p> w

Stanley Rosen: G. W. F. Hegel - An Introduction to the Science of
Wisdom, Yale University Press - New Haven and London, 1974.

«Notre voie vers l'avenir, s'il y a un avenir pour la philosophie, passe par
la réassimilation de Hegel» (265). C'était aussi la conviction de Litt, mais
chez lui, cette réassimilation prenait la voie d'une reconstruction critique, qui,
s'installant à l'intérieur de la démarche hégélienne, la refaisant étape après
étape en fonction de tout ce que nous avons appris depuis 1831, aboutissait à

un projet de système sur nouveaux frais. Stanley Rosen interroge autrement
Hegel. Il s'efforce de le ressaisir dans son contexte historique, le prenant
comme une réponse aux défis de l'histoire en général, et de l'histoire de la

philosophie plus particulièrement. Mais, ce faisant, il le situe aussi à l'égard
de Heidegger et de la philosophie analytique anglo-saxonne. Il montre à

cette lumière que loin d'avoir été laissé derrière nous par l'évolution de la
pensée, Hegel est encore parmi nous, posant des questions aux systèmes
mêmes qui semblaient l'avoir dépassé. Pour dire les choses brutalement,
Hegel n'est pas réfuté par Russell ou par Moore, c'est plutôt lui qui les

débusque de toutes les présuppositions inhérentes à leur «réalisme». C'est
dans ce sens que Hegel n'est pas marxiste, qu'il n'est pas surréaliste, qu'il
n'est pas husserlien. Mais à certains égards déjà au-delà. La voie prise par
l'auteur est à cet égard significative. Il commence par la querelle des Anciens

245



et des Modernes, réfléchit à partir d'elle sur l'histoire et l'historicité, et, écartant

la genèse de l'attitude hégélienne en se reposant à cet égard sur la
dernière somme, celle de Harris, il va tout droit à la Logique. C'est de la Logique
qu'il revient à la phénoménologie, dont il interprète surtout - et on comprend
maintenant la «modernité» de ce texte - la conscience malheureuse et le
chapitre sur les Lumières. Le chapitre avant-dernier (avant les conclusions)
ressoude les deux pans de l'exposé hégélien, la Phénoménologie et la Logique,
et une fois de plus, manifeste l'importance de la démarche hégélienne pour
dépasser le réalisme contemporain des «analystes» de type anglais.

L'auteur s'est proposé de nous introduire à la science de la sagesse. On
peut, à cet égard, partir soit de la conscience naturelle, comme Hegel lui-
même dans l'introduction à la Phénoménologie, soit de la conscience cultivée,
celle d'une personne qui a lu passablement de choses, mais qui, littéralement,
ne sait pas ce qu'elle sait, parce qu'elle n'en possède pas la clef. C'est plutôt
ce que fait l'auteur: c'est dire aussi que ce texte n'est introductif qu'à condition

de disposer déjà de références à la fois historiques et logiques, et de
ressentir la sorte d'insatisfaction dont Hegel faisait partir le «besoin de
philosophie». Peut-être les deux conditions sont-elles humainement difficiles à
réunir? Il est certain qu'un livre comme celui de Rosen impose au lecteur une
tension de l'esprit qui le met au-dessus d'une simple «introduction». Mais la
peine est récompensée, et j'espère que le lecteur français pourra bientôt s'en

persuader en lisant en français cette tentative de synthèse hégélienne.
Ph. Muller

Hans Eggert Schröder: Theodor Lessings autobiographische Schriften. Ein
Kommentar. H. Bouvier & Co. Verlag, Bonn 1970.

Dem Bericht über dies Buch muß eine Darstellung der Situation vorausgehen,

in der es entstanden ist. Die von Schröder behandelten Schriften sind
zuerst 1935 in Prag posthum erschienen unter dem Titel «Einmal und nie
wieder». Darin ist viel von Klages die Rede. Lessing, der Jude war, und
Klages gingen in Hannover zur Schule und waren in Tertia und Sekunda

eng befreundet. Danach verließ Lessing Hannover. Erst als späte Semester
trafen sich die beiden in München wieder. Das alte Verhältnis stellte sich
nicht wieder her. 1899 trennte sich Klages von Lessing, weil er sich von ihm
bei Freunden kompromittiert fand. Lessing wurde danach Sozialist. Als
Hindenburg sich 1925 der Politik zuwandte, schrieb Lessing einen Aufsatz
(Brockhaus Enzyklopädie 1970: eines seiner aggressiven Pamphlete), der ihn
mit der Studentenschaft der TH Hannover in Konflikt brachte, wo er als

Privatdozent für Philosophie wirkte. Er mußte das Amt aufgeben. 1933 erlitt
er ein schreckliches Schicksal : er wurde in Marienbad von Nationalsozialisten
ermordet. - Scheler hat Lessing 1926 in die Reihe der Panromantiker und
Kulturkritiker gestellt als den «geschickten Publizisten» der Richtung.
Besonders danach wird er in Wörterbüchern und Handbüchern oft bei den sog.
Lebensphilosophen aufgezählt. 1969 urteilt ein Fachmann, Lessings Bücher
seien für die moderne Literaturwissenschaft von erheblichem Nutzen (Dominik

Jost, Literarischer Jugendstil). Daß sich jemand bei einer solchen Arbeit

246



auf ihn gestützt hätte, ist mir sonst nicht bekannt. 1972 lehnte Golo Mann
auf dem Historikertag in Regensburg Lessings These von der Geschichte als

Sinngebung des Sinnlosen ab. Von seinen zahlreichen Schriften war seit

längerem kaum noch eine im Buchhandel, und auch die autobiographischen
hätten keines Kommentars mehr bedurft.

Aber sie sind 1969 bei Bertelsmann neu aufgelegt worden, ohne daß der
Herausgeber sich der Mühe unterzogen hätte, die Glaubwürdigkeit auch nur
der «stärksten» Behauptungen darin zu prüfen: der Literaturhistoriker
Hans Mayer (seit seinem Weggang aus Leipzig damals in Hannover) begnügte
sich mit der Bemerkung, der Bruch zwischen Klages und Lessing habe sich
wahrscheinlich so zugetragen, wie Lessing es darstelle. Einige Rezensenten
haben Lessings Behauptungen, die sich auf die Urheberschaft an den
Grundgedanken und an Veröffentlichungen von Klages beziehen, in Presse und
Rundfunk bei unreflektierten Angriffen auf Klages benutzt. Sie waren
geeignet, ihn zu diffamieren und wissenschaftlich in Mißkredit zu bringen, und
sind hier nicht wiederzugeben (sieben Rezensionen der Neuauflage sind im
zweiten Band meines Buches über Klages' Werk und Wirkung verzeichnet
und eingehend kommentiert, Bonn: Bouvier 1974). Sie machen es verständlich,

daß der erste Klages-Biograph, der auch der Betreuer des Klages-
Archivs im Schiller-Nationalmuseum Marbach ist, sich der nicht geringen
Mühe unterzogen hat, einen Kommentar zu Lessing zu liefern.

Schröder untersucht zunächst Lessings schriftstellerische Eigenart und
Glaubwürdigkeit in wissenschaftlichen und persönlichen Fragen ganz
allgemein, ehe er sich dem Verhältnis zwischen ihm und Klages zuwendet.
Außer den drei Schriften, die in dem Neudruck (wie im Erstdruck) vereinigt
sind, zieht er neben zeitgenössischen Äußerungen über ihn noch von Lessing
selbst sieben weitere Schriften heran. Die Ergebnisse einschließlich der aus
verständlichen Gründen ausgiebig vorgelegten Dokumente werden in neun
Abschnitten dargestellt: 1. Lessing könnte als guter Feuilletonist gelten.
Allerdings hat er sich oft zu ungerechtfertigten Schmähungen hinreißen
lassen. - 2. Obwohl er mehr als zehn Jahre Privatdozent für Philosophie an
der TH Hannover war, kann man ihn nicht als ernstzunehmenden
Wissenschaftler und Forscher ansprechen. Er hat sich auch selber oft dagegen
verwahrt, als solcher gesehen zu werden. - 3. Lessing war - entgegen der
Behauptung von Hans Mayer - keineswegs unzeitgemäß, sondern hat sich bei
der Wahl seiner Themen wie in seinen Auffassungen immer zeitgenössischen
Tendenzen angeschlossen; das gilt z. B. auf den Feldern der Kulturkritik, der
Wissenschaft, der Politik, der Religion. — 4. Ausgewählte Texte meist
zeitkritischer Art zeigen, wie anregend und einfallsreich Lessing zu schreiben
und den Leser zu fesseln weiß. Aber methodische Argumentation war nicht
seine Sache. - 5. Lessings sachlich ganz unmotivierter, von maßlosen
Beleidigungen strotzender Angriff auf den jüdischen Kritiker Samuel Lublinski
(aus dem Jahre 1908), den er selbst später als kleine Satire und kecke
Verulkung bezeichnete, führte zu einer öffentlichen Erklärung gegen ihn, die von
33 bekannten Publizisten unterzeichnet war. Darunter sind Th. Heuß und
Stefan Zweig. Der Angriff führte 1910 weiter zu einer vernichtenden
literarischen Züchtigung durch Th. Mann, an die sich eine weitere, von Lessing

247



bis ins Familiäre gezogene Polemik anschloß. - 6. Im Jahre 1913 geriet Lessing

wegen einer Taktlosigkeit in einen Prozeß mit dem naturalistischen
Dramatiker Hermann Sudermann und einen Konflikt mit Siegfried Jacobsohn,

dem Herausgeber der «Schaubühne». Dieser sah sich schließlich

gezwungen, 31 Behauptungen Lessings zu widerlegen. Schröder gibt davon
zehn Proben. Th. Manns Bezeichnung Lessings als des «schwächsten und
schäbigsten Exemplars der schlechtesten Rasse» hatte Jacobsohn drei Jahre
vorher als Unrecht empfunden. Nun aber fühlte er sich gedrungen, diese und
andere Wendungen Th. Manns aus jenem Aufsatz anzuführen. - 7. Man
zählt bei Schröder rd. 10 Fälle, in denen es Zerwürfnisse Lessings mit andern
Publizisten gegeben hat. In keinem Falle läßt sich bei diesen böswilliger
Antisemitismus vermuten. Schröder widerlegt hier das Denkschema, das im Fall
Lessing zu gelten scheint: Lessing war Jude; folglich sind seine Gegner
Antisemiten. Und: Lessings Gegner sind Antisemiten; folglich sind sie des

Teufels (77). Entsprechend diesem Schema wäre Lessing nach seinem eigenen
Verhalten des Teufels. Er hat nämlich einige der bissigsten Antisemiten seiner
Zeit verehrt oder hochgeschätzt, so Dühring und H. St. Chamberlain, und
er hat eine Schrift voller Verständnis für den jüdischen Antisemitismus
verfaßt, den er in die Krankengeschichte des jüdischen Volkes rechnet. Lessing
hatte eine hohe Meinung von der Aufgabe des Judentums, er schilderte
deshalb seine Entartung treffend und geißelte sie hart. Ihre Ursache sah er als

Zionist in der Anpassung der Juden an ihre Wirtsvölker. Er fand in dem
Antisemitismus seiner Zeit sogar das, was die Juden zur Selbstbesinnung, zur
«Volkserneuerung» gebracht hatte. Schröder schreibt: «Es mutet heute
wunderlich an, daß Lessing die ,Richtigkeit' antisemitischer Vorwürfe gegen
das Judentum nicht bestreitet, sondern anerkennt; wohl aber das Recht
bestreitet, diese ,Wahrheit' auszusprechen. Es mutet noch wunderlicher an -
und es dürfte unsere Primitivlinge vollends aus dem Konzept bringen — daß
er dieses Recht aber keineswegs in allen Fällen bestreitet» (87). Lessing
empfindet sogar die Ablehnung des Judaismus, Jahwismus, Monotheismus als

den Ausfluß «gesunder Lebensgefühle», wenn auch als Vorurteile gegenüber
dem «grauen Volk». Jedenfalls kann Schröder feststellen, «daß auf Lessing
und seine Gegner die Primitivformel: hie Jude - hie Antisemit unmöglich
anzuwenden ist» (90). Aber die Formel, die im neuen Brockhaus gebraucht
wird, ist zu einfach: Lessing war kein «scharfer Antisemit». Er liebte sein

Volk, wie Schröder richtig sagt. Was Klages betrifft, so war er schon damals
aus metaphysischen Gründen von der verderblichen Wirkung des jüdischen
und christlichen Monotheismus überzeugt. Er sah ihn als Entheiligung der
Natur und als priesterlichen Willen zur Macht in der Geschichte wirken und
nannte ihn, leicht mißverständlich, Jahwismus oder Judaismus. Er verstand
darunter eine bestimmte Richtung des Geistes, und er hob sie von rassischen
und völkischen Unterscheidungen ab. Eine Zusammenstellung der gedruckten

Äußerungen würde ergeben, daß er den üblichen Antisemitismus seiner
Zeit ironisiert hat, daß er Juden von Judaisten, zu denen für ihn auch Christen

und andere gehören konnten, unterschieden wissen wollte und daß er
diese Unterscheidung kaum je vernachlässigt hat, leider dann aber in einer
Altersschrift, in der «Einführung» zu Schulers Nachlaß 1940.

248



8. Das Schwergewicht des Buches liegt in den letzten Abschnitten. Schröder
stützt sich hier auf Nachlaßaufzeichnungen von Klages zu «Einmal und nie
wieder». Was Schröder nun zu berichtigen hat, sind zu einem Teil Irrtümer
oder Nachlässigkeiten, zu einem Teil Entstellungen, im ganzen weit mehr als

hundert Unrichtigkeiten, nicht mitgerechnet die Darstellung der Trennung
von Klages, die Schröder eingehend analysiert. Er kann mit Recht sagen, daß
kein ernsthafter Forscher dem Buch einen Quellenwert zugestehen könne;
er fügt hinzu, davon bleibe unberührt, daß es mancherlei Lesenswertes
enthält. Aber die strenge, man könnte sagen unerbittliche Sachlichkeit des

Kommentators drückt sich auch darin aus, daß er bei seinem Fehlerbericht selbst
unbedeutende Kleinigkeiten nicht ausläßt. Ihre Summe wirkt denn doch
befremdend, wenn auch das Entscheidende erst der folgende Abschnitt
hinzubringt. - 9. Er befaßt sich mit den gravierenden Behauptungen, die Lessing

unter der Überschrift «Meine Beziehungen zu Ludwig Klages»
ausbreitet: Klages habe sich aus Abneigung «gegen Juden und Judentum, als

etwas Prinzipielles» von ihm getrennt, er habe Klages «gelehrt, daß der
,Geist der Parasit am Leben' sei»; es sei nicht festzustellen, ob er oder Klages
das Andenken von Carus erneuert habe; Lessings «Ahmungslehre» sei die
Grundlage geworden für das, was Klages später Charakterologie und
Ausdruckswissenschaft nannte; der philosophische Kern von Klages' Weltbild
stamme von ihm und seine Gedanken hätten Klages auch nach der Trennung
immer die Richtung gegeben. Darüber hinaus hat Schröder hier noch fast
dreißig einzelne Behauptungen richtigzustellen. An Hand des Buches von
Klages über Nietzsche macht er Klages' Stellung zumjudentum klar. Dann
legt er ausführlich die Entstehung, Entwicklung, Methode und Hauptergebnisse

seiner Forschungen auf den verschiedenen Gebieten dar, immer im
Hinblick auf Lessings Behauptungen und im Vergleich mit Lessings Gedanken.

Keine dieser Behauptungen erweist sich als einigermaßen begründet.
Im Gegenteil zeigt Schröder z. B. durch Zitate, wie Lessing an fünf Stellen
eines seiner Bücher Tatsachen und Formulierungen von Klages ohne Angabe
des Autors abgeschrieben hat. Zum Schluß versucht Schröder, Lessings
Verhalten aus der Entwicklung der Schülerfreundschaft und dem so verschiedenen

Lebenslauf und Erfolg der beiden verständlich zu machen.
So weit der sachliche Bericht. Es bleibt wenig hinzuzufügen. Da die

nachgelassenen Aufzeichnungen von Klages nicht allgemein zugänglich sind, läßt
sich nicht alles einfach nachprüfen. Aber daß den autobiographischen Schriften

Lessings ein Quellenwert zukomme, wird man nicht mehr behaupten
dürfen. Übrigens verzichtet Schröder darauf, zwei philosophiegeschichtlich
gewichtige andere Behauptungen Lessings zu kommentieren. Dieser steht
nämlich nicht an zu erklären, wesentliche Teile und Züge am Werk Schelers
und Husserls stammten von ihml Es ist nun hochinteressant, zu sehen, daß
diese Behauptungen, die bei Lessing näher ausgeführt sind, von niemandem
auf ihren Wahrheitsgehalt geprüft, ja nicht einmal zur Kenntnis genommen
werden, soweit ich sehe. Woran liegt das?

Schröders Buch ist im allgemeinen sachlich gehalten. Er arbeitet viel mit
Fakten und Zitaten. Er stellt, wie gesagt, zahlreiche Unrichtigkeiten bei
Lessing fest. In den letzten Partien seiner Schrift läßt er sich dazu hinreißen,

249
17 Studia Philosophica XXXV



von Lügen zu sprechen. Wahrscheinlich hätte es der Sache mehr gedient,
wenn er den ruhigen Ton des Anfangs beibehalten hätte. Mir scheint, daß
die Unterscheidung von wissentlichen Entstellungen und unterlaufenen
Irrtümern bei Lessing in manchen Fällen nicht mehr möglich ist, weil sich ein
Zug seines Wesens zeitweise offenbar bis ins Krankhafte steigerte: eine zu
rasche und heftige Arbeitsart, die sich den Einfällen und Erinnerungen ohne
Kontrolle preisgibt und auf das verzichtet, was man jetzt gern Si lbstreflek-
tion nennt, aber wohl auch noch als Sachtreue und intellektuelle Redlichkeit
bezeichnen kann. Schröders tiftelige und wenig dankbare Arbeit ist angesichts
der Hetze gegen Klages unentbehrlich und ergänzt die Biographie durch
einige Züge am Zeitbild der ersten Jahrzehnte des Jahrhunderts.

Hans Kasdorf

Hans Eggert Schröder: Ludwig Klages. Die Geschichte seines Lebens.
Zweiter Teil: Das Werk. Erster Halbband (1905-1920). Bouvier
Verlag Herbert Grundmann, Bonn 1972.

Was hier über Anlage und Grundzüge dieser Biographie 1967 anläßlich
ihres ersten Bandes geschrieben wurde (Vol. XXVII, S. 255-266), braucht
nicht wiederholt zu werden. Der zweite Band bestätigt es. Konnte damals zur
Ergänzung die Lektüre von Klages' «Rhythmen und Runen» (Leipzig 1944)

empfohlen werden, so jetzt die der von Schröder besprochenen ersten
wissenschaftlichen Bücher «Die Probleme der Graphologie» und «Prinzipien der
Charakterologie» von 1910 sowie die erste Fassung der Grundlegung der
Ausdruckswissenschaft unter dem Titel «Ausdrucksbewegung und Gestaltungskraft»

von 1913. Sie sind bis auf die «Prinzipien» wieder zugänglich in der
Ausgabe der Sämtlichen Werke. Daneben sind einige der Aufsätze dieser Zeit
unentbehrlich: «Mensch und Erde» (1913), «Vom Traumbewußtsein»
(1914), «Bewußtsein und Leben» (1915), «Über den Begriff der Persönlichkeit»

(1916, alle enthalten in der Neuausgabe des Sammelbandes «Mensch
und Erde» bei Kröner, 1973). Auch diese kleineren Arbeiten behandelt
Schröder, am ausführlichsten «Mensch und Erde», knapp und nur im
Zusammenhang mit den «Prinzipien» den «Begriff der Persönlichkeit». Die
Behandlung der Teile des Hauptwerks, die von 1916 bis 1919 in der Zeitschrift
«Deutsche Psychologie» erschienen, schiebt er bis zum nächsten Band auf.

Es geht dabei aber um fast 120 Seiten, die zu den wichtigsten Teilen des

«Widersachers» gehören. Klages selbst hat die Arbeit daran als die Sache

bezeichnet, an der ihm in diesen Jahren am meisten lag. Von da aus gesehen
möchte man es bedauern, daß Schröder sie nicht vorstellt. Die Arbeit an
philosophischen Untersuchungen i.e.S. kommt so im Bild dieser Jahre doch
viel zu kurz. Auch der Abschluß des Bandes, mit dem Einzug in eine neue
Wohnung im G. F. Meyer-Haus zu Kilchberg im Jahre 1920, entspricht mehr
einer Wendung in der Biographie: In der Geschichte des Werkes, der ja
dieser Band gewidmet ist, bedeutet das Jahr 1920 keine wesentliche Zäsur.
Diese liegt um 1924/25. Nach Schröders eigener Darstellung der Entwicklung
(in Hestia 1963/64, Wien: Braumüller 1964 und auch in diesem Band der

250



Biographie) sind damals die Forschungen zu den vitalen Entstehungsbedingungen

des Bewußtseins und zum Verständnis des symbolischen Denkens im
wesentlichen beendet, und es beginnt nun die Arbeit daran, diese Themen
zusammenzufassen mit der Lehre vom Willen und der Einbeziehung aller
Lebewesen und Elementarseelen. Dies führt zum Abschluß des «Widersachers»

(1929-1932) und der «Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck»
(1935). Man hätte also in dem vorliegenden Band auch gern noch die
endgültige Gestalt zweier Bücher gewürdigt gesehen, deren Vorgeschichte hier
bereits genügend erhellt und angedeutet wurde: «Vom Wesen des Bewußtseins»

(1921) und «Vom kosmogonischen Eros» (1922).
Daß dieser Wunsch offenbleibt, ist aus einem weiteren Grunde zu

bedauern. Der nächste Band, der das Ganze abschließen soll, muß einen sehr
viel größeren Teil von Klages' Werk und dazu einen Lebenszeitraum von
36 Jahren behandeln, während der vorliegende Band nur 15 Jahre umfaßt.
Der Ökonomie des Ganzen wäre eine Straffung der Kapitel 6 bis 9 dienlich
gewesen; so scheinen z. B. Fragen des Wohnungswechsels, Verhandlungen
mit Verlagen, finanzielle Nöte, fürsorgliche Bemühungen für die Schwester
und für Alfred Schuler zu breit behandelt. Die Uberzeugung, daß man das

Scheitern der Versuche anderer, für Klages den Ruf auf einen Lehrstuhl zu
gewinnen, begrüßen müsse, kann der Rezensent nicht teilen. Er glaubt
vielmehr, daß es für die Verbreitung der Einsichten des Philosophen günstiger
gewesen wäre, wenn er nicht nur die Wirkungsmöglichkeiten des schreibenden

Gelehrten und des Vortragsredners gehabt hätte — zumal bei der Art
seiner stärksten natürlichen Begabung, der zur mündlichen Darstellung
schwieriger Gedanken —, sondern auch die des akademischen Lehrers. Ich
meine, daß es Klages gelungen wäre, die mit dem Amt verbundenen
Schwierigkeiten in Grenzen zu halten.

Der Reichtum an Einzelheiten, den die Biographie ausschüttet, wäre kaum
übersehbar, wenn Schröder nicht noch diese Gliederung in Kapitel und
(durchgezählte) Abschnitte hätte, deren Überschriften im Inhaltsverzeichnis
vorläufig das einzige sind, was beim Nachblättern der Erinnerung an
bestimmte Partien dieser 500 Seiten zu Hilfe kommt. Da alle Register,
Anmerkungen, Belege dem letzten Band vorbehalten sind, ist die wissenschaftliche
Nutzung der großen Arbeit einstweilen nicht leicht.

Der äußere Gang des Lebens ist rasch nachgezeichnet. Er führt von
München in die Schweiz und dort an den Zürichsee, und es bleibt bei der
Lebensform des Gelehrten, der ohne Bindung an ein Amt forscht. Nach der
Trennung von George entsteht um ein «Psychodiagnostisches Seminar», das

Klages gründet, und durch zahlreiche Vortragsreisen ein neuer Lebenskreis.
Zwischen 1910 und 1914 kann Klages einige größere Reisen machen, u. a.
nach Dalmatien und Italien und in Stifters Heimat. Die vielversprechende
Entwicklung des Seminars zu einer Art von Privatuniversität wird 1914 durch
den Beginn des Krieges unterbrochen. Nach dem Versuch, mit einer «Hilfsstelle»

Angehörige geistiger Berufe vor Not zu schützen, geht der militäruntaugliche

Klages 1915 in die Schweiz. Anfanglich auch gestützt aufein kleines,
vom Vater 1909 ererbtes Vermögen und auf Erträgnisse der ersten Bücher,
aber dann hauptsächlich durch Privatvorlesungen, Unterrichtsbriefe und

251



Vorträge gelingt es Klages, dort eine materielle Grundlage zu finden und
sein Seminar wieder zu eröffnen. Aber die Wertminderung des deutschen
Geldes am Ende des Krieges steigert den Zwang zur Erwerbsarbeit und läßt
die begonnene Arbeit am Hauptwerk zurücktreten. Nach 1920 gewinnt das

Dasein in Kilchberg nach verschiedenen Wohnungswechseln an Beständigkeit.

Sehr anschaulich macht Schröder die menschlichen Beziehungen. Drei alte
innere Bindungen überdauern den Wechsel von 1915 und bilden eine starke
Klammer um die beiden Jahresgruppen: die Liebe zu der Schwester und
ihrer Tochter, die Freundschaft mit Alfred Schuler und die mit der
westpreußischen Gutsherrin Rose Plehn. Dazu kommt an neuen Freundschaften

besonders die für das Werk wichtige mit dem Volksbildner Ackerknecht
in Stettin. Den Übergang in die Schweiz erleichterte die Bekanntschaft und
schnell sich entwickelnde Freundschaft mit der Winterthurer Familie Ninck:
Johannes Ninck hatte Klages schon mehrfach zu Vorträgen nach Winterthur
geholt. Bald knüpften sich wichtige Beziehungen zu den Basler Familien der
Bernoulli und La Roche, wo Klages auch junge Freunde gewann. In Basel

lernte er noch die Witwe des verehrten Bachofen kennen. Einige weitere
Begegnungen hinterließen tiefe Eindrücke, so die vor 1914 mit v. Hellingrath.
Andere wurden in ihrer Bedeutung erst später klar, so die mit Palâgyi.

Zur Werkgeschichte kann Schröder zeigen, daß die wissenschaftlichen
Bücher dieser Zeit meist in engstem Zusammenhang mit menschlichen
Beziehungen entstanden sind. Die sich im stillen vollziehende Entstehung der
ersten Teile des philosophischen Hauptwerks ist die große Ausnahme. Aus
Lehrbriefen an Schweizer Schüler formt Klages nicht nur verschiedene
Aufsätze, wie den über das Isisbild, sondern auch die Bücher «Vom Wesen des

Bewußtseins» und «Vom kosmogonischen Eros» sowie die Schlußkapitel des

Hauptwerks über das Weltbild der Pelasger, die alle erst nach der hier
behandelten Zeit zum Druck gelangen. Gedruckt aber wird 1917 «Handschrift

und Charakter», das ebenfalls nach Lehrbriefen entstand, die seit

langem versandt worden waren. Was Schröder an Werkanalysen bringt, ist
meist klar und eindringlich, und es ist zu begrüßen, daß er auch die wichtigen

Aufsätze näher bespricht. Die Erörterung der Probleme des

Traumbewußtseins, zu dem das von Klages so genannte spiegelnde Schauen gehört,
das für das System von zentraler Bedeutung ist, und der Abhandlung
«Bewußtsein und Leben» bietet einen gewissen Ersatz für die aufgeschobene
Darstellung der in diese Zeit gehörenden Teile des Hauptwerks.

Ähnliches gilt für die besondere Berücksichtigung, die das 6. Kapitel der
«Prinzipien» erfährt. Die Metaphysik der Persönlichkeitsunterschiede, wie
sie dort skizziert wird, macht Schröder in einer geschickten Interpretation
deutlich. Die Ausführungen Seite 552 bis 575 stellen eine gut geeignete
Einführung in Grundfragen der Philosophie von Klages dar, so z. B. in das,
was Klages unter Geschehen und Dasein versteht. Mit Recht wird betont,
daß es Klages war, der den Begriff des Es in die Psychologie eingeführt und
ihm zugleich in der Gegenüberstellung mit dem Ich eine große systematische
Bedeutung gegeben hat, 13 Jahre vor Groddeck und Freud. Das neue «Historische

Wörterbuch der Philosophie» weiß das 1972 noch nicht. Auch auf die

252



vielverkannte Tatsache, daß im System von Klages der Geist nicht in erster
Linie als Rationalität gefaßt wird, sondern daß sein Wesen sich nach Klages
im Willensakt ausspricht und in der Selbstbehauptungstendenz des Ichs wur-

i zeit, fällt ein Licht. Der Biograph schreibt : « In der Selbsterhaltungstendenz
des Ichgefühls wurzeln somit nicht nur Herrschsucht und Machtdrang, in
ihr wurzelt bereits der ,Existenzkampf' nebst allen ihm eigenen
Begleiterscheinungen wie ,Prestige', »Lebensstandard' und allen denjenigen Tendenzen,

die man heute als den ,Konformismus des Establishments' zu bezeichnen
sich gewöhnt hat - eine Bezeichnung, die es zu Klages' Lebzeiten freilich
noch nicht gab. Die unechte Auflehnung dagegen unterscheidet sich von der
echten auf den ersten Blick dadurch, daß jene wiederum im Namen von
Ichansprüchen agiert» (S. 558). Von hier aus ist die Anwendung auf
dringende Forderungen in der Krisensituation unserer Tage leicht.

In einem Punkt ist eine Ergänzung der eingehenden Darstellung vielleicht
willkommen. Bei der Interpretation des wichtigen Kongreß-Vortrags «Zur
Theorie und Symptomatologie des Willens» von 1913 kommt Schröder auch
auf einen Diskussionsbeitrag von Klages zu einem Vortrag von Bleuler, den

er nicht datieren und nachweisen kann. Er gibt den Inhalt eines mündlichen
Berichts wieder («jedenfalls wird erzählt», S. 563). Dieser Vortrag nun fand
auf einem andern Kongreß statt, ein Jahr vorher im September 1912 in
Zürich, und Klages' Ausführungen sind im Journal für Psychologie usw. 1913

im Ergänzungsheft 2 abgedruckt. Der Hinweis scheint mir nicht unwichtig,
weil der Text dazu beiträgt, die Entwicklung des Bewußtseinsbegriffs bei
Klages zu verdeutlichen: er steht in der Mitte zwischen den «Prinzipien»
und dem Aufsatz «Bewußtsein und Leben», der zuerst die terminologisch
strenge Fassung des Begriffs bringt (Kasdorff: Klages 1969, Bibliographie
Nr. 82, S. 358).

Die Grundstimmung dieser Jahre ist düster, wenn auch immer wieder
einmal die Neigung zum geselligen Umgang mit Freunden zu ihrem Recht
kommt und Klages mit seiner kleinen Nichte die lustigsten Spiele treiben
kann. Lange vor dem Ersten Weltkrieg hat sich diese Stimmung zu der
Gewißheit verdichtet, die Menschheit werde in nicht zu ferner Zukunft zugrunde
gehen an der Schändung der ausgebeuteten Erde. Die Weltanschauung tritt
am stärksten in dem Aufsatz von 1913 für die Freideutsche Jugend hervor.
Der Ausbruch des Weltkrieges bestärkte Klages in seiner Überzeugung. Den
traurigen Ausgang sah er sofort voraus. Und daß seine Mahnung auch bei der
Jugend kein größeres Echo fand, hat ihn geschmerzt. Die deutsche Niederlage

war ihm gleichbedeutend mit dem Niedergang Europas. Seit dem August
1914 zeigen die Briefe ein Grauen in ihm wachsen, dessen Last er in München
schließlich nicht mehr ertragen konnte. Sie trieb ihn in einem «raschen, ja
planlosen Entschluß», wie Schröder es einmal nennt (S. 890), zum Übergang
in die Schweiz. Dahinter stand gewiß auch der Drang, den Versuch zu
machen, dort sein Lebenswerk, das eben zu wachsen begonnen hatte, doch
noch fördern oder gar vollenden zu können.

Der Biograph sagt: «Klages ist ein Wintermensch» (S. 485). An Gedichten
und Briefen sucht er eine besonders enge Verwandtschaft mit der Jahreszeit
aufzuweisen, in der das Wirken des Kosmischen das organismische Leben

253



zurückdrängt und die Fernen des Alls sich dem schweifenden Zug der Seele

am weitesten öffnen. Manchem mag hier die Darstellung überspitzt erscheinen

— ein Grundzug solcher Artung ist nicht zu übersehen.
Die Interpretation des Lebensganges, zahlreicher Briefe und wichtiger

Arbeiten führt zu einer großen Reihe fundierter Einsichten : Klages'
wissenschaftliche Ergebnisse berühren die ganze Anthropologie, die übliche
Einordnung als «Lebensphilosoph» ist zu eng. Seine Befunde erwuchsen
vorzugsweise ausdruckskundlichen Beobachtungen. Sie lagen schon vor, als

Klages 1905 seine wissenschaftliche Forschertätigkeit beginnt; diese diente
ihrer Bewahrheitung, Erweiterung und methodischen Verknüpfung. So

gelang eine vielfältig abgestützte Grundlegung der Wissenschaft von den
Erscheinungen. Forschung und Lehre waren dabei eng verknüpft, die reine
Spekulation verpönt. Wesentliche Quelle neuer Erkenntnisse war von Anfang
an die Aufmerksamkeit für die Namengebungder Sprache und für die menschliche

Bewegungsweise. Hinter den wissenschaftlichen Forschungen stand eine

Weltanschauung. Schröder faßt sie in sechs Thesen zusammen (S. 430), die
hier gekürzt wiedergegeben werden: Jedes Einzelleben ist die abhängige
Variable des kosmischen Lebens. In jedem Lebensträger reicht die Kette des

Lebens bis zu den ersten Protoplasmen zurück. Die immer gleiche
Ursprünglichkeit der Welt beruht auf der Erneuerung von Bildern des Gewesenen,

und der Blick der Seele ist deshalb in die Vergangenheitsferne
gerichtet. Im Ich des geschichtlichen Menschen, der auch ein Träger des
kosmischen Lebens ist, wirken zugleich akosmische Transzendentalgewalten mit
dem Ziel, den Blick der Seele von der Bindung an Herkunft und Vergangenheit

zu lösen und auf ein weltauslöschendes Zukunftsstreben zu richten.
Seine Werke sah Klages als Male des Gedenkens an das gemordete Leben.

Die Anwendung der Befunde in pädagogischer oder ethischer Praxis lag
außerhalb seines Interessenkreises. Er wollte nur Forscher sein. Anderseits
gab es für ihn keinen Widerspruch zwischen seiner kassandrischen
Weltanschauung und seinem Schaffensdrang; er schrieb 1930: « Ich habe zu schaffen;

und sollte übermorgen die Welt untergehen, so müßte ich heute und morgen
noch eiliger bei der Hand sein (falls das möglich wäre), damit es bis dahin
getan sei» (S. 433). Ähnlich hat er sich wiederholt geäußert.

Das Bild seiner Persönlichkeit tritt noch fester umrissen hervor als im ersten
Band: die Naturverbundenheit und die Liebe zu Kindern und Tieren; die
Neigung zu heiter-geselligem Leben und die Kunst des Vorlesens; die Fähigkeit

zur Freundschaft mit Menschen aller Altersstufen und die Bereitschaft
zu Rat und tätiger Hilfe; die fast grenzenlose Offenheit für menschliche

Begegnungen und für wissenschaftliche Fragen der verschiedensten Gebiete
und die Raschheit der Äußerungsweise; die Fähigkeit, bei nur zarter Gesundheit

und ständiger Schlaflosigkeit ein gewaltiges Arbeitspensum zu bewältigen

; die Einfachheit der Lebensführung und die Hingabe an das geschaffene
Werk mit dem ständigen Eintreten für die Überzeugung, daß die außerpersönliche

Wahrheit des Urteils der höchste Wert im Bereich der Wissenschaft

ist; die Begabung zur Darstellung schwieriger Probleme in mündlicher Rede
und die häufig erlebte Hemmung bei der schriftlichen Fixierung, die manchmal

nur durch die Hilfe eines zum Gespräch bereiten Partners überwunden

254



wird; die scharfe Kritik des Monotheismus und der daraus sich ergebenden
naturfeindlichen bürgerlichen Moralität aller Spielarten des privaten und
staatlichen Kapitalismus; eine angeborene Ungeduld und die Schwäche, den
Zeitbedarf für nötige Arbeiten zu unterschätzen; andererseits eine gewisse
Schwarzseherei, die herankommende Schwierigkeiten des materiellen Lebens
größer erscheinen läßt, als sie sich nachher zeigen, und dies verstärkt durch
die nie ruhende Sorge um Angehörige und Freunde; ein Pessimismus bezüglich

der Wirkung seines Schaffens und die Neigung, sie durch die Tätigkeit
heimlicher Neider geschmälert zu sehen; eine schwere Hypochondrie, die
nach eigenem Zeugnis zwar nicht sein Handeln, wohl aber seine Stimmung
beeinflußt. -

Hier und da bleibt für den Schlußband einiges zu berichtigen ; ohne Belege
ist manches nicht zu prüfen. Im ganzen liegen hier lange und ergiebige
Bemühungen seit den dreißigerJahren vor, als Schröder sich zuerst für Klages
einsetzte. Nun geht die Arbeit zu sehr in die Breite, und die Aussage könnte
manchmal etwas nüchterner sein. Es läge im Interesse der Klagesforschung,
dem Schlußband eine übersichtliche Form zu geben und zugleich die bisher
entbehrten Belege zur Verfügung zu stellen. „ rr rl ft

Tves Chesni, Réalisme dialectique, Introduction à une philosophie de la

croissance. Neuchâtel, La Baconnière, 1973, 204 p. Coll. Langages.

Psychiatre, le Dr. Chesni apporte ici le double témoignage de sa conception
du monde, de la vie, et de son travail. Après une rapide prise de position sur
le problème de la connaissance, aux dépens de maintes doctrines, une théorie
des relations présente l'homme comme une originalité en relation. Des
connaissances modernes élaborées doivent justifier ici le choix de la doctrine qui
les soutient. On remarquera particulièrement la théorie du développement
de la conscience vers une philosophie du bonheur et vers une liberté
d'universalité (3e partie) : l'homme en relation tente de suivre à la fois les voies de
la catharsis, de la distanciation, du dégagement et celles de l'intégration d'une
connaissance multiple qui, en retour, modifie le sujet lui-même. Cette théorie
du développement doit permettre, dans une 4e partie, l'examen des problèmes
économiques et culturels. p. nu a

Jürgen Moltmann, Théologie de l'espérance, Cerf-Mame, Paris 1970,

420 p. (traduit de l'allemand par Françoise et Jean-Pierre Thé-
venaz).

La traduction est un art qui ne requiert pas seulement de bonnes connaissances

linguistiques, mais aussi une capacité à saisir de l'intérieur les nuances
de pensée d'un auteur. C'est pourquoi nous aimerions attirer l'attention sur
la qualité de la traduction queJean-Pierre et Françoise Thévenaz - un couple
romand pour une fois! - ont donnée de la Theologie der Hoffnung de J.
Moltmann. Cet ouvrage qui a marqué toute la pensée systématique en théologie

255



ces dix dernières années, a reçu une version française digne de lui. Les
traducteurs se sont efforcés de ne pas gommer les sens multiples qui peuvent
connoter certains termes allemands. Ils ont placé à la fin de l'ouvrage des

«notes de traduction» qui témoignent de leur grande culture et du soin qu'ils
ont apporté àjustifïer chacun de leurs choix (inévitables comme chacun sait...).
Dans le corps du texte, des astérisques signalent chaque terme faisant l'objet
d'une note, où son emploi dans l'ensemble du livre est récapitulé avec mention

de la pagination, française et allemande. Cela permet d'utiles contrôles
et les traductions proposées rencontrent généralement l'adhésion. On lira
avec profit les notes concernant unmittelbar (immédiat), Vermittlung (médiation),

Reflexion (réflexion), Abstraktion (abstraction) et aufheben (abolir,
dépasser, supprimer), termes qui dans la pensée de Moltmann tournent tous
autour du problème de la saisie de la révélation, jamais offerte dans une im-
médiateté qui supprimerait la densité des médiations historiques. Les notes

sur Geschehen (événement), Historie et Geschichte (histoire, typographiée en
italique ou en romain), rappellent d'ailleurs avec précision les éléments du
débat sur l'histoire qui traverse la théologie allemande depuis Heidegger et
Bultmann. Enfin Nichtiges et Nichtigkeit sont rendus par «vanité» (cette négativité

à laquelle la création est assujettie) en référence à Rom. 8/20, la
traduction «néant» étant réservée kas d Nichts-

La pensée de J. Moltmann méritait cette précision dans la traduction, afin
que soient évités de grossiers contresens (dont malheureusement les commentateurs

ne se sont pas toujours privés Elle est en effet une tentative de penser
jusqu'en ses conséquences éthiques et politiques Vintellectus spei de la foi. Il
s'agit pour Moltmann de dégager l'eschatologie théologique des catégories
épiphaniques du logos grec et de penser la promesse dont vivent Israël et
l'Eglise en termes historiques, - l'apocalypse étant comprise comme une
manière d'annoncer l'advenir d'un nouveau monde possible sous la forme de
présentations anticipatrices (Vorstellungen) de la nouvelle création. Une telle
théologie suspend sa réflexion à l'à-venir de ce qui a été promis par Dieu, -
le monde et l'histoire des hommes devenant ainsi l'horizon cosmique de la foi
et le lieu du combat missionnaire et transformateur des croyants. Elle se

greffe sur une interprétation de la résurrection (chap. III) comme appel de
Dieu aux hommes pour qu'ils deviennent, non ce qu'ils sont, mais ce qu'ils
seront et soient les artisans d'un avenir de justice au cœur de l'histoire comprise
comme l'antichambre du possible (Vorraum des Möglichen). En perpétuel
exode, la communauté croyante est invitée à vivre de la passion du possible,
de ce qui vient, de ce qui a été promis.

C'est en fonction de cette mise en perspective que J. Moltmann s'est risqué
sur de nombreux terrains éthiques, rassemblant ses essais dans deux volumes
dont J.-P. Thévenaz a également assuré la traduction française: L'espérance

en action (Seuil 1973) et Conversion à l'avenir (Seuil 1974). On y trouvera des

vues originales — parfois partiales — sur la théologie politique, la violence, la
médecine ou la spiritualité de l'espérance. Signalons également un essai

anthropologique en débat avec diverses conceptions modernes: L'homme. Essai

d'anthropologie chrétienne (Cerf-Mame 1974). Mais ces différents prolongements
devaient inévitablement buter sur ces revers de l'espérance qui ont noms échec,

256



souffrance et mort. C'est ainsi que J. Moltmann vient de publier un second

gros ouvrage: Le Dieu crucifié (Cerf-Mame 1974). L'avenir de Dieu y est compris

sous le signe de la Croix, de l'abandon, de l'absence créatrice, et non plus
uniquement de la résurrection. Rappel nécessaire, car l'eschatologie
chrétienne est une eschatologie de la Croix que nous avons à vivre dans l'espérance

de la résurrection du Crucifié et dans la fidélité à la Croix du Ressuscité.

Mais on peut se demander s'il n'y aurait pas lieu d'inverser les termes
d'une théologie de l'espérance, la Croix étant «agonique», combattante, signe
actif de la lutte contre les puissances, et la résurrection demeurant don, offre,
signe que l'homme reçoit dans la foi pour donner sens au combat de la Croix.
Une grande œuvre est celle qui laisse toujours quelque chose à penser!

Marc Faessler

J. L. Austin: Le langage de la perception, A. Colin, Paris 1971.

La traduction, par P. Gochet, de Sense andSensibilia (ed. Warnock, Oxford
1962) met à la disposition du public de langue française un second ouvrage
posthume d'Austin qui, à la différence de How to do things with words (trad. fr.
par G. Lane: Quand dire c'estfaire, Paris, Le Seuil 1970) et des thèses surle«per-
formatif» qui y sont développées, est resté, comme le souligne le traducteur,
«pratiquement ignoré» (p. 6) de lui.

Il s'agit du texte, d'après des notes reprises et plusieurs fois complétées entre
1947 et 1958, des cours que Austin consacra au problème de la perception, à

Oxford et à l'Université de Californie (cf. Préface de Warnock, pp 17 sq). Austin

y «prend pour prétexte» (p. 21) les thèses de trois de ses contemporains:
A.J. Ayer The Foundations ofempirical Knowledge, Mac Millan 1940), H. H. Price
{Perception, Methuen, 1932) et G. J. Warnock {Berkeley, Penguin Books, 1952),
ce qui rend évidemment la lecture de son ouvrage quelque peu ardue au lecteur

peu familier de ces auteurs.
Toutefois, à travers cette démarche critique, c'est bien la pensée d'Austin

sur la perception que ces leçons mettent en évidence, ou peut-être plus encore
sa manière d'envisager les problèmes, son «faire», sa «performance».. .J'en citerai

simplement deux exemples caractéristiques. D'emblée Austin annonce que,
face aux diverses doctrines sur la perception qu'il va envisager, la question de
savoir si elles sont vraies ou fausses ne pourra être tranchée «puisqu'il se fait que
toutes ces doctrines entreprennent des tâches au-dessus de leurs forces» (p. 21

Nous avons là un trait typique de la démarche d'Austin - que l'on peut rattacher

à l'idée des «faux problèmes» chère à Wittgenstein: c'est moins la valeur
de la réponse proposée que la pertinence de la question qui importe, et il s'agira
en particulier de montrer les présupposés contestables que celle-ci implique et
cache.

Un autre aspect intéressant, à mes yeux, de la démarche d'Austin est sa
volonté constante de faire réapparaître la multiplicité et la diversité sous les

regroupements simplificateurs ou les dichotomies pratiques auxquels les auteurs
qu'il envisage prétendent ramener tous les cas étudiés. Et c'est là que le recours
constantd'Austin au langage usuel sejustifie : celui-ci en effet manifeste au mieux

257



cette multiplicité et c'est lui qu'il faut prendre en considération pour évitercette
«attention obsessionnelle portée à quelques mots particuliers dont l'emploi
simplifié à l'extrême n'apas vraiment été compris...» (p.23),«obsession»àl'origine
des faux problèmes philosophiques. Ainsi par exemple, l'opposition entre «donnée

sensible» et «chose matérielle», au centre des doctrines de la perception mises

en cause par Austin, ne résiste pas à une attention sensible au langage usuel :

«Il n'y a pas qu'une seule sorte de choses que nous «percevons», mais au
contraire beaucoup de genres différents, et si le nombre peut en être réduit, c'est

grâce à la recherche scientifique et non par la philosophie. Les porte-plumes
diffèrent à beaucoup de points de vue, mais pas à tous les points de vuedes arcs-
en-ciel, lesquels diffèrent à leur tour à beaucoup de points de vue, mais pas à

tous, des images consécutives, lesquelles sont, à leur tour, différentes à beaucoup
de points de vue, mais pas à tous, des projections cinématographiques et ainsi
de suite, sans limite assignable.» (p. 24). Là encore, la référence au Wittgenstein

des Investigations Philosophiques s'impose: il s'agira, tout au long de Sense

and Sensibilia, de faire éclater les fausses synthèses et de parcourir, en glissant de
l'un à l'autre, les «jeux» multiples où se dit la perception. Ace titre, le chapitre4,
consacré au «champ sémantique de l'apparence», dans lequel Austin présente
les différences pour l'usage d'expressions trop rapidement assimilées, à ses yeux,
par Ayer: «avoir l'air» (look), «(ap)paraître» (appear) et «sembler» (seem),
est particulièrement caractéristique de sa méthode: «La seule chose à faire ici,
pour éviter les assimilations qui fourvoyent, c'est de considérer de nombreux
exemples de ces expressions, jusqu'à ce qu'enfin leurs différences nous deviennent

sensibles» (p. 56). Mais on retrouverait la même technique, toute de
précision et d'attention aux subtilités du langage usuel (et de ce fait parfois peu
saisissable au lecteur de langue française) dans son étude du mot «réel» (chap. 7)

ou dans celle du sens de «percevoir» (chap. 9). A chaque fois l'analysemet en
évidence l'origine de la difficulté sur laquelle butent les doctrines de la perception :

ainsi ce sont les conditions spécialesqu'elles ont fixées àl'usage «correct» de verbes

comme «percevoir» qui les conduisent à poser les «données sensibles» comme
seul objet susceptible de remplir les exigences formulées (cf. p. 127). Et c'est

pourquoi l'étude de Austin pourra se terminer par ces mots: «La bonne
politique sera de revenir à une étape antérieure et de démanteler toute la doctrine
(il s'agit ici de celle de Warnock opposant énoncés portant sur les «idées» et
énoncés portant sur les «objets matériels», mais Austin y voit une «dichotomie
de même espèce que celles contre lesquelles [il] a argumenté tout au long de
cette étude» [p. 157]) avant qu'elle ne prenne son envol» (p. 167).

Sylvie Bonzon

Jacques Merleau-Ponty: Cosmologie du XXe siècle. Etude épistémologi-

que et historique des théories de la cosmologie contemporaine.
Paris, Gallimard, Bibliothèque des Idées, 1965, 533 p.

La cosmologie, au XXe siècle, est l'étude de la stucture globale de l'univers.
L'auteur distingue deux étapes dans ces quelque cinquante années, ouvertes

par les Kosmologische Betrachtungen, mémoire présenté en 1917 par Einstein à

258



l'Académie de Berlin. Les idées d'Einstein constituèrent le «premier modèle
de la Cosmologie moderne» (p. 43). Mais ce système subit rapidement de

profondes modifications. Une série de modèles, plus ou moins éloignés de la
relativité, furent proposés, notamment par Milne, dans un style de pensée
abstrait et déductif, puis par Bondi, Gold et Hoyle, avec l'hypothèse d'une
création continue de matière. L'auteur présente et discute de manière
approfondie: Les premières modifications apportées par de Sitter (en 1917 déjà)
aux équations d'Einstein, les hypothèses de Friedmann (1922) concluant à

un univers en équilibre instable et dont le rayon augmente avec le temps,
les travaux de Weyl et d'Eddington, la refonte totale de la première théorie
d'Einstein par son auteur en 1931, la conception de Lemaître (1927)
concernant l'univers en expansion et l'«atome primitif», la théorie de la «relativité

cinématique», dans laquelle Milne développe de très intéressantes
considérations sur le temps et l'intersubjectivité des observateurs, enfin (pour
n'en rappeler que les principales) la «Théorie de l'état stationnaire» (Steady

state theory).
Bien qu'elle ait des rapports nombreux et étroits avec l'astronomie, la

cosmologie ne se confond pas avec celle-ci. Elle s'en distingue surtout par
l'ampleur de l'échelle à laquelle elle se situe. Laissant à l'astronomie le soin
d'étudier la structure de détail du cosmos, son objet élémentaire est la galaxie.
Cependant, il y a beaucoup de données astronomiques qui ont une signification

cosmologique: décalage du spectre des galaxies, constante de
gravitation, depuis 1963 les «quasars», etc. L'ouvrage met en lumière l'apport
(jugé par ailleurs insuffisant) de l'astronomie et surtout de la radio-astronomie

aux problèmes cosmologiques (cf. quatrième partie: «L'univers pour
l'œil et l'univers pour l'esprit»).

La lecture de l'ouvrage de J. Merleau-Ponty révèle qu'il y a en fait
autant de cosmologies que de cosmologistes. Il existe beaucoup de formes
possibles combinant (dans diverses proportions) la spéculation pure d'un Milne
et les recherches inductives et proches de l'astronomie d'un Ambarzou-
mian. Outre ces différences de démarche, la cosmologie peut renvoyer à des

contenus fort différents, en fonction des types de problèmes auxquels elle
s'attache. Il y a une «cosmologie de structure», qui a comme objet les lois
générales régissant l'état de l'univers et son devenir dans le temps; beaucoup
moins a priori et déductive est la «cosmologie de genèse», qui met l'accent
sur la compréhension concrète des processus par lesquels se transforment
les grandes unités de l'univers (amas de galaxies, galaxies, étoiles, «nuages»
interstellaires).

L'utilisation conjointe des grands télescopes et de la physique einsteinienne
allait permettre de rompre avec «l'un des commandements les plus rigoureux

du catéchisme scientifique: «Tu ne parleras pas du Tout» (p. 8). Les

cosmologistes ont passé outre aux mises en garde de Kant sur le caractère
«dialectique» des questions relatives à l'univers, tout comme les astronomes
l'avaient fait à l'égard des limitations réclamées par Auguste Comte, qui
voulait que l'étude du monde se réduisît à la mécanique céleste. Et, l'auteur
l'établit de manière très convaincante, ils furent et sont toujours pleinement
justifiés de le faire, cela malgré les divergences presque toutes essentielles qui

259



les séparent entre eux. Le consensus existe en effet moins sur les conclusions

que sur une certaine problématique. Cela suffit pour que «la Cosmologie
existe en fait et participe au mouvement général de la science de la nature»
(p. 437). Il se peut même que la cosmologie constitue un type de savoir
spécifique, destiné à élargir les canons de la science.

Ce livre, vaste et complexe, souvent très technique, toujours clair cependant

et rigoureux, peut livrer ses fruits à qui fait l'effort nécessaire pour les

cueillir. -, r niJean-Louis ualay

Jacques Henriot, Le Jeu. Presses universitaires de France, Paris, 1969,
107 p. Coll. Sup., Initiation philosophique, No 86.

Bien que paraissant dans une collection dite d'initiation philosophique, ce
livre est bien plus qu'une initiation. L'auteur réussit, en une centaine de

pages, tout en présentant des théories classiques du jeu, à nous livrer une
réflexion personnelle des plus intéressantes.

On peut situer le problème du jeu à trois niveaux: 1° le jeu est d'abord ce

à quoi on joue ; c'est le niveau d'une anthropologie comprenant une psychologie
du comportement et une sociologie des institutions. 2° Le jeu est ce que fait
celui qui joue; il s'agit, à ce niveau, de chercher les facteurs communs aux
différents actes ludiques. 3° Ce qui fait que le joueur joue; il faut, à ce dernier
niveau, accéder au joueur lui-même, car, comme l'auteur l'établira, le jeu est
conscience avant d'être conduite.

Une fois déterminées les caractéristiques du jeu - système de règles,
organisation spatiale et temporelle, forme dramatique - on peut tenter de classer
les jeux. La méthode de classification choisie par Henriot est de type
structuraliste. Cette méthode, loin de «recenser le plus grand nombre possible de

jeux constitués afin de les rassembler en familles», cherche «à atteindre la
racine même des choses et à découvrir des structures ludiques fondamentales
irréductibles les unes aux autres» (34-35). Il faut ensuite se demander en quoi
ces formes irréductibles de jeux relèvent de la même dénomination. Nous
sommes donc conduits, au deuxième niveau de l'analyse, au principe même
des jeux: le jouer. Or ce qui fait le jouer, c'est le sens. Le jeu est d'abord jeu
«entre le joueur et son jeu» (66). Le jeu se joue de ce qui n'est pas lui. Les

propriétés de la conduite ludique seront la distance, l'incertitude, la duplicité,
l'illusion. Poser ces caractéristiques, c'est être amené à un troisième niveau,
à considérer le joueur lui-même; le jeu renvoie au joueur, il n'y a pas de jeu
sans joueur. «L'attitude mentale du sujet qui joue» est à la fois d'irréalisme:
dans le jeu, «le monde devient autre, on perd le contact avec le réel» (87),
mais en même temps de lucidité: sinon le jeu se dégraderait en hallucination;
enfin, cette attitude est aussi faite d'illusion : il faut entrer dans le jeu tout en
ne se perdant pas dans le jeu. Le jeu manifeste bien l'ambiguïté de l'homme.
Signe de la misère de l'homme en ce qu'il devient divertissement, il est aussi

signe de sa grandeur; car le jeu est lié à l'avènement de la conscience humaine :

il manifeste la fissure qui fait de l'être un sujet existant; «si l'être peut jouer,
c'est parce qu'en lui-même cela joue.» (93) Michel Cornu

260


	Besprechungen = Comptes rendus

