
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Reflexion und Interaktion

Autor: Wildermuth, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reflexion und Interaktion
von Armin Wildermuth

I. Problemstellung und das Desiderat einer interaktionistischen

Reflexionstheorie: Reflexion als Interaktion?

Die folgenden Überlegungen sollen das Verhältnis von Reflexion
und Interaktion unter verschiedenen Gesichtspunkten darstellen.
Daß es sich um eine Variation des Themas Erkenntnis und Gesellschaft

handelt, hegt auf der Hand. Da wir aber gleich betonen möchten,

daß wir die Erkenntnis im Hinblick auf ihre soziale Bedeutung
und die Gesellschaft in der konkreten Form zwischenmenschlicher

Beziehungen begreifen, legen sich die Begriffe Reflexion und
Interaktion nahe. Ihre Beziehungen liegen im Spektrum folgender
Bedeutungskomplexe : Reflexion über Interaktion, Reflexion bedingt durch

Interaktion, Reflexion als Interaktion. Wir haben also nicht nur zu
bedenken, wie wir über Interaktionen reflektieren, sondern wie wir
unsere Reflexionsmöglichkeit innerhalb des humanen
Kommunikations-Kontextes selber zu begreifen haben. In dieser Linie liegt auch
der Versuch, die humane Reflexion als eine besondere Weise von
Interaktion auszuweisen.

Es hat natürlich sehr handfeste Gründe, die zwischenmenschliche

Beziehung in den Mittelpunkt der Diskussion zu stellen. So bemerken

wir in den Human- und Sozialwissenschaften, daß sich die Umrisse
einer umfassenden Kommunikationswissenschaft abzeichnen, die
vielleicht fähig ist, Wissenschaftszweige wie Linguistik, Ethologie,
Ökonomie, Ökologie bis hin zur Ökonometrie zu vereinen. Im alltäglichen
Leben stoßen wir auf die regulierende Gewalt der Massen-Medien,
der all-gegenwärtigen Groß-Organisationen, der Güterverteilungs-
Systeme. Erschreckt durch beginnende große Hungerkatastrophen
und ökologische Bedrohungen erwacht nun das Bewußtsein, daß die

Zukunft der menschlichen Gattung an der globalen Organisation der
humanen Interaktionen hängt. Dieses neue Bewußtsein ist es wert,
philosophisch ernst genommen zu werden. Kein Grund aus welcher

Philosophie und Wissenschaft auch immer dürfte spitzfindig genug

192



sein, heute der Einsicht zu trotzen, daß auch die Zukunft der Reflexion

an der wissenschaftlichen und pragmatischen Bewältigung des

Interaktionsproblems hängt. Die noch vor 200 Jahren zureichenden
transzendentalen und kognitiven Gründe und Bedingungen der
Möglichkeit unsereres Erkennens verlangen heute vordringlich ihre
pragmatischen, ja sogar ihre ökologischen Ergänzungen. Erkenntnis muß
sich wieder eingliedern in einen weiteren materialen Kontext - nenne
man ihn wie man wolle — ohne sich aber vollkommen an ihn zu
verlieren. Wir versuchen, diesen weiteren Kontext in der Interaktion
selber aufzudecken.

Der Komplexität des heutigen planetarisch sich meldenden Inter-
aktions- und Kommunikationsproblems zeigen sich die Wissenschaften,

die sich mit ihm befassen, allein schon methodisch nicht gewachsen.

So sind die Humanwissenschaften nur teilweise fähig, das strenge
Ideal der naturwissenschaftlich orientierten Wissenschaftstheorien zu
erfüllen. Umgekehrt macht den Naturwissenschaften der Vorwurf zu
schaffen, sie verfügten zwar über exakte Methoden, vermöchten
jedoch nicht die lebensweltliche Pragmatik, aus der her sie ihre praktischen

Zielsetzungen übernähmen, zu reflektieren. Daß dies notwendig
ist, hat Thomas S. KuhnJs diachronische Untersuchung der
«normalen Wissenschaft» aufgedeckt: der wissenschaftliche Prozeß ist
äußerst komplex. Wir sehen heute deutlich, daß die Darstellungen
der exakten Methoden der Wissenschaft keineswegs dem höchst
unexakten Innovationsprozeß entsprechen und die wissenschaftliche

Forschung gänzlich von Institutionen abhängt1. Es stellt sich somit
das Problem, den Wissenschaftsprozeß soziologisch und
verhaltenspsychologisch zu erhellen und in den Griff zu bekommen. Das führt
uns zurück zur lebensweltlichen Interaktion.

Die Praxisabhängigkeit der Wissenschaften arbeiten heute
verdienstvollerweise ganz unterschiedlich orientierte Wissenschaftstheorien

heraus2. Sie machen die Notwendigkeit sichtbar, daß man nicht
nur die Methoden der Wissenschaften und ihre Bezugsrahmen klären,
sondern auch die ihnen zuvorgehende lebensweltliche Pragmatik in
den Umkreis der Reflexionen bringen muß. Um nicht aufeine

schwindelerregende Leiter der Matatheorien und Metametatheorien zu

1 Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, Frankfurt

a.M. 1973.
a Peter Groß : Reflexion, Spontaneität und Interaktion, Zur Diskussion

soziologischer Handlungstheorien, Stuttgart 1972.

193



geraten, müssen wir offenbar einen Ansatz suchen, der uns das ganze
Phänomen humanen Wissenschaftsverhaltens in den Blick bringt.

Gestatten wir uns einen kurzen Gang in die Wissenschaftsgeschichte.

Nichts ist eindrucksvoller in ihr als der Aufstieg der technisch

gerichteten Naturwissenschaften. Leicht vergißt man aber, daß die

Erfolgsgeschichte der Physik sich nicht autonom entwickelte,
verdankt sie doch ihren Antrieb einem sozialen und politischen
Paradigma, nämlich der Entpersönlichung der Interaktionen und ihrer
Neuformulierung in Gesetzen und Konstitutionen. Die ungeheure
Reduktion der phänomenalen Welt auf anonyme, apersonale und
ontologisch indifferente Prinzipien, die der Physik und dem rationalen

Kapitalismus zum Durchbruch verhalfen, spielten dabei Legitimations-

und Emanzipationsfunktion im umfassenderen Prozeß, durch
den sich Demokratisierung, Industrialisierung und Bürokratisierung
ausbildete. Es ist bezeichnend, daß der erste große Sozialphilosoph
der Neuzeit, Thomas Hobbes, die Organisation der Gesellschaft mit
einem physikalischen Modell erklärte. Wer ihm heute ein szientifisches

Mißverständnis vorwirft, verkennt die pragmatische und hermeneu-
tische Stellung, welche die Physik am Anfang des neuzeitlichen
Interaktionskontextes spielte. Insofern der soziale und politische Legitimationen

schaffende Sinn der Physik gerade wegen des politischen und
ökonomischen Erfolges der bürgerlichen Revolutionen verlorenging,
wurde im 19. Jahrhundert der Konflikt zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften zum methodischen Problem stilisiert, ohne daß man
seine soziale und emanzipatorische Bedeutung zu reflektieren
imstande war. Die Philosophie, die die Brücke zwischen beiden
Denkweisen noch lange bildete, verschwand aus dem Kreis der
Wissenschaften. Damit zerriß die Verbindung zwischen Natur- und
Humanwissenschaften und ihrer Methoden. Allerdings verstand es die

Philosophie ebenfalls nicht, ihre kommunikative Funktion zu spielen,
erlag sie doch selber der Faszination des ontologisch indifferenten
Kosmos der mechanischen Physik, den sie zu erzeugen mithalf, aber

konsequenterweise an die empirische Forschung verlor. Der totale
Zusammenbruch der philosophischen Kosmologie und schließlich
auch der Naturphilosophie sind nur Symptome dieses Prozesses. Der
Verlust kosmischen Denkens in der Philosophie der Neuzeit ist indi-
kativ für den Entschluß der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft,
die substanzialistisch-ästhetische Welt- und Erderfahrung aufzugeben

zugunsten einer rational-utilitaristischen Haltung gegenüber

194



der Umwelt. Heute ist es darum dringend angebracht, den ganzen
Komplex der Naturwissenschaften neu im umgreifenden
Kommunikationszusammenhang einer sich konstant formierenden und
reformierenden Gesellschaft zu verstehen.

Über die gewaltige Umorientierung des ganzen abendländischen
Lebensverständnisses, die mit dem Verlust des kosmischen Denkens

eintrat, brauchen wir uns hier nicht eigens zu beschäftigen3. Die
fatalen Identifizierungen z. B. des leeren, ortlosen Raumes der Imagination

mit dem gelebten und kosmischen Raum, oder: die lineare

Erstreckung mit dem Symbol der Zeit, oder: die Raum-Zeit-Konstruktionen

der Physik mit der Natur überhaupt, oder: rationale
Reduktion mit faktischer Komplexitätsbewältigung - diese

Identifizierungen schlössen es aus, in Natur und Umwelt einen

Interaktionspartner des Menschen zu sehen. Und dort, wo es noch hätte
geschehen können, wie in Leibnizens Monadologie, in Kants Kritik
der Urteilskraft, in Hegels Naturphilosophie und in Schellings System
des transzendentalen Idealismus wurde das Problem durch die

Absolutsetzung der rationalen Vernünftigkeit gleich auch wiederverstellt.
Es versank in der Irrelevanz des Spekulativen. Man muß es der
konstant im Verborgenen gehaltenen materialistischen Tradition, dann
aber auch der evolutionistisch-darwinistischen Denkweise zugute halten,

daß sie das Thema einer auch kosmisch orientierten Philosophie
wachhielten4. In unserer Situation, die eines Umdenkens über die

Umwelt des Menschen bedarf, sollten wir aus allen Denksystemen,
die den Weltgedanken entwickelten und bewahrten, unsere Anregung

holen, so aus Marx, Freud, G. H. Mead, ferner auch aus dem

umweltlich und lebensweltlich bewußten Denken von Husserl, Peirce,
Schütz und Heidegger. Was wir damit meinen, die Natur als

Interaktionspartner des Menschen zu verstehen, müssen wir nun erläutern.

II. Natur als Interaktionspartner des Menschen.

Das Modell der Marxschen « Grundrisse»

Zur Erläuterung wählen wir den Hauptgedanken, der der Marxschen

Systematik zugrundeliegt, nämlich die Verbindung der beiden

3 Alexandre Koyré: Von der geschlossenen Welt zum unendlichen
Universum, Frankfurt a.M. 1969 (engl. Ausgabe: From the Closed World to the
Infinite Universe, Baltimore 1957).

* Ernst Bloch : Das Materialismusproblem, seine Geschichte und Substanz,
Frankfurt a. M. 1972.

195



Verhältnisse Mensch-Erde und Mensch-Gesellschaft. Dies bedeutet,
daß jede Gesellschaftsformation immer zugleich eine Organisation
ist, die die sozialen Interaktionen und die Praxis regelt, wie die Dinge,

resp. die Natur, angeeignet wird6. Wir können auch formulieren: die

Regelung des gesamtgesellschaftlichen Interaktionsprozesses formiert
die Interaktion jedes Einzelnen mit der Erde und der Umwelt. Oder

umgekehrt: Die praktischen Interaktionen mit den naturwüchsigen
und historisch vermittelten Naturbedingungen bestimmen die Organisation

der Kommunikation der Individuen. So verhalten sich die

Mitglieder eines nomadischen Stammes anders zur Erde als die
Bewohner einer auf großen Vermittlungssystemen konstruierten Stadt6.

Alle kulturellen Tätigkeiten manifestieren diesen Unterschied, ferner
stoßen wir auf ganz unterschiedliche Dingerfahrungen, ein Sachverhalt,

der auf die interaktionistische Dimension aller Ontologien
aufmerksam macht. Nur aufgrund einer spezifischen Organisation der
materialen Produktions- und sozialen Interaktionsverhältnisse war es

möglich, den phänomenalen Weltreichtum der radikal verflachenden,
rein an der sprachlich artikulierten Rationalität gemessenen Vernunft
zu unterwerfen. Marx artikulierte das Organisationsprinzip der von
der industriellen und ökonomischen Rationalität dominierten Gesellschaft

Europas und Nordamerikas in der Mitte des 19. Jahrhunderts
und nannte es Kapital.

Was haben wir mit dieser Marx-Interpretation gewonnen? Zum
mindesten macht sie deutlich, daß eine verengende, rein ökonomische

Interpretation von Kapital dem ganzen Ansatz von Marx nicht
gerecht wird und es dem Kontext der humanen Kommunikationsgeschichte

entreißt. Um Marx dort relevant zu machen, wo für uns das

zentrale Problem liegt, müssen wir umfassender fragen, als es die

üblichen Clichés vermuten lassen: worin besteht das Organisationsprinzip

der sozialen und umweltlichen Interaktionen einer bestimmten
z. B. unserer Gesellschaft? Insofern der sog. Kapitalismus die
fundamentalen und daseinsnotwendigen Interaktionen des Menschen rationaler

und rein zweckgerichteter Organisation unterworfen und diese

Unterwerfung zur Basis seiner eigenen Reproduktion verwandelt hat,
ist seine wirkliche Grundlage gerade die Regelung der Interaktionen

6 Karl Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf)

1857-1858, Berlin 1953, S. 375ff.
* Vgl. Armin Wildermuth : Marx und die Verwirklichung der Philosophie,

The Hague 1970, S. 785 ff.

196



und Kommunikationen selber. Die philosophische Dialektik erkannte
ihren eigenen Sinn erst dann, als ihn die sie abspiegelnde Ökonomie
und die sie praktisch vollziehende bürgerliche Gesellschaft zur
Erscheinung brachten: Dialektik ist reflektierte Interaktion. Formulierungen

wie «Reflexion der Reflexion», oder: das «sich selbst
reflektierende Verhältnis», oder auch: «das Verhältnis, das sich zu sich
selbst verhält», sind abstrakte Chiflern dafür, daß ein Relationsproblem

höherer Stufe sich anzeigt. Durch die politische und
ökonomische Neuordnung der neuzeitlichen Gesellschaft entstand ein

Kommunikationskosmos, der seine Existenz der bewußt abstrakten Regelung

seiner Kommunikationen verdankt. Doch ist die Reflexion auf
die Interaktion noch nicht zu sich selbst durchgedrungen, solange sie

sich noch in einem entfremdeten Medium, nämlich im Kapital,
kaschiert. Die Rationalität, die Mehrwert zu erzeugen verdammt ist,
verdeckt gerade, daß die Rationalität der Interaktionen selber das

Organisationsprinzip der ins Stadium des Kapitalismus getretenen
Gesellschaftsformation bildet. Wenn Henri Lefèbvre als Marxist zum
Schlüsse kommt, daß heute das Organisationskapital7 herrsche, so

dürfte er den wirklichen Einsichten des Marxschen Denkens nahe
kommen. Für dieses war Kapital bereits schon die Chiffer für Organisation.

Die jetzige Weltkrise des kapitalistischen Systems dürfte zeigen,
daß keineswegs mehr die Mehrwerte erzeugenden Kapitalien die
Basis oder den Bezugsrahmen bilden, sondern die kognitiven und
praktischen Fähigkeiten, die Interaktionen der Massen zu steuern.
Die dauernde Selbstkorrektur der kapitalistischen Organisation hat
sichtbar gemacht, daß die Organisation der konstanten Reorganisation

von Interaktionen die Grundlage einer neuen Gesellschaftsformation

geworden ist.

Marx' Grundmodell gestattet es, den Kapitalisierungsprozeß mit
Hegeischen Mitteln zu seiner äußersten Konsequenz voranzutreiben.
Er intendiert einen sozialen Zustand, in welchem die von Teilhard
de Chardin beschriebene totale Reflexion sich in der vollen Sozialisation

ergreift und zur «Planetisation» wird8. Allerdings müssen wir
einschränken, daß dadurch nur sehr allgemeine Intentionen
extrapoliert wurden, ohne daß irgendwie etwas Konkretes über die
Zukunft oder über den Sozialisationsprozeß gesagt wäre. Die Anwendung

' Henri Lefèbvre: Kritik des Alltagslebens, München 1974, S. 9.
8 Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 249.

197



dieses Modelles auf eine praktische historische Situation müßte eine

große Komplexität von sozio-kulturellen Beziehungen berücksichtigen.

Deshalb ist es nötig, die Marxschen Gedanken durch interak-
tionistische Theorien zu ergänzen und gründlich zu erweitern.

III. Positionalität und Konstitution der Reflexion im
lebensweltlichen Interaktionskontext

Eine Erkenntnistheorie, die die Positionalität der Reflexion9 in dem von
Marx skizzierten Gesamtprozeß fixieren will, stößt auf einige schwierige

Probleme. Wo soll sie ansetzen? Von einem immanenten Aufweis
der Umweltbezogenheit der Reflexion oder von einer umfassenden

materialistischen Produktionstheorie, in welcher sie das Erkennen als

eine besondere produktiv-reproduktive Tätigkeit ausweisen könnte?
Versucht sie, die Reflexion als voll am sozio-kulturellen Interaktionsprozeß

beteiligt zu begreifen, dann setzt sie in Worten, Begriffen,
Sätzen und Denkformen die Konstitutionsleistungen der sozialen Umwelt

voraus und müßte diese in der Analyse der Reflexion eigens
aufdecken. Versteht sie, mehr strukturell, materialistisch und anthropologisch

denkend, die Reflexion allein bedingt durch die Konstanten
der natürlichen Umwelt und der humanen Daseinweise, dann übersieht

sie leicht, daß sie die ganze geschichtliche und produktive
Dimension ausklammert und vergißt. Um diesem Dilemma einigermaßen

zu entgehen, könnte sie den Bereich der «reflexiven Tätigkeit»

als ein «offenes System» auffassen, das sich zur Umwelt - als

einer komplexen Einheit von Gesellschaft und Natur - implizite
oder besser: interaktiv verhält. Aber das bereitet einer heutigen
Erkenntnistheorie fast unüberwindliche Schwierigkeiten, erweckt doch
die Idee eines interaktionellen Partners des humanen Erkennens
einen Mystifizierungsverdacht. Nichts scheint so selbstverständlich zu
sein, wie die totale Isolation der Reflexion, in welche sich schon

Descartes versetzt fühlte, als er in seinen Mußestunden meditierte.
Seitdem befindet sich der philosophische Denker in einem hermetisch

abgeschlossenen Abstraktionsraum, und die Erkenntnistheorien
bemühen sich, die wahrhaft utopische Leerheit des reflexiven Tätigkeitsbereiches

als ursprünglich zu erweisen. Sie dürften aber doch einmal

9 Helmuth Plessner : Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin
21965, S. 326 ff.

198



die Frage erwägen, welche Nivellierungsakte der neuzeitlichen
Selbstkonstituierung der reflexiven Rationalität zuvorgegangen sind, welche
allem Anschein nach erst die Vorbedingungen schufen, die ein
«Unbewußtes» und einen Bereich der «Verdrängung» ermöglichten. Den
Übergang von der substanziellen Ontologie der Antike und des Mittelalters

zur neutral-indifferenten der beginnenden Neuzeit müßten sie

noch sorgfältiger und umfassender als bisher untersuchen, um das

Konstitutionsgeschehen freizulegen, das einen Totalhorizont
nivellierter Substanzialitäten erzeugte. Erst in diesem wurde es möglich,
soziale, kognitive und physikalische Sachverhalte konvertibel in be-

zug auf dieselbe methodische Reflexivität zu machen. Dies ist auch
die Bedingung dafür, daß die Reflexion universal applizierbar wurde
und ihre Substanz- und Ortlosigkeit das Ideal universaler Identifi-
zierbarkeit aller Objekte liefern konnte. Dementsprechend glaubte
Hegel zu entdecken, daß die Reflexion selber das Identische sei, das

es in allen reflektierten Sachverhalten aufzudecken gälte. Heutiger
Erkenntnistheorie als Erkenntnisarchäologie käme es also zu, diese

Vorgeschichte unserer heutigen Erkenntnissituation nachzukonstru-
ieren, um nicht zuletzt die ausgeschlossenen und in den
philosophischwissenschaftlichen Untergrund gedrängten Denk- und
Erfahrungsmöglichkeiten langsam wieder ans Licht des geistigen Tages zu
heben.10.

Zu einer solchen Arbeit wollen wir hier nur eine kleine
Vorabklärung beitragen. Die merkwürdige Isolation, Einsamkeit und
Ortlosigkeit der Reflexion glauben wir durch einen umfassenderen
Gedanken der Interaktion etwas zu beheben. Wir gehen davon aus, daß
sich das Außerhalb des reinen abstrakten Denkens - sei es gefaßt als

Gesellschaft oder als Natur - nicht ohne Schaden verschweigen läßt.
Es meldet sich im abgeschirmten Bereich der Abstraktion, zum
Beispiel als Problem von Theorie und Praxis. Doch es ist bezeichnend,
daß der Stoff der Praxis, der von Hypothesen und Experimenten
bearbeitet wird, sich als ein partnerähnliches Gegenüber darstellt,
das sich entweder fügt und kontrollieren läßt oder sich widerborstig
und störrisch erweist. In den extremen wissenschaftstheoretischen
Positionen stehen sich konsequenterweise gegenüber ein höchst dezi-
sionistischer Applikationswille, der Hypothesen erprobt11, und eine

10 Michel Foucault: Wahnsinn und Gesellschaft, Eine Geschichte des

Wahns im Zeitalter der Vernunft. Frankfurt a.M. 1973, S. 8 ff.
11 Karl R. Popper: Logik der Forschung, Tübingen 41971, S. 199ff.

199



kontingente Wirklichkeit, die der Zufall regiert12. Wir sehen im
Auftreten dieser Positionen ein Indiz, dass der Zusammenhang des

reflexiven Denkens mit dem sozialen Interaktionsgeschehen, in
welchem auch immer gemäß Marx und G. H. Mead ein Verhältnis zur
umgebenden Natur eingeschlossen ist, nicht mehr spielt, und fatalerweise

nicht mehr eigens von der Selbstreflexion der Wissenschaft und
Philosophie thematisiert wird. Das Postulat einer umfassenden
Pragmatik, die alltägliches und wissenschaftliches Denken und Handeln
zu vereinen imstande wäre, wird heute von den verschiedensten
Wissenschaftstheorien erhoben und dürfte vorerst als ein Schritt in
Richtung einer interaktioneilen Verlebendigung der Reflexion
verstanden werden. Für uns stellt sich vorerst die Aufgabe darzustellen, wie
heute Interaktionstheorien die Involviertheit der Reflexion in den sozialen

und umweltlichen Konstitutionsprozeß zu explizieren versuchen.
Das angedeutete Konstitutionsproblem macht sich im folgenden vielfach

geltend. Widmen wir ihm noch einige Überlegungen. - Reflexion,
die ihre eigene Konstituiertheit durch einen umfassenden

Interaktionsprozeß zum Problem macht, wird in einer eigenartigen Weise

transzendental. Sie macht sich selber zum Thema, wobei sie bei allen
fixierten Begriffen, Hypothesen, Sätzen, Regeln auf ihre eigene
konstitutive Aktivität stößt, die über alle Fixierungen hinausweist. Es

hilft ihr nichts, wenn sie den eigenen Konstitutionsprozeß als

Erkenntnis, Bewußtsein oder Sprache auslegt. Die Sprachkonstitution
wiederum durch Sprache erklären zu wollen, führt in einen Zirkel.
Die sich reflektierende Reflexion kann sich zwar auf die Einsicht
beschränken, daß die Welt nicht weiter reicht als die Sprache. Dennoch
läßt sich kaum leugnen, daß diese Sprachwelt wiederum in einer
Umwelt des Sprachlosen steht, zu der sie sich im Sinne der Abgrenzung

negativ verhält. Folgt sie irgendeinem in die Tiefenstrukturen
führenden Konstitutionsdenken, z. B. der Linguistik, der
Tiefenpsychologie, der Mikrobiologie u. a., so bleibt sie dennoch transzendental,

da sie nach einer das Wesen der Reflexion betreffenden Basis

sucht, von der her sie die eigene Konstitutiertheit begreifen könnte.
Dabei leitet sie offensichtlich das Modell des Tiefe-Oberflächen-Ver-
hältnisses. Sie folgt dabei auch der Hypothese, daß die Reflexion die

Möglichkeit habe, ihre eigene Grundlage durch den Aufweis eines

genetischen Prozesses sich verfügbar zu machen. Das wäre die Selbst-

18 Jacques Monod: Zufall und Notwendigkeit, Philosophische Fragen der
modernen Biologie, München 1971.

200



einsieht der Reflexion: sie geht immer schon aus von Reflektiertem,
von Resultathaftem, von etwas Abgeschlossenem, von - in der Sprache

von Schelling: Transzendental-Vergangenem.
Im näheren geht es also darum, wie wir interaktioneile Konstitution

verstehen können. Wir haben es in allen Interaktionen immer mit
Haltungen, Einstellungen, Regeln, Gesten, Zeichen etc. zu tun, die

wir als Voraussetzungen von Handlungen betrachten müssen. Involvierte

Interaktion bedeutet, daß in der Strategie einer Handlung
bereits das erwartete mögliche Verhalten des Zielgegenübers
vorweggenommen wird13. Wie N. Luhmann aufgrund systemtheoretischer
und phänomenologischer Analysen formuliert, sind in Interaktionen

sogar die Erwartungs-Erwartungen im Spiel14. Diese Vorwegnahmen
von Erwartungen und Enttäuschungen werden zu Einstellungen habi-
tualisiert. Auf diesem ganzen interaktioneilen Untergrunde ruht jede
Reflexion auf, die sich ihrerseits sehr aktiv und innovativ betätigen
kann. Insofern sie sich also immer schon auf Konstituiertes abstützt,
entsteht das Paradox, daß Reflexion zu neuen Konstitutionen fähig
ist, aber bei Konstitutionen ansetzt, die nicht voll in ihrer Verfügbarkeit

stehen. Das dürfte dem transzendentalen Ideal der sich selbst

ergreifenden Reflexion letztlich widersprechen.

IV. Theoretische Lösungsversuche der interaktioneilen Bedingtheit
der Reflexion

1. Die praktische, patienten-orientierte Psychoanalyse versucht
primär die interaktionelle Konstitution des Bewußtseins introspektiv zu
bewältigen. Sie geht von der These aus, daß das Verhaltensmuster,
welches meinen Handlungen zugrundeliegt, durch einen Prozeß

konstituiert wurde, der meiner Reflexion vorerst unzugänglich ist.

Wie Alfred Lorenzer interpretierend zeigt, ist die Psychoanalyse inter-
aktionistisch orientiert15. Weil auf die Kindheit zurückgegriffen werden

muß, gibt man indirekt zu, daß man den konstituierenden ersten

13 Talcott Parsons: The Social System, New York/London 1966, S. 5.
14 Niklas Luhmann : Sinn als Grundbegriff der Soziologie, in : Theorie der

Gesellschaft oder Sozialtechnologie. Was leistet die Systemforschung? Frankfurt

a.M. 1972, S. 63f.
16 Alfred Lorenzer: Sprachzerstörung und Rekonstruktion, Vorarbeiten

zu einer Metatheorie der Psychoanalyse, Frankfurt a.M. 1970 - Ders.: Über
den Gegenstand der Psychoanalyse oder: Sprache und Interaktion, Frankfurt

a.M. 1973.

201
14 Studia Philosophica XXXV



Interaktionen die entscheidende Prägung der Person zuschreibt. Die
verdorbenen Erinnerungsfetzen aus dem frühkindlichen Prozeß kann
ich aktivieren, um den ganzen Untergrund meiner Person wenigstens
reflexiv wieder in den Griff" zu bekommen. Vorausgesetzt ist, daß es

mir mit Hilfe nachvollziehbarer Interaktion gelingt, die Repräsentanz
des Konstitutionsprozesses in meinem Bewußtsein von Verfälschungen
zu reinigen. Was uns hier besonders interessiert, ist die Tatsache, daß
die psychoanalytische Introspektion nur einen fernen Reflex eines

sozial-manifesten Geschehens erhascht, das seinem Wesen nach ein
soziales Außerhalb der bewußten Reflexion bildet. Der energetische
Aspekt, von dem Freud sich nie ganz trennte16, bildet die transzen-
dierende Brücke zu jenen hinter- und untergründigen Kräften, die
das psychische Leben prägen. Nicht daß wir einige unliebsame

Neurosen, Zwänge etc. auflösen können, ist für uns das Problem, sondern

vielmehr, daß sich diese Hinter- und Unterwelt bildet und offenbar
eine resistente Kraft besitzt, sich auch entschlossenen Rekonstitu-
tionsprozessen zu widersetzen. Sie ist, zumal beim normalen und
gesunden Menschen, für eine solide Architektur seiner Person absolut

notwendig. Wir müssen annehmen, daß die humane exzentrische
Positionalität der fixierenden Habitualitäten besonders der frühen
Kindheit bedarf, um im lebenslangen Interaktionsprozeß sich als

Identität durchhalten zu können. Um welche Form von
Konstitutionskräften handelt es sich hier? Freud selber wurde bei dieser Frage
materialistisch, dachte er doch an chemische Mechanismen. Die
Beziehung zur natürlichen Umwelt des Denkens konnte er sich nur auf
diese Weise reduziert vorstellen.

2. Der Behaviorismus und der aus ihm hervorgehende symbolische

Interaktionismus wollten vor allem die Introspektion vermeiden und
vorerst den Konstitutionsprozeß der Reflexion weitgehend durch die

Stimulus-Response-Theorie darstellen. Selbst George Herbert Mead.1'',

der die Enge des behavioristischen Denkens in vielem überwand,
versteht sie doch weitgehend als Frage-Antwort-Prozeß und als ein

16 Paul Ricoeur: Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt
a.M. 1969, S. 79 ff.

17 George H. Mead: Mind, Self, and Society from the Standpoint of a
Social Behaviorist, Edited and with an Introduction by Charles W. Morris,
Chicago and London 1934, 161967. - Ders.: On Social Psychology, Selected

Papers, Edited and with an Introduction by Anselm Strauss, Chicago and
London 31969.

202



Mittel zur Innovation von Symbolen. Dadurch machte er überhaupt
das Medium, in dem sich Interaktionen und Kommunikationen
vollziehen, in seiner Eigenständigkeit sichtbar. Es ist das «Reich des

objektiven Geistes», das er nun klar als «universe of discourse» aus
dem Bereich der Natur ausgrenzt, ohne seine Relation zur natürlichen
Umwelt zu beschneiden. Doch der Konstitutionsprozeß des Geistes

(mind) bleibt auch bei ihm unbefriedigend, weil er den Bezug zur
Natur auf der Ebene einer Aktion-Reaktions-Theorie allgemeinster
Art stehen läßt und die humane Symbol- und Sozialwelt weitgehend
durch kognitive Lernprozesse erklärt. Das hat zur Folge, daß ihm
die gewaltigen Probleme der Mißrepräsentation und des falschen

Bewußtseins, wie sie zu einem zentralen Problem bei Freud und Marx
wurden, entgehen. Die Stimulus-Response-Theorie, die auch dem
Skinnerschen Behaviorismus zugrundeliegt, geht eben von der

Voraussetzung aus, daß es wissenschaftliche Methoden gäbe, die den
faktischen interaktioneilen Konstitutionsprozeß freilegen könnten. Sie

ist von der Vorstellung eines den humanen Beziehungen zugrundeliegenden

Mechanismus von Informationsvermittlung geleitet. Sie

suggeriert, die Aufgabe bestünde nur darin, diesen rein für sich her-

auszupräparieren und zu untersuchen; die Mißrepräsentationen des

sozialen Prozesses könnten daher nur als Fehler verstanden werden,
die es zu kurieren, d. h. letztlich durch die behavioristische Denkweise
selbst zu ersetzen gelte; ferner läge die Funktion der Reflexion
konsequenterweise in der Adaptation des sachgerechten Verhaltens, das

durch die sozialen Realitäten immer schon vorgegeben erscheine.

Diesen Vereinfachungen zum Trotz muß man es dem Behaviorismus

zugute halten, daß er seine Vertreter zu einer umgreifenden
Erforschung der faktisch im sozialen Kontext und in den persönlichen
Begegnungen stattfindenden Interaktionen geradezu gezwungen hatte
und auch materialistische Aspekte nicht scheute. Auf diese Tatsache
kann man nicht genug hinweisen, ist es doch erschütternd, daß so-

viele Philosophen und Wissenschafter über Ethik, Gesellschaft und
soziale Beziehungen nachdachten, ohne daß sie die Kommunikationen,

die sich im Alltag ununterbrochen vollziehen, als wissenschaftliches

Thema ernstgenommen hätten. Durch die guten Veräußer-

lichungen des behaviorismus und durch die Postulate des Pragmatismus

erhalten die Introspektion von Freud, wie auch das Modell von
Marx erst eigentlich ihre volle Bedeutung für eine interaktionistische
Philosophie.

203



3. Die phänomenal und existenziell sich bekundenden Interaktionen

vollziehen sich im Bereich der Doxa, der Lebenswelt16. Es ist dies

jenes Medium, in dem sie zwar geregelt, aber dennoch unwiederholbar

spontan auftreten. Die Erforschung des lebensweltlichen Alltagswissens

der Umgangssprache und der Routinisierungen, wie sie die

phänomenologische Soziologie von A. Schütz1B, die Interaktionsforschung

von E. Goffman20 und Michael Argyle21 betreiben, muß vorerst
die leicht übersehbaren Bezüge, in denen wir uns immer aufhalten,
in eine Distanz bringen, um sie der objektivierenden Reflexion
unterwerfen zu können. Rationalistische Traditionen verstellten die
selbstverständlichsten Sachverhalte der Umgangssprache, der Gesten, des

Sichbenehmens, des körperlich-leiblichen Befindens, des Kommunizierens

mit dem Nächsten usw. oder versetzten sie in Zusammenhänge,

in denen sie ihres Potentials für unser unmittelbares Dasein

verlustig gingen. Eine Wandlung scheint sich hier anzubahnen.
Heute werden zum Beispiel die Metaphern wieder als

Innovationsmöglichkeiten verständlich, werden als notwendig erkannt selbst für
mathematische Prozesse; Ungenauigkeiten der Alltagsworte erweisen
sich als höchst flexible Orientierungsmuster; anscheinend sinnlose

Grundworte der Kulturen werden als ordnungsstiftende
Regelsysteme für Großgemeinschaften entdeckt, zeigen auch ihre genera-
tionentranszendierende Fähigkeit, insofern sie eine Kontinuität der

Alltagsgeschichte gewährleisten. In vielen Untersuchungen der
Alltäglichkeit stößt man auf eine seltsame Mischung von Routinisierung
und Spontaneität, von Kontinuität und Transformation, von Regel
und Innovation. So schon im Oberflächlichsten bricht eines der
angezeigten tieferen Probleme der Interaktion auf, nämlich wie sie

einerseits auf anonymen Fixierungsleistungen beruht und andererseits

in den Lebensvollzügen wieder neue Strukturen setzt. Der Alltag
mit seinem Zwang, das Dasein durch Routinisierungen zu organisieren,

scheint diese schöpferische Dimension zu verdecken. Wer über

18 Edmund Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie, Husserliana Bd. VI, Den Haag al 962,
S. 123 ff.

18 Alfred Schütz: Collected Papers, 3 Bde, Den Haag 1962-1966. Peter
L. Berger und Th. Luckmann : The Social Construction of Reality, New York
1966.

20 Erving Goffman: Interaction Ritual, Essays on Face-to-Face Behavior,
New York 1967 u. a.

21 Michael Argyle: Soziale Interaktion, Köln 21974.

204



Interaktion theoretisiert, vergißt meistens zu rasch, daß sie stets

hergestellt werden muß und trotz ihrer Zugänglichkeit für abstrakte
Modelle immer mit der Ungenauigkeit des Spontanen behaftet ist.

Das Spontane ist es, das der Reflexion ihrem eigenen Wesen nach
verschlossen bleibt. Das interaktioneile Ereignis in seiner spontanen
Fülle genommen, bildet das Zentrum, das jede Reflexion auf
Interaktion verfehlen muß. So bringt uns die Reflexion des lebensweltli-
chen Interaktionskontextes zum mindesten bis an die Schwelle zur
kreativen Lebendigkeit des sozialen Handelns und Kommunizierens.

4. Emanzipatorische Interaktion vollzieht sich in unverzerrten,
wahrheitswilligen Verständigungshandlungen. Sie ist sich bewußt, daß sie

durch den Vollzug von Interaktionen, Voraussetzungen für neue

Handlungen und Erkenntnisse erzeugt. Damit zeigt sich aber nicht

nur, worauf J. Habermas insistiert, die Möglichkeit eines «wahrheitsfähigen»

Diskurses oder eines «herrschaftsfreien Dialogs», sondern
vielmehr auch der Interaktionscharakter der Reflexion selbst22.

Gerade weil sie gebunden ist an ihr eigenes, nach rückwärts gerichtetes
Wesen, muß sie die Forderung nach Selbstrevision in sich aufnehmen.
Die Dialogisierung der Reflexion bedeutet ihre Möglichkeit der

Selbstrelativierung, ein Sachverhalt, der auch von einer «Logik der

Forschung» anerkannt werden kann. Insofern die Reflexion bewußt
in sich aufnimmt, daß sie auf Konstituiertheiten beruht, die den

Gegenstand des Denkens vorausentwerfen, ist natürlich auch die
dialektische Umkehrung recht naheliegend, nämlich durch eine
veränderte Gegenstandswahl und Gegenstandserfahrung die Reorganisation

der Reflexionsstrukturen zu bewirken. Diese Konsequenz zieht

allerdings das heute übliche Emanzipationsdenken nicht, da - und
Hans Albert23 ist unter diesen Gesichtspunkten zuzustimmen - immer
noch ein Rest von Offenbarungsglauben im Spiele ist. Der Glaube,
daß hinter der Sprachzerstörung und hinter den pervertierten Dialogen

und Kommunikationen eine gute Wirklichkeit sei und durch den

Menschen zu sich selbst befreit werden könnte, ist letztlich nicht
emanzipatorisch. Die Reflexion, die fähig wird, sich interaktionistisch
selber zu begreifen, d. h. als Strategie zur Antwort-Evokation in
ihrem Partner, weiß, daß die Lösungen, die sie erhält, von ihren

22 Jürgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der
kommunikativen Kompetenz, in: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie.

Was leistet die Systemforschung? Frankfurt a.M. 1972, S. 101 ff.
23 Hans Albert: Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 21969.

205



eigenen Prämissen und Strukturen vorausentworfen sind. Die
Reflexion muß ihre eigene Grenze im begrenzten Gegenstand entdecken,
der eben nicht die spontane Ereigniswirklichkeit selber, sondern nur
konstituierte und aus einem Filter von Interpretationen gedrungene
Wirklichkeit sein kann.

Das emanzipatorische Bewußtsein muß sich heute darüber
ausweisen, ob es die gegenseitige Bedingtheit von Reflexionsform und
Reflexions-Gegenstand oder Reflexions-Sachverhalt durchschaut.
Insofern es die Hegeische Dialektik als Modell, ebenso die Korrelation
von Bewußtsein und Gegenstand durch die Intentionalität Husserls,
die Verschränkung von Frage und Antwort der Sprach-Hermeneutik
Gadamers, die Korrelation von Problem-Horizont und Paradigma
im Sinne von Thomas Kuhn - um nur einige heutige Ansätze zu
nennen — insofern es diese Verschränkungen wahrzunehmen im
Stande ist, dürfte es nicht so unmöglich sein, die Reflexion selber als eine

Weise der Interaktion zu begreifen. In sich selbst bietet die Analyse der
Reflexion ein interaktionistisches Wechselspiel dar, insofern sie durch
ein gewisses Regelspiel im gesetzten «Anderen» - dem Explanan-
dum — eine Antwort hervorlocken möchte. Im ganzen verhält sich

Reflexion als Potenz von Problem-Stellungen zu einem komplexen
Partner, dem «generalisierten Anderen» in der Terminologie Meads24,

nämlich der Totalität aller Problem-Lösungen. Es könnte sein, daß

wir auch die mittelalterliche Dualität von menschlich-limitierter und

göttlich-unendlicher Denkweise als Interaktions-Modell verstehen

lernen, das aus der Selbsterhellung der Reflexion hergeleitet wurde.
Die Bedeutung, welche diese Interaktions-Vorstellung besaß, zeigt
sich noch am Beginn der modernen Wissenschaft, waren doch noch

Kepler und viele Astronomen überzeugt, im Natur-Verhalten die
Manifestation eines perfekten generalisierten Anderen zu studieren.
Die biblischen Gottesvorstellungen sind ihrem Wesen nach überhöhte

Interaktions-Entwürfe, gleichgültig, ob der Mensch das Verhalten
seines göttlichen Partners verstand oder mißdeutete. Dieses Nicht-
Verstehen enthüllt nur die interaktionistische Voraussetzung aller
Sinngabe.

5. Die transzendentale Bedeutung von Interaktion ist bereits schon
verschiedentlich in Sicht gekommen. K.-O. Apel deckte im Rückgriff
auf Charles S. Peirce in seiner Erkenntnisanthropologie auf, daß der

21 G. H. Mead: Mind, Self and Society, a.a.O., S. 155 f.

206



wissenschaftliche Prozeß immanent eine Gemeinschaft von Forschern
voraussetzt25. Er spricht von einem « Kommunikations-Apriori», das

grundsätzlich alles Denken begleitet, das sich intersubjektiv
kontrollierbarer Diskussion zu stellen intendiert. Ohne auf die subtilen

Erörterungen des Apelschen Gedankenganges einzutreten, sei hier nur
in Erinnerung gerufen, daß auch die Kantische Transzendentalphilosophie

sowohl eine Analyse «der Vernunft» als auch eine jeden
Konsensus ermöglichende Interaktions-Klärung darstellt. Ihr zentraler
Gedanke war, die «Erkenntnis aus ihren ursprünglichen Keimen zu
entwickeln»26 und nicht, Vernunft in den Pferch von Verstandeskategorien

zu legen. Das entspricht einer unendlich-offenen Dialog-
Situation. Das Gespräch der Vernünftigen muß alles Gesagte in den

Horizont der unabschließbaren Dialektik der reinen Vernunft
relativieren, die als regulative Idee verstanden, die konstante Öffnung des

Dialoges bewirkt. Insofern aber dieses transzendentale Moment in die

Interaktion eintritt, werden die Bedingungen, unter denen der
vernünftige Dialog sich entfalten kann, zu Problemen von ebenfalls

transzendentaler Tragweite. Die innere Unabgeschlossenheit der
transzendentalen Vernunft muß sich nun auch durch die Gewähr
eines unabschließbaren Kommunikationsprozesses in sozialen
Organisationen bewahrheiten.

Die transzendentale Bedeutung der Interaktion liegt zwar schon

darin beschlössen, daß jeder Handelnde grundsätzlich von der
Möglichkeit eines in Rechnung zu stellenden Gegen- oder Antworthandelns

ausgeht. Man könnte sagen, daß im Begriff der Interaktion
bereits eine Voraussetzung von transindividuellem Handeln steckt

und sofern wir mit Dingen umgingen oder in soziales Handeln
verstrickt seien, bewegten wir uns in einer unbegrenzten
Interaktionsgemeinschaft, in der wir auf ursprüngliche Weise eine Wechselbeziehung

von Aktion und Reaktion voraussetzten. Doch die transzendentale

Bedeutung der Interaktion tritt eigentlich erst mit dem
normativen Anspruch auf, einen wahrheitsfähigen Diskurs zu vollziehen
oder eine Leistung zu vollbringen, die der intersubjektiven Kontrolle
sich zu stellen beabsichtigt.

26 K. O. Apel: Szientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik, Entwurf einer
Wissenschaftslehre in erkenntnis-anthropologischer Sicht, in: Hermeneutik
und Ideologiekritik, Frankfurt a. M. 1971, S. 28.

" Immanuel Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik,
die als Wissenschaft wird auftreten können, Hamburg 1951, S. 24.

207



6. Im folgenden wollen wir noch zwei Weisen interaktionistischen
Denkens charakterisieren, die Antipoden darstellen. Während in
Systemtheorie und Kybernetik sich der Interaktionsgedanke in seiner

höchsten Formalisierung zeigt, manifestiert er sich im unvoreingenommenen

Wagnis offener und totaler Kommunikation in seiner

qualitativen Tiefe. Insofern die formalisierte Theorie der Kybernetik
auf zielgerichtete Veränderung und - wie der Name schon sagt - auf
Steuerung sozialer Prozesse tendiert, nennen wir sie manipulatorische

Interaktion. Da es aber auch eine Kommunikation gibt, die sich in
sich selbst erfüllt und damit im Erfüllungsmoment ihr Ziel findet,
nennen wir diese pleromatische Interaktion.

Die Systemtheorie macht sich einen alten philosophischen Gedanken

zunutze, nämlich jenen des Systems als regulativer Idee27. In der

philosophischen Tradition verband sich mit ihm die Vorstellung der

Totalität alles Denkmöglichen und Seienden. Die Grenzenlosigkeit
dieses Systemgedankens machte ihn irrelevant für wissenschaftliches

Denken. Die Hegeische Artikulierung in der Form der Dialektik ließ
bereits vermuten, daß das System nicht nur als Totalität, sondern
vielmehr in seiner inneren Veränderungsmöglichkeit erfaßt werden
könnte. Die mechanistischen Vorstellungen des 19. Jahrhunderts
ließen allerdings einen dynamischen Systemgedanken nur in begrenztem

Sinne zu. Ob er heute schon im allgemeinen Konsensus der

Forschergemeinschaft vor den Kriterien der Wissenschaftlichkeit
bestehen kann, ist zu bezweifeln. Sicherlich kündigt sich aber im
systemtheoretischen Denken eine neue Bewußtseinsstufe an. In einer
faszinierenden Kombination haben sich in ihm Elemente aus der
theoretischen Biologie, der Regeltechnik selbstregulierender Maschinen

und der Informationstheorie zusammengefunden. Nicht zuletzt
dürfte auch das Urbild der sich selbst regulierenden Gemeinschaft

positiv anarchistischen Typs einen Denkanstoß gegeben haben. Dafüi
bürgt, daß sich kybernetische Systemtheorie trotz ihrer höchst
abstrakten Formalisierung sich immer wieder zurückbeziehen kann auf
den common sense heutigen, auf das Funktionieren der alltäglichen
Daseinsorganisation ausgerichteten Interaktions- und
Kommunikationsverständnisses. Der Grund ist offensichtlich, sind wir doch alle,
ob wir wollen oder nicht, Partizipanten von Groß-Systemen und

27 u. a. die Arbeiten von Ludwig von BertalanfFy, C. West Churchman,
Dennis L. Meadows, Jay W. Forrester.

208



Manipulierte im undurchschaubaren Steuerungsspiel der Institutionen.

Unser Alltag ist bereits kybernetisch organisiert.
Kybernetische Systemtheorie ist zweifellos Sozialtechnologie, gegen

die man sich mit Recht kritisch zur Wehr setzen kann28. Die Gefahr,
daß die humanen Interaktionen unter einem technischen Gesichtspunkt

als objektivierte Handlungen verstanden werden, liegt auf der

Hand. Andererseits muß man sich auch fragen, ob nicht die der

Sozialkybernetik als Utopie zugrundeliegende Steuerung aller
Interaktionen schon lange der abendländischen rationalen Alltagsorganisation

innewohnte. Dieses Ineinandergehen kybernetischer Theorie
und Praxis bedarf aber der Aufhellung, weil in dieser Konvergenz das

Geheimnis ihres wachsenden Erfolges liegt.
In der modernen, post-industriellen Interaktionswelt zeigt sich also

das Phänomen, daß ein wissenschaftlicher Typ von Denken entsteht,
der alle Gegenstände in Funktionen verwandelt. Er vermag ihn nach
seinen Vorstellungen vollkommen zu lenken, indem er ihm die

Verhaltensweisen, die ihn konstituieren, selber mitliefert. Die
Sozialkybernetik strebt nach dem Idealfall, die Interaktion vollkommen zu

beherrschen, so daß interaktionelles Wissen und Handeln identisch
werden. Dieser Sachverhalt drückt nur komplizierter aus, was jeder
Administrator und jeder Manager weiß, nämlich daß ein Betrieb am
besten funktioniert, wenn jeder Teilnehmer bewußt so handelt, wie es

die Verhaltensmuster des Betriebes vorschreiben. Entscheidend aber

ist, daß diese Muster beliebig und in kürzester Zeit verändert werden

können, um die Adaptationsfähigkeit des Systems an neue Situationen
aufs höchste zu steigern. Damit kommt aber auch die kommunikative

Sinnfrage ins Spiel, reduziert doch die Idee der totalen Adaptationsfähigkeit

den Sinn eines Systems auf sein bloßes Überleben, auf den

bloßen Bestand. Interaktion um des reinen Überlebens willen
bedeutete, daß der Sinn zwischenmenschlicher Beziehungen in ihrer
bloßen Erhaltung läge und alles Menschliche auslöschte. Doch die

Sozialtechnologie braucht auch vor diesem Problem nicht
haltzumachen, indem sie die Sinnmanipulation in Rechnung stellt, ferner
mit der konstanten Reorganisation der Interaktionen auch die
wechselnden Sinninterpretationen von Gemeinschaften organisiert und den

Opportunismus zur Tugend emporstilisiert. Weitgehend haben wir

28 Siehe die Diskussion von Jürgen Habermas mit Niklas Luhmann in:
Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, a.a.O., S. 142ff.

209



diese Sachverhalte durch die Mythologie des technischen Fortschrittes

akzeptiert.
7. Dieser nihilistischen Sinnentleerung menschlicher Kommunikation

steht nun der Versuch gegenüber, die Gestaltung
zwischenmenschlicher Beziehungen und die mit ihnen verbundenen
Naturerfahrungen ins Zentrum des sozialen Lebens zu rücken. Erst hier
zeigt sich nun voll die Interaktion als Kommunikation — ungebrochen
durch jede Formalisierung und Reduktion. Auf diesem Weg findet
man Denker wie L. Feuerbach und M. Buber, heute H. Marcuse29 und
D. R. Laing33, wie auch die Hunderttausenden, die in irgendeiner
Weise dem in Regelungen erstarrten Sozialgehäuse entrinnen wollen.
Wenn Kultur je einen Sinn hatte, dann lag er in der Erfüllung der

Pflege von humanen Kommunikationen. Sind sie tatsächlich ins

Zentrum des sozialen Denkens gestellt, verwandeln sich die
Regelungen, die das Zusammenleben von Menschen strukturieren, in
Instrumente zu erfüllendem Daseinsgenuß. Kommunikative
Interaktion würde so zu einer Strategie zur Herbeiführung von Erfüllungsereignissen.

Hier bewegen wir uns im Räume einer umfassenden soziokulturel-
len Ästhetik, in einer Dimension, in welcher der Bruch zwischen
Leben und Kunst irrelevant wird oder nur als Korrektiv gegenwärtig
bleibt. Zugleich wird deutlich, daß nur hier das Potential humaner.
Relationen sichtbar werden kann. Wenn Marcuse von der «Emanzipation

der Sinne» spricht, so visiert er die reflexionsverändernde
Potenz neuer Verhaltensformen zwischen Mensch und Mensch und
zwischen Mensch und Erscheinungen an. Die Spontaneität aller

unserer Beziehungen und Erfahrungen, die immer irgendwie unsere
Leiblichkeit betreffen, müßte in das Zentrum unseres Lebens gestellt
werden. Gelänge dies, so käme eine offene Reflexionsform in Sicht,
die sich grundsätzlich nie verfestigt und alle sog. Strukturen,
transzendentale Voraussetzungen, Paradigmen, Bezugsrahmen etc. nur
als mögliche Instrumente oder Fixierungen des Denkens anerkennt.

Zugleich müßte sie sich bewußt relativieren, um anderen noch
unbekannten Formen des Erkennens die Chance einzuräumen, sich zu
konstituieren. Das wäre eine kopernikanische Wendung, die gerade

28 Herbert Marcuse: An Essay on Liberation, Boston 1969 - Ders. : Eros
and Civilization, New York 1955.

20 R. D. Laing: The Politics of Experience, New York 1967.

210



in der vollen Annahme des interaktionistischen Reflexionsdenkens
beschlossen liegen könnte.

In dieser so skizzierten pleromatischen Interaktion gewinnt nun die

spontane, gelebte Zwischenmenschlichkeit gegenüber jeder ihrer
reflexiven Brechungen die Oberhand. Das erfahren wir im einzelnen :

eine Begegnung zwischen Personen kann eine verwandelnde Wirkung
ausüben, neue Formen des Zusammenlebens können wieder neue
Begegnisformen erzeugen und habitualisieren. Heute geht es vorerst
darum, diese vereinzelten Ereignisse in ihrem Potential sichtbar zu
machen. Vielleicht sind sie Spitzen von Bergen, die aus einer Nebeldecke

herausragen.
Dieses pleromatische Interaktionsdenken müßte gegenüber den

technischen Kategorien der Sozialkybernetik neue Kategorien
entwickeln. Es bedarf gewisser Kommunikationskategorien, die den
Einsichten in das kommunikative Sprechen, Denken, Berühren, Sehen

und Bewegen entsprängen. Den ganzen Kosmos intensiven Erlebens,
sinnlicher Qualitäten, phänomenalen Reichtums und erfüllender

Begegnungen müßte es aber vorerst in Umrissen durch die Trümmer
unserer Alltagswelt wieder sichtbar machen. Dann gelänge es ihm
vielleicht, zu neuen Qualitäten oder Substanzen des Kosmos der
Interaktionen vorzustoßen, die, wie nicht anders zu erwarten ist, von
dynamischem, konstant-werdendem Charakter wären. Sie würden

generiert durch die Aktivität der Lebensgemeinschaften, wie die Götter

der Griechen, Ägypter, Europäer, die so lange lebten, als ihnen ein

Kosmos sinnhafter Kommunikationen bereitet war. Anders gesagt:
sie wurden täglich neu erschaffen, aber auch - um Nietzsche zu
variieren - täglich wieder neu getötet.

V. Philosophische Interaktionsreflexion angesichts des global-mächtigen

Organisations-Kapitals

Die ausgewählten Interaktions-Theorien haben uns gezeigt, in
welchen Dimensionen interaktionelle Konstitutionen eine Rolle spielen.
Sie stimmen auch alle darin überein, daß Reflexion, wie auch immer
sie näher gefaßt ist, ein Verhältnis zur Interaktion einschließt. So

stellen sie auch auf verschiedene Weise die Aufgabe, eine Erkenntnistheorie

zu schaffen, die die interaktionelle Konstitutierung der Reflexion

in sich aufnimmt. Vor allem ist damit bezweckt, die Erkenntnis

von undurchschauten Abhängigkeiten oder voreiligen Aprioritäten

211



zu emanzipieren. Sie gewinnt ihre Freiheit erst wieder zurück, wenn
sie ihre Satelliten-Stellung zum komplexen sozio-kulturellen Lebensprozeß

reflektiert und bewußt versucht, ihre Funktion im
Interaktionszusammenhang der heutigen Weltgesellschaft zu bestimmen.

Eine Erkenntnistheorie, die derart bewußt interaktionistische
Einsichten in sich aufnimmt, ist außerordentlich dynamisch. Sie kann sich

nicht neben das fortwährend sich wandelnde Konstitutionsgeschehen
stellen, das die Beziehungen von Mensch zu Mensch und von Mensch

zur Natur korrelativ stiftet und in dauerndem Vollzug auch dauernd

erzeugt. Sie muß die zeitweise dominierenden Interaktions-Paradigmen

voll reflektieren, wie z. B. Tauschhandel, optimierende Organisation,

Verwandtschafts-Beziehungen, rationale Techniken und deren

Entwicklung zu Technologien, öffentliche Information, Regulierungen

von Erlaubtem, Unerlaubtem, Toleriertem, Tabuiertem usw.
Obwohl sie alle zum Grundbestand von ganzen Umwelten gehören und
höchst komplexe Gebilde von Regeln, Prinzipien und Leitideen
tragen, darf ihnen die interaktioneil reflektierte Erkenntnistheorie keinen
transzendentalen oder ontologischen Rang zuerkennen. Im Gegenteil,

sie muß sie immer wieder ihrem fixierten Status entreißen und
deren Kontingenz aufdecken. Insofern sie sogar zur Einsichtvordringt,
wie dies bei G. H. Mead der Fall ist, daß Reflexion eine Weise von
Interaktion ist, stößt sie, anders als in Hegels Geistdialektik, auf das

nach außen gerichtete Wesen der Erkenntnis selber vor.
Mit aller Anstrengung muß sie sich um die Öffnung der Reflexion

zum alltäglichen Interaktionsprozeß bemühen, in den sie eingefügt
ist und von dessen Wandlungen sie sich gerade dann unabhängig
glaubt, wenn sie ihnen sklavisch folgt. Sie muß, wenn sie diesen Weg
konsequent weiterschreitet, sich mit den Strategien vertraut machen,
die veränderte Reflexionsformen und Denkweisen evozieren, insofern
sie die leiblich manifesten und sozial geregelten Interaktionen mit
Menschen und Phänomenen verändern. Von der Selbsteinsicht der
Reflexion führt somit ein direkter Weg hinaus in das heute von
undurchschaubaren Mythen beherrschte Interaktionsgeschehen der
ihre planetarische Basis zerstörenden Weltgesellschaft, die durch
Technologie zu steuern vermeint, wo sie nur das Geschäft von vergötterten
Paradigmen vollzieht.

Allerdings dürfen wir uns nicht beklagen über eine Absenz an
Interesse, die humanen Interaktionen zu erforschen, zu formalisieren
und zu steuern, wohnen wir doch heute einem sich intensivierenden

212



Bemühen bei, einen neuen Begriff von Kapital zu schaffen. Konnte
Marx sich zur Zeit des Hochkapitalismus noch auf die «ökonomische»

Interaktion beschränken, weil in ihr die Komplexität des

gesamtgesellschaftlichen Prozesses reduziert faßbar erschien, so müßte

er heute von einem Steuerungs-Kapital sprechen, das an dessen Stelle

getreten ist! - Seine globale Präsenz ist hinter alten Fassaden
politischer und ökonomischer Institutionen verdeckt. Die Akkumulation
von Steuerungs-Wissen und -Erfahrungen, der Lernprozeß, der zu
verbesserten Steuerungs-Mechanismen führen kann, ist im Gang. In
der Potenz zur Selbstkorrektur der liberal-kapitalistischen, der
verschiedenen kommunistischen und auch revolutionären Systeme macht
sich das neue Steuerungs-Kapital bemerkbar. Es ist das eigentliche
Interaktions-Kapital, das in globalem Maßstab und quer durch alle

bisherigen Unterschiede in die Weltgeschichte eintritt. Kybernetik,
Systemtheorie als kognitive Anstrengungen, internationale Groß-

Organisationen und vermittels Ideologien steuernde Parteizentralen
arbeiten gemeinsam, obzwar auf ganz Verschiedene Weisen ein
einheitliches Steuerpotential heraus. Das offensichtliche Versagen allzu
abstrakt konzipierter sozial-technologischer Experimente geben ihnen
die Möglichkeit, ihre Fähigkeit des Lernens und des Verbesserns zu
entwickeln. Es ist hier ein von vielen Systemkritikern noch nicht
durchschautes Paradox am Werk, daß der Verfall der traditionellen
Politik und Ökonomie zur Etablierung eines bereits institutionalisierten

und theoretisierten Lern- und Denkprozesses führte, der die

Organisation der Interaktion als neue Weltachse erkannte. Aber wir
müssen uns hier gleich vor dem Mythos hüten, als ob dieses neue

Steuerungs-Kapital wirklich in den Händen eines bewußt organisierenden

Weltestablishments wäre. Der ungeheuer komplexe
Interaktionsprozeß der weltgesellschaftlichen Gruppen und Individuen
folgt einem Zwang zur Rationalität, der selber irrational ist. Die

Logik der Interaktion muß erst noch geschaffen werden; es würde
eine Logik der Kommunikation und des Lernens sein und müßte auch

berücksichtigen, daß die Reflexion keineswegs die aktuell sich
vollziehende Interaktion voll einholt.

Obwohl sich der alltägliche Interaktionsprozeß buchstäblich vor
unseren Augen abspielt und wir mit unserer Leiblichkeit voll an ihm
teilnehmen, entgeht uns, was an ihm relevant für unseren
Konstitutionsprozeß ist. Fehlen uns die richtigen Kategorien der Beobachtung,

hindern uns Tabus zu unvoreingenommenem Denken und

213



Wahrnehmen oder lieben wir zu sehr die gewohnten Schemata, dann
werden wir selber einem Veränderungsprozeß unterworfen, ohne es

zu ahnen. Wir haben darum allen Grund, von einer Reflexion, die
das Moment der Interaktion in sich aufnehmen will, recht nüchterne

Erwartungen zu hegen. Alle Steuerungseuphorie und aller Enthusiasmus

über das «human potential» oder über die revolutionierende

Wirkung neuer humaner Kommunikationen und Umweltbezüge
kann natürlich den Sachverhalt nicht verdecken, daß unsere Reflexion
immer schon involviert ist in einen durch Reduktionen kaum zu
meisternden Interaktionsprozeß. Er geschieht ununterbrochen in
unserem Alltag, einem Fatum gleich und dennoch erfüllt mit
spontanen Ereignissen. Er macht sich geltend bei dem offensichtlich
«falschen» oder «systemwidrigen» Benehmen von Millionen
Einzelner, die mit den geforderten Interaktionen einer endlichen
Weltgesellschaft nicht zu Rande kommen. Vielleicht gelingt es - große

Hoffnung besteht allerdings nicht - das Fatum der Interaktions-
Paradigmen durch konstante Reflexion der Interaktion zu brechen.

214


	Reflexion und Interaktion

