Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Die philosophische Bedeutung der Geburt
Autor: Saner, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die philosophische Bedeutung der Geburt

von Hans Saner

Wer nach den Zeugnissen iiber Geburt und Geburtlichkeit in der
Philosophie sucht, wird bald auf einen merkwiirdigen Sachverhalt
stoBen: In der ganzen Geschichte des Denkens gibt es zwar eine breite
Spekulation und Reflexion iiber die Sterblichkeit und besonders iiber
den Tod des Menschen; aber Geburt und Geburtlichkeit sind kaum
je eigens bedacht worden. Wie sonderbar das ist, merken wir erst,
wenn wir uns der Allgegenwart des memento nasci vergewissern:
Der Geburtstag! oder der Tag des Geburtsnamens ist die einzige
lebenslange Feier fur das Individuum. Die erste soziale Gemeinschaft
des Menschen ist die durch Zeugung und Geburt geeinte Familie.
Die biirgerliche Identitit des einzelnen wird fixiert durch seinen
Geburtsnamen, das Geburtsdatum und den Geburtsort, und das in
einem politischen Verband, der Nation heiBt. Nation aber kommt
von nasci, von Geborenwerden, und bedeutet urspriinglich wiederum
Geburt?. Das soziale Klassengefiige war tiber Jahrhunderte zemen-
tiert durch die Geburt: ein Mensch von Geburt zu sein, war das
Gliick, das durch Leistung nicht eingeholt werden konnte. Das Ge-
borenwerden scheint die paradigmatische Grundvorstellung fiir alles
Werden und Wachsen gewesen zu sein. So ist auch natura abgeleitet
von nasci und miifite eigentlich, wie schon Thomas von Aquin gesagt
hat, nascitura3, gleichsam Reich der Geburt heilen. Und schlieBlich

1 Vgl. W. Schmidt: Geburtstag im Altertum, 1908. — F. Boehm: Geburts-
tag und Namenstag im deutschen Volksbrauch, 1938. — W. Diirig: Geburts-
tag und Namenstag, 1954.

2 Zum Begriff «Nation» und zu seinen Bedeutungswandlungen siehe:
Friedrich Hertz: Nation, nationale Ideologie und Nationalismus. — In:
Grundbegriffe der Geschichte. 50 Beitrige zum europiischen Geschichtsbild,
Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Europarat und dem Internationalen
Schulbuchinstitut, Giitersloh 1964, pp. 243 ff.

3 S. theol. III, 2, 1: «Sciendum est igitur quod nomen naturae a nascendo
est dictum vel sumptum. Unde primo est impositum hoc nomen ad signifi-
candum generationem viventium, quae nativitas vel pullulatio dicitur: ut

147



nimmt in allen Kulturen die Geburt im Brauchtum?, in Mythen und
Marchen, in der Kunst, ja selbst in den Religionen einen wichtigen
Platz ein. Davon ist die Philosophie nicht ganz ausgenommen. Sie hat
ihr Selbstverstindnis ebenso frith an den groBen Metaphern der
Maieutik® und der Geburt erlangt, wie an denen des Sterbens und
des Todes®. Warum aber hat sie, die sich seit den Griechen gerne als
die hochste, Theoria und Praxis vereinende Tatigkeit ausgab?, nie
zuriickgefragt auf das Geburtliche in ihrem und in allem Titigsein
und auf die Geburtlichkeit des titigen Wesens, des Menschen? War-
um, wenn man so sagen darf, diese Geburtsvergessenheit, wihrend
sich, tiber Platon, Augustin, Kierkegaard und Heidegger, eine eigent-
liche Todesversessenheit in ihr herausbildete, so einseitig, so begriffs-
taub und faktenblind, daB sie schlieBlich das Dasein des Menschen
einseitig als «Sein zum Tode»® ausgelegt hat?

Angesichts dieser lebensfeindlichen Gewichtung ist man versucht,
an die Kulturgeschichte Fragen von der Art zu richten:

Haben vielleicht uralte Tabuisierungen?, Scham und Scheu den
Zugang zu den Fragen um Zeugung und Geburt versperrt? Haben

dicatur natura quasi nascitura.» «Man mul} also wissen, dal das Wort
,Natur‘ hergenommen ist von Geborenwerden. Daher wurde dieses Wort
zuerst gebraucht, um das Hervorgehen der Lebewesen zu bezeichnen,
welches man Geburt oder HervorsprieBen nennt: so daB3 natura sozusagen
nascitura bedeutet.» — Vgl. auch «Natur» im Etymologie-Duden.

4 Vgl. dazu: Claude Lévi-Straull: Die Wirksamkeit der Symbole. — In:
Strukturale Anthropologie. Frankfurt am Main 1967, pp. 204-225. — Drs.:
Das wilde Denken, Frankfurt am Main 1968, pp. 223 ff. — Wilhelm Schmidt:
Gebriauche des Ehemannes bei Schwangerschaft und Geburt. Mit Richtig-
stellung des Begriffes der Couvade. Wiener Beitrige zur Kulturgeschichte und
Linguistik. Band X, Wien/Miinchen 1955. — Gisela Katharina Braun: Unter-
suchungen iiber das Brauchtum um Schwangerschaft und Geburt bei den
Batakstaimmen in Sumatra. Diss. Ko6ln 1955. — Christa Bausch: Geburtsriten
in Polynesien. Eine religionsethnologische Untersuchung. — In: Mitteilungen
der Anthropologischen Gesellschaft in Wien, XCVI/XCVII, pp. 191-247. -
H. Dietschy: Geburtshiitte und « Ménnerkindbett» bei den Karaja. — In:
Verh. Naturf. Ges. Basel, Bd. 67, Nr. 2, pp. 114-132.

8 Platon, Theaitetos 148 e fI., 160 e, 184 b, 210 a ff.

¢ Platon, Phaidon 64 a. ff.

7 Vgl. etwa Platon, Sophistes 216 b f. und Aristoteles, Nikomachische
Ethik, Buch VI.

® Heidegger, Sein und Zeit, §§ 46-53.

® Diese Vermutung liegt nahe, wenn man etwa die Geschichte der Gyni-
kologie betrachtet. Konventionen, die vielleicht alten Tabuvorstellungen

148



einige Jahrtausende des Patriarchats, die Neigung vieler antiker
Philosophen zur Homophilie und das Monchsleben der spezifisch
christlichen Denker gentigt, um die Geburt, jenes Geschift der Frauen
und der Kinder, von der philosophischen Reflexion auszuklammern?
Ist der spiritualistischen Verachtung von Leiblichkeit und Geschlecht-
lichkeit und deren christlicher Verstrickung mit der Siindhaftigkeit
eine eigentliche Teknophobie erwachsen?!® War die Tradition so
maichtig, daB das Wort Platons, wonach der Philosoph es im Grunde
auf nichts anderes abgesehen habe als darauf, «zu sterben oder tot
zu sein»!! — daB dieses Wort, einmal iibernommen von Cicero'?,

erwachsen sind, haben Forschung und Therapie zuriickgehalten, ja oft riick-
gangig gemacht. — Vgl. Paul Diepgen: Die Frauenheilkunde der alten Welt,
Miinchen 1937. — Paul Diepgen: Frau und Frauenheilkunde in der Kultur des
Mittelalters, Stuttgart 1963. — Eduard Kaspar Jakob von Siebold: Versuch
einer Geschichte der Geburtshiilfe. Band 1, Berlin 1839, Band 2, Berlin 1845. —
Heinrich Fasbender: Geschichte der Geburtshiilfe, Jena 1906.

1 Von einer eigentlichen philosophischen Teknophobie mii3te man bei
Berdjaew sprechen. Fiir ihn sind die leibliche Zeugung und die Geburt nur
noch Usurpation der Schopfungskraft, sinnlose Verausgabung der schopfe-
rischen Energie: «In der Tiefe des Geschlechts mul3 das Schopfertum die
Geburt iiberwinden . . . Die schopferische Aktivitidt wird auf die Erschaffung
einer anderen Welt, auf die Fortfithrung der Schopfung gerichtet» (Vom
Sinn des Schaffens, 211ff.).

Kierkegaard hat auf die religiose Verstrickung von Zeugung und Geburt
mit Siinde und Schuld in seiner letzten Tagebucheintragung hingewiesen:
«Durch ein Verbrechen bin ich entstanden gegen Gottes Willen. Die Schuld,
die jedoch in einem Sinne nicht die meine ist, wenn sie mich auch in Gottes
Augen zum Verbrecher macht, ist: Leben zu geben. Die Strafe entspricht der
Schuld: aller Lust zum Leben beraubt zu werden, zum héchsten Grad von
LebensiiberdruB3 gebracht zu werden.»

11 Platon, Phaidon 64 a.

12 Cicero, Tusculanae disputationes, I, 75: «Tota enim philosophorum
vita . .. commentatio mortis est.» Als Ubersetzung dieses Satzes findet man
nicht selten: «Es ist namlich das ganze Leben der Philosophen . . . ein Denken
an den Tod.» Ahnlich iibersetzt noch Karl Biichner in der Artemis-Ausgabe
der «Gespriache in Tuskulum» (Ziirich 21966): «. . . ist ein Denken auf den
Tod». Diese Ubersetzungen haben den systematischen Gedanken Ciceros und
Platons verfehlt. Das Leben der Philosophen ist nicht ein Denken an den Tod,
sondern es ist Denken und als solches dadurch gekennzeichnet, daB in ihm der
Geist von allem AuBerlichen weggefiihrt und zu sich selbst hingerufen wird.
Dieses Wegfiihren aber von allem Korperlichen ist ein mori discere, ein
Sterbenlernen, und ein consuescere mori, ein Gewohnen an das Sterben und
Totsein, aber an jenes Totsein, das das eigentliche Leben, das Leben des

149



schlechthin bestimmend geworden ist fiir die Auslegung des Philo-
soph- und des Menschseins? Oder ist, iiber Platon hinaus bis zu
Sophokles!® und auch bis in die Anfinge des biblischen Denkens!4,
in der ganzen abendlandischen Kultur ein derart starker Hang zur
Nekrophilie am Werk, daBB die Geburt, beladen mit einem Fluchl?,
nur ausgelegt worden ist als der Anfang des Sterbens'®? Hat man
vielleicht in der Dialektik von Leben und Sterben, von Geburt und
Tod, heimlich die beiden Pole vertauscht, die Geburt verstanden als

freien Geistes, ist. Die commentatio mortis der Philosophen ist eine Antizipa-
tion des Totseins als des eigentlichen Lebens durch das Denken und in ihm.
Sinngemal miilte man iibersetzen: «Das ganze Leben der Philosophen ist
niamlich ... ein iibendes Vorwegnehmen des Sterbens und des Totseins.»
Um die Philologie nicht zu strapazieren, wiare annehmbar: «Das ganze
Leben der Philosophen ist niamlich eine Voriibung des Todes.»

13 S, Sophokles, Oedipus auf Kolonos, Verse 1224-27 (Ubersetzung Emil
Staiger) :

«Nicht geboren zu sein, tibertrifft

Jeden Begriff. Doch wann’s erschien,

Ist das Zweite weithin dies,

Eilends zu gehen, von wannen es kam.»

Plutarch zitiert in seiner Trostschrift an Apollonius (§ 27) eine Schrift von
Aristoteles, « Eudemus oder: Uber die Seele». Darin berichtet Aristoteles auch
iiber etwas, «was in Aller Mund und schon seit langer Zeit unter Allen be-
kannt ist», nimlich, «daB3 Nicht geboren zu werden das Beste von Allem ist,
das Sterben aber besser als das Leben». Aristoteles erzihlt dann, wie der auf
einer Jagd gefangene Silen dem Midas auf die Frage, was denn fiir den
Menschen das Wiinschenswerteste sei, antwortete «. .. fiir den Menschen
aber ist es keineswegs das Beste, geboren zu werden und an der Natur des
Hoéchsten Anteil zu nehmen ; das Beste fiir alle und Jeden ist Nicht geboren zu
werden; das Zweite nach diesem und das Erste unter den iibrigen Dingen,
die dem Menschen zustehen, ist, sobald als méglich, nach der Geburt, wieder
zu sterben.» — Plutarch nimmt dann spiter dieses Motiv in eigener, abwan-
delnder Aussage wieder auf (31)..— Sophokles sprach also eine Meinung aus,
die in der Antike sehr verbreitet war.

14 Vgl. Prediger 7,1 : «Besser ist der Tag des T'odes als der Tag der Geburt.»

15 Gemeint ist natiirlich 1. Mose 3,16, wo das Gebéiren (nicht das Geboren-
werden) mit dem Fluch Gottes beladen wird.

16 Vgl. Heraklit, Fr. 20: «Da sie geboren sind, nehmen sie auf sich zu
leben und den Tod zu haben — vielmehr auszuruhen — und Kinder hinter-
lassen sie, dafl neuer Tod geboren wird.» — Das scheint eine «Weisheit» zu
sein, die bei vielen Vélkern sprichwortlich geworden ist. So sagt ein deutsches
Sprichwort: «Bei jeder Geburt wird eine Leiche angesagt.» Und ein arabi-
sches: «Die Geburt ist der Gesandte des Todes.»

150



den ersten Tod, den Tod als zweite Geburt?!? Oder ist alles viel ein-
facher: Hat, wie etwa im Buddhismus, die Erfahrung des tiglichen
Elends zur Uberzeugung gefithrt, daB Geborenwerden eine Strafe
sein muB3, daB die Geburt also der Siinde Sold?® ist und der Tod ein
Anfang der Erlosung? Spielt vielleicht das urspriingliche metaphy-
sische Bediirfnis des Menschen mit, alles in seiner Ganzheit zu betrach-
ten, wobel erst der Tod, als Ende des Daseins, diesem seine Ganzheit
verleiht und somit zum eigentlichen Konstituens des Daseins als eines
Ganzen wird? Oder war jene antike, ins Christliche gewendete
Metaphysik ausschlaggebend, die, unter der stillen, den biblischen
Texten widersprechenden Voraussetzung, daB8 das Leben der Seele
unsterblich seil?, in der Geburt nur noch den Abfall auf Zeit in die
Zeit sehen konnte, einen Sturz also, den allein der T'od wieder aufhebt?

Man koénnte diese Fragen vielleicht teilweise beantworten; man
konnte sie durch andere ergdnzen: wer einmal das Eigenartige der

17 Seneca vergleicht in seinen Briefen an Lucilius (Ad Lucilium epistulae
morales, ep. 102) den Tod mit der Geburt. Er verwendet dazu Bilder aus dem
Bereich der Leiblichkeit. So wie die Umbhiillung im Mutterleib platzen muB,
damit das Kind zur Welt kommen kann, so mul3 der Leib, als Hiille des
Geistes, platzen, damit der Geist eingehen kann in die Ewigkeit. Dadurch
wird der Tod «eine neue Geburt» und der Todestag zum «Geburtstag der
Ewigkeit». Dieser Passus ist nicht durch seine Analogie bemerkenswert,
sondern durch Senecas phanomenologische Niahe in der Schilderung des
Neugeborenen.

Luther hat diese Analogie wieder aufgenommen, sie aber in eine kosmische
Bildsprache iibersetzt. So wie das Kind «aus der kleinen Wohnung, seiner
Mutter Leib», in die groBe Welt tritt, so tritt der Sterbende aus der verhilt-
nismaBig kleinen Welt in die Unendlichkeit des Himmels (s. Ein Sermon von
der Bereitung zum Sterben. WW Buchwald Bd. VI, p. 63).

Weder bei Seneca noch bei Luther — und Zhnliche Analogien lieBen sich
vermutlich vielerorts zeigen — geht es um die Auslegung der Geburt, sondern
um die Auslegung des Todes in erbaulicher und tréstender Absicht.

18 Weit stirker als sonstwo ist der Fluch des Geborenwerdens im Buddhis-
mus ausgesprochen. Hier wird das Geborenwerden ausgelegt als der Anfang
aller Leiden, der sich in einer Kette von Wiedergeburten immer erneuert.
Erst der Eingang in das Nirwana ist der Abbruch dieser Kette: der Zustand
des Nicht-mehr-Geborenwerdens, und das ist auch der Zustand, in dem es
den Tod nicht mehr gibt. Da nur ein Lauterungsproze des Menschen in
diesen Zustand fiihren kann, gilt fiir den Buddhismus geradezu die Formel:
Die Geburt ist der Siinde Sold.

1 Dazu Karl Barth: Unsterblichkeit. In: N.M. Luyten, A. Portmann,
K. Jaspers, K. Barth: Unsterblichkeit, Basel (o. J.), 45ff.

151



Reflexionsliicke um die Geburt gesehen hat, wird sich mit derlei
Bildungsfragen und -antworten nicht begniigen.

Es lassen sich indes fiir den Vorrang der Todesspekulation Griinde
nennen, die philosophisch ins Gewicht fallen:

Nur der Tod bedeutet einen Schnitt von letzter Radikalitiat; er
ist der Austritt aus dem Leben, die Grenze vom Sein zum Nicht-Sein.
Die Geburt ist dagegen ein Geschehen innerhalb des Lebens. — Nie-
mand und nichts kann geboren werden, ohne sterben zu miissen ; aber
die Frucht kann vor der Geburt absterben. Dadurch hebt der Tod
die Geburt zwar nicht schlechthin auf; fiir die Gebarende gibt es
sie nun noch in einem defizienten Modus als Friih-, Fehl- und Tot-
geburt; aber vom nasciturus her ist doch angezeigt, daB3 der Geburt
nicht die Reichweite des Lebens zukommt, die der T'od immer schon
hat?®, Weil also der Tod iiberall, wo Leben ist, sein wird, mul3 der
Gedanke sich zwangsweise herausbilden, daB unser Leben, wie
Augustin sagt, «vita mortalis und mors vitalis»?! ist, wahrend der
Gedanke, daB das Leben vita natalis sei, offenbar nicht in dieser
Allgemeinheit zutrifft. — Uberdem: Die Geburt im Sinn von Geboren-
werden liegt als Faktum fiir unser BewuBtsein natiirlicherweise hinter
uns; als etwas Abgetanes beunruhigt sie existentiell nicht. Aber der
Tod steht uns immer bevor. Dieses Bevorstehende, auf das unser
Dasein zuléduft, erlangt in unserer ganzen Existenz dadurch eine be-
sondere Eindringlichkeit, daB8 wir uns véllig gewil} sind, sterben zu
miissen, den Zeitpunkt unseres Todes aber nicht kennen, infolge-
dessen das BewuBtsein tibernehmen miissen, jederzeit den Tod er-
leiden zu kénnen. — Und weiter: Der Tod scheint vordergriindig
einen engeren Bezug zu meiner Aktivitit und Freiheit zu haben. Ich
kann nicht nur den Tod Anderen zufiigen, ich kann ihn auch mir
selbst geben, mir selber aber nicht das Leben und nicht die Geburt. —

20 Darauf hat Nietzsche verwiesen: «Es gibt unter den Menschen keine
groBere Banalitit als den Tod; zu zweit im Range steht die Geburt, weil
nicht alle geboren werden, welche doch sterben. . .» (Menschliches, Allzu-
menschliches 11/2. Abt. 58).

Maglicherweise ist in Calderons «Welttheater» das « Kind »,-das der Meister
weder belohnen noch bestrafen kann, ein vor der Geburt verstorbenes Lebe-
wesen. Das wire vermutlich der einzige Fall in der Literatur, daB ein Foetus
zur Biithnenfigur wird.

21 Augustinus, Confessiones, 1. Kap., 6. Abschn.

152



Nur der Tod wirft mich schlieBlich ganz auf mich allein zuriick. Ich
kann ihn zwar im Beisein Anderer erleiden, im Opfertod scheinbar
fur Andere und etwa im Liebestod mit Anderen; aber der Opfertod
bedeutet nicht, daB3 ich dem Anderen den Tod endgiiltig abnehme,
und das Sterben mit dem Anderen heif3t nicht, daB mein Tod mit
seinem Tod identisch wire. Jeder erleidet vielmehr seinen Tod allein.
Dagegen werde ich geboren von einem Anderen und ich zeuge oder
gebidre einen Anderen. Die Geburt ist also immer ein soziales Ge-
schehen. Erst ihre Vollendung bringt die Entbindung vom Anderen,
eine Trennung, die nur der erste Schnitt ist hin auf die Einsamkeit
des Todes. '

All das mag, wie gesagt, den Vorrang der Todesspekulation vor

dem Denken iiber Geburt und Geburtlichkeit verstindlich machen.
Aber es gibt gegen jeden Anspruch auf einen Vorrang in diesem
Bereich zwei uniiberhérbare Einwénde:
1. Ontisch, also vom faktischen Leben her, gilt: Durch die Geburt
sind wir zur Welt gebracht worden; durch den Tod werden wir der
Welt entrissen. — 2. Logisch aber gilt im Hinblick auf die Endlichkeit
des Lebens: Alles Endliche ist umklammert von Anfang und Ende,
die sich im Begriff der Endlichkeit gegenseitig setzen. — Von beiden
Einwianden her ist schlechthin nicht einzusehen, warum dem Tod
in der philosophischen Daseinsbetrachtung ein Vorrang vor der
Geburt zukommen sollte. DaB3 in der Tradition Dasein einseitig auf-
gefaBt worden ist als «Sein zum Tode» und nicht auch als «Sein
von der Geburt hery, ist letztlich eine hermeneutische Willkiir, die
sich weder an der Faktizitit des Daseins noch am Begriff der Endlich-
keit rechtfertigen 148t. Diese Willkiir aber ist ein anthropologischer
und logischer Skandal. Deshalb mulB}, gegen die Tradition, eigens
nach der Bedeutung von Geburt und Geburtlichkeit fiir unser Dasein
gefragt werden.

Wir fragen in folgender Richtung:

Was meinen wir iiberhaupt mit dem Wort «Geburt»? Verweist es
auf ein Geschehen, das sich erkennen und kategorial erfassen laBt?
In welcher Weise also ist Geburt eine Erfahrung? Ist sie ein Anfang?
Ist sie ein Sprung in das Dasein oder bloB ein Schritt innerhalb der
kontinuierlichen Entwicklung des Lebens oder vielleicht beides zu-
gleich? Liegt die Bedeutung der Geburt firr das Dasein im einmaligen,
immer hinter uns liegenden Faktum des Geborenwerdens? Oder ist
die Geburt ein Konstituens des Daseins, so daB man sagen muB:

153
11 Studia Philosophica XXXV



unser Dasein ist geburtlich ?22 Wie 148t sich dann diese Geburtlichkeit
erfassen? Wie hédngt sie zusammen mit der Geburt? Was bedeutet
sie und damit auch die Geburt fiir die spezifisch menschlichen Da-
seinsqualititen des verniinftigen Denkens, des Sprechens, des Han-
delns, der Freiheit?

Diese Fragen leiten den Gang des Referats. Ich spreche demnach
zuerst von der Geburt, dann von der Geburtlichkeit.

Nur der Mensch gebiert und wird geboren. Das Tier wirft, wird
geworfen, es legt und laicht. Mit dem Wort « Geburt» bezeichnen wir
also, etwa entgegen den Philosophien des Mittelalters??, nicht ein
allgemein biologisches Geschehen, sondern ein Humangeschehen.

In rein physiologischem Sinn bedeutet Geburt ein Dreifaches,
namlich den Vorgang des Gebirens, das Geschehen des Geboren-
werdens und das Geborene?4. Diese drei Bedeutungen besagen nicht
etwa, daB hier eine Homonymie vorliegt, daB also drei verschiedene
Dinge zufillig mit dem gleichen Wort belegt werden. Im Gegenteil:
erst die drei Wortsinne vereint machen das Totalgeschehen der Ge-
burt aus: Im Gebiren erleidet ein Zu-Gebirendes das Geborenwer-
den. Wo einer dieser Wortsinne fehlt — etwa in der Totgeburt —,
miiBte man von einem defizienten Modus der Geburt sprechen. Da
aber dem Totalgeschehen der Geburt keine personale Einheit ent-
spricht — die Mutter gebiert und das Kind geboren wird —, kann es
immer wieder nétig werden, vom Wort « Geburt» einen Gebrauch
zu machen, der nicht das ganze Geschehen deckt.

22 In dieser Richtung hat als erster Martin Heidegger in «Sein und Zeit»
(§ 72) gefragt und dabei die grundlegende Einsicht ausgesprochen, dal3
Geburt, «existential verstanden», «nicht und nie ein Vergangenes im Sinn
des Nichtmehrvorhandenen» ist. «Das faktische Dasein existiert gebiirtig,
und gebiirtig stirbt es auch schon im Sinne des Seins zum Tode.» Heidegger
hat aber diesen Gedanken nie weiterverfolgt. Es gibt bei ihm weder die
Analyse des Gebiirtigseins noch fragt er nach dem Zusammenhang des
Existentials « Gebiirtigkeit» mit den anderen Existentialien. Die Gebiirtigkeit
bleibt bei ihm in der Daseinsstruktur ausgeklammert. Die Auslegung des
Daseins als «Sein zum Tode» ist nicht nur vorherrschend, sondern allbe-
stimmend.

28 Thomas gebraucht nasci, natio und nativitas fiir alles Lebendige,
«sicut in plantis sive in animalibus et in partibus eorum» (5 met. 5a). Er
nennt das Hervorgehen «eines lebenden Dinges von einem mit ihm verbun-
denen Prinzip» Geburt (S. theol. I, 27, 2).

24 Dieser heute nicht mehr gebriuchliche Wortsinn ist noch erhalten in
Totgeburt, Miflgeburt, Ausgeburt usw.

154



In diesem physiologischen Sinn ist in der Geschichte der Philoso-
phie, aber auch in Psychologie und Anthropologie, von der Geburt
nur sehr selten gesprochen worden, am phidnomennahesten vielleicht
noch bei jenem Denker, von dem man sagt, er sei der spekulativste,
bei Hegel®.

Neben der physiologischen Wortbedeutung gibt es die meta-
phorische. Geburt im iibertragenen Sinn bedeutet ganz allgemein ein
Entstehen oder Hervorbringen. Diese allgemeine Bedeutung ist theo-
logisch spezifiziert worden in der ewigen Geburt Gottes?® und in der
Wiedergeburt?? des Menschen, kosmologisch im ewigen Sich-selbst-
Hervorbringen der Natur?, anthropologisch-ethisch in der Umkehr,
dem Akt der Selbsthervorbringung aus Freiheit?®, der wiederum eine
Sakularisierung der religiosen Wiedergeburt ist.

Die philosophische Spekulation iiber die Geburt hat sich durch die
Jahrhunderte fast ausschlieBlich in diesem metaphorischen und meta-
physischen Bereich aufgehalten und bestenfalls versucht, diesen in
einer Lehre von der zwiefachen® oder gar dreifachen Geburt mit

25 Vgl. Hegel WW (Glockner) VI, 304; X, 95, 98f., 449; XII, 282, 284f.

2 Vgl. z. B. Meister Eckehart, Von der ewigen Geburt. Vier Predigten.
Abgedruckt in: Meister Eckeharts Schriften und Predigten. Aus dem Mittel-
hochdeutschen iibersetzt und herausgegeben von H. Biittner, 1. Bd. (Jena
1919) p. 754

27 S, Eranos-Jahrbuch 1939: Vortrage iiber die Symbolik der Wieder-
geburt in der religiosen Vorstellung der Zeiten und Volker, Ziirich 1940.

28 Es gehort mit zu den Eigenaritgkeiten dieser Thematik, dal3 man frith
von der «Geburt» (Schopfung, Entstehung) der Welt gesprochen hat, aber
selten von ihrem Ende, hingegen frith vom Tod des Menschen, aber selten
von seiner Geburt. Das kann eigentlich nichts damit zu tun haben, dal3 der
Kosmos als unsterblich, der Mensch aber als sterblich gedacht worden ist.
Der unsterbliche Kosmos miilte ungeworden sein und das schlosse die
Kosmogonie aus.

2 So etwa bei Kant die «Revolution der Denkungsart» und bei Jaspers die
Umkehr. Beide Denker haben die Analogie zur religiosen Wiedergeburt
selber gesehen. S. Kant, Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft.
Werke (Akademie) Bd. VI, p. 47. — Jaspers, Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung, Miinchen 1962, p. 294.

% So etwa bei Franz von Baader. Sein Denken iiber die zwiefache Geburt
dient dem Verstindnis des geburtlichen Daseins. Baader unterscheidet:

1. Die erste, unmittelbare, natiirliche, kreatiirliche Geburt, die dem
Menschen gegeben ist (WW Hoffmann X, 35f.). Durch sie ist der Mensch
weder gut noch schlecht.

155



dem physiologischen Sinn3! vage und zufillig zu verbinden. — Ein
Denker ragt da aus allen anderen hervor: Jakob B6hme. Seine Philo-
sophie kénnte man eine Metaphysik der Geburt nennen. Aber ihr
Denken versinkt bis zur Unverstindlichkeit in einer phantastischen,
oft schon verwilderten Metaphorik32.

2. Das zweite, mittelbare, geistige Geborensein (IV, 343), die aufgegebene
Geburt, durch die der Mensch nun gut oder bése wird. In ihr bringt er sich
selbst hervor, nicht dadurch, daB3 er das natiirliche Geborensein abwirft,
sondern dadurch, daB3 er es geistig durchformt.

Diese Lehre hat ihren religiosen Angelpunkt. Alle Kreatur hat durch die
erste, die natiirliche Geburt, Teil an Gottes Schépferkraft; aber diese Teil-
habe ist noch verlierbar, ist «unfixiert» (IV, 340). Sie ist nicht Abbild des
«ewigen theogonischen Prozesses», in dem sich Gott ewig «als Liebe und
Licht in seinem Genitus gebiert» (VIII, 181). Der Mensch soll aber teil-
haftig dieses Prozesses sein. Er wird es in der Teilhabe an der Sohnschaft
Gottes. In ihr griindet die zweite Geburt, die selber ein unendlicher Prozel3
ist. Man «kann darum sagen, daB die Creatur nicht anders zur Vollendetheit
ihres Seins gelangt, als daB sie zweimal geboren wird und einmal stirbt»
(X, 35f.).

31 Gerhard Tersteegen (1697-1769), der pietistische Liederdichter, hat
sich fiir «die Kinder Gottes» eine dreifache Geburt gedacht: die natiirliche
Geburt (der einmalige Eintritt in die Welt), die Gnadengeburt (der stufen-
weise ProzeB der Wiedergeburt) und die Geburt in die Ewigkeit (der Tod des
«Gnadenkindes»). All das ist kaum eine Lehre von der dreifachen Geburt,
sondern eine metaphorische Daseinsbetrachtung, die wahrscheinlich in dieser
Art im Pietismus nicht selten war. S. Tersteegen, Geistliche Briefe iiber das
inwendige Leben, Bd. I, Teil 2, Br. 5. — Gegen alle diese Spekulationen
gewinnt etwa Epikur gerade durch seine Niichternheit eine existentielle
Kraft: «Wir sind ein einziges Mal geboren. Zweimal geboren zu werden, ist
nicht moglich. Die ganze Ewigkeit hindurch werden wir nicht mehr sein»
(Epikur. Von der Uberwindung der Furcht. Eingel. und iibertragen von
O. Gigon, Ziirich 1949, p. 50).

32 Jakob Bohme ist der einzige Denker, der Geburt und Geburtlichkeit
«centraliter» (s. Fr. Chr. Oetinger, Brief an einen Unbekannten Nr. 592,
1769) gesehen hat. Aber sein Denken ist eine meist abstruse Mischung aus
Theosophie, Kosmosophie und Anthroposophie, eine Spekulation, die un-
entwegt im Umkreis des Gleichnishaften spricht, aber sich selbst als Realer-
kenntnis versteht. Ein Philosoph kann ihn heute nicht viel anders sehen als der
Chemiker einen genialen Alchimisten: ein Mann der groBen Ahnungen und
hohen Gedanken und zugleich des abgriindigen Aberglaubens.

Bohmes Lehre von der dreifachen Geburt, die stark auf Baader gewirkt
hat, 148t sich vereinfacht so umreien:

Die «innnerste und tiefste Geburt stehet in der Mitte und ist das Herz
der Gottheit» (WW Schiebler II, 199). Die Gottheit also ist «das Zentrum

156



Im Bereich des Physiologischen kommt nur dem passiven Geboren-
werden Universalitit fur das Dasein zu. Jeder Mensch tritt durch die
Geburt ins Dasein, aber nicht jeder kann gebiren, und nicht jeder,
der gebéren kénnte, gebiert auch. Wir werden deshalb unseren An-
satz bei dieser passiven Bedeutung des Wortes « Geburt» nehmen
miissen. — Im iibertragenen Sinn kommt dagegen auch der aktiven
Bedeutung des Hervorbringens Universalitit zu. Der Mensch ist ein
hervorbringendes Wesen. Das ist nicht eine metaphysische Spekula-
tion, sondern eine basal-anthropologische Einsicht. Die Aufgabe wird
also sein, dieses aktive Hervorbringen mit dem passiven Geboren-
werden in der Geburtlichkeit zu verbinden.

Inwiefern ist die Geburt iiberhaupt ein Gegenstand unserer Er-
kenntnis? Wie verhilt sie sich zur Erfahrung?

Das Totalgeschehen der Geburt, jene Einheit vom Gebiren der
Gebirenden mit dem Geborenwerden des Geborenen, ist nie in
seiner Totalitit ein Gegenstand der Erfahrung und damit der Er-
kenntnis. Es gibt die Selbsterfahrung des Gebérens und die Erfahrung,
wie Andere gebidren. Da wir von beiden Zeugnisse haben, konnen wir
sie auch in einen Konnex bringen. Aber wie steht es mit dem Geboren-
werden? Glaubhafte Zeugnisse von der Selbsterfahrung des Geboren-

der Geburt» (IV, 13) und dadurch der «ewige Macher» (ibid.), «die Geburt
aller Dinge» (II, 273), geboren aus sich selber, «aus den Quellgeistern
Gottes» (II, 199). Gott ist das sich selbst und alles andere gebéarende Licht. —
Aus ihm wird die zweite Geburt geboren, die Geburt der «sieben Geister der
Natur» (ibid.) Es sind die Geister, die Urspriinge, «darinnen alle Dinge im
Himmel und in dieser Welt stehen» (ibid.). Zu ihnen gehért auch die Natur,
die, zugleich geboren von den iibrigen Geistern der Natur, die Korperlich-
keit aller Wesen, auch der Menschen, gebiert. Die Quellgeister des Menschen
griinden aber letztlich wieder in den Quellgeistern Gottes; eben darum kann
der Mensch Gott zumindest erahnen. — «Die dritte Geburt nun ist die Be-
greiflichkeit der Natur. . .» (II, 200), durch die das Geschaffene verstehbar
wird.

Diese ganze Lehre ist duBert verflochten, oft absonderlich konkretisiert, oft
auf einem hohen spekulativen Niveau. Man kann diesen Wechsel von Auf-
stieg und Abfall gleicherweise studieren in Bshmes Auslegung der Schépfung
(I1, 196ff.), in der Lehre «von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen»
(IV, 269ff.) und in der Lehre «von des Menschen Geburt und Fortpflan-
zung» (III, 133ff). — Bei aller Absurditit bleibt das Bedeutende, daB
Bohme die Geburt und die Geburtlichkeit zum Prinzip der Schépfung und
des Schaffens erhoben hat. Es ist vor ihm nicht geschehen und nach ihm nicht
wieder.

157



werdens fehlen. Das Geborenwerden vollzieht sich offenbar ohne
begleitendes BewuBtsein, jedenfalls ohne SelbstbewuBtsein. Jede Erfah-
rungsbezeugung im Geborenwerden wird nur Gegenstand fiir Andere
und somit im Geborenwerden des Anderen. Mein Geborenwerden,
dieses unvertretbare und einmalige Geschehen, ist fiir mich Gegenstand
der Erkenntnis nur in der spiteren Vermittlung als Fremderfahrung.

Ist dann wenistens das Geborenwerden des Anderen ganz erkenn-
bar? Auch dies nur in Grenzen. Zwar laBt sich objektiv erforschen, was
im Geborenwerden des Anderen somatisch geschieht. Grenzen sind
der Erkenntnis nur dadurch gesetzt, daB der Gegenstand iiberaus
komplex ist und ein freies Experimentieren nicht erlaubt. Wenn ich
aber das ganze psychosomatische Geschehen erforschen will, wenn
ich auch frage: was geht psychisch in diesem Wesen vor, das zur Welt
gebracht wird?, dann bin ich auf Analogieverfahren angewiesen. Aus
und mit einem Verstand, dessen Funktionalitit herangebildet worden
ist durch das In-der-Welt-Sein, schlieBe ich zuriick auf eine Sensitivi-
tit und erst angelegte Geistigkeit, die diese Ausformung noch gar
nicht haben. Ich projiziere Welterfahrung in ein Wesen, das keine
oder nur verschwindende Welterfahrung hat, und ich bemesse es an
Kategorien, die durch unser In-der-Welt-Sein geformt worden sind.
Deshalb miissen wir skeptisch sein gegeniiber allen psychologischen
Konstruktionen, die sich auf die Geburt beziehen. Etwa Ranks
Lehre vom Geburtstrauma??, die ja heute noch ausgedehnt wird auf
eine Traumabildung wihrend des uterinen Lebens, ist, wie schon
Freud gesagt hat34, eine Spekulation, die sich wissenschaftlich weder
falsifizieren noch verifizieren ldBt. Denn welche Garantie haben wir

3 Otto Rank, Das Trauma der Geburt, 1924. — Ders., Der Mythus von
der Geburt des Helden. Schriften zur angewandten Seelenkunde, Heft 5,
1909.

3 Dazu Freuds Kritik: Freud, WW XIV, 182f. — Freuds eigene Theorie,
daB der Geburtsakt «das erste individuelle Angsterlebnis» (XIV, 120f.)
sei, hat darum etwas Plausibles, weil sie sich rein physisch auf die toxische
Enge, die Beengung der Atmung im Geburtsakt, stiitzt (s. XI, 411). — Aber
selbst bei dieser von Freud nicht iiberschitzten und nicht strapazierten
Theorie mull man auf die spekulativen Vorgianger hinweisen: auf Franz von
Baaders Satz «Alles Leben beginnt mit der Angst und vergeht mit der Angst»
(WW Hoffmann XIII, 102) und auf Jakob Béhmes AuBerungen von «der
ewigen angstlichen Qual der Geburt» (WW Schiebler III, 135). Das Weinen
des Neugeborenen hat, wenn auch physiologisch weniger prizis, schon frith
dhnliche Vermutungen nahegelegt (vgl. Senecas Br. 102 an Lucilius).

158



jemals, daB eine objektiv schwere Geburt vom Geborenen auch als
schwere Geburt erfahren wird, welche, daB eine leichte Geburt nicht
subjektiv als schwer erlebt wird, falls hier tiberhaupt erlebt und nicht
bloB gelebt wird? Wir bleiben im Umkreis mehr oder weniger plau-
sibler Hypothesen, die dann schidlich werden, wenn wir sie fur
wissenschaftliche Erkenntnis halten3®,

Angesichts der Geburt haben wir also etwa folgende Erkenntnis-
situation: Unerkennbar ist je mein Geborenwerden als Selbsterfah-
rung; der Moglichkeit nach ganz, faktisch aber in Grenzen erkennbar
ist der physiologische ProzeB3 des Geborenwerdens des Anderen, falls
man ihn vom psychischen Geschehen abtrennen darf; nur mit Riick-
schliissen erhellbar ist das psychische und damit auch das psychosoma-
tische Geschehen im Geborenwerden des Anderen. Somit ist auch das
Gesamtgeschehen der Geburt nur aspekthaft und partial erkennbar.

Die Rede vom Geheimnis der Geburt ist deshalb in einem strengen
Sinn berechtigt. Die Geburt ist mehr, als wir von ihr wissen. Wer
diesen Rest eliminiert, ist nicht ein klarerer, sondern ein unkriti-
scherer Kopf. — Wenn wir also im folgenden das Geborenwerden
ausdeuten, miissen wir uns bewuBit bleiben, dafl wir ein Geschehen
fiir unser Dasein erhellen, es aber nicht eindeutig fixieren kénnen.

Das natiirliche BewuBtsein sieht in Geburt und Tod die beiden
zeitlichen Schranken des Daseins. Das Dasein nimmt seinen Anfang
in der Geburt, steigt von ihr her mit abnehmender Kraft auf, eilt
dann mit zunehmendem Gefille dem Tod entgegen und findet in ihm
sein Ende. Dasein ist so ein von Geburt und Tod umklammertes
Zwischensein?®,

3 Jakob Bohme spricht in der Darstellung der pranatalen Existenz zu den
torichten Doktoren: «Da wirst du sagen, du steckest nicht in der Mensch-
werdung und siehest es, du bist einmal Mensch worden, und weil3t nicht wie
oder wann, und kannst nicht wieder in Mutterleib kommen oder gehen, und
sehen, wie es zugeht» (WW Schiebler III, 144). Nach Bohme kann sich der
Weise in die Geburt und in die Menschwerdung eindenken, weil er das nie-
dere empirische Prinzip der torichten Doktoren in der Spekulation iibersteigt.
Wer Wissenschaft betreiben mochte, dem werden im Hinblick auf die Psyche
des Embryos die Worte der térichten Doktoren zu weisen Worten.

3¢ S, dazu Karl Barth, Kirchliche Dogmatik II11/4, p. 653. Barth hat darauf
hingewiesen, daf3 die anfingliche Schranke des Menschen meist auBler acht
gelassen wird. Er hat diese Schranke aber relativ unkritisch betrachtet, was
ihn zum Satz gefiihrt hat: « Der Mensch ist nur von seiner Geburt an und nur
bis zu seinem Tod.»

159



Diese alltigliche Sicht gerit bei niherem Zusehen ins Wanken:
Der Tod ist als Schranke der Austritt aus dem Leben, fiir mein Leben
in einem absoluten Sinn das Ende. Aber ist die Geburt auch der
Eintritt ins Leben? Fangt mit ihr das Leben an, wie ein Ton anfingt,
der vor dem Aufklingen nicht war?

Doch wohl nicht. Das Geborene wird im Geborenwerden nicht
augenblicklich lebendig. Es hat als Lebendiges eine Herkunft in
doppeltem Sinn: Die Geburt erfolgt auf den zeitlich begrenzten Pro-
zel3 einer sich zunehmend individualisierenden prinatalen Existenz
und sie steht zugleich in der Folge eines quasi grenzenlosen Prozesses
des Lebens, der Vererbung, der Phylogenese, aberauch der Geschichte.
Diese beiden Prozesse haben personal ihren Berithrungspunkt in den
Eltern, die dem Kind durch die Folge der Generationen gegeben sind
und die durch Zeugung eine neue Individuation bereits vorhandenen
Lebens ermoglichen. Auch durch die Zeugung fangt nicht neues
Leben an; sondern im Leben, aber veranlaBt durch die Zeugung,
fangt ein neues Lebewesen an. — Die Prozesse haben zeitlich ihre
Berithrung in der Befruchtung, und vielleicht verbindet sie auch eine
strukturelle Identitit, namlich durch die Wiederholung der Phylo-
genese in der Ontogenese. Dieser Gedanke, heute wissenschaftlich
populir, aber nicht beweisbar, ist das zeitliche Pendant einer alten
raumlichen Spekulation: So wie der einzelne Mensch als Seiender
Abbild des Alls ist, Mikrokosmos des Makrokosmos?®?, so ist er als
Werdender Abbild der ganzen Menschwerdung, Mikro-chronos des
Makro-chronos.

Wenn die Geburt weder der Anfang von Leben ist noch der Anfang
eines Lebewesens: Ist sie dann der Anfang einer neuen Existenzweise,
durch die das schon vorhandene Lebewesen seiner Seinsverfassung
nach etwas anderes wird? Oder ist Sein-im-Mutterleib auch schon
Dasein?

37 Diese durch Galenos Demokrit (vgl. Fr. B 34) zugeschriebene und spéter
von Paracelsus, Leibniz und Goethe wieder aufgenommene Idee, ist bei
Aristoteles (Physikvorlesung Buch VIII, 252 b) ausgeweitet auf alle Lebe-
wesen. Sie erhilt ihre letztmogliche Ausweitung durch den Vergleich von
Atom und Weltall. In allen Formen ist sie bloB3 ein Vergleich, im strengen
Sinn auch keine Analogie. Sie hat allein fiir das Verhiltnis Mensch — Welt
eine philosophische Relevanz, weil der Mensch das Wesen ist, das durch
Erkenntnis ein Abbild der Welt in sich haben kann, und ein Wesen, das Welt
schafft.

160



Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des In-der-Welt-Seins. Im
Mutterleib hat das Lebewesen eine fetale Umwelt, wie klein diese
auch sein mag. Sie ist Umwelt in einem strengen Sinn: nur im
Uterus findet das Lebewesen jene «natiirlichen und urwiichsigen
Bedingungen»®, ohne die es nicht leben kann. — Dasein aber hat im
strengen Sinn keine Umwelt. Es kann sich verschiedensten Umwelt-
bedingungen anpassen, weil es zugleich die Umwelt sich anzupassen
vermag. Seine geographische Weltoffenheit setzt Weltoffenheit durch
Kultur voraus.

Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des Mit-Seins. Dal3 das
Kind in der Mutter mit der Mutter ist, macht sein Sein noch nicht
zum Dasein. Dieses Mit-Sein in der Form einer vitalen, fast parasi-
tiren Symbiose ist fiir das Dasein gerade nicht charakteristisch. Da-
sein ist Mit-Sein durch Kommunikation; die aber setzt Trennung,
Entbindung, voraus.

Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des Individuum-Seins. Aber
daBl das Lebewesen selber nicht ein Teil der Mutter® ist, sondern
Lebewesen in der Mutter, das schon eigene Lebensbekundungen
zeigt, macht seine Seinsweise noch nicht zum Dasein. Dasein setzt
SelbstbewuBtsein voraus.

In-der-Welt-Sein, Mit-Sein und Individuum-Sein sind, wie Pless-
ner gezeigt hat?®, Grundkategorien des Lebendigen und nicht allein
Kategorien der humanen Seinsweise. Auf der Stufe des Seins-im-
Mutterleib bezeichnen sie, gemessen an der Reifeform des Daseins,
eine Existenzweise, die man nicht Dasein nennen kann. Unter
Dasein aber verstehen wir jenes In-der-Welt-Sein, Mit-Sein
und Individuum-Sein, das durch kulturelles Handeln weltoffen,
durch Sprache kommunikativ und durch Reflexion selbstbewufB3t
ist.

Ist also das menschliche Sein-im-Mutterleib vielleicht nur Leben
auf einer niedereren Stufe, das unser Sprachgebrauch mit dem

% Arnold Gehlen, Anthropologische Forschungen. Zur Selbstbegegnung
und Selbstentdeckung des Menschen. Rowohlts deutsche Enzyklopadie 138,
p- 47.

% Etwa in der romischen Kultur galt der Foetus lange Zeit als «portio
mulieris», als Teil des Weibes, oder gar als «pars viscerum matris», als Teil
der Eingeweide der Mutter.

4 S. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin und Leipzig 1928.

161



Reifen einer Frucht vergleicht, Hegel mit dem « Leben der Pflanze»4!,
Jakob Bohme mit dem der Tiere®??

Eine derartige Interpretation wire vollig verfehlt. Der Foetus ist
auf keiner Stufe seiner Entwicklung etwa allgemeines oder pflanzliches
oder tierisches Leben. Es ist vielmehr schon je spezifisch auf den
Menschen hingeordnetes Leben. Das gilt fiir die ganze Entwicklung
von der Zellverschmelzung bis zur Geburt?®. Denn schon Ei und
Spermium sind ja spezifisch menschlich organisiertes Leben. Deshalb
mul3 die ganze Entwicklung im Mutterleib, wie Portmann sagt,
«menschliches Sondergeprige zeigen»*, auf einen ganz besonderen
und nur darin auf den Menschen hin.

Wenn derart prinatales menschliches Leben nicht Dasein ist, so
ist es doch Sein-zum-Dasein. Es steht in der Dialektik des Werdens:
Dasein ist es noch nicht, weil es dieses erst wird; Dasein ist es auch
schon, weil die Endform im Werden angelegt ist®®. Allein in diesem
dialektischen Verstindnis ist der Satz von Tertullian wahr: « Homo
est et qui est futurus» (Ein Mensch ist auch schon, was erst ein Mensch
werden soll)46, Allerdings ist diese allgemein begriffliche Dialektik
konkret immer auch unzureichend, weil sie je noch spezifiziert wer-
den miiBte am Stand der jeweiligen Entwicklung. Es macht eben einen
Unterschied aus, auf welcher Stufe des Werdens das Ungeborene
steht: ob es eine Zygote ist, die sich in der Gebirmutter noch
nicht eingenistet hat, ob ein 14 Wochen alter, in der menschli-
chen Gestalt fast vollig ausgebildeter oder gar ein 28 Wochen

41 Hegel, WW (Glockner) X, 98.

42 Bshme, WW (Schiebler) III, 145.

13 So sagte schon Thomas: «Das scheint die Ordnung der menschlichen
Erzeugung zu erfordern, daB3, wer empfangen wird, selbst als derselbe ge-
boren wird und nicht als ein anderer; wird doch die Empfingnis auf die
Geburt hingeordnet» (S. c. gent. IV. Buch, Kap. 43).

44 Portmann, Zoologie und das neue Bild des Menschen. Biologische
Fragmente zu einer Lehre vom Menschen. Rowohlts deutsche Enzyklopidie
20, p. 794., 13, 594,

4 Dieses Dialektische an der prinatalen Existenz ist {ibrigens der Grund
dafiir, daB das Abortus-Problem rational nicht befriedigend gelést werden
kann. Der springende Punkt liegt nicht darin, daB Leben abgetitet wird,
sondern darin, da3 dieses Leben Sein-zum-Dasein ist. Die sich daraus er-
gebenden schwierigen philosophisch-ethischen und rechtlichen Probleme
kénnen in der Kiirze nicht diskutiert werden.

16 Tertullian, Apologeticum 9,8.

162



alter Foetus, der bereits auBerhalb des Mutterleibes lebensfihig
wiéred?,

Damit wird die Geburt terminologisch etwas niher bestimmbar:
So wie sie biologisch der Ubergang aus dem intro-uterinen in das
extra-uterine Leben ist, so ist sie philosophisch der Umschlag aus dem
Sein-zum-Dasein in das Dasein.

Diesen Umschlag miissen wir gleichsam zweistimmig ausdeuten:
als Sprung und als Entwicklung:

Die Geburt ist der Sprung aus dem gleichmiBigen elementarischen
Zustromen des Sauerstoffs in das «unterbrechende Einziehen und
Ausstofen von Luft»*: in die Atmung. Sie ist der Sprung aus der
kontinuierlichen Ernahrung®® in die unterbrochene Nahrungsauf-
nahme. Sie ist der Sprung aus der gleichmifBigen Wirme in die
Unterschiedlichkeit der Temperaturen, der Sprung aus dem Dunkel
ans Licht, aus dem Wasser an die Luft, aus der weltabgeschlossenen
Ununterschiedenheit in die weltoffene Objektfindung. Sie ist der
Sprung aus der fetalen Umwelt in die soziale Kulturwelt, aus der
vitalen Symbiose in das soziale Mitsein und somit in die Rechts-
welt®, aus der Stummbheit in den allein im Sozialen notwendigen
Gebrauch der Stimme.

47 Zu der Problematik vgl. Herbert Hei3: Die kiinstliche Schwangerschafts-
unterbrechung und der kriminelle Abort, Stuttgart 1967 (mit sehr groBer
Bibliographie). — Jiirgen Baumann (Hrsg.): Das Abtreibungsverbot des
§ 218. Sammlung Luchterhand 62, Neuwied und Berlin 1972. — Sowie
Wigand Siebel: Soziologie der Abtreibung, Stuttgart 1971. — Die Frage nach
der Seinsart des Foetus ist fast nur im Zusammenhang mit der Abtreibung
diskutiert worden.

8 Hegel, WW (Glockner) X, 98.

# Unter einer kontinuierlichen Ernahrung verstehen wir nicht unbedingt
eine gleichmiaBige Erndhrung. Schwankungen mogen vorhanden sein inner-
halb der Kontinuitat, Das dndert nichts daran, dal3 erst nach der Geburt die
rhythmisch geregelte, mit totalen Unterbrechungen voneinander getrennte
Folge der Nahrungsaufnahmen einsetzt.

50 Zu dem Problem nimmt innerhalb der Philosophie Wilhelm Traugott
Krug in seinem «Allgemeinen Handwérterbuch der philosophischen Wissen-
schaften» (21832-38) im Artikel «Geburt» klar Stellung: «Geburt ist in
bezug auf den Menschen der Anfangspunkt der Existenz desselben als eines
sinnlich-verniinftigen Wesens, mithin auch als eines berechtigten Subjektes,
indem der Embryo noch nicht als ein solches angesehen werden kann. Von
der Geburt datiert sich also erst das selbstindige und personliche Leben eines
Menschen und alles, was ihm als Person in rechtlicher Hinsicht zukommt.»

163



Ich fahre in dieser Aufzihlung nicht fort; denn das Entscheidende
zeigt sich hinldnglich: Dieser Wechsel aus einem Element ins andere,
aus einer Welt in die andere, ja aus einer ganzen Lebensform in eine
andere ist nicht bloB ein quantitativer Wechsel; er ist, wie Hegel sagt,
ein «ungeheurer»®!, ein «qualitativer»®® Sprung, vergleichbar nur
noch mit dem Tod. _

Aber: In diesem Sprung bleibt die personale Identitidt®® des Lebe-
wesens ja doch gewahrt; er ist also nur ein ausgezeichneter Schritt in
dessen Entwicklung. Diese Entwicklung hat sich aber, zumindest von
der Mutter her, schon vor der Geburt nicht unberiihrt vom Sozialen
und Kulturellen vollzogen, und das Kind hat schon vor der Geburt,
wenn auch auf passive Weise, kulturbildend gewirkt: es hat, als
erwartetes Kind, die Lebensweise der Mutter in ganz erheblichem
Ma@ bestimmt und dadurch auch das soziale Leben der Familie.

Hat sich iiberhaupt mit der Geburt so vieles gedndert? Das Kind,
hilflos und schlafend wie im Mutterleib, wichst einfach. Es durch-
lebt auch in der Kulturgesellschaft vorerst eine Phase der passiven
Entwicklung auf das Dasein hin. Ja von der Endform des Daseins her
betrachtet, 1aBt sich alles Sprunghafte an der Geburt geradezu
negieren: Das neugeborene Kind spricht nicht, es hélt sich nicht auf-

Das scheint auch ungefihr Kants Meinung gewesen zu sein: «. .. geboren
werden ist nichts anderes als den Gebrauch der Giiter der Erde, sofern sie zu
unserer Fortdauer unentbehrlich sind, erwerben» (Religion, WW Akademie
VI, 40 Anm.). — Im modernen Recht gilt der Grundsatz, da3 mit der Voll-
endung der Geburt die Rechtsfahigkeit des Menschen beginnt: «Jeder vom
Weibe Geborene besitzt die Rechtsfahigkeit eines Menschen.»

Uber den rechtlichen und soziologischen Status des Nasciturus vgl.
Soziologie der Abtreibung. Empirische Forschung und theoretische Analyse.
Von W. Siebel, N. Martin, K. Stumpf, P. Waldmann und M. Werth, Stutt-
gart 1971, p. 224f%.

51 Hegel, WW (Glockner) X, 98.

52 Hegel, WW (Glockner) II, 18.

3 Hegel hat die Meinung vertreten, daB die Frucht noch das «mit der
Mutter identische Kind» (WW X, 98) ist, daB3 dieses infolgedessen «noch
gar keine eigentliche Individualitit» (ibid.) habe. So gesehen, wiirde die
Identitiat in der Geburt nicht gewahrt, Aber gegen diese Auslegung spricht
doch wohl das Faktum, daB3 das Kind im Mutterleib sterben kann, ohne da@3
die Mutter stirbt und ohne daB ein Teil ihres Organismus hinfort abgestorben
ist, und daB andrerseits die Mutter sterben kann, bevor die Frucht abstirbt.
Hier zeigt der Tod an, daB Mutter und Kind nicht identisch sind. Die
eigentliche Bestitigung dafiir ist natiirlich die Geburt.

164



recht, es schafft aktiv keine Kultur. Es wire sinnlos, irgendein Ver-
halten des Neugeborenen gewaltsam in dieser Richtung zu deuten.
Die plétzliche stimmliche Verlautbarung bedeutet noch nicht, daB
dieses Wesen einmal sprechen wird; denn die Wortsprache ist etwas
fundamental anderes als die stimmliche Ausdruckssprache®. Diese
Verlautbarung bedeutet auch nicht, dal das Kind ein BewuBtsein
von seinem Befinden und damit ein SelbstbewuBtsein hat. Sein Ein-
tritt in die Sozialwelt heiBBt noch nicht, das es in ihr eine Kultur
schaffen wird.

Auch dieser Katalog der Negationen lieBe sich weiterfithren und
erbriachte nur immer denselben SchluBl: Das Zur-Welt-Kommen ist
eindeutig ein Sprung nur in bestimmten vitalen Bereichen, etwa als
Sprung zur Atmung und zur unterbrochenen Nahrungsaufnahme.
Aber im Hinblick auf das Dasein scheint es ganz eingebettet zu sein
in eine Entwicklung, ohne diese augenblicklich sprunghaft voranzu-
treiben. Pointiert gesagt: Nicht im Faktum brutum des Zur-Welt-
Kommens liegt der Sprung in die humane Seinsart.

Wenn das aber stimmt, mufl dann nicht die These fallen, daf3 die
Geburt der Umschlag vom Sein-zum-Dasein in das Dasein ist?
Deutet dann nicht Hegel besser, wenn er in ihr bloB einen Sprung
aus der vegetativen in die animalische® Lebensweise sieht, in der das
eben geborene Kind als Mensch «eine vollkommene Wirklichkeit »®58
noch nicht hat?

Unsere Untersuchung muB3 an diesem Punkt eine etwas gezieltere
Richtung einschlagen: Wenn nicht das Faktum brutum des Zur-
Welt-Kommens der Sprung in das Humane ist, miissen wir, nachdem
die Indikatoren des Menschseins freigelegt sind, fragen, ob die Ge-
burt nicht die Entfaltung des so indizierten Humanen erst erméglicht,
ob sie also nicht in einem transzendentalen Sinn doch der Sprung in
das Dasein ist.

Sie kennen gewi3 die anthropologischen Forschungen von Port-
mann, die, etwas vereinfacht, folgendes Bild vom neugeborenen
Menschen entwerfen: Der Siaugling, dieser extreme Nesthocker,
erweist sich bei niherem Zusehen als ein heimlicher Nestfliichter.

84 Vgl. dazu: Max Scheler: Zur Idee des Menschen. — In: Scheler WW II1,
173 fF.

85 Hegel WW (Glockner) X, 98.

56 Hegel WW (Glockner) II, 18.

165



Gemessen an der Endform des Menschen, darf man seine Geburt eine
physiologische Frithgeburt und sein erstes Lebensjahr eine extra-
uterine Frithzeit nennen, in der die Sozietit die Funktion des Uterus
itbernimmt. Aber gerade in dieser Zeit gelangt das Kind zum Art-
gemaBen: zur aufrechten Haltung, zur Wortsprache, zu den Anfin-
gen des technischen Denkens und Handelns. Das geschieht nicht
einfach durch Herausbildung eines instinktgebundenen und -ge-
lenkten Verhaltens, sondern durch Erkunden, Versuchen, Nach-
ahmen, also durch einen LernprozeB3, in dem sich, und das ist das
Entscheidende, in allem Spielen deutlich auch ein Streben zeigt®.

Wie weit geht dieses Streben zuriick? Bis zum Aufrichten des
ganzen Korpers mit fremder Hilfe?, bis zur Nachahmung einzelner
Silben in der Lallphase?, bis zum Aufsitzen, dem Heben des Kopfes,
dem frithen freien Spiel der Héinde?, bis zur ersten Objektfindung
durch die bei der Geburt bereits relativ offenen Sinne? — Das 14Bt sich
im einzelnen nur schwer und fast nie ohne Willkiir bestimmen. Wir
haben keine eindeutigen Griinde dafiir, die Anfinge dieses Strebens
nicht bis zur Geburt zuriickzuverfolgen. Das aber ist sowohl fiir das
frithe Dasein als auch fiir die Geburt wichtig.

Jedes Streben ist ein Gerichtetsein auf Etwas, ist Intentionalitit.
Intentionalitit ist eine Grundstruktur des Daseins, ist in der Sinnen-
tatigkeit Ausrichtung auf das zu findende Objekt, im Sprechen auf
die zu sagende Bedeutung, im Handeln auf das zu tuende Werk.
Wenn nun die Zielrichtung dieses"Strebens nicht ausschlieBlich trieb-
gebunden und instinktgelenkt ist, dann muB in ihr ein Spielraum, wie
klein er auch sein mag, des Wihlens liegen. Wenn in diesem Streben
ein Moment des Wihlens liegt, so muBl in ihm ein Anfangen sein.
Und schlieBlich: selbst wenn die Ziele des Strebens, wie etwa das
artgemédfBe Verhalten, durch die Gesellschaft eindeutig vorgegeben
sind, so liegt im Streben nach ihnen doch ein Ubernehmen des Vor-
gegebenen und eben dadurch wieder ein Wihlen und Anfangen. In
allem Anfangen aber liegt Freiheit.

Indes: wird hier nicht einfach ein Wort strapaziert? Fingt mit der
Geburt nicht auch die Atmung an, ohne daf3 auch nur die Spur eines

87 Vgl. dazu neben den Werken Portmanns auch die Arbeit von Rolf
Kugler: Philosophische Aspekte der Biologie Adolf Portmanns, Ziirich 1967, —
Ebenfalls die Arbeiten von B. Hassenstein, K. Goerttler und K. Wezler im
2. Band von: Neue Anthropologie. Hrsg. von Hans-Georg Gadamer und Paul
Vogler. dtv Wissenschaftliche Reihe 4070, pp. 60-97, 215-257, 292-385.

166



freien Strebens im Kind zu finden wire? — Die Atmung fingt nicht
an; sie setzt ein, setzt aus, wie der Herzschlag einsetzen und aussetzen
kann. Einsetzen ist ein Beginnen, das ohne spontanes Streben anhebt.
Anfangen aber kommt von Anfang, von initium, und hat etwas mit
Initiative zu tun. Anfangen ist jenes Beginnen, das durch ein spon-
tanes Streben anhebt.

Von diesem spontanen Streben her mufB3 man den ungeheuren
Sprung der Geburt neu auslegen: Als Sprung aus der weltabge-
schlossenen Ununterschiedenheit in die Objektwelt gibt er dem Kind
die Moglichkeit, iiberhaupt Objekte zu haben und die schon offenen
Sinne auf sie zu richten. Er ist also die Bedingung der Moglichkeit der
Intentionalitit und des Strebens iiberhaupt. — Als Sprung aus der
fetalen Umwelt in eine soziale Kulturwelt ist er die Bedingung der
Moglichkeit, Streben und LernprozeB in artgemafBe Bahnen zu len-
ken, also hin zur aufrechten Haltung, zur Sprache, zum Schaffen der
Kultur im weitesten Sinn.

Wo immer konkret im einzelnen Lernen und Streben das An-
fangen liegen mag: die Geburt ist in einem strengen Sinn die Bedin-
gung der Moglichkeit des Anfangens. Da aber in diesem menschlichen
Anfangen ein Moment der Freiheit liegt, ist die Geburt auch, wie
Fichte sagt, «die Erscheinung ... der Genesis der Freiheit»®. Wir
diirfen sie deshalb nicht bloB als Umschlag aus der vegetativen in die
animalische Seinsweise deuten. Sie ist, so paradox das klingen mag,
der Umschlag aus einer langst eingesetzten, bereits spezifisch organi-
sierten Entwicklung in das Anfangen. Nur dadurch, als « Anfang des
Anfangens»®, ist sie der Sprung in das Dasein.

Und in der Tat ist der Mensch nie mehr Anfinger als nach der
Geburt. Er hat sich zwar seine Gaben der Natur, seine Herkunft,
seine Eltern, sein Leben und die Stunde der Geburt nicht gewahlt.
Aber von dieser Stunde an steht er am Anfang der Intentionalitit,
des Strebens und Lernens, am Anfang jenes Prozesses, durch den er
ein artgemifBes Verhalten und in ihm sich selbst hervorbringen muB.
In diesem Anfang ist er, obwohl schon geprigt, doch auch ganz offen
und prégebereit, ganz unverstellt, als Ganzes noch Méglichkeit. Fiir
ihn gilt das Wort Schillers: «An dem Eingang der Bahn liegt die

58 Fichte, WW (Medicus) VI, 522.
8 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben. Stuttgart 1960,
p. 166.

167



Unendlichkeit offen®.» Dieses unendliche Offensein des Anfingers
bewirkt es, daB3 der total Hilflose nicht nur, wie Francis Bacon meint,
ein Hindernis fiir alles GroBe, eine Geisel an das Schicksal ist®!, son-
dern, wie Vergil dichtet, auch die Hoffnung, daf3 mit ihm «die groBe
Ordnung der Zeiten neu entspringt»®, daB also mit ihm und durch
ihn ein Neuanfang der Geschichte gesetzt sein kann®. Zwar ist er
noch ganz Gast in der Kultur; aber er wird doch nie mehr so viel
lernen, wie er es in dieser ersten Zeit spielend tut. Mit einem Wort:
Nie mehr wird sich in seinem spéteren Leben die Struktur seines
Daseins in solcher Offenheit zeigen, und nie mehr wird er in diesem
Ausmaf in der Fiille des Anfangens sein.

So wie der Mensch nicht nur ein Ende hat, sondern endlich ist, so
hat er nicht bloB einen Anfang, sondern er ist anfinglich. Dieses
Anfangend- und Anfinglichsein nennen wir Geburtlichkeit®, weil
es transzendental gegriindet ist in der Geburt%. Wenn also die Geburt

%0 Schiller, Menschliches Wirken. WW (Sakular-Ausgabe) II, 92.

o1 Francis Bacon, Uber Ehe und Ehelosigkeit. In: F. B., Essays, hrsg.
v. L. L. Schiicking, Leipzig 1940, p. 28f.

2 Vergil, Ecloga IV, V.5: «Magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.»

% Vgl. dazu die Reflexionen Kierkegaards iiber das Verhiltnis des
Individuums zur Geschichte des Geschlechts. In: Der Begriff Angst, Kap. 1,
§§ IF.

8 Der Terminus stammt moglicherweise von Hannah Arendt. Sie spricht
in der «Vita activa» (Stuttgart 1960) von Gebiirtlichkeit und Natalitit, in
«On Revolution» (New York 1963) von natality, das wiederum mit Gebiirt-
lichkeit iibersetzt worden ist (Uber die Revolution, Miinchen 1963). Wir
haben lautlich an vorgeburtlich angeglichen.

Hannah Arendt ist, soviel ich sehe, die einzige Denkerin, die jenen Hinweis
von Heidegger (vgl. Anm. 22) weitergefiihrt hat. Zwar findet sich in ihren
Werken keine Analyse des Geborenwerdens und deshalb auch keine nidhere
Kennzeichnung dieses Anfangens. Daf3 in der Geburt der Anfang des An-
fangens liegt, ist fiir sie vielmehr unmittelbar mit dem Faktum des Geboren-
werdens gegeben (On Revolution, 213), was man bestreiten kann. Aber das
Hindenken auf die Geburtlichkeit des Menschen spielt in ihren Werken dann
eine fundamentale Rolle wie nirgends sonst. Vieles, was in diesem Vortrag
iiber Geburtlichkeit gesagt ist, findet sich bereits bei ihr. Vgl. dazu Vita
activa, 15f., 165ff., Uber die Revolution, 270 ff. — Dazu auch Ernst Vollrath,
Politik und Metaphysik. Zum politischen Denken Hannah Arendts. In:
ZS fir Politik, 18. Jg. Neue Folge, H. 3 (1971), pp. 205-232.

% Bei Meister Eckehart findet sich eine metaphysische Griindung der
Geburtlichkeit in der ewigen Geburt Gottes. Diese ewige Geburt vollzieht
sich auch in der Zeitlichkeit innerhalb der menschlichen Natur. Damit kann

168



das einmalige Ereignis ist, durch das die Bedingung der Moglichkeit
des Anfangens gesetzt ist, so ist Geburtlichkeit ein Wesensmerkmal
des Geborenen, durch das er initiativ, in einem metaphorischen Sinn
gebérend sein kann.

Weil der Mensch Anfanger ist von Geburt und hinfort ein An-
fangender in seinem Dasein, kann er hervorbringen durch Denken,
Sprechen und Handeln, durch sie die Kulturwelt und in ihr sich selbst.
Durch seine Geburtlichkeit ist ein lebendiges Prinzip des Schaffens in
der Welt und nicht allein die naturgesetzliche Wiederholung der
Schopfung. Deshalb sagt Augustin von der Erschaffung der ersten
Menschen: « Ut initium esset, homo creatus est» (Damit ein Anfang sei,
ist der Mensch erschaffen worden)®. Dal3 aber der Mensch aus dem
Anfinglich-sein nicht bloB ein Arbeiter ist, sondern ein Schaffender
sein kann, macht aus ihm ein vergleichsweise goéttliches Wesen. « Denn
der Anfang ist auch ein Gott, und solange er in den Menschen wohnt» %7,
ist zwar nicht alles geborgen, aber doch alles dem Bergenden offen.

Fiir seine Geburt muf3 sich der Mensch zwar nicht verantworten.
Sie kann ihm, wie Goethe sagt, nicht «zur Schande gereichen»®,
Denn bis zu ihr und mit ihr gilt der Satz in einem strengen Sinn:
«Wir haben uns nicht selbst geschaffen®®.» Aber der nachfolgende
initiative ProzeB, Selbstwerdung und Selbsterschaffung zugleich, ist
doch etwas wie eine Rechtfertigung auch seiner Geburt. Und da der
Mensch in diesem ProzeB sich zu dem hervorbringt, der er ist, uber-
nimmt er in ihm auch seine Herkunft und rechtfertigt sie und in ihr
die Menschwerdung. Der Anfang im Menschen ist die Rechtferti-
gung des Menschen.

Im Anfangen-konnen liegt die Moglichkeit der Freiheit. Die Mog-
lichkeit der Freiheit erscheint mit der Geburt in der Welt und lebt

nicht bloB die Geburt als Faktum gemeint sein, denn in die Natur des Men-
schen ist ja das fortwihrende Gebiaren Gottes gelegt. Ohne das Wort zu
haben, spricht Meister Eckehart von Geburtlichkeit und griindet sie in der
ewigen Geburt Gottes: «Wir feiern hier in dieser Zeitlichkeit an der ewigen
Geburt, die Gottvater ohne UnterlaB in der Ewigkeit vollbracht hat und noch
vollbringt, daB diese selbe Geburt sich nun auch vollzogen hat innerhalb der
Zeit, in der menschlichen Natur» (Von der ewigen Geburt, s. Anm. 26,
a.2.0., 75).

% Augustinus, De civitate Dei XII, 21 (20).

%7 Platon, Nomoi 775 e,

% Goethe, Reineke Fuchs, 8. Gesang, Vers 203.

® Jaspers, Einfithrung in die Philosophie, Miinchen 1953, p. 63.

169
12 Studia Philosophica XXXV



in ihr fort durch die Geburtlichkeit des Menschen. Mit der Geburt
beginnt so die Geschichte der Freiheit. Insofern ist die Geburt des
Menschen auch die Geburt der Freiheit. Das Wesen der Geburtlich-
keit aber ist die Freiheit.

Geburtlich ist der Mensch, weil er unvollkommen ist. Nur das
Vollkommene, so sagt Thomas, «bedarf nicht der Geburt»™. Es
wiére, wie der Sphairos des Parmenides, «a-genetos»!, ungeboren. —
Die Geburtlichkeit ist die Chance der menschlichen Unvollkommen-
heit.

Geburtlich ist der Mensch zugleich, weil er sterblich ist. Dal}3 er
sterblich ist, heit: Wo sein Dasein ganz wird, bricht es durch den
Tod um in das Nichi-Sein. Solange es ist, ist es unganz. Weil es un-
ganz ist, ist es offen. In seinem Offensein liegt der Raum der Freiheit
und der Geburtlichkeit.

Es ist deshalb falsch, in der Geburt nur etwas Vergangenes zu
sehen, wie es falsch wire, im Tod nur das Kiinftige zu erblicken. Das
Dasein heiB3t sterblich auch, weil es einmal vergangen sein wird. Das
scheinbar Zukiinftigste in meinem Dasein, der Tod, weist so in das
Vergangensein. Geburtlichkeit aber gibt es, solange das Dasein noch
zukiinftig ist. Es ist dies ganz und gar in der Geburt. Das Zukiinftigste
ist die Geburt.

Warum bedenken wir itberhaupt die Geburt??* Warum negieren
wir weder ihre Faktizitit noch ihre Bedeutung, wie dies seit Empe-
dokles und den Atomisten bis zu den Enzyklopidisten und bis zu
Nietzsche immer wieder geschehen ist?” — Existentiell hat diese

% S. theol. III, 35, 2. Dieses Argument gehort fiir Thomas zwar nur zu
den Einwinden, die er ja immer noch beantwortet. Aus dem Kontext wird
indes klar, daf3 er es fiir richtig halt.

1 Parmenides, Fr. 7.8.

2 Wenn die institutionalisierte Form des Denkens an die Geburt, der
Geburtstag, tiberhaupt einen Sinn haben soll, so als Erinnerung an die
Geburtlichkeit, die im Geborenwerden griindet, und somit nicht eigentlich
als Riickerinnerung, sondern als Erinnerung an die Moglichkeit des neuen
Anfangs. So hat den Geburtstag auch noch der 70jidhrige Goethe verstanden,
namlich als einen Tag, «wo man doch immer eine Art neuen Daseins be-
ginnt» (Br. vom 19. Sept. 1819 an Johanna Maria Melber).

3 Empedokles (Fr. B 8): «Geburt gibt es von keinem einzigen unter allen
sterblichen Dingen und auch nicht ein Ende im verwiinschten Tode, sondern
nur Mischung und Austausch der gemischten Stoffe ist. Geburt wird nur
dafiir bei den Menschen als tiblicher Name gebraucht.»

170



Reflexion den Sinn, an die Freiheit des Daseins zu erinnern. Das
geschah hier nicht am Leitgedanken des Ganzseins, sondern an dem
des Ganz-Offenseins des Daseins. Dadurch dringt gleichsam eine
andere Stimmung in die Freiheit. Sie ist nicht mehr so ausschlieBlich
mit den Kategorien «Ende», «Unwiderruflichkeit», «Verpalt-
haben», « Angst», «Schuld» und «Verzweiflung» verkniipft, sondern
auch mit «Anfangen», «Offensein», «Spielen», «Versucheny,
«Schaffen», «Zeit haben», «Hoffnung». Es ist die gleichsam un-
schuldigere Freiheit, die nicht die Erlésung fiir die letzte Losung halt.

Indes: Es wire nur ein neuer Unsinn, den Gedanken der Geburt
gegen den Todesgedanken ausspielen zu wollen. Auch das Bedenken
des Todes miindet in die Freiheit des Anfangens. Deshalb soll hier
nicht gegen das memento mori in der philosophischen Tradition
Anklage erhoben werden. Nur gegen den einseitigen Vorrang des
Todesgedankens wollten wir an das zu oft und zu lange Vergessene
erinnern, damit das Verhiltnis gesehen werde, das uns das Dasein
selber vorgibt: Geburt und Tod setzen sich gegenseitig?. Der Mensch
ist sterblich von Anfang und geburtlich bis in den Tod.

Diese Mischlehre, freilich mit einem stirkeren Anstrich moderner Wissen-
schaftlichkeit, findet sich auch bei D’Holbach und Diderot. D’Holbach
(Systtme de la Nature, 1. Teil, 3. Kap., SchluBanmerkung): «Genau ge-
nommen entsteht und stirbt nichts in der Natur. . .» Das ist dann in der
Encyclopédie im Stichwort «Naitre» (das wahrscheinlich Diderot geschrieben
hat) wortlich wieder aufgenommen: «A proprement parler, on ne nait point,
on ne meurt point; on était dés le commencement des choses, et on sera
jusqu’a leur consommation.»

Bei Nietzsche geht es um eine existentielle Diffamierung der kleinen
«abgespielten Tragikomddien» (Menschliches, Allzumenschliches 11, 2. Abt.,
Nr. 58), zu denen auch die Geburt gehort.

¢ Eine ontische Begriindung dafiir gibt Fichte (WW Medicus VI, 521f.):
Indem die Menschheit das Vermogen erhielt, sich neu zu erzeugen, iibernahm
sie in ihren alten Mitgliedern die Verpflichtung, abzutreten vom Schauplatze;
und wer einen Menschen in seine Stelle erzeugt, verpflichtet sich zugleich,
ihm dieselbe zu rechter Zeit zu iiberlassen. So setzen Tod und Geburt sich
gegenseitig: und nur in einer solchen Welt kann kein Tod sein, in der auch
keine Geburt ist, — in der kiinftigen.»

171



	Die philosophische Bedeutung der Geburt

