
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Die philosophische Bedeutung der Geburt

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die philosophische Bedeutung der Geburt

von Hans Saner

Wer nach den Zeugnissen über Geburt und Geburtlichkeit in der

Philosophie sucht, wird bald auf einen merkwürdigen Sachverhalt
stoßen: In der ganzen Geschichte des Denkens gibt es zwar eine breite

Spekulation und Reflexion über die Sterblichkeit und besonders über
den Tod des Menschen; aber Geburt und Geburtlichkeit sind kaum

je eigens bedacht worden. Wie sonderbar das ist, merken wir erst,

wenn wir uns der Allgegenwart des memento nasci vergewissern:
Der Geburtstag1 oder der Tag des Geburtsnamens ist die einzige
lebenslange Feier für das Individuum. Die erste soziale Gemeinschaft
des Menschen ist die durch Zeugung und Geburt geeinte Familie.
Die bürgerliche Identität des einzelnen wird fixiert durch seinen

Geburtsnamen, das Geburtsdatum und den Geburtsort, und das in
einem politischen Verband, der Nation heißt. Nation aber kommt
von nasci, von Geborenwerden, und bedeutet ursprünglich wiederum
Geburt2. Das soziale Klassengefüge war über Jahrhunderte zementiert

durch die Geburt: ein Mensch von Geburt zu sein, war das

Glück, das durch Leistung nicht eingeholt werden konnte. Das
Geborenwerden scheint die paradigmatische Grundvorstellung für alles

Werden und Wachsen gewesen zu sein. So ist auch natura abgeleitet
von nasci und müßte eigentlich, wie schon Thomas von Aquin gesagt

hat, nascitura3, gleichsam Reich der Geburt heißen. Und schließlich

1 Vgl. W. Schmidt: Geburtstag im Altertum, 1908. - F. Boehm: Geburtstag

und Namenstag im deutschen Volksbrauch, 1938. - W. Dürig: Geburtstag

und Namenstag, 1-954.
2 Zum Begriff «Nation» und zu seinen Bedeutungswandlungen siehe:

Friedrich Hertz: Nation, nationale Ideologie und Nationalismus. - In:
Grundbegriffe der Geschichte. 50 Beiträge zum europäischen Geschichtsbild,
Hrsg. in Zusammenarbeit mit dem Europarat und dem Internationalen
Schulbuchinstitut, Gütersloh 1964, pp. 243 ff.

8 S. theol. III, 2, 1 : «Sciendum est igitur quod nomen naturae a nascendo
est dictum vel sumptum. Unde primo est impositum hoc nomen ad signifi-
candum generationem viventium, quae nativitas vel pullulatio dicitur: ut

147



nimmt in allen Kulturen die Geburt im Brauchtum4, in Mythen und
Märchen, in der Kunst, ja selbst in den Religionen einen wichtigen
Platz ein. Davon ist die Philosophie nicht ganz ausgenommen. Sie hat
ihr Selbstverständnis ebenso früh an den großen Metaphern der
Maieutik5 und der Geburt erlangt, wie an denen des Sterbens und
des Todes6. Warum aber hat sie, die sich seit den Griechen gerne als

die höchste, Theoria und Praxis vereinende Tätigkeit ausgab7, nie

zurückgefragt auf das Geburtliche in ihrem und in allem Tätigsein
und auf die Geburtlichkeit des tätigen Wesens, des Menschen? Warum,

wenn man so sagen darf, diese Geburtsvergessenheit, während
sich, über Platon, Augustin, Kierkegaard und Heidegger, eine eigentliche

Todesversessenheit in ihr herausbildete, so einseitig, so begriffstaub

und faktenblind, daß sie schließlich das Dasein des Menschen

einseitig als «Sein zum Tode»8 ausgelegt hat?

Angesichts dieser lebensfeindlichen Gewichtung ist man versucht,
an die Kulturgeschichte Fragen von der Art zu richten:

Haben vielleicht uralte Tabuisierungen9, Scham und Scheu den

Zugang zu den Fragen um Zeugung und Geburt versperrt? Haben

dicatur natura quasi nascitura.» «Man muß also wissen, daß das Wort
,Natur' hergenommen ist von Geborenwerden. Daher wurde dieses Wort
zuerst gebraucht, um das Hervorgehen der Lebewesen zu bezeichnen,
welches man Geburt oder Hervorsprießen nennt: so daß natura sozusagen
nascitura bedeutet.» — Vgl. auch «Natur» im Etymologie-Duden.

4 Vgl. dazu: Claude Lévi-StrauB: Die Wirksamkeit der Symbole. - In:
Strukturale Anthropologie. Frankfurt am Main 1967, pp. 204-225. - Drs. :

Das wilde Denken, Frankfurt am Main 1968, pp. 223ff. - Wilhelm Schmidt:
Gebräuche des Ehemannes bei Schwangerschaft und Geburt. Mit Richtigstellung

des Begriffes der Couvade. Wiener Beiträge zur Kulturgeschichte und
Linguistik. Band X, Wien/München 1955. - Gisela Katharina Braun:
Untersuchungen über das Brauchtum um Schwangerschaft und Geburt bei den
Batakstämmen in Sumatra. Diss. Köln 1955. - Christa Bausch: Geburtsriten
in Polynesien. Eine religionsethnologische Untersuchung. - In : Mitteilungen
der Anthropologischen Gesellschaft in Wien, XCVI/XCVII, pp. 191-247. -
H. Dietschy: Geburtshütte und «Männerkindbett» bei den Karaja. - In:
Verh. Naturf. Ges. Basel, Bd. 67, Nr. 2, pp. 114-132.

6 Platon, Theaitetos 148 e ff., 160 e, 184 b, 210 a ff.
6 Piaton, Phaidon 64 a. ff.
' Vgl. etwa Platon, Sophistes 216 b f. und Aristoteles, Nikomachische

Ethik, Buch VI.
8 Heidegger, Sein und Zeit, §§ 46-53.
8 Diese Vermutung liegt nahe, wenn man etwa die Geschichte der

Gynäkologie betrachtet. Konventionen, die vielleicht alten Tabuvorstellungen

148



einige Jahrtausende des Patriarchats, die Neigung vieler antiker
Philosophen zur Homophilie und das Mönchsleben der spezifisch
christlichen Denker genügt, um die Geburt, jenes Geschäft der Frauen
und der Kinder, von der philosophischen Reflexion auszuklammern?
Ist der spiritualistischen Verachtung von Leiblichkeit und Geschlechtlichkeit

und deren christlicher Verstrickung mit der Sündhaftigkeit
eine eigentliche Teknophobie erwachsen?10 War die Tradition so

mächtig, daß das Wort Piatons, wonach der Philosoph es im Grunde
auf nichts anderes abgesehen habe als darauf, «zu sterben oder tot
zu sein»11 - daß dieses Wort, einmal übernommen von Cicero12,

erwachsen sind, haben Forschung und Therapie zurückgehalten, ja oft
rückgängig gemacht. - Vgl. Paul Diepgen: Die Frauenheilkunde der alten Welt,
München 1937. - Paul Diepgen: Frau und Frauenheilkunde in der Kultur des

Mittelalters, Stuttgart 1963. - Eduard Kaspar Jakob von Siebold: Versuch
einer Geschichte der Geburtshülfe. Band 1, Berlin 1839, Band 2, Berlin 1845. -
Heinrich Fasbender: Geschichte der Geburtshülfe, Jena 1906.

10 Von einer eigentlichen philosophischen Teknophobie müßte man bei
Berdjaew sprechen. Für ihn sind die leibliche Zeugung und die Geburt nur
noch Usurpation der Schöpfungskraft, sinnlose Verausgabung der schöpferischen

Energie: «In der Tiefe des Geschlechts muß das Schöpfertum die
Geburt überwinden Die schöpferische Aktivität wird auf die Erschaffung
einer anderen Welt, auf die Fortführung der Schöpfung gerichtet» (Vom
Sinn des Schaffens, 21 Iff.).

Kierkegaard hat auf die religiöse Verstrickung von Zeugung und Geburt
mit Sünde und Schuld in seiner letzten Tagebucheintragung hingewiesen:
«Durch ein Verbrechen bin ich entstanden gegen Gottes Willen. Die Schuld,
die jedoch in einem Sinne nicht die meine ist, wenn sie mich auch in Gottes
Augen zum Verbrecher macht, ist: Leben zu geben. Die Strafe entspricht der
Schuld : aller Lust zum Leben beraubt zu werden, zum höchsten Grad von
Lebensüberdruß gebracht zu werden.»

11 Piaton, Phaidon 64 a.
1,1 Cicero, Tusculanae disputationes, I, 75: «Tota enim philosophorum

vita commentatio mortis est.» Als Übersetzung dieses Satzes findet man
nicht selten: «Es ist nämlich das ganze Leben der Philosophen ein Denken
an den Tod.» Ähnlich übersetzt noch Karl Büchner in der Artemis-Ausgabe
der «Gespräche in Tuskulum» (Zürich 21966) : «. ist ein Denken auf den
Tod». Diese Übersetzungen haben den systematischen Gedanken Ciceros und
Piatons verfehlt. Das Leben der Philosophen ist nicht ein Denken an den Tod,
sondern es ist Denken und als solches dadurch gekennzeichnet, daß in ihm der
Geist von allem Äußerlichen weggeführt und zu sich selbst hingerufen wird.
Dieses Wegführen aber von allem Körperlichen ist ein mori discere, ein
Sterbenlernen, und ein consuescere mori, ein Gewöhnen an das Sterben und
Totsein, aber an jenes Totsein, das das eigentliche Leben, das Leben des

149



schlechthin bestimmend geworden ist für die Auslegung des Philosoph-

und des Menschseins? Oder ist, über Piaton hinaus bis zu
Sophokles13 und auch bis in die Anfänge des biblischen Denkens14,

in der ganzen abendländischen Kultur ein derart starker Hang zur
Nekrophilie am Werk, daß die Geburt, beladen mit einem Fluch15,

nur ausgelegt worden ist als der Anfang des Sterbens16? Hat man
vielleicht in der Dialektik von Leben und Sterben, von Geburt und
Tod, heimlich die beiden Pole vertauscht, die Geburt verstanden als

freien Geistes, ist. Die commentatio mortis der Philosophen ist eine Antizipation
des Totseins als des eigentlichen Lebens durch das Denken und in ihm.

Sinngemäß müßte man übersetzen: «Das ganze Leben der Philosophen ist
nämlich ein übendes Vorwegnehmen des Sterbens und des Totseins.»
Um die Philologie nicht zu strapazieren, wäre annehmbar: «Das ganze
Leben der Philosophen ist nämlich eine Vorübung des Todes.»

18 S. Sophokles, Oedipus auf Kolonos, Verse 1224-27 (Übersetzung Emil
Staiger) :

«Nicht geboren zu sein, übertrifft
Jeden Begriff. Doch wann's erschien,
Ist das Zweite weithin dies,
Eilends zu gehen, von wannen es kam.»
Plutarch zitiert in seiner Trostschrift an Apollonius § 27) eine Schrift von

Aristoteles, «Eudemus oder: Über die Seele». Darin berichtet Aristoteles auch
über etwas, «was in Aller Mund und schon seit langer Zeit unter Allen
bekannt ist», nämlich, «daß Nicht geboren zu werden das Beste von Allem ist,
das Sterben aber besser als das Leben». Aristoteles erzählt dann, wie der auf
einer Jagd gefangene Silen dem Midas auf die Frage, was denn für den
Menschen das Wünschenswerteste sei, antwortete «. für den Menschen
aber ist es keineswegs das Beste, geboren zu werden und an der Natur des

Höchsten Anteil zu nehmen; das Bestefür alle und Jeden ist Nicht geboren zu
werden; das Zweite nach diesem und das Erste unter den übrigen Dingen,
die dem Menschen zustehen, ist, sobald als möglich, nach der Geburt, wieder
zu sterben. » - Plutarch nimmt dann später dieses Motiv in eigener,
abwandelnder Aussage wieder auf (31)..- Sophokles sprach also eine Meinung aus,
die in der Antike sehr verbreitet war.

14 Vgl. Prediger 7,1 : «Besser ist der Tag des Todes als der Tag der Geburt.»
15 Gemeint ist natürlich 1. Mose 3,16, wo das Gebären (nicht das Geborenwerden)

mit dem Fluch Gottes beladen wird.
18 Vgl. Heraklit, Fr. 20: «Da sie geboren sind, nehmen sie auf sich zu

leben und den Tod zu haben - vielmehr auszuruhen - und Kinder hinterlassen

sie, daß neuer Tod geboren wird.» - Das scheint eine «Weisheit» zu
sein, die bei vielen Völkern sprichwörtlich geworden ist. So sagt ein deutsches

Sprichwort: «Bei jeder Geburt wird eine Leiche angesagt.» Und ein arabisches:

«Die Geburt ist der Gesandte des Todes.»

150



den ersten Tod, den Tod als zweite Geburt?17 Oder ist alles viel
einfacher: Hat, wie etwa im Buddhismus, die Erfahrung des täglichen
Elends zur Überzeugung geführt, daß Geborenwerden eine Strafe
sein muß, daß die Geburt also der Sünde Sold18 ist und der Tod ein

Anfang der Erlösung? Spielt vielleicht das ursprüngliche metaphysische

Bedürfnis des Menschen mit, alles in seiner Ganzheit zu betrachten,

wobei erst der Tod, als Ende des Daseins, diesem seine Ganzheit
verleiht und somit zum eigentlichen Konstituens des Daseins als eines

Ganzen wird? Oder war jene antike, ins Christliche gewendete

Metaphysik ausschlaggebend, die, unter der stillen, den biblischen
Texten widersprechenden Voraussetzung, daß das Leben der Seele

unsterblich sei19, in der Geburt nur noch den Abfall auf Zeit in die

Zeit sehen konnte, einen Sturz also, den allein der Tod wieder aufhebt?
Man könnte diese Fragen vielleicht teilweise beantworten; man

könnte sie durch andere ergänzen: wer einmal das Eigenartige der

17 Seneca vergleicht in seinen Briefen an Lucilius (Ad Lucilium epistulae
morales, ep. 102) den Tod mit der Geburt. Er verwendet dazu Bilder aus dem
Bereich der Leiblichkeit. So wie die Umhüllung im Mutterleib platzen muß,
damit das Kind zur Welt kommen kann, so muß der Leib, als Hülle des

Geistes, platzen, damit der Geist eingehen kann in die Ewigkeit. Dadurch
wird der Tod «eine neue Geburt» und der Todestag zum «Geburtstag der
Ewigkeit». Dieser Passus ist nicht durch seine Analogie bemerkenswert,
sondern durch Senecas phänomenologische Nähe in der Schilderung des

Neugeborenen.
Luther hat diese Analogie wieder aufgenommen, sie aber in eine kosmische

Bildsprache übersetzt. So wie das Kind «aus der kleinen Wohnung, seiner
Mutter Leib», in die große Welt tritt, so tritt der Sterbende aus der
verhältnismäßig kleinen Welt in die Unendlichkeit des Himmels (s. Ein Sermon von
der Bereitung zum Sterben. WW Buchwald Bd. VI, p. 63).

Weder bei Seneca noch bei Luther — und ähnliche Analogien ließen sich
vermutlich vielerorts zeigen - geht es um die Auslegung der Geburt, sondern

um die Auslegung des Todes in erbaulicher und tröstender Absicht.
18 Weit stärker als sonstwo ist der Fluch des Geborenwerdens im Buddhismus

ausgesprochen. Hier wird das Geborenwerden ausgelegt als der Anfang
aller Leiden, der sich in einer Kette von Wiedergeburten immer erneuert.
Erst der Eingang in das Nirwana ist der Abbruch dieser Kette : der Zustand
des Nicht-mehr-Geborenwerdens, und das ist auch der Zustand, in dem es

den Tod nicht mehr gibt. Da nur ein Läuterungsprozeß des Menschen in
diesen Zustand führen kann, gilt für den Buddhismus geradezu die Formel:
Die Geburt ist der Sünde Sold.

10 Dazu Karl Barth: Unsterblichkeit. In: N.M. Luyten, A. Portmann,
K.Jaspers, K. Barth: Unsterblichkeit, Basel (o. J.), 45 ff.

151



Reflexionslücke um die Geburt gesehen hat, wird sich mit derlei

Bildungsfragen und -antworten nicht begnügen.
Es lassen sich indes für den Vorrang der Todesspekulation Gründe

nennen, die philosophisch ins Gewicht fallen :

Nur der Tod bedeutet einen Schnitt von letzter Radikalität; er
ist der Austritt aus dem Leben, die Grenze vom Sein zum Nicht-Sein.
Die Geburt ist dagegen ein Geschehen innerhalb des Lebens. -
Niemand und nichts kann geboren werden, ohne sterben zu müssen; aber
die Frucht kann vor der Geburt absterben. Dadurch hebt der Tod
die Geburt zwar nicht schlechthin auf; für die Gebärende gibt es

sie nun noch in einem defizienten Modus als Früh-, Fehl- und
Totgeburt; aber vom nasciturus her ist doch angezeigt, daß der Geburt
nicht die Reichweite des Lebens zukommt, die der Tod immer schon
hat20. Weil also der Tod überall, wo Leben ist, sein wird, muß der
Gedanke sich zwangsweise herausbilden, daß unser Leben, wie

Augustin sagt, «vita mortalis und mors Vitalis»21 ist, während der

Gedanke, daß das Leben vita natalis sei, offenbar nicht in dieser

Allgemeinheit zutrifft. - Überdem : Die Geburt im Sinn von Geborenwerden

liegt als Faktum für unser Bewußtsein natürlicherweise hinter

uns; als etwas Abgetanes beunruhigt sie existentiell nicht. Aber der
Tod steht uns immer bevor. Dieses Bevorstehende, auf das unser
Dasein zuläuft, erlangt in unserer ganzen Existenz dadurch eine
besondere Eindringlichkeit, daß wir uns völlig gewiß sind, sterben zu
müssen, den Zeitpunkt unseres Todes aber nicht kennen, infolgedessen

das Bewußtsein übernehmen müssen, jederzeit den Tod
erleiden zu können. - Und weiter: Der Tod scheint vordergründig
einen engeren Bezug zu meiner Aktivität und Freiheit zu haben. Ich
kann nicht nur den Tod Anderen zufügen, ich kann ihn auch mir
selbst geben, mir selber aber nicht das Leben und nicht die Geburt. -

20 Darauf hat Nietzsche verwiesen: «Es gibt unter den Menschen keine
größere Banalität als den Tod; zu zweit im Range steht die Geburt, weil
nicht alle geboren werden, welche doch sterben. .» (Menschliches,
Allzumenschliches II/2. Abt. 58).

Möglicherweise ist in Calderons «Welttheater» das «Kind», das der Meister
weder belohnen noch bestrafen kann, ein vor der Geburt verstorbenes
Lebewesen. Das wäre vermutlich der einzige Fall in der Literatur, daß ein Foetus

zur Bühnenfigur wird.
21 Augustinus, Confessiones, 1. Kap., 6. Abschn.

152



Nur der Tod wirft mich schließlich ganz auf mich allein zurück. Ich
kann ihn zwar im Beisein Anderer erleiden, im Opfertod scheinbar
für Andere und etwa im Liebestod mit Anderen; aber der Opfertod
bedeutet nicht, daß ich dem Anderen den Tod endgültig abnehme,
und das Sterben mit dem Anderen heißt nicht, daß mein Tod mit
seinem Tod identisch wäre. Jeder erleidet vielmehr seinen Tod allein.

Dagegen werde ich geboren von einem Anderen und ich zeuge oder

gebäre einen Anderen. Die Geburt ist also immer ein soziales
Geschehen. Erst ihre Vollendung bringt die Entbindung vom Anderen,
eine Trennung, die nur der erste Schnitt ist hin auf die Einsamkeit
des Todes.

All das mag, wie gesagt, den Vorrang der Todesspekulation vor
dem Denken über Geburt und Geburtlichkeit verständlich machen.
Aber es gibt gegen jeden Anspruch auf einen Vorrang in diesem

Bereich zwei unüberhörbare Einwände:
1. Ontisch, also vom faktischen Leben her, gilt: Durch die Geburt
sind wir zur Welt gebracht worden; durch den Tod werden wir der
Welt entrissen. - 2. Logisch aber gilt im Hinblick auf die Endlichkeit
des Lebens: Alles Endliche ist umklammert von Anfang und Ende,
die sich im Begriff der Endlichkeit gegenseitig setzen. - Von beiden
Einwänden her ist schlechthin nicht einzusehen, warum dem Tod
in der philosophischen Daseinsbetrachtung ein Vorrang vor der
Geburt zukommen sollte. Daß in der Tradition Dasein einseitig
aufgefaßt worden ist als «Sein zum Tode» und nicht auch als «Sein

von der Geburt her», ist letztlich eine hermeneutische Willkür, die
sich weder an der Faktizität des Daseins noch am Begriff der Endlichkeit

rechtfertigen läßt. Diese Willkür aber ist ein anthropologischer
und logischer Skandal. Deshalb muß, gegen die Tradition, eigens
nach der Bedeutung von Geburt und Geburtlichkeit für unser Dasein

gefragt werden.
Wir fragen in folgender Richtung :

Was meinen wir überhaupt mit dem Wort «Geburt»? Verweist es

auf ein Geschehen, das sich erkennen und kategorial erfassen läßt?
In welcher Weise also ist Geburt eine Erfahrung? Ist sie ein Anfang?
Ist sie ein Sprung in das Dasein oder bloß ein Schritt innerhalb der
kontinuierlichen Entwicklung des Lebens oder vielleicht beides

zugleich? Liegt die Bedeutung der Geburt für das Dasein im einmaligen,
immer hinter uns liegenden Faktum des Geborenwerdens? Oder ist
die Geburt ein Konstituens des Daseins, so daß man sagen muß:

153
11 Studia Philosophica XXXV



unser Dasein ist geburtlich?22 Wie läßt sich dann diese Geburtlichkeit
erfassen? Wie hängt sie zusammen mit der Geburt? Was bedeutet
sie und damit auch die Geburt für die spezifisch menschlichen
Daseinsqualitäten des vernünftigen Denkens, des Sprechens, des

Handelns, der Freiheit?
Diese Fragen leiten den Gang des Referats. Ich spreche demnach

zuerst von der Geburt, dann von der Geburtlichkeit.
Nur der Mensch gebiert und wird geboren. Das Tier wirft, wird

geworfen, es legt und laicht. Mit dem Wort «Geburt» bezeichnen wir
also, etwa entgegen den Philosophien des Mittelalters23, nicht ein

allgemein biologisches Geschehen, sondern ein Humangeschehen.
In rein physiologischem Sinn bedeutet Geburt ein Dreifaches,

nämlich den Vorgang des Gebärens, das Geschehen des Geborenwerdens

und das Geborene24. Diese drei Bedeutungen besagen nicht
etwa, daß hier eine Homonymie vorliegt, daß also drei verschiedene

Dinge zufällig mit dem gleichen Wort belegt werden. Im Gegenteil:
erst die drei Wortsinne vereint machen das Totalgeschehen der
Geburt aus: Im Gebären erleidet ein Zu-Gebärendes das Geborenwerden.

Wo einer dieser Wortsinne fehlt - etwa in der Totgeburt -,
müßte man von einem defizienten Modus der Geburt sprechen. Da
aber dem Totalgeschehen der Geburt keine personale Einheit
entspricht — die Mutter gebiert und das Kind geboren wird -, kann es

immer wieder nötig werden, vom Wort «Geburt» einen Gebrauch

zu machen, der nicht das ganze Geschehen deckt.

22 In dieser Richtung hat als erster Martin Heidegger in «Sein und Zeit»
(§ 72) gefragt und dabei die grundlegende Einsicht ausgesprochen, daß
Geburt, «existential verstanden», «nicht und nie ein Vergangenes im Sinn
des Nichtmehrvorhandenen» ist. «Das faktische Dasein existiert gebürtig,
und gebürtig stirbt es auch schon im Sinne des Seins zum Tode.» Heidegger
hat aber diesen Gedanken nie weiterverfolgt. Es gibt bei ihm weder die
Analyse des Gebürtigseins noch fragt er nach dem Zusammenhang des

Existentials «Gebürtigkeit» mit den anderen Existentialien. Die Gebürtigkeit
bleibt bei ihm in der Daseinsstruktur ausgeklammert. Die Auslegung des

Daseins als «Sein zum Tode» ist nicht nur vorherrschend, sondern
allbestimmend.

28 Thomas gebraucht nasci, natio und nativitas für alles Lebendige,
«sicut in plantis sive in animalibus et in partibus eorum» (5 met. 5a). Er
nennt das Hervorgehen «eines lebenden Dinges von einem mit ihm verbundenen

Prinzip» Geburt (S. theol. I, 27, 2).
24 Dieser heute nicht mehr gebräuchliche Wortsinn ist noch erhalten in

Totgeburt, Mißgeburt, Ausgeburt usw.

154



In diesem physiologischen Sinn ist in der Geschichte der Philosophie,

aber auch in Psychologie und Anthropologie, von der Geburt

nur sehr selten gesprochen worden, am phänomennahesten vielleicht
noch bei jenem Denker, von dem man sagt, er sei der spekulativste,
bei Hegel25.

Neben der physiologischen Wortbedeutung gibt es die

metaphorische. Geburt im übertragenen Sinn bedeutet ganz allgemein ein
Entstehen oder Hervorbringen. Diese allgemeine Bedeutung ist
theologisch spezifiziert worden in der ewigen Geburt Gottes26 und in der

Wiedergeburt27 des Menschen, kosmologisch im ewigen Sich-selbst-

Hervorbringen der Natur28, anthropologisch-ethisch in der Umkehr,
dem Akt der Selbsthervorbringung aus Freiheit29, der wiederum eine

Säkularisierung der religiösen Wiedergeburt ist.

Die philosophische Spekulation über die Geburt hat sich durch die

Jahrhunderte fast ausschließlich in diesem metaphorischen und
metaphysischen Bereich aufgehalten und bestenfalls versucht, diesen in
einer Lehre von der zwiefachen30 oder gar dreifachen Geburt mit

26 Vgl. Hegel WW (Glockner) VI, 304; X, 95, 98f., 449; XII, 282, 284f.
26 Vgl. z. B. Meister Eckehart, Von der ewigen Geburt. Vier Predigten.

Abgedruckt in : Meister Eckeharts Schriften und Predigten. Aus dem
Mittelhochdeutschen übersetzt und herausgegeben von H. Büttner, 1. Bd. (Jena
1919) p. 75 ff.

27 S. Eranos-Jahrbuch 1939: Vorträge über die Symbolik der Wiedergeburt

in der religiösen Vorstellung der Zeiten und Völker, Zürich 1940.
28 Es gehört mit zu den Eigenaritgkeiten dieser Thematik, daß man früh

von der «Geburt» (Schöpfung, Entstehung") der Welt gesprochen hat, aber
selten von ihrem Ende, hingegen früh vom Tod des Menschen, aber selten

von seiner Geburt. Das kann eigentlich nichts damit zu tun haben, daß der
Kosmos als unsterblich, der Mensch aber als sterblich gedacht worden ist.
Der unsterbliche Kosmos müßte ungeworden sein und das schlösse die
Kosmogonie aus.

20 So etwa bei Kant die «Revolution der Denkungsart» und bei Jaspers die
Umkehr. Beide Denker haben die Analogie zur religiösen Wiedergeburt
selber gesehen. S. Kant, Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft.
Werke (Akademie) Bd. VI, p. 47. - Jaspers, Der philosophische Glaube
angesichts der Offenbarung, München 1962, p. 294.

30 So etwa bei Franz von Baader. Sein Denken über die zwiefache Geburt
dient dem Verständnis des geburtlichen Daseins. Baader unterscheidet:

1. Die erste, unmittelbare, natürliche, kreatürliche Geburt, die dem
Menschen gegeben ist (WW Hoffmann X, 35f.). Durch sie ist der Mensch
weder gut noch schlecht.

155



dem physiologischen Sinn31 vage und zufällig zu verbinden. - Ein
Denker ragt da aus allen anderen hervor : Jakob Böhme. Seine

Philosophie könnte man eine Metaphysik der Geburt nennen. Aber ihr
Denken versinkt bis zur Unverständlichkeit in einer phantastischen,
oft schon verwilderten Metaphorik32.

2. Das zweite, mittelbare, geistige Geborensein (IV, 343), die aufgegebene
Geburt, durch die der Mensch nun gut oder böse wird. In ihr bringt er sich
selbst hervor, nicht dadurch, daß er das natürliche Geborensein abwirft,
sondern dadurch, daß er es geistig durchformt.

Diese Lehre hat ihren religiösen Angelpunkt. Alle Kreatur hat durch die
erste, die natürliche Geburt, Teil an Gottes Schöpferkraft; aber diese
Teilhabe ist noch verlierbar, ist «unfixiert» (IV, 340). Sie ist nicht Abbild des

«ewigen theogonischen Prozesses», in dem sich Gott ewig «als Liebe und
Licht in seinem Genitus gebiert» (VIII, 181). Der Mensch soll aber
teilhaftig dieses Prozesses sein. Er wird es in der Teilhabe an der Sohnschaft
Gottes. In ihr gründet die zweite Geburt, die selber ein unendlicher Prozeß
ist. Man «kann darum sagen, daß die Creatur nicht anders zur Vollendetheit
ihres Seins gelangt, als daß sie zweimal geboren wird und einmal stirbt»
(X, 35f.).

81 Gerhard Tersteegen (1697-1769), der pietistische Liederdichter, hat
sich für «die Kinder Gottes» eine dreifache Geburt gedacht: die natürliche
Geburt (der einmalige Eintritt in die Welt), die Gnadengeburt (der stufenweise

Prozeß der Wiedergeburt) und die Geburt in die Ewigkeit (der Tod des

«Gnadenkindes»). All das ist kaum eine Lehre von der dreifachen Geburt,
sondern eine metaphorische Daseinsbetrachtung, die wahrscheinlich in dieser
Art im Pietismus nicht selten war. S. Tersteegen, Geistliche Briefe über das

inwendige Leben, Bd. I, Teil 2, Br. 5. - Gegen alle diese Spekulationen
gewinnt etwa Epikur gerade durch seine Nüchternheit eine existentielle
Kraft: «Wir sind ein einziges Mal geboren. Zweimal geboren zu werden, ist
nicht möglich. Die ganze Ewigkeit hindurch werden wir nicht mehr sein»
(Epikur. Von der Überwindung der Furcht. Eingel. und übertragen von
O. Gigon, Zürich 1949, p. 50).

32 Jakob Böhme ist der einzige Denker, der Geburt und Geburtlichkeit
«centraliter» (s. Fr. Chr. Oetinger, Brief an einen Unbekannten Nr. 592,
1769) gesehen hat. Aber sein Denken ist eine meist abstruse Mischung aus

Theosophie, Kosmosophie und Anthroposophie, eine Spekulation, die
unentwegt im Umkreis des Gleichnishaften spricht, aber sich selbst als
Realerkenntnis versteht. Ein Philosoph kann ihn heute nicht viel anders sehen als der
Chemiker einen genialen Alchimisten : ein Mann der großen Ahnungen und
hohen Gedanken und zugleich des abgründigen Aberglaubens.

Böhmes Lehre von der dreifachen Geburt, die stark auf Baader gewirkt
hat, läßt sich vereinfacht so umreißen :

Die «innnerste und tiefste Geburt stehet in der Mitte und ist das Herz
der Gottheit» (WW Schiebler II, 199). Die Gottheit also ist «das Zentrum

156



Im Bereich des Physiologischen kommt nur dem passiven Geborenwerden

Universalität für das Dasein zu. Jeder Mensch tritt durch die
Geburt ins Dasein, aber nicht jeder kann gebären, und nicht jeder,
der gebären könnte, gebiert auch. Wir werden deshalb unseren
Ansatz bei dieser passiven Bedeutung des Wortes «Geburt» nehmen
müssen. - Im übertragenen Sinn kommt dagegen auch der aktiven
Bedeutung des Hervorbringens Universalität zu. Der Mensch ist ein

hervorbringendes Wesen. Das ist nicht eine metaphysische Spekulation,

sondern eine basal-anthropologische Einsicht. Die Aufgabe wird
also sein, dieses aktive Hervorbringen mit dem passiven Geborenwerden

in der Geburtlichkeit zu verbinden.
Inwiefern ist die Geburt überhaupt ein Gegenstand unserer

Erkenntnis? Wie verhält sie sich zur Erfahrung?
Das Totalgeschehen der Geburt, jene Einheit vom Gebären der

Gebärenden mit dem Geborenwerden des Geborenen, ist nie in
seiner Totalität ein Gegenstand der Erfahrung und damit der
Erkenntnis. Es gibt die Selbsterfahrung des Gebärens und die Erfahrung,
wie Andere gebären. Da wir von beiden Zeugnisse haben, können wir
sie auch in einen Konnex bringen. Aber wie steht es mit dem Geborenwerden?

Glaubhafte Zeugnisse von der Selbsterfahrung des Gehören¬

der Geburt» (IV, 13) und dadurch der «ewige Macher» (ibid.), «die Geburt
aller Dinge» (II, 273), geboren aus sich selber, «aus den Quellgeistern
Gottes» (II, 199). Gott ist das sich selbst und alles andere gebärende Licht. -
Aus ihm wird die zweite Geburt geboren, die Geburt der «sieben Geister der
Natur» (ibid.) Eis sind die Geister, die Ursprünge, «darinnen alle Dinge im
Himmel und in dieser Welt stehen» (ibid.). Zu ihnen gehört auch die Natur,
die, zugleich geboren von den übrigen Geistern der Natur, die Körperlichkeit

aller Wesen, auch der Menschen, gebiert. Die Quellgeister des Menschen
gründen aber letztlich wieder in den Quellgeistern Gottes; eben darum kann
der Mensch Gott zumindest erahnen. - «Die dritte Geburt nun ist die
Begreiflichkeit der Natur. .» (II, 200), durch die das Geschaffene verstehbar
wird.

Diese ganze Lehre ist äußert verflochten, oft absonderlich konkretisiert, oft
auf einem hohen spekulativen Niveau. Man kann diesen Wechsel von
Aufstieg und Abfall gleicherweise studieren in Böhmes Auslegung der Schöpfung
(II, 196ff.), in der Lehre «von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen»

(IV, 269ff.) und in der Lehre «von des Menschen Geburt und Fortpflanzung»

(III, 133ff.). - Bei aller Absurdität bleibt das Bedeutende, daß
Böhme die Geburt und die Geburtlichkeit zum Prinzip der Schöpfung und
des Schaffens erhoben hat. Es ist vor ihm nicht geschehen und nach ihm nicht
wieder.

157



Werdens fehlen. Das Geborenwerden vollzieht sich offenbar ohne

begleitendes Bewußtsein, jedenfalls ohne Selbstbewußtsein. Jede
Erfahrungsbezeugung im Geborenwerden wird nur Gegenstand für Andere
und somit im Geborenwerden des Anderen. Mein Geborenwerden,
dieses unvertretbare und einmalige Geschehen, ist für mich Gegenstand
der Erkenntnis nur in der späteren Vermittlung als Fremderfahrung.

Ist dann wenistens das Geborenwerden des Anderen ganz erkennbar?

Auch dies nur in Grenzen. Zwar läßt sich objektiv erforschen, was
im Geborenwerden des Anderen somatisch geschieht. Grenzen sind
der Erkenntnis nur dadurch gesetzt, daß der Gegenstand überaus

komplex ist und ein freies Experimentieren nicht erlaubt. Wenn ich
aber das ganze psychosomatische Geschehen erforschen will, wenn
ich auch frage : was geht psychisch in diesem Wesen vor, das zur Welt
gebracht wird?, dann bin ich auf Analogieverfahren angewiesen. Aus

und mit einem Verstand, dessen Funktionalität herangebildet worden
ist durch das In-der-Welt-Sein, schließe ich zurück auf eine Sensitivi-
tät und erst angelegte Geistigkeit, die diese Ausformung noch gar
nicht haben. Ich projiziere Welterfahrung in ein Wesen, das keine
oder nur verschwindende Welterfahrung hat, und ich bemesse es an
Kategorien, die durch unser In-der-Welt-Sein geformt worden sind.

Deshalb müssen wir skeptisch sein gegenüber allen psychologischen
Konstruktionen, die sich auf die Geburt beziehen. Etwa Ranks
Lehre vom Geburtstrauma33, die ja heute noch ausgedehnt wird auf
eine Traumabildung während des uterinen Lebens, ist, wie schon

Freud gesagt hat34, eine Spekulation, die sich wissenschaftlich weder
falsifizieren noch verifizieren läßt. Denn welche Garantie haben wir

33 Otto Rank, Das Trauma der Geburt, 1924. - Ders., Der Mythus von
der Geburt des Helden. Schriften zur angewandten Seelenkunde, Heft 5,
1909.

34 Dazu Freuds Kritik: Freud, WW XIV, 182f. - Freuds eigene Theorie,
daß der Geburtsakt «das erste individuelle Angsterlebnis» (XIV, 120f.)
sei, hat darum etwas Plausibles, weil sie sich rein physisch auf die toxische
Finge, die Beengung der Atmung im Geburtsakt, stützt (s. XI, 411). - Aber
selbst bei dieser von Freud nicht überschätzten und nicht strapazierten
Theorie muß man auf die spekulativen Vorgänger hinweisen: auf Franz von
Baaders Satz «Alles Leben beginnt mit der Angst und vergeht mit der Angst»
(WW Hoffmann XIII, 102) und auf Jakob Böhmes Äußerungen von «der
ewigen ängstlichen Qual der Geburt» (WW Schiebler III, 135). Das Weinen
des Neugeborenen hat, wenn auch physiologisch weniger präzis, schon früh
ähnliche Vermutungen nahegelegt (vgl. Senecas Br. 102 an Lucilius).

158



jemals, daß eine objektiv schwere Geburt vom Geborenen auch als

schwere Geburt erfahren wird, welche, daß eine leichte Geburt nicht
subjektiv als schwer erlebt wird, falls hier überhaupt erlebt und nicht
bloß gelebt wird? Wir bleiben im Umkreis mehr oder weniger
plausibler Hypothesen, die dann schädlich werden, wenn wir sie für
wissenschaftliche Erkenntnis halten35.

Angesichts der Geburt haben wir also etwa folgende Erkenntnissituation:

Unerkennbar ist je mein Geborenwerden als Selbsterfahrung;

der Möglichkeit nach ganz, faktisch aber in Grenzen erkennbar
ist der physiologische Prozeß des Geborenwerdens des Anderen, falls

man ihn vom psychischen Geschehen abtrennen darf; nur mit
Rückschlüssen erhellbar ist das psychische und damit auch das psychosomatische

Geschehen im Geborenwerden des Anderen. Somit ist auch das

Gesamtgeschehen der Geburt nur aspekthaft und partial erkennbar.
Die Rede vom Geheimnis der Geburt ist deshalb in einem strengen

Sinn berechtigt. Die Geburt ist mehr, als wir von ihr wissen. Wer
diesen Rest eliminiert, ist nicht ein klarerer, sondern ein unkritischerer

Kopf. - Wenn wir also im folgenden das Geborenwerden

ausdeuten, müssen wir uns bewußt bleiben, daß wir ein Geschehen

für unser Dasein erhellen, es aber nicht eindeutig fixieren können.
Das natürliche Bewußtsein sieht in Geburt und Tod die beiden

zeitlichen Schranken des Daseins. Das Dasein nimmt seinen Anfang
in der Geburt, steigt von ihr her mit abnehmender Kraft auf, eilt
dann mit zunehmendem Gefälle dem Tod entgegen und findet in ihm
sein Ende. Dasein ist so ein von Geburt und Tod umklammertes
Zwischensein36.

36 Jakob Böhme spricht in der Darstellung der pränatalen Existenz zu den
törichten Doktoren: «Da wirst du sagen, du steckest nicht in der
Menschwerdung und siehest es, du bist einmal Mensch worden, und weißt nicht wie
oder wann, und kannst nicht wieder in Mutterleib kommen oder gehen, und
sehen, wie es zugeht» (WW Schiebler III, 144). Nach Böhme kann sich der
Weise in die Geburt und in die Menschwerdung eindenken, weil er das
niedere empirische Prinzip der törichten Doktoren in der Spekulation übersteigt.
Wer Wissenschaft betreiben möchte, dem werden im Hinblick auf die Psyche
des Embryos die Worte der törichten Doktoren zu weisen Worten.

36 S. dazu Karl Barth, Kirchliche Dogmatik HI/4, p. 653. Barth hat darauf
hingewiesen, daß die anfangliche Schranke des Menschen meist außer acht
gelassen wird. Er hat diese Schranke aber relativ unkritisch betrachtet, was
ihn zum Satz geführt hat: «Der Mensch ist nur von seiner Geburt an und nur
bis zu seinem Tod.»

159



Diese alltägliche Sicht gerät bei näherem Zusehen ins Wanken:
Der Tod ist als Schranke der Austritt aus dem Leben, für mein Leben
in einem absoluten Sinn das Ende. Aber ist die Geburt auch der
Eintritt ins Leben? Fängt mit ihr das Leben an, wie ein Ton anfängt,
der vor dem Aufklingen nicht war?

Doch wohl nicht. Das Geborene wird im Geborenwerden nicht
augenblicklich lebendig. Es hat als Lebendiges eine Herkunft in
doppeltem Sinn : Die Geburt erfolgt auf den zeitlich begrenzten Prozeß

einer sich zunehmend individualisierenden pränatalen Existenz
und sie steht zugleich in der Folge eines quasi grenzenlosen Prozesses

des Lebens, der Vererbung, der Phylogenese, aber auch der Geschichte.
Diese beiden Prozesse haben personal ihren Berührungspunkt in den

Ehern, die dem Kind durch die Folge der Generationen gegeben sind
und die durch Zeugung eine neue Individuation bereits vorhandenen
Lebens ermöglichen. Auch durch die Zeugung fängt nicht neues
Leben an; sondern im Leben, aber veranlaßt durch die Zeugung,
fängt ein neues Lebewesen an. — Die Prozesse haben zeitlich ihre
Berührung in der Befruchtung, und vielleicht verbindet sie auch eine
strukturelle Identität, nämlich durch die Wiederholung der Phylogenese

in der Ontogenese. Dieser Gedanke, heute wissenschaftlich

populär, aber nicht beweisbar, ist das zeitliche Pendant einer alten
räumlichen Spekulation: So wie der einzelne Mensch als Seiender

Abbild des Alls ist, Mikrokosmos des Makrokosmos37, so ist er als

Werdender Abbild der ganzen Menschwerdung, Mikro-chronos des

Makro-chronos.
Wenn die Geburt weder der Anfang von Leben ist noch der Anfang

eines Lebewesens : Ist sie dann der Anfang einer neuen Existenzweise,
durch die das schon vorhandene Lebewesen seiner Seinsverfassung
nach etwas anderes wird? Oder ist Sein-im-Mutterleib auch schon
Dasein?

37 Diese durch Galenos Demokrit (vgl. Fr. B 34) zugeschriebene und später
von Paracelsus, Leibniz und Goethe wieder aufgenommene Idee, ist bei
Aristoteles (Physikvorlesung Buch VIII, 252 b) ausgeweitet auf alle
Lebewesen. Sie erhält ihre letztmögliche Ausweitung durch den Vergleich von
Atom und Weltall. In allen Formen ist sie bloß ein Vergleich, im strengen
Sinn auch keine Analogie. Sie hat allein für das Verhältnis Mensch - Welt
eine philosophische Relevanz, weil der Mensch das Wesen ist, das durch
Erkenntnis ein Abbild der Welt in sich haben kann, und ein Wesen, das Welt
schafft.

160



Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des In-der-Welt-Seins. Im
Mutterleib hat das Lebewesen eine fetale Umwelt, wie klein diese

auch sein mag. Sie ist Umwelt in einem strengen Sinn: nur im
Uterus findet das Lebewesen jene «natürlichen und urwüchsigen
Bedingungen»38, ohne die es nicht leben kann. - Dasein aber hat im
strengen Sinn keine Umwelt. Es kann sich verschiedensten
Umweltbedingungen anpassen, weil es zugleich die Umwelt sich anzupassen

vermag. Seine geographische Weltoffenheit setzt Weltoffenheit durch
Kultur voraus.

Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des Mit-Seins. Daß das

Kind in der Mutter mit der Mutter ist, macht sein Sein noch nicht
zum Dasein. Dieses Mit-Sein in der Form einer vitalen, fast parasitären

Symbiose ist für das Dasein gerade nicht charakteristisch.
Dasein ist Mit-Sein durch Kommunikation; die aber setzt Trennung,
Entbindung, voraus.

Sein-im-Mutterleib ist zwar eine Form des Individuum-Seins. Aber
daß das Lebewesen selber nicht ein Teil der Mutter39 ist, sondern
Lebewesen in der Mutter, das schon eigene Lebensbekundungen
zeigt, macht seine Seinsweise noch nicht zum Dasein. Dasein setzt
Selbstbewußtsein voraus.

In-der-Welt-Sein, Mit-Sein und Individuum-Sein sind, wie Pless-

ner gezeigt hat40, Grundkategorien des Lebendigen und nicht allein
Kategorien der humanen Seinsweise. Auf der Stufe des Seins-im-
Mutterleib bezeichnen sie, gemessen an der Reifeform des Daseins,
eine Existenzweise, die man nicht Dasein nennen kann. Unter
Dasein aber verstehen wir jenes In-der-Welt-Sein, Mit-Sein
und Individuum-Sein, das durch kulturelles Handeln weltoffen,
durch Sprache kommunikativ und durch Reflexion selbstbewußt
ist.

Ist also das menschliche Sein-im-Mutterleib vielleicht nur Leben
auf einer niedereren Stufe, das unser Sprachgebrauch mit dem

88 Arnold Gehlen, Anthropologische Forschungen. Zur Selbstbegegnung
und Selbstentdeckung des Menschen. Rowohlts deutsche Enzyklopädie 138,

p. 47.
89 Etwa in der römischen Kultur galt der Foetus lange Zeit als «portio

mulieris», als Teil des Weibes, oder gar als «pars viscerum matris», als Teil
der Eingeweide der Mutter.

10 S. Helmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie, Berlin und Leipzig 1928.

161



Reifen einer Frucht vergleicht, Hegel mit dem «Leben der Pflanze»41,

Jakob Böhme mit dem der Tiere42?

Eine derartige Interpretation wäre völlig verfehlt. Der Foetus ist
aufkeiner Stufe seiner Entwicklung etwa allgemeines oder pflanzliches
oder tierisches Leben. Es ist vielmehr schon je spezifisch auf den
Menschen hingeordnetes Leben. Das gilt für die ganze Entwicklung
von der Zellverschmelzung bis zur Geburt43. Denn schon Ei und

Spermium sind ja spezifisch menschlich organisiertes Leben. Deshalb
muß die ganze Entwicklung im Mutterleib, wie Portmann sagt,
«menschliches Sondergepräge zeigen»44, auf einen ganz besonderen

und nur darin auf den Menschen hin.
Wenn derart pränatales menschliches Leben nicht Dasein ist, so

ist es doch Sein-zum-Dasein. Es steht in der Dialektik des Werdens:
Dasein ist es noch nicht, weil es dieses erst wird; Dasein ist es auch

schon, weil die Endform im Werden angelegt ist45. Allein in diesem

dialektischen Verständnis ist der Satz von Tertullian wahr: «Homo
est et qui est futurus» (Ein Mensch ist auch schon, was erst ein Mensch
werden soll)46. Allerdings ist diese allgemein begriffliche Dialektik
konkret immer auch unzureichend, weil sie je noch spezifiziert werden

müßte am Stand der jeweiligen Entwicklung. Es macht eben einen
Unterschied aus, auf welcher Stufe des Werdens das Ungeborene
steht: ob es eine Zygote ist, die sich in der Gebärmutter noch
nicht eingenistet hat, ob ein 14 Wochen alter, in der menschlichen

Gestalt fast völlig ausgebildeter oder gar ein 28 Wochen

« Hegel, WW (Glockner) X, 98.
« Böhme, WW (Schiebler) III, 145.
43 So sagte schon Thomas: «Das scheint die Ordnung der menschlichen

Erzeugung zu erfordern, daß, wer empfangen wird, selbst als derselbe
geboren wird und nicht als ein anderer; wird doch die Empfängnis auf die
Geburt hingeordnet» (S. c. gent. IV. Buch, Kap. 43).

44 Portmann, Zoologie und das neue Bild des Menschen. Biologische
Fragmente zu einer Lehre vom Menschen. Rowohlts deutsche Enzyklopädie
20, p. 79f., 13, 59f.

46 Dieses Dialektische an der pränatalen Existenz ist übrigens der Grund
dafür, daß das Abortus-Problem rational nicht befriedigend gelöst werden
kann. Der springende Punkt liegt nicht darin, daß Leben abgetötet wird,
sondern darin, daß dieses Leben Sein-zum-Dasein ist. Die sich daraus
ergebenden schwierigen philosophisch-ethischen und rechtlichen Probleme
können in der Kürze nicht diskutiert werden.

48 Tertullian, Apologeticum 9,8.

162



alter Foetus, der bereits außerhalb des Mutterleibes lebensfähig
wäre47.

Damit wird die Geburt terminologisch etwas näher bestimmbar:
So wie sie biologisch der Übergang aus dem intro-uterinen in das

extra-uterine Leben ist, so ist sie philosophisch der Umschlag aus dem
Sein-zum-Dasein in das Dasein.

Diesen Umschlag müssen wir gleichsam zweistimmig ausdeuten:
als Sprung und als Entwicklung :

Die Geburt ist der Sprung aus dem gleichmäßigen elementarischen
Zuströmen des Sauerstoffs in das «unterbrechende Einziehen und
Ausstoßen von Luft»48: in die Atmung. Sie ist der Sprung aus der
kontinuierlichen Ernährung49 in die unterbrochene Nahrungsaufnahme.

Sie ist der Sprung aus der gleichmäßigen Wärme in die
Unterschiedlichkeit der Temperaturen, der Sprung aus dem Dunkel
ans Licht, aus dem Wasser an die Luft, aus der weltabgeschlossenen
Ununterschiedenheit in die weltoffene Objektfindung. Sie ist der

Sprung aus der fetalen Umwelt in die soziale Kulturwelt, aus der
vitalen Symbiose in das soziale Mitsein und somit in die Rechtswelt50,

aus der Stummheit in den allein im Sozialen notwendigen
Gebrauch der Stimme.

47 Zu der Problematik vgl. Herbert Heiß : Die künstliche Schwangerschaftsunterbrechung

und der kriminelle Abort, Stuttgart 1967 (mit sehr großer
Bibliographie). - Jürgen Baumann (Hrsg.): Das Abtreibungsverbot des

§ 218. Sammlung Luchterhand 62, Neuwied und Berlin 1972. - Sowie

Wigand Siebel: Soziologie der Abtreibung, Stuttgart 1971. - Die Frage nach
der Seinsart des Foetus ist fast nur im Zusammenhang mit der Abtreibung
diskutiert worden.

48 Hegel, WW (Glockner) X, 98.
49 Unter einer kontinuierlichen Ernährung verstehen wir nicht unbedingt

eine gleichmäßige Ernährung. Schwankungen mögen vorhanden sein innerhalb

der Kontinuität. Das ändert nichts daran, daß erst nach der Geburt die
rhythmisch geregelte, mit totalen Unterbrechungen voneinander getrennte
Folge der Nahrungsaufnahmen einsetzt.

60 Zu dem Problem nimmt innerhalb der Philosophie Wilhelm Traugott
Krug in seinem «Allgemeinen Handwörterbuch der philosophischen
Wissenschaften» (21832-38) im Artikel «Geburt» klar Stellung: «Geburt ist in
bezug auf den Menschen der Anfangspunkt der Existenz desselben als eines

sinnlich-vernünftigen Wesens, mithin auch als eines berechtigten Subjektes,
indem der Embryo noch nicht als ein solches angesehen werden kann. Von
der Geburt datiert sich also erst das selbständige und persönliche Leben eines
Menschen und alles, was ihm als Person in rechtlicher Hinsicht zukommt.»

163



Ich fahre in dieser Aufzählung nicht fort; denn das Entscheidende

zeigt sich hinlänglich : Dieser Wechsel aus einem Element ins andere,
aus einer Welt in die andere, ja aus einer ganzen Lebensform in eine
andere ist nicht bloß ein quantitativer Wechsel; er ist, wie Hegel sagt,
ein «ungeheurer»51, ein «qualitativer»52 Sprung, vergleichbar nur
noch mit dem Tod.

Aber: In diesem Sprung bleibt die personale Identität53 des

Lebewesens ja doch gewahrt ; er ist also nur ein ausgezeichneter Schritt in
dessen Entwicklung. Diese Entwicklung hat sich aber, zumindest von
der Mutter her, schon vor der Geburt nicht unberührt vom Sozialen
und Kulturellen vollzogen, und das Kind hat schon vor der Geburt,
wenn auch auf passive Weisé, kulturbildend gewirkt: es hat, als

erwartetes Kind, die Lebensweise der Mutter in ganz erheblichem
Maß bestimmt und dadurch auch das soziale Leben der Familie.

Hat sich überhaupt mit der Geburt so vieles geändert? Das Kind,
hilflos und schlafend wie im Mutterleib, wächst einfach. Es durchlebt

auch in der Kulturgesellschaft vorerst eine Phase der passiven

Entwicklung auf das Dasein hin. Ja von der Endform des Daseins her

betrachtet, läßt sich alles Sprunghafte an der Geburt geradezu
negieren : Das neugeborene Kind spricht nicht, es hält sich nicht auf-

Das scheint auch ungefähr Kants Meinung gewesen zu sein: «. geboren
werden ist nichts anderes als den Gebrauch der Güter der Erde, sofern sie zu
unserer Fortdauer unentbehrlich sind, erwerben» (Religion, WW Akademie
VI, 40 Anm.). - Im modernen Recht gilt der Grundsatz, daß mit der
Vollendung der Geburt die Rechtsfähigkeit des Menschen beginnt: «Jeder vom
Weibe Geborene besitzt die Rechtsfähigkeit eines Menschen.»

Über den rechtlichen und soziologischen Status des Nasciturus vgl.
Soziologie der Abtreibung. Empirische Forschung und theoretische Analyse.
Von W. Siebel, N. Martin, K. Stumpf, P. Waldmann und M. Werth, Stuttgart

1971, p. 224 ff.
61 Hegel, WW (Glockner) X, 98.

" Hegel, WW (Glockner) II, 18.
63 Hegel hat die Meinung vertreten, daß die Frucht noch das «mit der

Mutter identische Kind» (WW X, 98) ist, daß dieses infolgedessen «noch

gar keine eigentliche Individualität» (ibid.) habe. So gesehen, würde die
Identität in der Geburt nicht gewahrt. Aber gegen diese Auslegung spricht
doch wohl das Faktum, daß das Kind im Mutterleib sterben kann, ohne daß
die Mutter stirbt und ohne daß ein Teil ihres Organismus hinfort abgestorben
ist, und daß andrerseits die Mutter sterben kann, bevor die Frucht abstirbt.
Hier zeigt der Tod an, daß Mutter und Kind nicht identisch sind. Die
eigentliche Bestätigimg dafür ist natürlich die Geburt.

164



recht, es schafft aktiv keine Kultur. Es wäre sinnlos, irgendein
Verhalten des Neugeborenen gewaltsam in dieser Richtung zu deuten.
Die plötzliche stimmliche Verlautbarung bedeutet noch nicht, daß
dieses Wesen einmal sprechen wird; denn die Wortsprache ist etwas

fundamental anderes als die stimmliche Ausdruckssprache54. Diese

Verlautbarung bedeutet auch nicht, daß das Kind ein Bewußtsein

von seinem Befinden und damit ein Selbstbewußtsein hat. Sein Eintritt

in die Sozialwelt heißt noch nicht, das es in ihr eine Kultur
schaffen wird.

Auch dieser Katalog der Negationen ließe sich weiterführen und
erbrächte nur immer denselben Schluß: Das Zur-Welt-Kommen ist

eindeutig ein Sprung nur in bestimmten vitalen Bereichen, etwa als

Sprung zur Atmung und zur unterbrochenen Nahrungsaufnahme.
Aber im Hinblick auf das Dasein scheint es ganz eingebettet zu sein

in eine Entwicklung, ohne diese augenblicklich sprunghaft voranzutreiben.

Pointiert gesagt: Nicht im Faktum brutum des Zur-Welt-
Kommens liegt der Sprung in die humane Seinsart.

Wenn das aber stimmt, muß dann nicht die These fallen, daß die
Geburt der Umschlag vom Sein-zum-Dasein in das Dasein ist?

Deutet dann nicht Hegel besser, wenn er in ihr bloß einen Sprung
aus der vegetativen in die animalische55 Lebensweise sieht, in der das

eben geborene Kind als Mensch «eine vollkommene Wirklichkeit»56
noch nicht hat?

Unsere Untersuchung muß an diesem Punkt eine etwas gezieltere
Richtung einschlagen: Wenn nicht das Faktum brutum des Zur-
Welt-Kommens der Sprung in das Humane ist, müssen wir, nachdem
die Indikatoren des Menschseins freigelegt sind, fragen, ob die
Geburt nicht die Entfaltung des so indizierten Humanen erst ermöglicht,
ob sie also nicht in einem transzendentalen Sinn doch der Sprung in
das Dasein ist.

Sie kennen gewiß die anthropologischen Forschungen von
Portmann, die, etwas vereinfacht, folgendes Bild vom neugeborenen
Menschen entwerfen : Der Säugling, dieser extreme Nesthocker,
erweist sich bei näherem Zusehen als ein heimlicher Nestflüchter.

64 Vgl. dazu : Max Scheler : Zur Idee des Menschen. - In : Scheler WW III,
173 ff.

55 Hegel WW (Glockner) X, 98.
66 Hegel WW (Glockner) II, 18.

165



Gemessen an der Endform des Menschen, darfman seine Geburt eine

physiologische Frühgeburt und sein erstes Lebensjahr eine
extrauterine Frühzeit nennen, in der die Sozietät die Funktion des Uterus
übernimmt. Aber gerade in dieser Zeit gelangt das Kind zum
Artgemäßen: zur aufrechten Flaltung, zur Wortsprache, zu den Anfängen

des technischen Denkens und Handelns. Das geschieht nicht
einfach durch Herausbildung eines instinktgebundenen und
-gelenkten Verhaltens, sondern durch Erkunden, Versuchen,
Nachahmen, also durch einen Lernprozeß, in dem sich, und das ist das

Entscheidende, in allem Spielen deutlich auch ein Streben zeigt67.

Wie weit geht dieses Streben zurück? Bis zum Aufrichten des

ganzen Körpers mit fremder Hilfe?, bis zur Nachahmung einzelner
Silben in der Lallphase?, bis zum Aufsitzen, dem Heben des Kopfes,
dem frühen freien Spiel der Hände?, bis zur ersten Objektfindung
durch die bei der Geburt bereits relativ offenen Sinne? - Das läßt sich

im einzelnen nur schwer und fast nie ohne Willkür bestimmen. Wir
haben keine eindeutigen Gründe dafür, die Anfänge dieses Strebens

nicht bis zur Geburt zurückzuverfolgen. Das aber ist sowohl für das

frühe Dasein als auch für die Geburt wichtig.
Jedes Streben ist ein Gerichtetsein auf Etwas, ist Intentionalität.

Intentionalität ist eine Grundstruktur des Daseins, ist in der
Sinnentätigkeit Ausrichtung auf das zu findende Objekt, im Sprechen auf
die zu sagende Bedeutung, im Handeln auf das zu tuende Werk.
Wenn nun die Zielrichtung dieses "Strebens nicht ausschließlich
triebgebunden und instinktgelenkt ist, dann muß in ihr ein Spielraum, wie
klein er auch sein mag, des Wählens liegen. Wenn in diesem Streben
ein Moment des Wählens liegt, so muß in ihm ein Anfangen sein.

Und schließlich: selbst wenn die Ziele des Strebens, wie etwa das

artgemäße Verhalten, durch die Gesellschaft eindeutig vorgegeben
sind, so liegt im Streben nach ihnen doch ein Ubernehmen des

Vorgegebenen und eben dadurch wieder ein Wählen und Anfangen. In
allem Anfangen aber liegt Freiheit.

Indes: wird hier nicht einfach ein Wort strapaziert? Fängt mit der
Geburt nicht auch die Atmung an, ohne daß auch nur die Spur eines

67 Vgl. dazu neben den Werken Portmanns auch die Arbeit von Rolf
Kugler : Philosophische Aspekte der Biologie Adolf Portmanns, Zürich 1967. -
Ebenfalls die Arbeiten von B. Hassenstein, K. Goerttler und K. Wezler im
2. Band von: Neue Anthropologie. Hrsg. von Hans-Georg Gadamer und Paul
Vogler, dtv Wissenschaftliche Reihe 4070, pp. 60-97, 215-257, 292-385.

166



freien Strebens im Kind zu finden wäre? - Die Atmung fängt nicht
an ; sie setzt ein, setzt aus, wie der Herzschlag einsetzen und aussetzen
kann. Einsetzen ist ein Beginnen, das ohne spontanes Streben anhebt.

Anfangen aber kommt von Anfang, von initium, und hat etwas mit
Initiative zu tun. Anfangen ist jenes Beginnen, das durch ein spontanes

Streben anhebt.
Von diesem spontanen Streben her muß man den ungeheuren

Sprung der Geburt neu auslegen: Als Sprung aus der
weltabgeschlossenen Ununterschiedenheit in die Objektwelt gibt er dem Kind
die Möglichkeit, überhaupt Objekte zu haben und die schon offenen
Sinne auf sie zu richten. Er ist also die Bedingung der Möglichkeit der
Intentionalität und des Strebens überhaupt. - Als Sprung aus der
fetalen Umwelt in eine soziale Kulturwelt ist er die Bedingung der

Möglichkeit, Streben und Lernprozeß in artgemäße Bahnen zu
lenken, also hin zur aufrechten Haltung, zur Sprache, zum Schaffen der
Kultur im weitesten Sinn.

Wo immer konkret im einzelnen Lernen und Streben das

Anfangen liegen mag: die Geburt ist in einem strengen Sinn die Bedingung

der Möglichkeit des Anfangens. Da aber in diesem menschlichen

Anfangen ein Moment der Freiheit liegt, ist die Geburt auch, wie
Fichte sagt, «die Erscheinung der Genesis der Freiheit»68. Wir
dürfen sie deshalb nicht bloß als Umschlag aus der vegetativen in die
animalische Seinsweise deuten. Sie ist, so paradox das klingen mag,
der Umschlag aus einer längst eingesetzten, bereits spezifisch organisierten

Entwicklung in das Anfangen. Nur dadurch, als «Anfang des

Anfangens»59, ist sie der Sprung in das Dasein.

Und in der Tat ist der Mensch nie mehr Anfänger als nach der
Geburt. Er hat sich zwar seine Gaben der Natur, seine Herkunft,
seine Eltern, sein Leben und die Stunde der Geburt nicht gewählt.
Aber von dieser Stunde an steht er am Anfang der Intentionalität,
des Strebens und Lernens, am Anfang jenes Prozesses, durch den er
ein artgemäßes Verhalten und in ihm sich selbst hervorbringen muß.
In diesem Anfang ist er, obwohl schon geprägt, doch auch ganz offen

und prägebereit, ganz unverstellt, als Ganzes noch Möglichkeit. Für
ihn gilt das Wort Schillers: «An dem Eingang der Bahn liegt die

68 Fichte, WW (Medicus) VI, 522.
69 Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tätigen Leben. Stuttgart 1960,

p. 166.

167



Unendlichkeit offen60.» Dieses unendliche Offensein des Anfängers
bewirkt es, daß der total Hilflose nicht nur, wie Francis Bacon meint,
ein Hindernis für alles Große, eine Geisel an das Schicksal ist61,

sondern, wie Vergil dichtet, auch die Hoffnung, daß mit ihm «die große

Ordnung der Zeiten neu entspringt»62, daß also mit ihm und durch
ihn ein Neuanfang der Geschichte gesetzt sein kann63. Zwar ist er
noch ganz Gast in der Kultur; aber er wird doch nie mehr so viel
lernen, wie er es in dieser ersten Zeit spielend tut. Mit einem Wort:
Nie mehr wird sich in seinem späteren Leben die Struktur seines

Daseins in solcher Offenheit zeigen, und nie mehr wird er in diesem
Ausmaß in der Fülle des Anfangens sein.

So wie der Mensch nicht nur ein Ende hat, sondern endlich ist, so

hat er nicht bloß einen Anfang, sondern er ist anfänglich. Dieses

Anfangend- und Anfänglichsein nennen wir Geburtlichkeit64, weil
es transzendental gegründet ist in der Geburt68. Wenn also die Geburt

60 Schiller, Menschliches Wirken. WW (Säkular-Ausgabe) II, 92.
61 Francis Bacon, Über Ehe und Ehelosigkeit. In : F. B., Essays, hrsg.

v. L. L. Schücking, Leipzig 1940, p. 28 f.
62 Vergil, Ecloga IV, V. 5: «Magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.»
63 Vgl. dazu die Reflexionen Kierkegaards über das Verhältnis des

Individuums zur Geschichte des Geschlechts. In: Der Begriff Angst, Kap. 1,

§§ If-
64 Der Terminus stammt möglicherweise von Hannah Arendt. Sie spricht

in der «Vita activa» (Stuttgart 1960) von Gebürtlichkeit und Natalität, in
«On Revolution» (New York 1963) von natality, das wiederum mit Gebürtlichkeit

übersetzt worden ist (Über die Revolution, München 1963). Wir
haben lautlich an vorgeburtlich angeglichen.

Hannah Arendt ist, soviel ich sehe, die einzige Denkerin, die jenen Hinweis
von Heidegger (vgl. Anm. 22) weitergeführt hat. Zwar findet sich in ihren
Werken keine Analyse des Geborenwerdens und deshalb auch keine nähere
Kennzeichnung dieses Anfangens. Daß in der Geburt der Anfang des

Anfangens liegt, ist für sie vielmehr unmittelbar mit dem Faktum des Geborenwerdens

gegeben (On Revolution, 213), was man bestreiten kann. Aber das

Hindenken auf die Geburtlichkeit des Menschen spielt in ihren Werken dann
eine fundamentale Rolle wie nirgends sonst. Vieles, was in diesem Vortrag
über Geburtlichkeit gesagt ist, findet sich bereits bei ihr. Vgl. dazu Vita
activa, 15f., 165ff., Über die Revolution, 270fF. - Dazu auch Ernst Vollrath,
Politik und Metaphysik. Zum politischen Denken Hannah Arendts. In:
ZS für Politik, 18. Jg. Neue Folge, H. 3 (1971), pp. 205-232.

65 Bei Meister Eckehart findet sich eine metaphysische Gründung der
Geburtlichkeit in der ewigen Geburt Gottes. Diese ewige Geburt vollzieht
sich auch in der Zeitlichkeit innerhalb der menschlichen Natur. Damit kann

168



das einmalige Ereignis ist, durch das die Bedingung der Möglichkeit
des Anfangens gesetzt ist, so ist Geburtlichkeit ein Wesensmerkmal
des Geborenen, durch das er initiativ, in einem metaphorischen Sinn

gebärend sein kann.
Weil der Mensch Anfänger ist von Geburt und hinfort ein

Anfangender in seinem Dasein, kann er hervorbringen durch Denken,
Sprechen und Handeln, durch sie die Kulturwelt und in ihr sich selbst.

Durch seine Geburtlichkeit ist ein lebendiges Prinzip des Schaffens in
der Welt und nicht allein die naturgesetzliche Wiederholung der

Schöpfung. Deshalb sagt Augustin von der Erschaffung der ersten
Menschen : «Ut initium esset, homo creatus est» (Damit ein Anfang sei,

ist der Mensch erschaffen worden)66. Daß aber der Mensch aus dem

Anfänglich-sein nicht bloß ein Arbeiter ist, sondern ein Schaffender
sein kann, macht aus ihm ein vergleichsweise göttliches Wesen. «Denn
der Anfang ist auch ein Gott, und so lange er in den Menschen wohnt»67,
ist zwar nicht alles geborgen, aber doch alles dem Bergenden offen.

Für seine Geburt muß sich der Mensch zwar nicht verantworten.
Sie kann ihm, wie Goethe sagt, nicht «zur Schande gereichen»68.
Denn bis zu ihr urid mit ihr gilt der Satz in einem strengen Sinn:
«Wir haben uns nicht selbst geschaffen69.» Aber der nachfolgende
initiative Prozeß, Selbstwerdung und Selbsterschaffung zugleich, ist

doch etwas wie eine Rechtfertigung auch seiner Geburt. Und da der
Mensch in diesem Prozeß sich zu dem hervorbringt, der er ist,
übernimmt er in ihm auch seine Herkunft und rechtfertigt sie und in ihr
die Menschwerdung. Der Anfang im Menschen ist die Rechtfertigung

des Menschen.

Im Anfangen-können liegt die Möglichkeit der Freiheit. Die
Möglichkeit der Freiheit erscheint mit der Geburt in der Welt und lebt

nicht bloß die Geburt als Faktum gemeint sein, denn in die Natur des
Menschen ist ja das fortwährende Gebären Gottes gelegt. Ohne das Wort zu
haben, spricht Meister Eckehart von Geburtlichkeit und gründet sie in der
ewigen Geburt Gottes : «Wir feiern hier in dieser Zeitlichkeit an der ewigen
Geburt, die Gottvater ohne Unterlaß in der Ewigkeit vollbracht hat und noch
vollbringt, daß diese selbe Geburt sich nun auch vollzogen hat innerhalb der
Zeit, in der menschlichen Natur» (Von der ewigen Geburt, s. Anm. 26,

a.a.O., 75).
06 Augustinus, De civitate Dei XII, 21 (20).
67 Platon, Nomoi 775 e,
68 Goethe, Reineke Fuchs, 8. Gesang, Vers 203.
69 Jaspers, Einführung in die Philosophie, München 1953, p. 63.

169
12 Studia Philosophica XXXV



in ihr fort durch die Geburtlichkeit des Menschen. Mit der Geburt
beginnt so die Geschichte der Freiheit. Insofern ist die Geburt des

Menschen auch die Geburt der Freiheit. Das Wesen der Geburtlichkeit

aber ist die Freiheit.
Geburtlich ist der Mensch, weil er unvollkommen ist. Nur das

Vollkommene, so sagt Thomas, «bedarf nicht der Geburt»70. Es

wäre, wie der Sphairos des Parmenides, «a-genetos»71, ungeboren. -
Die Geburtlichkeit ist die Chance der menschlichen Unvollkommen-
heit.

Geburtlich ist der Mensch zugleich, weil er sterblich ist. Daß er
sterblich ist, heißt: Wo sein Dasein ganz wird, bricht es durch den

Tod um in das Nicht-Sein. Solange es ist, ist es unganz. Weil es

unganz ist, ist es offen. In seinem Offensein liegt der Raum der Freiheit
und der Geburtlichkeit.

Es ist deshalb falsch, in der Geburt nur etwas Vergangenes zu
sehen, wie es falsch wäre, im Tod nur das Künftige zu erblicken. Das

Dasein heißt sterblich auch, weil es einmal vergangen sein wird. Das

scheinbar Zukünftigste in meinem Dasein, der Tod, weist so in das

Vergangensein. Geburtlichkeit aber gibt es, solange das Dasein noch

zukünftig ist. Es ist dies ganz und gar in der Geburt. Das Zukünftigste
ist die Geburt.

Warum bedenken wir überhaupt die Geburt?72 Warum negieren
wir weder ihre Faktizität noch ihre Bedeutung, wie dies seit Empe-
dokles und den Atomisten bis zu den Enzyklopädisten und bis zu
Nietzsche immer wieder geschehen ist?73 - Existentiell hat diese

70 S. theol. III, 35, 2. Dieses Argument gehört für Thomas zwar nur zu
den Einwänden, die er ja immer noch beantwortet. Aus dem Kontext wird
indes klar, daß er es für richtig hält.

71 Parmenides, Fr. 7.8.
72 Wenn die institutionalisierte Form des Denkens an die Geburt, der

Geburtstag, überhaupt einen Sinn haben soll, so als Erinnerung an die
Geburtlichkeit, die im Geborenwerden gründet, und somit nicht eigentlich
als Rückerinnerung, sondern als Erinnerung an die Möglichkeit des neuen
Anfangs. So hat den Geburtstag auch noch der 70jährige Goethe verstanden,
nämlich als einen Tag, «wo man doch immer eine Art neuen Daseins

beginnt» (Br. vom 19. Sept. 1819 an Johanna Maria Melber).
73 Empedokles (Fr. B 8) : «Geburt gibt es von keinem einzigen unter allen

sterblichen Dingen und auch nicht ein Ende im verwünschten Tode, sondern

nur Mischung und Austausch der gemischten Stoffe ist. Geburt wird nur
dafür bei den Menschen als üblicher Name gebraucht.»

170



Reflexion den Sinn, an die Freiheit des Daseins zu erinnern. Das

geschah hier nicht am Leitgedanken des Ganzseins, sondern an dem
des Ganz-Offenseins des Daseins. Dadurch dringt gleichsam eine

andere Stimmung in die Freiheit. Sie ist nicht mehr so ausschließlich

mit den Kategorien «Ende», «Unwiderruflichkeit», «Verpaßthaben»,

«Angst», «Schuld» und «Verzweiflung» verknüpft, sondern
auch mit «Anfangen», «Offensein», «Spielen», «Versuchen»,
«Schaffen», «Zeit haben», «Hoffnung». Es ist die gleichsam
unschuldigere Freiheit, die nicht die Erlösung für die letzte Lösung hält.

Indes: Es wäre nur ein neuer Unsinn, den Gedanken der Geburt

gegen den Todesgedanken ausspielen zu wollen. Auch das Bedenken
des Todes mündet in die Freiheit des Anfangens. Deshalb soll hier
nicht gegen das memento mori in der philosophischen Tradition
Anklage erhoben werden. Nur gegen den einseitigen Vorrang des

Todesgedankens wollten wir an das zu oft und zu lange Vergessene

erinnern, damit das Verhältnis gesehen werde, das uns das Dasein
selber vorgibt: Geburt und Tod setzen sich gegenseitig74. Der Mensch
ist sterblich von Anfang und geburtlich bis in den Tod.

Diese Mischlehre, freilich mit einem stärkeren Anstrich moderner
Wissenschaftlichkeit, findet sich auch bei D'Holbach und Diderot. D'Holbach
(Système de la Nature, 1. Teil, 3. Kap., Schlußanmerkung) : «Genau
genommen entsteht und stirbt nichts in der Natur. .» Das ist dann in der
Encyclopédie im Stichwort «Naître» (das wahrscheinlich Diderot geschrieben
hat) wörtlich wieder aufgenommen : «A proprement parler, on ne naît point,
on ne meurt point; on était dès le commencement des choses, et on sera
jusqu'à leur consommation.»

Bei Nietzsche geht es um eine existentielle Diffamierung der kleinen
«abgespielten Tragikomödien» (Menschliches, Allzumenschliches II, 2. Abt.,
Nr. 58), zu denen auch die Geburt gehört.

71 Eine ontische Begründung dafür gibt Fichte (WW Medicus VI, 521 f.) :

Indem die Menschheit das Vermögen erhielt, sich neu zu erzeugen, übernahm
sie in ihren alten Mitgliedern die Verpflichtung, abzutreten vom Schauplatze;
und wer einen Menschen in seine Stelle erzeugt, verpflichtet sich zugleich,
ihm dieselbe zu rechter Zeit zu überlassen. So setzen Tod und Geburt sich
gegenseitig: und nur in einer solchen Welt kann kein Tod sein, in der auch
keine Geburt ist, - in der künftigen.»

171


	Die philosophische Bedeutung der Geburt

