
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Heidegger et la technique

Autor: Jobin, Jean-François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heidegger et la technique

par Jean-François Jobin

«Le temps viendra où la lutte pour le règne sur la Terre sera menée - et
elle sera menée au nom de doctrines philosophiquesfondamentales.»

Nietzsche, cité par Heidegger, HW p. 210.

Le texte qu'on va lire est extrait d'un ensemble de réflexions

préalables auxquelles nous avons été conduit par les problèmes actuels

de la croissance et de la technique. Pour ce qui concerne la pensée de

Heidegger, précisons qu'elles étaient précédées d'une note relative à

la «Kehre», afin de justifier, à cet égard, nos références à Sein und Zeit.

1. L'importance de «Sein und Zeit» pour la compréhension

du problème de la technique

La métaphysique représente l'étant dans son être et pense ainsi l'être
de l'étant. Mais elle ne pense pas la différence de l'être et de l'étant.
La métaphysique ne pose pas la question portant sur la vérité de l'être
lui-même. C'est pourquoi elle ne se demande jamais non plus en quelle
manière l'essence de l'homme appartient à la vérité de l'être. Cette question

est inaccessible à la métaphysique comme métaphysique1.

Dans ces quelques lignes se trouve exprimé ce qui constitue
certainement l'originalité la plus profonde de Heidegger par rapport à

toute la tradition philosophique, ainsi que le point de départ de sa

réflexion. L'histoire de la philosophie occidentale depuis Parménide

1 UH, p. 53. Les abréviations ci-dessous renvoient aux titres allemands,
familiers aux lecteurs des œuvres de Heidegger que nous citons, mais la
pagination suit les traductions françaises, puisque nous citons en français les

œuvres traduites.
EIM - Einführung in die Metaphysik (Introduction à la métaphysique)

HW - Holzwege (Chemins qui ne mènent nulle part
SZ - Sein und feit (L'être et le temps)

UH - Brief über den «Humanismus» (Lettre sur l'humanisme)
VA - Vorträge und Aufsätze (Essais et conférences)

ZSF - fur Seinsfrage (Contribution à la question de l'être)
R - William J. Richardson, S. J., Heidegger - Through Phenomenology to

Thought, Martinus Nijhoff, The Hague, 1963, third edition 1974.

81



se confond pour lui avec l'histoire de l'oubli de la différence
ontologique, c'est-à-dire de la différence entre l'étant et l'être.2

Un tel oubli n'aurait rien de trop inquiétant si la philosophie
n'était pas, d'une manière ou d'une autre, le fondement ultime de la
manière qu'ont les hommes d'être dans le monde. Certes,

la philosophie ne peut jamais d'une façon immédiate apporter les forces, ni
créer les formes d'action et les conditions, qui suscitent une situation
historique, ceci déjà pour la simple raison qu'elle ne concerne jamais
immédiatement qu'un petit nombre d'hommes. Lesquels? Ceux qui
transforment en créant, ceux qui opèrent une transmutation. Ce n'est que
médiatement, et par des détours que nous ne pouvons jamais tracer
d'avance, qu'elle prend de l'ampleur, pour finalement dégénérer un beau

jour - depuis longtemps oubliée en tant que philosophie authentique - en
évidence banale du Dasein3.

Or, l'oubli de la différence ontologique caractérise toute la
métaphysique, et Heidegger considère cet oubli comme une déchéance de

la pensée. Cette déchéance, dont nous verrons que la technique est

une conséquence, trouve son origine au moment où naissent les grands
systèmes platonicien et aristotélicien, et elle s'achève peut-être aujourd'hui,

dans la mesure où la pensée nietzschéenne et post-nietzschéenne,
dit Heidegger, consacre la mort ou le dépassement de la métaphysique.
Celle-ci, qui prétend avoir prise sur l'être, l'a toujours manqué parce
qu'elle a toujours commis une méprise sur son identité: croyant saisir
l'être lui-même, elle ne parlait que de l'étant, ou alors confondait
l'être et l'étant sous le terme général d'«être».

Ceci étant posé, il faut tout de même reconnaître que l'oubli de

l'être n'est pas si total qu'il peut le paraître à première vue. D'une

part, en effet, Heidegger pose dans SZ qu'« une compréhension ordinaire

et vague de l'être est un fait»*, et qu'elle est la caractéristique exclusive
du Dasein6, «cet étant, que nous sommes nous-mêmes, et qui a, par
son être, entre autres choses, la possibilité de poser des questions»6.

2 A l'époque de SZ, Heidegger avait tendance à situer le début de l'oubli
de l'être dans la philosophie occidentale après Platon et Aristote. Plus tard,
il a admis que Platon et Aristote avaient déjà oublié le sens de l'être, tel
qu'il s'était révélé aux premiers philosophes.

2 EIM, pp. 22-23.
4 SZ, p. 21.
5 Nous emploierons généralement le terme «Dasein» et nous n'aurons

recours à sa traduction «être-là» qu'en des circonstances bien précises. Dans
les citations, là où les traducteurs écrivent «être-là», nous écrirons Dasein.

8 SZ, p. 22.

82



D'autre part, si la tradition philosophique joue, quant au problème
de l'être, le rôle du «On» dans la vie quotidienne et «décharge [le
Dasein] du souci de conduire lui-même sa vie, de poser une question
radicale et de faire un choix décisif»7, elle n'en constitue pas moins
l'histoire de l'être en tant qu'il est oublié. Pourquoi l'ontologie a-t-elle
oublié l'être Heidegger répond en soulignant le caractère particulier
du concept d'être, qui suscite trois préjugés «qui entretiennent
l'indifférence à l'égard de la question de l'être» et qui «ont leur racine dans

l'ontologie antique elle-même»8: l'être est le concept «le plus général»,
il est «indéfinissable», et il est «évident»9. Heidegger, dans SZ, se

propose de dépasser ces préjugés et de «thématiser» l'être en suivant
deux voies complémentaires : l'analytique du Dasein et la déconstruction

de l'histoire de la métaphysique.

L'analytique du Dasein

Elle est rendue possible et nécessaire par le fait que le Dauern jouit,
parmi les étants, d'une primauté ontico-ontologique, puisqu'il a cette

«compréhension ordinaire et vague de l'être». «Pourtant, en dépit
ou à cause de cela, il est ce qu'il y a ontologiquement de plus éloigné»10.

Cette affirmation paradoxale devient plus claire si l'on s'interroge
sur ce qu'est le Dasein. D'abord, le Dasein n'est pas, à proprement
parler, l'homme, même s'il est légitime de dire que l'homme est Dasein.

Le Dasein est en l'homme ; il est la structure ontologique de l'homme,
ontologiquement antérieure à lui, et qui lui permet d'accéder à une

compréhension de l'être des étants. L'accomplissement de la compréhension

de l'être est la transcendance du Dasein, qui est elle-même

radicalement finie, limitée.
Si donc le Dasein «est ce qu'il y a ontologiquement de plus éloigné»,

c'est en raison de son antériorité par rapport à l'homme. Au surplus,
sa finitude irrémédiable l'empêche de saisir réellement son propre

' SZ, p. 37.
8 SZ, p. 18.
0 SZ, pp. 18-19. Dans EIM, un texte qui est, comme SZ, du «premier»

Heidegger, à propos de la question «Pourquoi y a-t-il de l'étant et non pas
plutôt rien?» (qui se ramène à «Qu'en est-il de l'être»?), fait remarquer que
cette question «s'impose à nous comme occupant le premier rang, d'abord
parce qu'elle est la plus vaste, ensuite parce qu'elle est la plus profonde, enfin

parce qu'elle est la plus originaire» (page 14).
18 SZ, p. 31.

83



être, tout comme l'être des autres étants. Si l'on accepte de dire que le

Da-sein est l'être «là» ou, pour reprendre la traduction que propose
Heidegger lui-même, «l'être-le-là»11, on voit que le Dasein est le point
de médiation entre l'être et l'homme. Le Dasein en l'homme permet
une éclaircie de l'être, il est le lieu dans lequel et par lequel la lumière
se fait sur l'être des étants. L'homme, parce qu'il est Dasein, se trouve
jeté dans une situation délicate: d'une part, il est un intermédiaire
entre l'être et les étants et, par sa transcendance, il peut s'ouvrir à

l'être de ces étants comme à l'être lui-même. D'autre part, cependant,
l'homme ne peut se rendre maître ni de l'être, ni des étants. En effet,
l'être est insaisissable, puisqu'il est ontologiquement antérieur au
Dasein, et puisqu'à celui-ci, en raison de sa finitude, est refusée la domination

ou l'appropriation des étants, même par la technique ou la
culture.

Pourtant, il n'en reste pas moins que l'être et les étants «dépendent»
du Dasein, car «il n'y a d'être que pour autant qu'est le Dasein»12, ce

qui se comprend fort bien si l'on admet que le Dasein est ce par quoi
l'être se révèle; — ét les étants eux-mêmes dépendent du Dasein, dans

la mesure où celui-ci les découvre en tant que ce qu'ils sont, dans leur
être. Le Dasein est le «là» de l'être et, par «là», il a la possibilité de

les «laisser» et «faire» être {seinlassen), de les libérer de l'occultation,
cette libération étant, pour Heidegger, la véritable réalisation de la
vérité comprise comme à-k/jôeia, c'est-à-dire dévoilement: l'homme,
parce qu'il est être-là, dévoile les étants dans leur être. Mais rappelons

tout de même que cet accomplissement de la vérité reste étroitement

lié à la finitude du Dasein, ce qui revient à dire que la «vérité»
des étants peut se modifier en fonction de la manière dont les hommes

se mettent en devoir de l'appréhender ou de la recevoir. A preuve:
l'histoire de la métaphysique et le phénomène de la technique.

Le problème de la vérité

En d'autres termes, la façon de s'ouvrir à l'être des étants est d'une
importance décisive pour la compréhension du sens de l'être, qui
dépend ainsi étroitement des définitions de la vérité que les hommes se

sont données tout au long de l'histoire, ainsi que des moyens et atti-

11 Lettre à Jean Beaufret, in UH, p. 185.
12 Citation de Heidegger que fait Roger Munier dans son introduction à

UH, p. 15.

84



tudes que le Dasein prend en charge pour s'efforcer vers la vérité, qu'il
a définie d'une manière ou d'une autre. La vérité comprise comme
dévoilement de l'être de l'étant détermine une manière d'être au
monde très différente de celles que déterminent la vérité comme
adaequatio intellectus et rei, ou la vérité comme certitude de la représentation.

Il faut s'attarder un moment sur ce problème de la vérité, car «la
philosophie a de tout temps composé la vérité et l'être >>13 : Parménide
et Aristote en témoignent. Abusivement peut-être, on peut ramener à

deux positions essentielles les diverses conceptions de la vérité14, et il
semble bien que chacune de ces deux positions corresponde
respectivement à la vérité ontique et à la vérité ontologique.

D'une part, le concept traditionnel de la vérité, Yadaequatio intellectus

et rei, qui englobe la vérité comme certitude de la représentation,
si l'on veut bien admettre que la représentation est le lieu de

l'adéquation de la connaissance et de son objet. C'est la vérité ontique, et

on voit immédiatement qu'elle suppose que la connaissance est un
processus qui se déroule entre un sujet et un objet.

D'autre part, la vérité comprise comme ci-^rjdeia, comme dévoilement.

Une telle conception de la vérité se rencontre chez les premiers

penseurs grecs, et Heidegger montre que la conception traditionnelle
la suppose implicitement.

A quel moment la vérité devient-elle phénoménalement explicite dans la
[conception traditionnelle delà] connaissance? Au moment où la connaissance

se confirme comme vraie. Cette confirmation de soi l'assure de sa

vérité. C'est donc dans le contexte phénoménal de celle-ci que le rapport
d'adéquation deviendra visible. Et que manifeste la perception? Rien
d'autre que ceci: c'est l'étant lui-même qui a été visé dans l'énoncé. Elle
vient à confirmer que le rapport ontologique de l'énonciation à ce qui est
énoncé est la monstration de l'étant; elle vient à confirmer que l'énonciation

découvre l'étant auquel elle se rapporte. L'étant visé se montre tel

qu'il est en lui-même; c'est-à-dire qu'il se montre être identiquement tel
que l'énoncé le montre et le découvre étant. L'énoncé est vrai, veut donc
dire: il découvre l'étant en lui-même. Il énonce, il montre, il «fait voir»
(eméfavcriî) l'étant dans son être-découvert. L'être-vrai (la vérité) de l'énoncé
doit donc être compris comme être-découvrant. La vérité n'a donc point la
structure d'une adéquation entre la connaissance et l'objet au sens d'une
adaptation d'un étant (le sujet) à un autre (l'objet)16.

13 SZ, p. 257.
11 Plus loin, nous aurons l'occasion de faire des distinctions plus fines.
16 SZ, pp. 262-264.

85



Conclusion: la conception traditionnelle de la vérité n'est rien
d'autre qu'une compréhension distordue, inauthentique, déformée,
de la conception authentique qu'est la vérité comme à-bj&eia. S'il en
est ainsi, il faut revivifier ce que la plus ancienne tradition de la
philosophie avait «entrevu originairement, et même compris préphéno-
ménologiquement»16 et dépasser par là la conception de la connaissance

comme un rapport entre un sujet et un objet. L'analytique du
Dasein nous en offre le moyen. Car, et nous aurons l'occasion de
revenir sur ce point, la relation authentique du Dasein au monde n'a
rien d'une res cogitans opposée à une res extensa. La constitution
ontologique même du Dasein permet de comprendre la proposition heideg-
gérienne: «le Dasein est dans la vérité»:

1. « La constitution ontologique du Dasein se caractérise essentiellement

par la révélation en général»: elle «englobe la totalité de la structure

ontologique rendue explicite par le phénomène du souci»

qui permet au Dasein la découverte de l'étant intramondain ;

2. par la déréliction, «qui est elle-même un élément constitutif de

[la] révélation [de] la constitution ontologique du Dasein»;
3. par le pro-jet, qui permet de saisir par anticipation la structure

d'un étant-devant-encore-être-rencontré («a being-still-to-be-encoun-
tered»)17 et d'accomplir la saisie de cette structure dans l'événement
de la rencontre, dans une «révélation authentique qui manifeste le
phénomène de la vérité la plus originelle sur le mode de l'authenticité»,
et qui est «la vérité de l'existence»18;

4. enfin, par la déchéance, puisque «de prime abord et le plus
souvent, le Dasein se perd en son "monde" » et que «la perte dans le "On"
signifie la domination de l'explication publiquement établie
L'étant n'est pas complètement dissimulé, il est au contraire découvert,

mais en même temps détourné ; il se manifeste, mais sur le mode
de l'apparence. En même temps, ce qui a été découvert auparavant
tombe à nouveau sous le détournement et la dissimulation»19.

Cette ambivalence du pro-jet et de la déchéance, c'est-à-dire de

l'authenticité et de l'inauthenticité, nous permet de comprendre un
point central dans toute la pensée heideggérienne, que le philosophe
exprime ainsi:

" SZ, p. 264.

" R, p. 61.
18 SZ, pp. 266-267.

" SZ, p. 267.

86



Le sens ontologico-existential complet de la thèse: «Le Dasein est dans la
vérité» implique du même coup la thèse: «Le Dasein est dans la non-
vérité». Mais ce n'est qu'en tant qu'il est révélé que le Dasein est aussi

voilé; et ce n'est qu'en tant qu'avec le Dasein se trouve déjà découvert
l'étant intramondain que cet étant intramondain, en tant que rencontré
à l'intérieur du monde, peut aussi être recouvert (dissimulé) ou détourné20.

Il apparaît donc que la vérité s'accompagne toujours, en quelque
manière, de la non-vérité. Cela tient à la nature du souci, qui a sa

positivité dans la transcendance et sa négativité dans la finitude. Sa

transcendance lui permet de se pro-jeter vers la vérité de l'être des

étants; au contraire, sa finitude lui fait courir le risque, rarement
esquivé, de se perdre parmi les étants sous l'empire du «On », d'oublier
la différence ontologique et de se contenter de la non-vérité. On a

déjà compris que ce balancement entre la vérité et la non-vérité est

une autre manière d'exprimer la situation très inconfortable du
Dasein, qui est «coincé» entre l'être et les étants, et qui, de par son essence

même, est à la fois attiré vers l'être dont il est le «là» et tiraillé par
la tentation contraire de la non-vérité. Lisons Richardson:

Consequently, every projection of a potentiality of There-being is, because

of its finitude, perpetually out of focus. Every apprehension (ergreifen) is

a misapprehension (vergreifen). Beings are discovered, to be sure, but
inadequately so, and slip back immediately into their previous hidden-
ness. To uncover (entdecken) is simultaneously to over-up (verdecken). To
disclose (erschliessen) is at once to close-over {verschlussen). This condition
of inescapable, undulant obscurity Heidegger calls «un-truth»21.

Vérité et être-au-monde

On a vu que le Dasein, de par sa structure ontologique, est tel qu'il
a en lui-même la possibilité de révéler les autres étants dans leur être.

Il nous faut voir maintenant comment cette potentialité s'exerce au
niveau de l'existence, et tout particulièrement au niveau de l'existence

quotidienne.
Pour Heidegger, le Dasein et le monde sont indissociables : tous deux

sont un moment constitutif du premier existential: l'être-au-monde.
Le Dasein a toujours un monde, et le monde ne se révèle comme monde

que par et pour le Dasein.

Le monde est d'abord un Umwelt, un espace organisé par la

préoccupation du Dasein, qui se structure en fonction de la manière dont

20 SZ, p. 267.
21 R, pp. 95-96.

87



celui-ci «range» ses outils. Car le inonde n'est jamais d'abord une
somme d'objets ou de choses: il est bien plutôt le réseau de références

tissé par les outils du Dasein; elles renvoient à d'autres outils et à

d'autres Dasein, tout en restant indéfectiblement liées au Dasein qui
en est le centre. En d'autres termes, tout Dasein se trouve être à un
monde qu'il a lui-même modelé par sa préoccupation prévoyante la

plus immédiate et la plus quotidienne; son Umwelt est polarisé par
cette préoccupation, ce qui veut dire qu'elle lui donne un sens, qu'elle
le be-deutet. En d'autres termes encore, puisque le Dasein est, en dernier

recours, ce en quoi se fonde l'unité de tout ce réseau de renvois, et

puisque ce réseau de renvois n'est autre que la mondanéité du monde22,

on peut dire que le Dasein comprend ce réseau de renvois dans l'exacte

mesure où il se comprend lui-même, ou encore qu'il se réfère à ce

réseau comme il se réfère à lui-même dans la compréhension radicale
de son propre être. On peut aller plus loin encore, et poser avec
Richardson que c'est avec ce réseau de relations que le Dasein entretient

une familiarité radicale et que, «in fact, this familiarity with the
World constitutes There-being's radical comprehension of Being»,
même si Heidegger n'identifie pas encore explicitement, dans SZ, la
familiarité avec le réseau et la compréhension de l'être23. Or ce réseau

de relations n'est rien d'autre que la significabilité, la Bedeutsamkeit, et
le caractère relationnel des renvois à l'intérieur du réseau n'est rien
d'autre que ce qui signifie, ce qui donne un sens au monde.

Cette familiarité avec le monde ne suppose pas nécessairement une clarté
théorique des rapports constitutifs du monde en tant que tel. Toutefois,
la possibilité d'élaborer explicitement une interprétation ontologique et
existentiale de ces rapports se fonde elle-même sur cette familiarité avec le
monde qui, pour le Dasein, est constitutive de lui-même; en effet, cette
familiarité avec le monde s'intègre à la compréhension de l'être, elle-même
caractéristique du Dasein. Cette possibilité peut être expressément saisie
dès que le Dasein se propose une interprétation originelle de son être et
de ses possibilités, voire du sens de l'être en général84.

Ainsi, le Dasein si-gnifie le monde, le be-deutet et, par cela même, le
«libère» au sens de seinlassen, de «laisser» être. Mais ce seinlassen

dépend en quelque sorte de l'«état» du Dasein, c'est-à-dire du fait
qu'il vit ou ne vit pas dans l'authenticité. En effet, la vraie « libéra-

88 Cf. SZ, p. 113.
83 R, p. 56.
84 SZ, p. 113.

88



tion» n'advient que par un Dasein qui vit dans l'authenticité, qui
n'est pas aliéné, qui comprend vraiment ce qu'est être au monde.

Cependant, le plus souvent, le Dasein est aliéné; il vit dans l'inau-
thenticité, sous l'empire du «On», en ce sens qu'il s'en remet aux
«on dit», à 1'«opinion publique», à la «publicité» pour comprendre
sa propre situation d'être-au-monde, ou plutôt pour éviter de la
comprendre, pour se la cacher, pour se décharger de ses responsabilités

d'être-là; bref, pour échapper à l'angoisse qui est le lot de tout
Dasein vivant authentiquement, conscient de sa finitude irrémédiable.

Seulement, ne comprenant pas sa propre situation d'être-au-monde,
le Dasein aliéné va également se tromper sur le monde : la Be-deutung

qu'il en donnera sera elle aussi déterminée par le «On». Tous les

moments constitutifs de l'être-au-monde seront vus à travers le verre
déformant que le «On » lui tend avec une grande insistance. S'en

remettant au « On », le Dasein fuit sa vérité et se cache la vérité de tous
les autres étants; il refuse de les considérer dans leur être, il refuse

somme toute d'être le «là» de l'être, de laisser les étants se révéler
vraiment à lui.

Que se passe-t-il alors? Non seulement le Dasein perd sa vérité, le

sens de sa situation dans le monde, oublie son propre être, mais aussi

le monde en vient à subir une transformation radicale: d'élément
constitutif d'un existential du Dasein, l'être-au-monde, il devient une
simple somme d'étants en face desquels se dresse un Dasein d'autant
plus aliéné qu'il va maintenant se croire en mesure de se lancer dans

un processus au terme duquel les étants lui seront soumis: «maître et

possesseur de la nature». On retrouve Descartes, et cela n'a rien
d'étonnant : Descartes, en effet, exprime fort bien cette situation du
Dasein aliéné par son opposition entre la substance pensante et la
substance étendue. Heidegger montre dans SZ qu'il s'agit là d'une
vision inauthentique, déformée, de la réalité25, et que Descartes

représente, par excellence, l'oubli de la différence ontologique, l'erreur
consistant à ne voir dans les étants que des étants-subsistants et non pas,

d'abord, des étants-disponibles. On n'est donc pas surpris de lire que

La conception de l'être comme être-subsistant-en-permanence ne
sert pas seulement de motif à une détermination artificielle de l'être de

26 Voir par exemple «L'analyse de la mondanéité et l'interprétation du
monde selon Descartes; leur opposition», pp. 115-129.

89
7 Studia Philosophica XXXV



l'étant intramondain et à l'identification de celui-ci avec le monde en
général, elle empêche encore de considérer exactement et au plan
ontologique les comportements du Dasein2".

2. La déconstruction de l'histoire de la métaphysique

Il apparaît donc, d'un point de vue heideggérien, que Descartes

représente, dans l'histoire de la philosophie, une vision fausse de la

réalité, puisque son opposition de la pensée et de l'étendue est donnée

comme la vérité de la situation de l'homme dans le monde. Dès lors, on
comprend que Heidegger ait ressenti la nécessité d'opérer une
déconstruction de l'histoire de la métaphysique. A la base de cette

volonté, une hypothèse : les premiers Grecs étaient, vis-à-vis de l'être,
dans un rapport bien plus authentique que leurs successeurs

philosophes, à tel point qu'on peut dire que l'histoire de la métaphysique
occidentale se confond avec l'histoire de l'oubli de l'être et avec
l'histoire de la technique puisque

la technique est, dans son essence, un destin historico-ontologique de la
vérité de l'être en tant qu'elle repose dans l'oubli. En tant qu'elle est

une forme de la vérité, la technique a son fondement dans l'histoire de la
métaphysique [qui] est elle-même une phase marquante de l'histoire de

l'être, la seule qu'on puisse jusqu'ici embrasser du regard27.

La voie de notre investigation à propos de la technique est ainsi
tracée. Il nous faut, en compagnie de Heidegger, réexaminer les

grands moments de l'histoire de la philosophie, européenne, ses grands

tournants, et cette étude, pour être fructueuse, devra commencer par
s'intéresser aux anciens Grecs.

Si l'on veut que la question de l'être s'élucide par sa propre histoire, il
faudra que se ranime une tradition sclérosée et que s'éliminent les

surcharges dont celle-ci s'est embarrassée en se temporalisant. Nous comprenons

cette tâche comme une destruction, menée en vue de la question de l'être,
du dépôt auquel la tradition a réduit l'ontologie antique; celle-ci devra
être ramenée aux expériences originelles où furent conquises les premières
déterminations de l'être, qui devraient demeurer fondamentales pour
l'avenir28.

En effet,

28 SZ, p. 125.
2' UH, p. 105.
28 SZ, p. 39.

90



Ce qui, à l'aube de l'antiquité grecque, a été pensé, ou dit sous forme
poétique, est encore aujourd'hui présent, si présent que son être, à soi-même
encore fermé, est prêt de tous côtés à nous accueillir et qu'il vient sur nous,
là surtout où nous nous y attendons le moins, à savoir dans le règne de la
technique moderne, laquelle est complètement étrangère à l'antiquité,
mais qui a néanmoins en elle son origine essentielle28.

La technique chez les anciens Grecs

Le début de la citation précédente montre bien que, pour Heidegger,

l'investigation philosophique ne doit pas être vue indépendamment

de la création artistique. Ces deux «media», quand ils sont

authentiques, sont une mise en œuvre de la vérité, même si les voies

ou les moyens du dire sont différents. En cela, ils rejoignent la
technique, qui est elle aussi un «mode du dévoilement», «c'est-à-dire de

la véri-té Wah.r-h.eit) »30.

Cette perspective nous étonne. Il faut aussi qu'elle nous étonne, le plus
longtemps possible, et d'une manière si pressante que nous prenions enfin
au sérieux la simple question: que dit donc le mot de «technique»? Le mot
vient du grec: Tsyvixév désigne ce qui appartient à la téyvï) Téyv-r] ne
désigne pas seulement le «faire» de l'artisan et son art, mais aussi l'art au
sens élevé du mot et les beaux-arts. La xéyvr) fait partie du pro-duire, de la
ra>11^an; elle est quelque chose de «poiétique»31.

Qui plus est, jusqu'à l'époque de Platon, «le mot Te%vy est toujours
associé au mot ènicmj[j,y. Tous les deux sont des noms de la connaissance

au sens large»32.
On peut donc poser qu'il y a trois genres de dévoilement des étants

dans leur être, trois voies d'accès à la vérité: la connaissance, l'art et
la technique, et on va voir que la connaissance et l'art relèvent de la
technique elle-même. L'homme étant Dasein, il se trouve, comme nous
l'avons montré, dans une situation d'«intermédiaire» entre l'être et
les autres étants ; il est en quelque sorte chargé par l'être de la mission
de dévoiler les étants dans leur être, de les « libérer »^ S'il est vrai que
la rsxvrj est ce en quoi se subsument les divers modes de dévoilement,
il nous faut nous demander quelle est la signification la plus originelle
du mot «rkxvrj». Le commentaire que nous donne Heidegger du
premier chœur de 1'Antigone de Sophocle nous permet d'y voir plus
clair.

28 VA, p. 52 («Science et méditation»)
s», si et 32. va; p. 18.

91



Le commentaire du premier chœur d'Antigone

Heidegger en traduit les deux premiers vers comme suit:

Multiple l'inquiétant, rien cependant
au-delà de l'homme, plus inquiétant, ne se soulève en s'élevant.

L'homme y apparaît comme ro ôeivôrarov, comme ce qu'il y a de

plus inquiétant. Le mot ôeivôv doit être lui-même entendu de deux
manières différentes: (a) le ôeivôv, c'est d'abord «le terrible conçu
comme la perdominance prépotente qui provoque aussi bien la
terreur panique, la véritable angoisse, que la crainte respectueuse,
recueillie, équilibrée, secrète»33; en d'autres termes, le ôeivôv est un
caractère fondamental de l'étant dans sa totalité, la manifestation
d'une puissance souveraine, d'un pouvoir qui interpelle; il renvoie à

la ôlxrj. (b) Mais le ôeivôv est aussi celui qui fait usage de la violence,
celui qui a un «savoir au sens de Tè%vrj».

Le premier sens de ôeivôv désigne l'étant dans son ensemble, alors

que l'homme, lui, «est d'abord ôeivôv en tant que, appartenant par
essence à l'être, il reste exposé à ce prépotent. Mais l'homme est en
même temps ôeivôv parce qu'il est le faisant-violence non pas
en plus d'autre chose et à côté d'autre chose, mais seulement en ce

sens que, en raison de sa situation active dans la violence
(Gewalttätigkeit), et en cette situation, il exerce la violence contre le prépotent.
C'est parce qu'il est doublement ôeivôv, au sens originairement uni
de ce mot, que l'homme est le plus violent : faisant-violence au sein du

prépotent»34.
C'est là, dans le fait d'être rô ôeivôrarov que nous apparaît le trait

fondamental de l'essence de l'homme : c'est la véritable définition grecque
de l'homme. Pour la mieux comprendre, précisons encore la double

signification de ôeivôv.

L'inquiétant, c'est ce qui nous sort de notre quiétude, de l'habituel,
du familier, de la sécurité non menacée. Le prépotent, l'étant dans sa

totalité, est inquiétant en ce qu'il nous pousse au-dehors de cette
sécurité. Et, pourtant, l'homme est encore plus inquiétant: tout en

étant provoqué par le prépotent, il prend en quelque sorte les devants,

s'échappe des limites du familier et du sûr, se risque dans toutes les

régions de l'étant, et il provoque à son tour l'étant à se révéler à lui ;

33 EIM, p. 156.
31 EIM, p. 157.

92



dans cette exploration qui se fait «hors de toute voie», c'est-à-dire
hors de tout rapport avec la quiétude familière, il amène l'étant à se

découvrir à lui, à recevoir un nom en même temps que, de son côté,

il est lui-même amené à maîtriser dans ce faire-violence «les
puissances de la parole, de l'entendement, de la Stimmung et du bâtir»35.

Bref, il joue son rôle de Dasein tout en le découvrant, authentique-
ment.

La violence, le violent, en quoi se meut l'agir du faisant-violence, c'est tout
le champ de la machination (to [j.ayav6ev) confiée à celui-ci. Nous ne
prenons pas le mot « machination» au sens péjoratif. Nous pensons par là à

quelque chose d'essentiel, qui s'annonce à nous dans le mot grec Téyvn.

Téyvr) ne signifie ni art, ni métier, pour ne pas parler de la technique au
sens moderne. Nous traduisons par «savoir». Mais cela demande

explication. Le savoir n'est pas ici le résultat de simples constatations
concernant un «subsistant» inconnu auparavant. Conformément au sens

authentique de la t£yvti [il] est la vue première et constante au-delà du
subsistant Savoir, c'est pouvoir mettre en œuvre l'être comme un étant
qui soit toujours tel ou tel36.

Le ôeivôv renvoie à la fois à la ôlxrj et à la rsyyry. Il y a affrontement
entre le ôeivôv comme ôlxrj (le prépotent) et le ôeivôv comme xé%V7]

(le faisant-violence). «Ce face à face consiste en ceci que la xè%vy]

se soulève contre la ôîxrj, qui de son côté, en tant qu'ordre, dispose de

toute tk%vrj. Ce face à face est. Il est seulement en tant que ce qu'il y a

de plus inquiétant, l'être-homme, pro-vient, en tant que l'homme
este comme histoire»37. C'est là, nous l'avons dit, son rôle de Dasein,

et ce face à face ne peut avoir lieu que parce que l'homme est Dasein,

que parce qu'il est lui-même le lieu de l'affrontement.
C'est de ce combat que naît la différence ontologique. En lui, la

réxvrj apparaît dans son essence comme un «mode du dévoilement»39,

comme une manière de découvrir la vérité comprise comme à-kij'&Eia.
Et l'on peut dire que l'art est rkyyr] au sens fort, parce que l'œuvre
d'art «effectue l'être dans un étant», parce qu'elle le «met en
œuvre»39. La technique comme xè%vr] est donc rien moins que l'accès

à la vérité et, en cela, on peut la rapprocher de l'idée de nolyaiç, de

«production», cette pro-duction étant définie comme un «faire-ve-

33 EIM, p. 163.
36 EIM, p. 165.
37 EIM, p. 167.
38 VA, p. 19.
38 EIM, p. 166.

93



nir» qui «fait passer de l'état caché à l'état non caché», comme ce qui
amène à la présence40. Il est clair qu'on est encore loin de l'essence de

la technique moderne, et on comprend déjà que celle-ci est une forme
de production qui n'a rien de «poiétique».

Mais nous avons parlé de combat, et tout combat se termine par
une victoire ou une défaite. Ce que nous avons dit de la Ts%vr\ tendrait
à faire penser que le plus violent a eu raison du violent, du prépotent,
mais ce serait oublier que la ôturj «dispose de toute Ts%vr]». Qu'en
est-il exactement? L'homme ne peut jamais maîtriser le prépotent et

court par conséquent le risque d'une défaite. Précisons encore qu'une
victoire, même relative, reste exceptionnelle, et les premiers Grecs

n'en ont nullement fait leur pain quotidien. Seuls quelques hommes,

qu'on peut sans crainte qualifier de héros, ont su, dans l'affrontement,
se découvrir comme Dasein et assumer cette découverte qui avait sans

aucun doute tous les caractères du ôeivôv, « aussi bien la terreur panique,
la véritable angoisse, que la crainte respectueuse, recueillie, équilibrée,
secrète». En effet, dans cette exploration de l'étant dans sa totalité,
dont Sophocle dit qu'elle est «sans issue», l'homme court le risque
très grand de sombrer dans une sorte de trivialité par rapport à

l'affrontement qu'il doit conduire: «L'absence d'issues consiste

en ceci qu'il est toujours rejeté sur les voies qu'il a lui-même frayées:

il s'embourbe sur ses propres voies, s'embrouille dans ce qu'il a frayé,
trace dans cet embrouillamini le cercle de son monde, s'empêtre dans

l'apparence et se barre ainsi le chemin de l'être. De cette façon, en se

tournant de tous côtés, il tourne dans son propre cercle»41. De plus,
une victoire n'est jamais définitivement acquise et vient de toute
façon se «briser sur l'être»: «ce faire-violence exercé contre la
prépotence de l'être doit se briser sur celle-ci»42.

Sans abus de langage, on doit pouvoir dire que l'homme est, de par
son essence, dans une situation tragique. L'homme est Dasein, et il est

«nécessité à un tel être-le-là, jeté dans la nécessité d'un tel être, parce
que le prépotent comme tel, pour apparaître dans sa perdominance,
a besoin pour soi du site de l'ouverture au prépotent. L'essence de

l'être-homme ne s'ouvre à nous que lorsqu'elle est comprise à partir
de cette nécessité nécessitée par elle-même. L'être-le-là de l'homme
pro-ventuel, c'est: être exposé comme étant la brèche en laquelle la

40 VA, p. 17.
41 EIM, p. 164.

" EIM, p. 168.

94



prépotence de l'être fait irruption en apparaissant, afin que cette
brèche même se brise sur l'être»43.

Cela dit, nous ne voyons toujours pas très bien quelle est, pour les

anciens Grecs, l'interprétation qu'ils donnent de l'étant.

L'interprétation grecque de l'étant

Il est nécessaire de la préciser davantage, car cela nous permettra
de comprendre pourquoi Heidegger accorde une si grande importance

à cette période-là de l'histoire de l'être. De plus, nous serons
ainsi pourvus d'un critère précieux pour juger des interprétations
ultérieures de l'étant.

To yàg aùxo voeïv èarîv te xai eevai

Pour Heidegger, cette phrase de Parménide signifie ceci: l'entente
de l'étant appartient à l'être, parce qu'elle est requise et déterminée

par lui. L'étant est donc «l'épanouissement de ce qui s'ouvre, de ce

qui, en sa présence, s'éprend de l'homme comme du présent, c'est-à-
dire comme de celui qui s'ouvre lui-même à la présence des présents
en la laissant entendre, l'entendant ainsi lui-même»44.

Autrement dit, l'homme grec n'essaie nullement de «saisir» l'étant

par une représentation ; son comportement à l'égard de l'étant est tel

que c'est bien plutôt celui-ci qui regarde l'homme, parce que l'homme
sait se mettre à l'écoute de l'étant: il se fait accueil de l'étant en
s'ouvrant à lui ; il rassemble ce qui lui est livré par cette ouverture sur
l'être qu'il est lui-même, et tâche de le sauvegarder, de le maintenir;
ce qui accède à la présence dans cette éclaircie qui se fait accueil de

l'étant, ce qui est ainsi recueilli, il essaie de le maintenir ainsi dans sa

vérité, alors même qu'il reste exposé aux «déchirements du désarroi»
et au risque de sombrer dans l'inessentiel. L'être assigne l'homme à se

faire accueil de l'être et des étants, à établir la différence ontologique,
et cette assignation vaut pour tout homme, en tous temps et en tous
lieux - mais seul l'homme grec a su lui répondre. Dès Platon, les

«déchirements du désarroi» semblent bel et bien avoir eu raison de

l'homme, à qui il faudra plus de deux mille ans pour retrouver le sens

de l'être ; de fait, le Dasein Heidegger est le premier à y être parvenu,
grâce à une méditation qui tentait de s'approprier l'hellénité45.

« EIM, pp. 168-169. " HW, p. 82.
15 A la lecture des VA et de HW, il apparaît que Heidegger n'est plus très

sûr que la différence ontologique ait été posée et pensée par les Grecs pré-

95



Au terme de cette «reprise» de la pensée grecque préplatonicienne,

essayons d'énumérer les acquis qui nous permettront de comprendre
l'essence de la technique moderne.

1. L'homme est provoqué par l'être à défricher les diverses régions
de l'étant ou, en d'autres termes, à révéler les étants dans leur être,

en s'éprouvant lui-même comme Dasein. Il n'a pas l'initiative de cette
mission et, quand bien même il est xo àeivàraxov, il est voué à l'échec -
disons, à sombrer dans l'inauthenticité, à retomber sous l'emprise du
«On ».

2. Le moyen de ce défrichement est la technique au sens de xéyvr],
c'est-à-dire de pro-duction, de noLrjoiç; elle peut prendre la forme de

l'art ou celle de la connaissance (cf. les Présocratiques) : de toute
façon, elle est un mode du dévoilement, elle est à-k/j^eia.

3. La technique appartient donc à la sphère de l'ontologique et,

par là, apparaît comme inséparable de l'histoire de l'être.
4. La technique moderne doit, en quelque manière, se rattacher à

la xéyvrj grecque; elle doit être une forme de dévoilement. On peut
déjà poser que «le dévoilement qui régit la technique moderne

ne se déploie pas en une pro-duction au sens de la noîycriç»is.
Il nous faut donc essayer de voir comment on a pu passer de la

rèyy-q grecque à la technique moderne. Il a déjà été dit que cette
transformation est étroitement liée au devenir de la métaphysique
occidentale, que Heidegger définit comme l'histoire de l'être en tant qu'il
est oublié.

Nous n'allons pas reprendre cette histoire dans son entier: nous

nous contenterons d'en considérer les phases marquantes. Certes, les

Présocratiques méritent mieux que la parenthèse ci-dessus, puisqu'ils
sont les seuls, avec Heidegger, à avoir pressenti la différence
ontologique, puisque aussi Heidegger leur accorde un grand intérêt.
Certes, Platon mérite mieux que la brève mise au point ci-dessous, et
il aurait été intéressant de se demander pourquoi Heidegger en est

venu à renoncer à voir en lui le dernier penseur de la différence onto-

platoniciens : tout au plus l'ont-ils entrevue, et ils ont été incapables de l'établir.

Cf. HW, p. 175: «l'étant a bien été pensé dès le début quant à son être,
mais la vérité de l'être lui-même est restée impensée». Heidegger lui-
même, d'ailleurs, n'a jamais prétendu «penser l'être», mais seulement

préparer la possibilité d'une telle pensée.
« VA, p. 20.

96



logique47. Un choix est nécessaire, et Descartes, Nietzsche, ou même

un romancier comme Jünger sont plus importants pour le problème
qui nous occupe.

Notons donc que l'oubli de la différence ontologique date de Platon,

qui consacre «l'interprétation technique de la pensée» dans

laquelle «l'être en tant qu'élément de la pensée est abandonné La
«logique» est la sanction de cette interprétation, en vigueur dès

l'époque des sophistes et de Platon»48. En d'autres termes, la pensée se

perd depuis Platon, elle «s'échoue en terrain sec», et le but premier
de Heidegger sera toujours de la «remettre dans son élément», c'est-
à-dire de la remettre en mesure d'appréhender la différence ontologique:

la pensée de l'être se meurt dès le moment où la philosophie
devient métaphysique, dès le moment où elle prétend se faire discours

sur l'être, ontologie.
Mais pourquoi tout de même «sauter» directement jusqu'à

Descartes? Nullement parce que l'ontologie moyenâgeuse n'aurait rien
eu à voir avec le problème de la technique, bien au contraire, mais

parce que Descartes est le premier à avoir déterminé la vision du
monde et de l'homme sur les restes de laquelle nous vivons encore,

parce que c'est chez lui que s'annonce vraiment ce que nous appelons la
technique moderne. La pensée de Descartes est l'exemple type de la
métaphysique oublieuse de la différence ontologique; centrée sur
l'homme, elle est incapable de se placer dans la perspective de l'être.
C'est à ce titre que nous devons l'étudier : elle nous permettra de mieux
appréhender l'essence de la technique actuelle et de voir en quoi elle

sera un jour «dépassée».

La métaphysique cartésienne et la technique

Toute métaphysique, lit-on dans Die £eit des Weltbildes49, repose sur

une acception déterminée de l'étant et sur une définition spécifique
du mode d'advenance de la vérité. Ces deux critères déterminent le

47 Cf. la citation du Sophiste en exergue à SZ: «Car sans doute êtes-vous

depuis longtemps au fait de ce que vous entendez en usant du mot étant;

quant à nous, nous pensions autrefois le comprendre, mais maintenant nous
sommes tombés dans l'embarras». Phrase pour le moins ambiguë — mais, à

l'époque de SZ, Heidegger reste persuadé que la question de l'être «a inspiré
la réflexion de Platon et Aristote, bien qu'elle se soit éteinte avec eux...»
(SZ, p. 17).

48 UH, pp. 31-33.
48 HW, pp. 69-100.

97



principe de la configuration essentielle de toute une époque, et «ce
principe régit de fond en comble tous les phénomènes caractéristiques
de cette ère»50. Cela signifie inversement qu'il est possible, par «une
méditation suffisamment exhaustive de ces phénomènes», de «faire
entrevoir à travers eux ce principe»51. C'est précisément la tâche que
se propose Heidegger dans Die £eit des Weltbildes : il va analyser un des

phénomènes essentiels des temps modernes, la science, pour retrouver
la métaphysique qui la rend possible comme science des temps
modernes. Son analyse le conduit à conclure que cette métaphysique est

celle de Descartes.

Celle-ci ouvre donc une ère nouvelle, appelée les Temps Modernes,

qui semble bel et bien se terminer aujourd'hui. Quels en sont les

phénomènes essentiels? Heidegger en distingue cinq: la science, bien
sûr, mais aussi la technique mécanisée, qui «reste jusqu'ici le prolongement

le plus visible de la technique moderne, laquelle est identique à

l'essence de la métaphysique moderne»52, l'entrée de l'art dans

l'horizon de l'Esthétique, l'activité humaine comprise et accomplie
en tant que civilisation, et enfin YEntgötterung, le dépouillement des

dieux. Tous ces phénomènes sont en étroite corrélation les uns avec
les autres, et ils sont tous la manifestation de l'essence de la
métaphysique des Temps Modernes.

Comment peut-on définir celle-ci? Au'terme de son analyse du
phénomène scientifique, Heidegger peut montrer que son acception
de l'étant est la suivante : la connaissance, dans la mesure où elle est

recherche, «demande en quelque sorte compte à l'étant quant à l'étendue

de sa disponibilité pour la représentation. La recherche dispose
de l'étant lorsqu'elle arrive, soit à le calculer d'avance dans son
processus futur, soit à vérifier son compte lorsqu'il est passé»63. Nature et
histoire deviennent l'objet d'une représentation explicative. «Seul ce

qui devient ainsi objet est, est reconnu comme étant»64.

Corrélativement à cette objectivation de l'étant, il y a, bien entendu,

60 HW, p. 69. Pour être complets, ajoutons que ces «critères» sont au
nombre de quatre. Aux deux précités s'adjoignent «le mode sur lequel
l'homme est homme, c'est-à-dire lui-même; le mode d'advenance de son
ipséité, laquelle se détermine à partir du rapport à l'être en tant que tel» -
et le «sens d'après lequel l'homme est - ici et là - mesure». (HW, p. 93.)

51 HW, p. 69.
62 HW, p. 69.

" HW, pp. 78-79.
64 HW, p. 79.

98



une définition particulière de la vérité. «Strictement parlant, il n'y a
science comme recherche que depuis que la vérité est devenue certitude

de la représentation», et «la métaphysique moderne entière,
Nietzsche y compris, se maintiendra dorénavant à l'intérieur de

l'interprétation de l'étant et de la vérité initiée par Descartes»55.

Comment en est-on arrivé à une telle interprétation de la vérité
et de l'étant? Heidegger l'explique en montrant que l'homme s'est

libéré «de l'obligation normative de la vérité chrétienne et du dogme
de l'Eglise, en vue d'une législation reposant sur elle-même et pour
elle-même»56, et qu'il a ainsi été conduit à définir un nouvel «obliga-
tif» dont la configuration était d'ailleurs prédéterminée dans une large
mesure par le fait qu'il prenait la succession de celui qui se fondait sur
la vérité révélée et le dogme. L'émancipation à partir de ce premier
obligatif «était donc, en elle-même, nécessairement une émancipation

vers une certitude dans laquelle l'homme s'assure du vrai en tant
que du su de son propre savoir»57. Autrement dit, il s'agissait de

poser d'une manière nouvelle l'essence de la liberté, qui n'est autre

que le fait d'«être maintenu dans les liens d'une obligation»58, en lui
donnant un fondement métaphysique. C'est ce qu'a fait Descartes.

Ce fondement métaphysique devait être «de telle sorte que par lui
l'essence de la liberté puisse être posée comme certitude de soi»59. Ce

fundamentum, Descartes le trouve dans l'ego cogito (ergo sum, qui définit
la pensée comme représentation; le cogito lui apparaît comme le type
même de la certitude certaine d'elle-même qui garantit la certitude
de tout ce qui est susceptible d'être su.

Car qu'est-ce que représenter? C'est «à partir de soi, mettre quelque

chose en vue devant soi, en s'assurant, en confirmant et en garantissant

l'ainsi fixé»60. L'outil de la représentation ou, plus exactement,
ce qui l'assure, la confirme et garantit la constance de sa vérité, est un
calculer. En d'autres termes, le cogito comme fundamentum absolutum

inconcussum veritatis est tel que l'homme est désormais en mesure, par
la représentation, de fonder l'étant comme objet et de projeter, a

priori, l'objectivité sur l'étant. La représentation définit par avance ce

66 HW, p. 79.
69 HW, p. 95.

" HW, p. 96.
68 HW, p. 95.
s» HW, p. 96.
80 HW, p. 96.

99



que sera l'objectif, ce qui sera connu, et comment cela sera connu.
Ainsi, pour autant qu'il conduise bien sa raison, l'homme est sûr que
son «su» sera marqué du sceau de la vérité.

Si l'on se reporte maintenant à la connaissance comme rèxvrj, on
saisit le caractère profondément réducteur (pour l'étant) de la théorie
cartésienne de la connaissance. Celle-ci est pourtant peut-être la seule

à permettre un réel progrès des sciences - sciences qui, du même coup,
apparaissent comme une forme de savoir qui ne saurait en aucun cas

rendre compte de toute la réalité: l'être leur échappe.

Représenter, ce n'est plus «se déclore pour...»; la représentation est
«saisie et conception de...». Ce n'est plus l'étant présent qui déploie
simplement son règne: l'attaque de l'emprise domine. La représentation
est maintenant, conformément à la nouvelle liberté, le procédé, procédant
de lui-même, de l'investigation dans le secteur de l'assuré, ce secteur restant
encore lui-même à assurer. L'étant n'est plus simplement ce qui est présent,
mais ce qui, dans la représentation, est posé en face, est opposé, est
ob-stant comme objet. La représentation est objectivation investigante et
maîtrisante. La représentation rabat tout à l'unité de ce qui est ainsi
objectif61.

Le fait de définir la vérité comme certitude de la représentation va
entraîner une modification profonde de l'essence même de l'homme :

l'homme devient sujet. Que signifie le mot «subjectum»? Heidegger le

rapproche du grec ôkoxsc/àsvov, qui désigne «ce qui est étendu-devant
(das Vor-liegende), qui, en tant que fond (Grund), rassemble tout sur
soi»62. Primitivement, la signification métaphysique de ce terme «n'a

aucun rapport spécial à l'homme et encore moins au "moi"». Ce

rapport s'établit avec Descartes: avec lui, l'homme devient le seul

véritable subjectum en ce sens qu'il devient l'étant privilégié « sur lequel
désormais tout étant comme tel se fonde quant à sa manière d'être
et quant à sa vérité L'homme devient le centre de référence de

l'étant en tant que tel»63. L'homme devient sujet, la vérité certitude
de la représentation, et le monde image conçue.

Le monde comme image conçue, le Weltbild, étant fonction d'un
sujet au sens de Descartes, est une notion incompréhensible pour
l'homme grec comme pour l'homme du moyen âge. Le monde comme
Weltbild, c'est l'étant dans sa totalité en tant qu'il est soumis par
l'homme dans la représentation; c'est l'étant objectivé par un sujet,

61 HW, pp. 96-97.
62 HW, p. 80.
63 HW, p. 80.

100



l'homme, qui le place devant lui en tant qu'objet de telle sorte qu'il
puisse devenir représentation ; c'est Tétant que l'homme se soumet de

telle sorte qu'il puisse être justiciable d'un calculer: c'est le monde
réduit à l'étendue, un objet que le sujet ne pense plus que sous la
forme de figures et de mouvements qui peuvent être mis en équations,
c'est un mécanisme dont la physique mathématique peut découvrir
les lois du fonctionnement, les formuler et les mettre au service de

l'homme, qui devient alors effectivement «maître et possesseur de la
nature». La science peut progresser, la technique peut se développer
comme production (mais plus comme nolrjaiç), parce que Descartes

est l'initiateur «der Zeit des Weltbildes». H.-C. Tauxe montre bien

que par l'idée de Weltbild «s'exprime la nature profonde des temps
modernes». Il écrit:

Le «monde» désigne ici la totalité de l'étant, tout ce qui est englobé par le

processus conquérant et objectivant de la science. Quant à la notion de

Bild, elle a une dimension constituante. L'image permet au Dasein de
faire apparaître l'étant «devant lui» par la projection des schèmes d'ob-
jectalité. Elle a donc pour fonction de fonder la représentation, de rendre
possible cette «convocation» de Tétant devant l'homme, qui est à la base de
tout le développement de la science et de la technique64.

Voilà l'interprétation de Tétant et l'acception de la vérité qui
caractérisent, à travers la métaphysique de Descartes, tous les temps
modernes. Rien d'étonnant donc à ce que le moyen âge n'ait pas vu
Tétant sous la forme d'une image du monde. Pour lui, en effet,
«Tétant est Yens creatum, ce qui est créé par le Créateur, Dieu
personnel agissant en tant que cause suprême. Etre un étant signifie alors :

appartenir à un degré déterminé de Tordre du créé et correspondre,
en tant qu'ainsi causé, à la cause créatrice (analogia entis)»65. A plus
forte raison, la pensée grecque ne pouvait en aucune manière
considérer Tétant à la façon d'un Descartes: «L'homme grec est en tant
qu'il est l'entendeur de Tétant; voilà pourquoi le monde de l'hellénité
ne saurait devenir image conçue (Bild)»66; l'homme grec - mais
l'homme grec avant Platon, car le fait que «pour Platon Tétantité de

Tétant se détermine comme écôoç (ad-spect, «vue») [est] la
condition lointaine, historiale, souveraine dans le retrait d'une secrète

méditation, pour que le monde Welt) ait pu devenir image (Bild) »67.

64 Henri-Charles Tauxe, La notion de finitude dans la philosophie de Martin
Heidegger, L'Age d'Homme, Lausanne, 1971, p. 158.

66 HW, pp. 81-82.
66 HW, p. 82. 67 HW, p. 82.

101



Ainsi, si Ton se fonde sur ce qui a été dit plus haut, que l'émancipation

à partir de la vérité révélée et du dogme de l'Eglise se fait
nécessairement «vers une certitude dans laquelle l'homme s'assure du vrai
en tant que du su de son propre savoir», en d'autres termes vers un
rationalisme qui oppose radicalement l'homme-sujet à un monde-

objet, à une étendue qu'il s'agit de se soumettre par le biais d'une
représentation telle que le monde devienne justiciable d'un calculer, -
il devient possible de discerner un destin de l'être ou, plus exactement,
un destin du rapport de l'homme à l'être, dont on peut esquisser le

devenir comme suit.

D'abord, deux grandes périodes: l'avant-Platon et l'après-Platon.
La première est celle qui voit l'homme répondre «correctement» à

l'assignation de l'être, celle qui le voit jouer pleinement son rôle de

Dasein, d'«entendeur» de l'étant, même s'il est en butte aux dangers
considérables dont il a été question dans l'analyse du premier chœur

d'Antigone. Elle est suivie d'une deuxième période dans laquelle
l'homme est exilé de l'être: celle que, par convention, nous appellerons

l'époque de la métaphysique, celle qui a été initiée par Platon,
et dont le signe distinctif est l'oubli de la différence ontologique. Elle
connaît trois phases jusqu'à Descartes inclusivement: la première est

celle de la pensée grecque post-socratique, celle de la naissance et des

premiers développements importants de la métaphysique; la
deuxième correspond à l'âge du christianisme et court jusqu'à la fin du

moyen âge; la troisième enfin, les Temps Modernes, est l'époque du
Weltbild, de la représentation, de 1'«impérialisme» de l'homme-
sujet sur le monde-objet.

Nous allons maintenant aborder la suite et la fin de cette deuxième

grande période en suivant les analyses heideggériennes de Nietzsche

et de Jünger. Au terme de ce parcours, nous essayerons de voir sous

quels auspices une troisième grande période, celle de l'après-méta-
physique, semble s'ouvrir. Auparavant toutefois, nous aurons enfin
abordé thématiquement la question de la technique du XXe siècle.

Nietzsche et la volonté de puissance

Quoiqu'il semble renier toute métaphysique, Nietzsche reste pris,
au moment même où il les renverse, dans les schémas de pensée
institués par Platon et développés par Descartes :

102



Le renversement du platonisme, renversement suivant lequel les choses
sensibles deviennent pour Nietzsche le monde vrai et les choses supra-
sensibles le monde illusoire, reste entièrement à l'intérieur de la
métaphysique69.

Comment cela se peut-il? Nous le comprendrons en suivant le
commentaire que donne Heidegger du cri du Forcené dans Le Gai

Savoir: «Dieu est mort».
Ce mot de Nietzsche «nomme la destinée de vingt siècles d'histoire

occidentale»69. Que signifie «Dieu» dans cette phrase? Il s'agit
certes du Dieu chrétien mais, de l'avis de Heidegger, il faut en élargir
la signification et se rendre compte «que les noms de "Dieu" et de

"Dieu chrétien" sont utilisés, dans la pensée nitzschéenne, pour désigner

le monde suprasensible en général. "Dieu" est le nom pour le
domaine des Idées et des Idéaux»70, ou encore un autre nom pour le
monde métaphysique.

Par ce cri, «Dieu est mort», il faut donc comprendre que le monde

suprasensible a perdu tout pouvoir efficient, que la métaphysique est

morte, que la place occupée par Dieu et les Idées est désormais vide.
Elle est vide, mais demeure en tant que place qu'autre chose pourra
éventuellement venir remplir. Le nihilisme «est devant la porte».

Mais qu'est-ce que le nihilisme? Ce n'est pas ce qui apparaît au
moment où l'on se met « à nier le Dieu chrétien, à combattre le

christianisme, ou encore à prêcher, à la façon des libres penseurs, un
vulgaire athéisme»: c'est là le côté «mesquin» du nihilisme; c'est aussi

le nihilisme que Nietzsche qualifie d'incomplet, en ce sens qu'il se

contente de remplacer les vieilles valeurs qu'il nie par des valeurs

nouvelles, et continuant «à les placer au vieil endroit»71. Un Marx,
par exemple, pourrait être taxé de nihiliste incomplet, si l'on admet

que, pour lui, «l'évasion dans le suprasensible est remplacée par le

progrès historique» et que «le but d'une félicité éternelle dans l'au-
delà se change en celui du bonheur pour tous ici-bas»72.

Le nihilisme complet, lui, doit «supprimer le lieu même des

valeurs»73, en ce sens qu'il doit procéder à un renversement, à une

66 VA, p. 91.
60 HW, p. 176.
70 HW, p. 170.
71 HW, p. 185.
72 HW, p. 181.
73 HW, p. 186.

103



inversion totale de toutes les valeurs et de la manière même de valoriser.

Dans le nihilisme complet, les nouvelles valeurs ne sauraient venir
s'insérer dans la place que Dieu a abandonnée; il n'est plus possible
de remplacer en quelque sorte un monde suprasensible devenu
inefficient par un autre. Ces nouvelles valeurs doivent trouver un
nouveau lieu, qui sera désormais la «vie» - la vie de l'homme.

On comprend déjà en quoi le nihilisme nietzschéen est l'aboutissement

de la métaphysique de la subjectivité. La destruction du monde

suprasensible en tant que cause efficiente consacre la suprématie de

l'homme sur l'étant, l'homme qui devient le fondement ultime des

valeurs: c'est lui qui valorise, il n'est plus valorisé par quelque chose

qui lui serait extérieur. Il y a autoposition de l'homme par l'homme,
et ce que nous avons dit de la notion de subjectum chez Descartes nous

permet d'affirmer que le nihilisme consacre «le règne absolu de la
subjectivité au sein de la subjectité de l'étant»74. Nietzsche se situe
donc dans le prolongement de la métaphysique cartésienne, ainsi que
nous allons le voir maintenant en définissant sa conception de l'étant
et de la vérité, qui est fonction de la notion de volonté de puissance.

La volonté de puissance manifeste son essence selon deux aspects
étroitement liés l'un à l'autre: la conservation et l'accroissement. La
volonté de puissance, qui est aussi la vie, ou encore le devenir, ne se

conçoit que sous la forme d'un accroissement, d'un dépassement
indéfini des «positions acquises», car «toute vie qui se borne à la pure
conservation est déjà déclin»75. Or, comme l'accroissement suppose le

dépassement de ce qui a été acquis, la volonté de puissance doit
assurer cet acquis, le confirmer avant de pouvoir aller plus loin : c'est
là le moment de la conservation.

La conservation prend la forme de la constitution de ce que
Heidegger nomme un «stock de présence»: la volonté de puissance
s'assure de la présence constante de l'étant, le constitue comme un
fonds qui doit ensuite sous-tendre son dépassement nécessaire. En
effet, la volonté de puissance n'est que le dépassement perpétuel
d'elle-même : elle est volonté de volonté ou n'est rien.

C'est dans l'étant constitué comme fonds, dans cette conservation,

que la volonté de puissance trouve la certitude et la vérité. Le vrai est

l'étant (ou l'être, indistinctement), et la volonté de puissance s'assure

74 HW, p. 185.
76 HW, p. 188.

104



de sa présence sous la forme d'une «production re-présentante»76.
Ainsi:

Le nom de vérité ne signifie à présent ni l'éclosion de l'étant, ni la concordance

d'une connaissance avec son objet, ni la certitude pointant sur une
remise et une mise en sûreté de ce que la représentation met en avant.
Vérité, c'est maintenant - et cela en une provenance historiale à partir des

modes indiqués de son essence - l'assurance stabilisante d'un stock de
présence qui constitue le champ à partir duquel la volonté de puissance se veut
elle-même".

La vérité est devenue valeur, et elle est pour Nietzsche la «valeur
nécessaire». Mais, comme telle, elle ne suffit pas: elle ne fournit pas à la

volonté de puissance ce qui lui est nécessaire pour pouvoir se dépasser
elle-même. Elle n'est d'ailleurs pas la première des valeurs: elle est

supplantée par l'art, valeur suprême, parce qu'il est «la création de

possibilités pour la volonté à partir desquelles la volonté de puissance
se libère seulement vers elle-même»: «l'art ex-cite avant tout la
volonté de puissance vers elle-même et l'éperonne vers le dépassement
d'elle-même»78. L'art est plus important que la vérité parce que
l'accroissement est plus important que la conservation. Mais la vérité,
si elle n'est pas «suffisante», reste nécessaire en ce qu'elle permet le

maintien d'un «fonds obstant» à partir duquel la volonté se dépasse

elle-même après s'en être rendue maîtresse par la représentation.
Les valeurs sont les moyens que se donne la volonté de puissance

pour atteindre la conservation et l'accroissement. En d'autres termes,
les valeurs sont fonction de la volonté de puissance, en qui et par qui
elles se fondent, c'est-à-dire qu'elles sont fonction de l'homme, dont
l'essence se trouve par là même transformée.

Par sa philosophie de la valeur, Nietzsche traduit ce fait décisif que toute
valorisation s'instaure désormais, dans la métaphysique, à partir de l'auto-
position de l'homme par l'homme. Et l'homme se dépasse dans le
surhomme'"'.

La volonté de puissance a remplacé Dieu, et l'homme «passe dans

une autre histoire»80, parce que la volonté de puissance appréhende
le principe de toute institution des valeurs comme l'être de tout étant.
Le surhomme n'est pas un superman: il est l'homme qui évolue dans

"> HW, p. 197.

" HW, p. 198.
78 HW, p. 198.
79 H.-C. Tauxe, op. cit., pp. 162-163.
80 HW, p. 206.

105
8 Stadia Philosophica XXXV



une réalité maintenant entièrement déterminée par la volonté de

puissance, dans la réalité d'après la mort de Dieu.
Est-ce à dire que «le gouvernement de l'étant passe de Dieu à

l'homme, ou que Nietzsche met l'homme à la place de Dieu»?81

Non: on a vu que la région de l'essence de Dieu est définitivement
abandonnée par le nihilisme complet. On assiste maintenant au
triomphe de la subjectivité.

L'homme s'est soulevé, à l'intérieur de la subjectivité de l'étant, en la
subjectivité de son essence. L'homme entre en sub-version. Le monde
devient objet. En pareille objectivation soulevante et subversive de tout
étant, ce qui doit en premier lieu entrer dans la disposition de la représentation

et de la production, la terre, devient alors le centre de toute position
et de tout débat. La terre elle-même ne peut plus se montrer que comme
objet d'un assaut permanent, installé dans le vouloir de l'homme en tant
qu'objectivation inconditionnée. Partout la nature apparaît, parce que voulue à

partir de Vessence de l'être, comme objet de la technique82.

Ainsi, le problème de la technique réapparaît au détour de celui de

la subjectivité. Déjà, chez Descartes, la subjectivité du sujet pensant
déterminait corrélativement le monde en tant qu'objet que la science

pouvait soumettre à la planification et au calcul. Avec Nietzsche, la

subjectivité semble à son comble: en face d'elle, le monde, somme

d'étants, la terre n'est plus vue que «comme objet d'un assaut

permanent», c'est-à-dire comme «objet de la technique».
Si l'on se reporte maintenant au problème du « sens » de l'être dans

une telle métaphysique, c'est sans surprise que l'on constate que l'être
est lui aussi devenu valeur, c'est-à-dire une simple condition posée par
la volonté de puissance83. Conséquence: l'appréhension de l'être dans

sa vérité primordiale est, plus que jamais, rendue impossible. Par
surcroît, la situation se trouve encore aggravée parce que la conscience

occidentale, qui se tient dans un état d'exil «maximal» de l'être,
correspond à l'élargissement de l'Histoire occidentale en Histoire
mondiale.

Tout cela, dira-t-on, à cause du nihilisme, et on aura tort. Nietzsche,

par sa philosophie des valeurs, prétend dépasser le nihilisme,
mais ce «prétendu dépassement du nihilisme n'est, au contraire, que

81 HW, pp. 209-210.
82 HW, p. 210. C'est nous qui soulignons.
83 Mais Nietzsche confond absolument l'être et l'étant, et emploie

indifféremment un terme pour l'autre.

106



le véritable accomplissement du nihilisme», puisque «la valeur ne
laisse pas hêtre être hêtre qu'il est en tant qu'être même»84. On
assiste à la mise à mort du monde suprasensible et à la liquidation de

l'étant, «lui qui était»86, et qui ne peut plus être en soi.

Car le soulèvement de l'homme en la subjectivité transforme l'étant en
objet. Or, l'objectif est ce qui est arrêté en l'ob-stance par la représentation.
La suppression de l'étant en soi, le meurtre de Dieu, s'accomplit par la
con-firmation de l'effectif (Bestandsicherung), par quoi l'homme s'assure des

effectifs matériels, corporels, psychiques et spirituels, et cela pour sa propre
sûreté, laquelle veut la domination sur l'étant en tant qu'objectif possible,
afin de correspondre à l'être de l'étant - à la volonté de puissance86.

Pensée « meurtrière » que la pensée par Valeurs de la métaphysique
de la volonté de puissance — or c'est en elle que s'accomplit la
métaphysique. Et à la question de savoir si celle-ci, en un moment
quelconque de son histoire, a appréhendé hêtre lui-même, il faut répondre

par la négative. Car la métaphysique, dans son essence, est elle-même
nihiliste87: dans toute son histoire, «hêtre lui-même est tenu pour
rien»88. Conséquence: «il tiendrait alors à l'essence de hêtre lui-
même qu'il reste impensé, parce qu'il se dérobe Il s'abrite dans

la vérité et s'héberge lui-même dans cet abri La métaphysique

84 HW, p. 213.
88 HW, p. 215.
86 HW, p. 215.
87 Ecrivant cela (c'est-à-dire que l'être n'a jamais été appréhendé au cours

de l'histoire de la métaphysique) Heidegger ajoute que: «Même là où la
pensée préplatonicienne prépare, en tant que début initial de la pensée
occidentale, le déploiement de la Métaphysique par Platon et Aristote, même
là l'être n'est pas pensé. Le Ianv (èôv) ydg eîvat nomme bien l'être lui-même.
Mais il ne pense justement pas la présence en tant que présence à partir de sa
vérité. L'Histoire de l'être commence, et cela nécessairement, avec l'oubli de

l'être». (HW, p. 216).
Heidegger nous semble être là en retrait par rapport à d'autres affirmations

plus nettes à propos du «bonheur» des premiers penseurs et poètes

grecs. On en vient alors à se demander comment il lui est possible de parler de
différence ontologique, si l'être a toujours été oublié. Peut-il, en fin de

compte, faire autre chose que le nommer, purement et simplement, sans le
penser vraiment? Certes, il est un penseur qui survient après la métaphysique,
dont on a admis qu'elle ne commençait vraiment qu'avec Platon et Aristote.
Que s'est-il donc «passé» avant eux, chez les présocratiques, avant la
métaphysique proprement dite?

88 HW, p. 217.

107



serait, en son essence, le secret impensé, parce que retenu, de l'être
lui-même».

La métaphysique: le nihilisme par excellence, parce qu'«il» n'en
est «rien» de la vérité de l'être, et parce que celle-ci est trop proche

pour qu'on lui prête attention : une proximité telle que « nous
accomplissons constamment, sans y prêter attention, le meurtre de l'être de

l'étant»89. La raison se rebiffe, mais elle a tort: «cette chose tant
magnifiée depuis des siècles, la Raison, est la contradiction la plus
acharnée de la pensée»90...

Mais revenons à notre problème. Au cours de cette discussion de

Nietzsche, il a été question de la technique à plusieurs reprises. Elle
est sœur jumelle de la métaphysique, nous le savons, et nous le

comprenons encore mieux maintenant. La métaphysique de la volonté de

puissance est la réunion de toutes les conditions nécessaires à l'exploitation

technique de la terre, de l'«orbe terrestre». Avec Nietzsche,

«l'époque de la métaphysique achevée est sur le point de commencer»91,

et «la forme fondamentale sous laquelle la volonté de volonté

apparaît et, en calculant, s'installe elle-même dans la non-historicité
du monde de la métaphysique achevée peut être appelée d'un mot:
la «technique» Nous prenons ici «la technique» en un sens si

essentiel qu'il équivaut à celui de «la métaphysique achevée»92.

Ernst Jünger et la «mobilisation totale»

Le travail (cf. Ernst Jünger, der Arbeiter («Le travailleur»), 1932) accède

aujourd'hui au rang métaphysique de cette objectivation inconditionnée
de toutes les choses présentes qui déploie son être dans la volonté de volonté

Car la métaphysique, même surmontée, ne disparaît point. Elle revient
sous une autre forme et conserve sa suprématie, comme la distinction,
toujours en vigueur, qui de l'étant différencie l'être03.

Le travail, c'est donc la métaphysique achevée qui ne cesse pas de

se manifester ou, si l'on préfère, l'une des conséquences ultimes du

80 HW, p. 217.
80 HW, p. 219.
01 VA, p. 92; c'est le texte intitulé «Dépassement (Überwindung) de la

métaphysique», VA, pp. 80-115.
82 VA, p. 92.
83 VA, pp. 81-82. La fin de cette citation («comme la distinction, toujours

en vigueur, qui de l'étant différencie l'être») est l'un des exemples qui
viennent appuyer la conclusion de la note 87.

108



«nihilisme actif» dans laquelle la métaphysique de la volonté de

puissance vient se «réaliser» au niveau de la vie quotidienne. Le travail
dont il est question chez Jünger, faut-il le préciser, est, bien entendu,
le travail des hommes du XXe siècle.

Jünger définit l'essence du travail moderne comme la mobilisation

totale. Cette expression a des connotations «guerrières» évidentes: elle

renvoie à la première guerre mondiale, qui a été une «guerre de

matériel» au cours de laquelle l'homme s'est trouvé confronté directement

à la technique. Il faut toutefois élargir la signification de cette

expression de «mobilisation totale»: elle est l'essence même des

temps modernes en ce sens qu'elle consacre la domination de l'homme
sur l'ensemble de la terre, par sa volonté technique, et elle est à

rapprocher d'autres expressions, heideggériennes celles-ci, telles que
«l'interpellation provocante», la «commission de l'étant», dont nous
parlerons tout à l'heure. La mobilisation totale désigne tout le

«processus de travail» par lequel l'homme de la volonté de puissance
«commet» l'étant à ses propres fins.

Il n'est dès lors pas étonnant que la guerre ne soit qu'un cas particulier

de ce processus de travail et que, partant, la distinction entre
la guerre et la paix s'estompe singulièrement ; on se rappelle le fameux

slogan de George Orwell dans 1984: «La guerre c'est la paix», slogan

répandu par un pouvoir dictatorial pour lequel la mobilisation totale

passe par la domination et la transformation du langage et de

l'histoire, au nom de la volonté de puissance. Comme le dit Heidegger:
«La guerre est devenue une variété de l'usure de l'étant, et celle-ci

se continue en temps de paix»94. Ou encore:

A l'époque où la puissance est seule à être puissante, c'est-à-dire où l'étant,
sans retenue ni réserve, fait pression pour être consommé dans l'usure, le
monde est devenu non-monde, dans la mesure même où l'être est bien
présent, mais sans puissance propre. Changées, ayant perdu leur
essence propre, la «guerre» et la «paix» sont prises dans l'errance;
devenues méconnaissables, aucune différence entre elles n'apparaissant plus,
elles ont disparu dans le déroulement pur et simple des activités qui,
toujours davantage, font les choses faisables96.

La mobilisation totale correspond ainsi à la phase ultime du
nihilisme actif; elle désigne l'avènement du travail comme style d'existence

mondial et la maîtrise totale de l'homme sur l'étant; elle est le

91 VA, p. 107.
96 VA, p. 107.

109



signe de la réalisation de la métaphysique dans l'essence de la
technique.

Nietzsche, dans le concept de volonté de puissance, pensait
l'affirmation d'une subjectivité «qui, à travers la certitude de la représentation,

dans la conservation et l'accroissement, se porte vers la prise
en charge totale de l'étant»96. Cette prise en charge est le fait du
Travailleur, compris comme Gestalt, comme figure. Il faut éviter,
rappelle Palmier, de comprendre cette notion en termes de psychologie
uniquement :

Certes, Jünger la définit «comme le tout qui est supérieur à la somme des

parties», mais elle ne s'épuise pas dans cette détermination Aussi dit-il
encore: «Par forme, nous entendons une réalité supérieure, source de sens»

Ainsi considérée, la forme est l'image même de la totalité Cette
figure rassemble et unit tous les travailleurs sans pour autant s'incarner
en aucun. Elle est une puissance métaphysique et une source de sens97.

On est, semble-t-il, à mi-chemin entre l'Idée platonicienne et la
notion de «type», au sens où Lukàcs parle du type balzacien.
Toujours est-il que cette Gestalt donne un sens au réel en même temps que
l'empreinte de sa puissance. En cela, «le Travailleur est l'unique
grandeur qui fasse reconnaître le destin originel de l'homme»98.

Certes, il est la figure même de l'homme de la volonté de puissance,
mais (comme lui, d'ailleurs) c'est parce qu'il est Quelle der Sinngebung

qu'il nous rappelle que le destin originel de l'homme est d'être, en

tant que Dasein, la Be-deutung de son monde.
Ce rappel du rôle primordial de l'homme nous fait mesurer la

distance qui sépare le Dasein authentique de la figure du Travailleur.
Celui-ci nous apparaît, pour reprendre une catégorie de SZ, comme
vivant dans l'inauthenticité la plus totale. Il a des «excuses»: sa

Gestalt étant celle qui accomplit la métaphysique de la subjectivité
«dont Nietzsche projetait le développement ultime dans la volonté
de puissance qui sous-tend le surhomme annoncé par Zarathoustra»99,
on ne saurait exiger de lui qu'il se livre à une pro-duction au sens de

la nolrjatç. Surtout, il apparaît que, pour Jünger, Arbeit et Sein

deviennent synonymes, ainsi que le confirme Heidegger:

99 H.-C. Tauxe, op. cit., p. 166.
97 Jean-Michel Palmier, Les écrits politiques de Heidegger, Paris, l'Herne,

1968, pp. 205-207. Nous lui devons beaucoup pour ce chapitre.
98 Palmier, op. cit., p. 208.
99 Tauxe, op. cit., p. 167.

110



La «volonté de puissance» est, en tant que réalité du réel, un mode
d'apparition de l'«être» de l'étant. Le «travail», d'où la forme du travailleur
de son côté reçoit son sens, est identique à l'«être»100.

Bien entendu, «être» est entre guillemets, et cet «être» ne renvoie
nullement à l'«Etre» dont on a vu que, s'il avait été nommé par les

Grecs, il n'a jamais été pensé. Cet «être» n'est tel que pour la volonté
de puissance, et l'on sait que «L'"être", cela veut dire ici, dans la
langue de la métaphysique : l'étant dans son entier»101.

L'étant dans son entier reçoit son «être» du travail, c'est-à-dire de

la volonté de puissance réalisée dans la figure du Travailleur. Ne

nous faisons donc pas d'illusions : la volonté de puissance est l'expression

du nihilisme, et «le nihil du nihilisme signifie que l'être lui-même
est tenu pour rien»102.

3. La technique moderne comme achèvement de la métaphysique

A l'intérieur de ce vide [celui qui résulte de l'abandon loin de l'être], la
consommation de l'étant pour les fabrications de la technique — dont la
culture fait aussi partie - est la seule issue par laquelle l'homme si féru de
lui-même puisse encore sauver la subjectivité en la transférant au
surhomme. La consommation de l'étant, comme telle et dans son cours,
est déterminée par l'équipement (Rüstung) au sens métaphysique, par
lequel l'homme s'érige en «seigneur» de la réalité «élémentaire»103.

L'avènement de la technique planétaire consacre le dépassement
de la métaphysique, c'est-à-dire la remise et la livraison de celle-ci
«à sa propre vérité».

On ne peut tout d'abord se représenter le dépassement de la métaphysique,
si ce n'est à partir de la métaphysique elle-même: comme si un nouvel
étage lui était ajouté101.

Ainsi, de même que la métaphysique de la volonté de puissance
était l'aboutissement de la métaphysique de Descartes, de même que
celle-ci se plaçait dans un schéma de pensée institué par Platon et

Aristote, l'avènement de l'ère de la technique planétaire apparaît
comme l'aboutissement ou comme la conséquence de la métaphysique

100 ZSF, p. 218.
101 HW, p. 194.
102 HW, p. 217.
103 VA, pp. 105-106.
101 VA, p. 90.

111



de la subjectivité absolue. Est-ce un aboutissement «définitif»? On

peut se poser la question, même si Heidegger croit voir dans ce «pire
absolu» qu'est la technique en tant qu'oubli total de l'être, le signe
d'un achèvement définitif de la métaphysique et l'annonce d'une
nouvelle ère dont il nous est encore impossible de deviner la
«configuration». La seule chose qu'on puisse en dire est que le rapport de

l'homme à l'être qui la caractérisera sera en tout cas différent de

celui qui caractérise notre époque105.

En ce qui concerne le destin du rapport de l'homme à l'être,
l'époque de la technique planétaire en est certainement le moment
le plus inquiétant, celui du suprême danger.

Mais là où est le danger, là aussi croît ce qui sauve

dit Hölderlin108. Nous allons voir que la technique, dans son essence,

est ce suprême danger. Il nous faudra ensuite tenter de comprendre
en quoi «ce qui sauve» peut éventuellement se découvrir en elle.

Il en est de l'essence de la technique moderne comme de toute
chose : elle nous reste incompréhensible tant qu'on ne s'astreint pas à

«penser en grec» le sens des mots dans leur primordialité. En effet,
«l'essence de la technique n'est absolument rien de technique»107,

106 Profitons de ce passage pour souligner que la «pensée» heideggérienne
«de l'être» présente certains traits hégéliens. Comment Heidegger peut-il dire
que nous allons vers une nouvelle époque caractérisée par un rapport nouveau
à l'être, à moins d'être certain de se trouver à la fin de l'histoire (de la
métaphysique), ou d'en entrevoir la fin? Hegel avait d'excellentes raisons de penser

que l'histoire parvenait à son terme, et il s'est trompé. Autre chose : si l'on
admet, comme nous l'avons fait jusqu'ici, qu'il y a trois grandes périodes dans
l'histoire occidentale, la période préplatonicienne, la période de la
métaphysique, et une troisième période qui s'annonce aujourd'hui, un nouveau
trait hégélien apparaît chez Heidegger. Certes, nous n'avons pas exactement
affaire au schéma conscience — conscience de soi - raison, puisque la raison,
a-t-il été dit, est l'ennemie la plus acharnée de la pensée, mais plutôt à un
schéma dans lequel, par le détour de la métaphysique, l'homme finirait par
assumer pleinement et en toute conscience son rapport à l'être, rapport qui
avait été entrevu préthématiquement par les préplatoniciens. Cette hypothèse

nous paraît séduisante dans la mesure où elle permet d'expliquer
l'amour de Heidegger pour les premiers penseurs et poètes grecs (même si on
peut le rattacher à la culture universitaire allemande) et l'insistance avec
laquelle Heidegger veut nous montrer que l'époque de l'après-métaphysique
est sur le point de commencer.

106 Cité par Heidegger in VA, p. 47.
107 VA, p. 9.

112



et s'en tenir à la conception courante de la technique ne nous permet
en rien de préparer «un libre rapport à elle»108. Si nous voulons la

comprendre vraiment dans son essence, il nous faut nous distancer
de ses manifestations actuelles et surtout éviter de la comprendre
comme «quelque chose de neutre», car «c'est alors que nous lui
sommes livrés de la pire façon»109. Si donc nous voulons prendre nos
distances par rapport à la conception courante de la technique, il
nous faut commencer par la définir. Ensuite, seulement, nous pourrons

interroger les Grecs afin de trouver ce qui se donne à méditer
dans des mots comme zs%vr] et nolrtaiç.

La conception courante de la technique

Dans cette conception, on se représente la technique et on dit qu'elle
est le moyen de certaines fins, ou encore qu'elle est une activité de

l'homme. La technique est ainsi vue comme un instrumentum, et la

conception courante se ramène à une conception instrumentale de la

technique.
Une telle conception n'est pas fausse: elle est exacte, à tel point

qu'elle s'applique à la technique artisanale comme à la technique
moderne, quoiqu'elles soient très différentes l'une de l'autre. Si

donc la technique est moyen, instrument, on doit pouvoir l'utiliser
correctement et s'en «rendre maître». Cette volonté d'être le maître
devient d'ailleurs «d'autant plus insistante que la technique menace

davantage d'échapper au contrôle de l'homme»110.

Mais si la technique n'était pas qu'un moyen en vue de fins,
serait-il toujours possible de s'en rendre maître? Certes, cette conception

instrumentale est exacte, mais est-elle vraie? Pour le savoir, il
nous faut interroger l'instrumentalité elle-même. Qu'en est-il? Un
moyen n'est vraiment tel que s'il a un certain effet comme
conséquence ; de son côté, la fin détermine les moyens à utiliser : autrement
dit, nous avons affaire à des causes, puisque «là où des fins sont
recherchées et des moyens utilisés, où l'instrumentalité est souveraine,
là domine la causalité»111.

108 VA, p .9.
108 VA, p. 10.
118 VA, p. 11.
111 VA, p. 12.

113



Nous voilà donc renvoyés à la notion de causalité. A ce propos, on
sait qu'Aristote distingue quatre causes. Si la technique est un moyen,
il doit être possible de l'envisager sous l'ange de ces quatre causes.

De fait, c'est possible : Heidegger nous le montre par l'exemple de la

coupe sacrificielle112. Toutefois, cela ne nous indique en aucune
manière pourquoi ces causes sont solidaires les unes des autres et pourquoi
elles sont au nombre de quatre. Cessons donc de faire «comme si la
doctrine des quatre causes était une vérité tombée du ciel et qu'elle
fût claire comme le jour»113, et reprenons critiquement toute la question

de la causalité, sous peine de ne rien comprendre à la conception
instrumentale de la technique.

Qu'est-ce qu'une cause? C'est, dit-on généralement, ce qui opère,
ce qui parvient à des résultats. Or, si l'on jette un coup d'œil sur la
manière dont les Grecs comprenaient ce que nous appelons la
causalité, on doit se rendre à l'évidence: pour eux, cette notion n'a
«rien de commun avec l'opérer et l'effectuer»; la cause est chez eux
l'afoiov, c'est-à-dire «ce qui répond d'autre chose», et il apparaît
alors que les quatre causes «sont les modes, solidaires entre eux, de

l'«acte dont on répond» Verschulden)»114.

Si l'on se reporte maintenant à l'exemple de la coupe sacrificielle,
on comprend que, régie par les quatre causes, elle soit en fait «régie

par les quatre modes de «l'acte dont on répond»115, terme qu'il ne

faut nullement interpréter « en mode moral, comme un manquement,
ou encore comme une sorte d'opération»116. Les quatre modes

de l'«acte dont on répond»

répondent de ceci que la coupe d'argent est devant nous et à notre disposition

comme chose servant au sacrifice. Etre devant et à la disposition
(ÙTOyetoSai) caractérisent la présence d'une chose présente. Les quatre
modes de l'acte dont on répond conduisent quelque chose vers son «
apparaître». Ils le laissent advenir dans l'«être-près-de...» (Anwesen) L'acte
dont on répond a le trait fondamental [du] laisser-s'avancer dans la venue117.

Et il est ainsi un «faire-venir», c'est-à-dire qu'il est noîrjaiç,
production. On est loin de la conception vulgaire de la causalité, et on

112 VA, pp. 13-14.
113 VA, p. 12.
114 VA, p. 13.
116 VA, p. 15.
113 VA, p. 15.
117 VA, p. 15.

114



ne manque pas de se rappeler les analyses de l'être de l'outil dans SZ,
où il était question du <'uhandensein (l'être-disponible) par opposition
au Vorhandensein (l'être-subsistant). Notons à ce propos que la
production au sens de noirjait; ne saurait concerner que l'être-disponible ;

l'être-subsistant (l'étendue d'un Descartes) est, lui, justiciable d'une
autre forme de pro-duction, comme nous allons le voir dans un instant.

La pro-duction au sens de la nolrjaiç, du faire-venir, est un
dévoilement, en ce sens qu'elle fait passer « quelque chose de caché dans

le non-caché»118. Or le mot grec pour «dévoilement» n'est autre
qu'àMj&eia, que nous traduisons par «vérité», et qui nous renvoie à

la technique.

En quoi l'essence de la technique a-t-elle affaire avec le dévoilement?
Réponse: en tout. Car tout «pro-duire» se fonde dans le dévoilement.
Ainsi la technique n'est pas seulement un moyen: elle est un mode du
dévoilement. Si nous la considérons ainsi, alors s'ouvre à nous, pour
l'essence de la technique, un domaine tout à fait différent. C'est le domaine
du dévoilement, c'est-à-dire de la véri-té Wahr-heit)119.

Tsyvrj et pro-vocation

Dévoilement, vérité au sens d'àhj&eia, au sens d'une libération
des étants dans leur être, tout cela caractérise pour nous la rsyvrj
grecque. Etymologiquement, ce mot de xsyvrj vient de xeyvixov, qui
désigne à la fois le «faire» de l'artisan et son art, et l'art au sens le

plus élevé du mot, les beaux-arts. En cela, la xsyvrj «est quelque chose

de "poiétique" »12°. De plus, et jusqu'à Platon, rsyvrj est toujours associé

à èniaxrjfxi], et ces deux termes désignent la connaissance au sens

large, «le fait de pouvoir se retrouver en quelque chose, de s'y
connaître», une connaissance telle qu'elle «donne des ouvertures» et
autorise le dévoilement, par quoi laxé/vy est un mode de l'ùÀy&eôeiv121.

Elle dévoile ce qui ne se pro-duit pas de soi-même et n'est pas encore
devant nous, ce qui peut donc prendre, tantôt telle apparence, telle tournure,
et tantôt telle autre. Qui construit une maison ou un bateau, qui façonne
une coupe sacrificielle dévoile la chose à pro-duire, suivant les perspectives
des quatre modalités du «faire-venir». Ce dévoilement rassemble au préa-

118 VA, p. 17.
118 VA, pp. 17-18.
120 VA, p. 18.
121 VA, p. 18.

115



lable l'apparence extérieure et la matière du bateau ou de la maison, dans
la perspective de la chose achevée C'est comme dévoilement, non
comme fabrication, que la -iyvq est une pro-duction122.

Et la technique moderne? Elle aussi est pro(-)duction, mais pas

une production «poiétique». Au contraire, si elle est tout de même

un dévoilement, elle l'est en tant que ce dévoilement est pro-vocation

(Heraus-fordern), une pro-vocation «par laquelle la nature est mise en

demeure de livrer une énergie qui puisse comme telle être extraite (herausgefördert)

et accumulée>>123.

La technique moderne est ainsi l'aboutissement, la conséquence
ultime de la volonté de puissance, qui convoque l'étant et le provoque
à son service. C'est le règne de la subjectivité totale, qui réduit l'étant
à une objectivité totale elle aussi: l'étant est absolument asservi aux
fins de la volonté de puissance, qui se sert de lui en vue de son accroissement

indéfini121.

Un exemple de cette pro-vocation, qui montre bien comment
l'homme de la technique moderne se situe par rapport à la nature,
est celui de la centrale électrique construite sur le Rhin. «Elle le

somme (stellt) de livrer sa pression hydraulique, qui somme à son tour
les turbines de tourner Le fleuve du Rhin apparaît, lui aussi,

comme quelque chose de commis. La centrale n'est pas construite
dans le courant du Rhin comme le vieux pont de bois qui depuis des

siècles unit une rive à l'autre. C'est bien plutôt le fleuve qui est muré dans

la centrale»125.

Afin de voir et de mesurer, ne fût-ce que le loin, l'élément monstrueux qui
domine ici, arrêtons-nous un instant sur l'opposition qui apparaît entre les

deux intitulés: «Le Rhin», muré dans l'usine d'énergie, et «Le Rhin»,
titre de cette oeuvre d'art qu'est un hymne de Hölderlin. Mais le Rhin,

122 VA, pp. 18-19.
123 VA, p. 20. C'est nous qui soulignons.
124 On peut déjà noter que l'analyse heideggérienne de la technique à

partir des catégories de la volonté de puissance est parfaitement capable de
rendre compte d'un phénomène tel que celui de la croissance économique.
Les événements les plus récents, la «crise», donnent une résonance quasiment

prophétique à ces quelques lignes: «Etre maître du niveau atteint,
c'est là l'essence de la puissance. La puissance n'est et ne reste que lorsqu'elle
continue d'être accroissement de puissance et qu'elle s'ordonne constamment
«plus de puissance». Une simple pause dans cet accroissement, un simple
arrêt à un niveau de puissance atteint çonstitue déjà le début du déclin de la
puissance». (HW, p. 193).

125 VA, pp. 21-22.

116



répondra-t-on, demeure de toute façon le fleuve du paysage. Soit, mais
comment le demeure-t-il? Pas autrement que comme un objet pour lequel
on passe une commande (bestellbar), l'objet d'une visite organisée par une
agence de voyages, laquelle a constitué (bestellt) là-bas une industrie des

vacances126.

L'étant soumis à l'exploitation par la technique moderne reçoit une
nouvelle acception: par l'interpellation pro-vocante, il est «commis»
à devenir stable, à se constituer en fonds de telle sorte qu'ainsi
conservé il reste toujours à sa disposition pour une «commission»
ultérieure. L'étant ainsi commis n'est même plus en face de nous comme
objet, comme Gegenstand, ce qui impliquerait, d'une manière ou d'une

autre, l'idée d'une opposition, peut-être même d'une forme de

résistance; non: il «tient son être uniquement d'une commission donnée
à du commissible»127.

Bien entendu, c'est l'homme qui accomplit l'interpellation
provocante, qui commet l'étant comme fonds, mais il ne l'accomplit pas de

sa propre initiative: il n'agit ainsi que pour autant qu'il est déjà pro-voqué à

libérer les énergies naturelles; au plus fort de son exil absolu de l'être, il reste

pro-voqué à jouer son rôle de Dasein « libérateur» de l'étant, il reste appelé

par l'être au dévoilement des étants dans leur être, par le biais du
commettre. On est loin du dévoilement «poiétique»: aujourd'hui, la
mission de l'homme-Dasein s'accomplit dans la pro-vocation.

Ainsi, jusqu'au sein de l'oubli le plus total de l'être, l'être ne cesse

de se manifester à l'homme en le pro-voquant à pro-voquer; à son

insu, l'homme est commis par l'être à dominer l'étant; en quelque
sorte, l'être conduit l'homme jusqu'au bord de sa perte définitive qui
serait, pour l'homme, de devenir fonds lui aussi.

Le Gestell et les sciences de la nature

Quelle est cette pro-vocation de l'homme par l'être? Heidegger la

nomme Gestell, Arraisonnement.

Ainsi appelons-nous le rassemblant de cette interpellation (Stellen) qui
requiert l'homme, c'est-à-dire qui le pro-voque à dévoiler le réel comme
fonds dans le mode du «commettre». Ainsi appelons-nous le mode de
dévoilement qui régit l'essence de la technique moderne et n'est lui-même
rien de technique128.

126 VA, p. 22.
127 VA, p. 23.
128 VA, pp. 27-28.

117



Si 1JArraisonnement est l'essence de la technique moderne, la
conception instrumentale n'est plus pertinente. Cette notion d'Arraisonnement

ne nous est d'ailleurs pas tout à fait étrangère ; à en croire la
note d'André Préau, traducteur de VA, on peut penser qu'elle
s'annonçait déjà chez Descartes et Nietzsche:

La technique arraisonne la nature, elle l'arrête et l'inspecte, et elle l'ar-rai-
sonne, c'est-à-dire la met à la raison, en la mettant au régime de la raison,
qui exige de toute chose qu'elle rende raison, qu'elle donne sa raison. Au
caractère impérieux et conquérant de la technique s'opposeront la modicité

et la docilité de la chose123.

Pourquoi la technique arraisonne-t-elle la nature? Parce que celle-

ci est le principal réservoir d'énergie ; dans le règne de la subjectivité
absolue objectivante absolument130, la nature n'a plus rien des caractères

de la (pùcriç, mais apparaît comme un stock d'énergie qui prend
les dehors d'un complexe calculable de forces; plus exactement, la
nature est mise en demeure de se montrer telle, de se soumettre aux
lois de la raison objectivante; l'expérimentation n'est plus, pour les

sciences, qu'un moyen de s'assurer que la nature répond «correctement»

à l'interpellation pro-vocante qui lui est adressée. Mais qu'en
est-il de ces sciences et, en particulier, des sciences de la nature? La
technique moderne s'est-elle créée une science de la nature à sa

mesure? «Les faits témoignent du contraire», puisque «la science

mathématique de la nature a vu le jour près de deux siècles avant la
technique moderne»131.

La théorie de la nature élaborée par la physique moderne a préparé les

chemins, non pas à la technique en premier lieu, mais à l'essence de la
technique moderne. Car le rassemblement qui pro-voque et conduit au
dévoilement commettant règne déjà dans la physique. Mais, en elle, il
n'arrive pas encore à se manifester proprement lui-même. La physique
moderne est le précurseur de l'Arraisonnement, précurseur encore inconnu
dans son origine122.

En d'autres termes, et c'est là une idée fondamentale chez Heideg-

12 9 VA, p. 26. Note fort intéressante, mais qui a sans doute le tort de jouer
sur un mot français qui n'est pas l'équivalent absolu du terme allemand de
Gestell.

130 et pourtant il n'y a plus d'objet, de Gegenstand, terme qui sous-
entend une forme d'opposition : l'étant est à la merci de l'homme.

131 VA, p. 29.
132 VA, pp. 29-30.

118



ger, ce qu'il y a de plus essentiel reste caché le plus longtemps, ou
encore: l'essentiel, ce qui détermine toute une époque, ou toute une
histoire, «se tient partout en retrait le plus longtemps possible»133 et
ce n'est qu'au terme du processus que la pensée peut appréhender ce

qui l'a initié. Il en est ainsi de l'essence de la technique et de la
métaphysique: leurs principes recteurs ne nous apparaissent que lorsqu'ils
ont perdu leur efficience - ou lorsqu'ils sont sur le point de la perdre134.

«L'aube originelle ne se montre à l'homme qu'en dernier lieu»135,
mais pour autant, bien sûr, que celui-ci suive l'exemple de Heidegger,
et tente de reprendre, dans une méditation approfondie, le devenir
du processus dans ses racines premières: c'est chez les Grecs qu'il
nous faut aller chercher les moyens de comprendre ce qui se passe

aujourd'hui. La reprise de l'histoire de la métaphysique nous explique
que si la technique moderne se sert de la science exacte de la nature,
c'est parce que, dans son essence, cette technique est Arraisonnement.
L'illusion que la technique n'est que l'application d'une science se

trouve donc détruite. «Cette apparence peut se soutenir aussi

longtemps que nous ne questionnons pas suffisamment et qu'ainsi nous ne
découvrons ni l'origine essentielle de la science moderne ni encore
moins l'essence de la technique moderne»136.

L'Arraisonnement

On sait maintenant que l'Arraisonnement n'est rien de technique :

il est l'être qui pro-voque originellement l'homme à pro-voquer
l'étant en le dévoilant comme fonds. L'Arraisonnement est la «version

moderne» de la mission que l'être assigne à l'homme en tant que
Dasein et elle correspond, mutatis mutandis, à cette autre mission qui
chargeait l'homme de défricher et de nommer l'étant, telle que
Heidegger l'entrevoyait dans son commentaire du premier chœur

d'Antigone. Certes, on n'a plus affaire à l'acception de l'étant et à la
définition de la vérité du monde grec préplatonicien; l'étant est

devenu fonds, et la vérité une valeur au service de la volonté de

puissance, - mais la mission de l'homme demeure essentiellement la

133 VA, p. 30.
131 Chez Heidegger, le fait de pouvoir appréhender l'essence de la

technique moderne semble être le signe que son règne est sur le point de s'achever
et que quelque chose d'autre se prépare.

136 VA, p. 30.
133 VA, p. 30.

119



même: il s'agit toujours d'un dévoilement. Le Gestell est «ce qui met
l'homme en demeure de dévoiler le réel comme fonds dans le mode du
"commettre"»137. L'essence de la technique moderne met l'homme
[schickt) sur le chemin du dévoilement par lequel le réel devient fonds.
Cet envoi, ce schicken, c'est le destin (Geschick) à partir duquel «la
substance de toute histoire se détermine». Car l'histoire «ne devient
historique que lorsqu'elle est en rapport avec une dispensation du
destin»138. L'Arraisonnement est un «envoi du destin», tout comme
la noirjoiç.

L'homme est donc toujours «pris» dans un destin que l'être lui
«destine». On dira alors que l'homme n'a aucune liberté, qu'il est

entièrement déterminé par l'être à se trouver chargé d'une mission

impossible - et on ignorera ainsi en quoi consite la véritable «liberté»

pour Heidegger. Nous avons vu que la «libération» des étants dans

leur être, au sens du seinlassen, est une dimension de la mission du
Dasein. On retrouve cette idée dans VA: «la liberté régit ce qui est

libre au sens de ce qui est éclairé, c'est-à-dire dévoilé»130. Ainsi,
l'homme n'est vraiment libre que «pour autant qu'il est inclus dans
le domaine du destin et qu'ainsi il devient un homme qui écoute, non
un serf que l'on commande»140. Si donc le destin à lui destiné par
l'être «n'est jamais la fatalité d'une contrainte», c'est parce que
l'homme peut se «libérer» dans une prise de conscience authentique
de sa propre essence de Dasein, chargé d'une mission librement
consentie, confronté aux difficultés du dévoilement, à l'ambivalence de la
vérité et de la non-vérité, et conscient du fait que:

La liberté est ce qui cache en s'éclairant et dans la clarté duquel flotte ce
voile qui cache l'être profond de toute vérité et fait apparaître le voile
comme ce qui cache. La liberté est le domaine de destin qui chaque fois
met en chemin un dévoilement1,11.

Au-delà de la technique moderne

Quand nous nous ouvrons proprement à l'essence de la technique moderne,
nous nous trouvons pris, d'une façon inespérée, dans un appel libérateur142.

12' VA, p. 32.
128 VA, p. 33.
128 VA, p. 34.
140 VA, p. 33.
141 VA, p. 34.
142 VA, p. 34.

120



Tout de même, l'époque de la technique moderne, dominée par
l'Arraisonnement, semble bien être «le danger suprême», et l'homme

y «suit son chemin à l'extrême bord du précipice» dans la mesure où

il court le risque de devenir fonds lui-même. Non seulement l'appel
de l'être prend la forme d'une pro-vocation à la constitution de l'étant
comme fonds, au pseudo-dévoilement de celui-ci comme stock d'énergie,

mais encore l'homme s'aveugle sur l'essence même de la technique,
qui est le danger. On en arrive à une vision étonnante de l'époque
actuelle: l'être semble vouloir «perdre» l'homme en le précipitant
dans la non-vérité absolue, en allant jusqu'à le pro-voquer à se

constituer soi-même comme fonds.
Mais l'essence de la technique est ambiguë. Certes, «d'un côté

l'Arraisonnement pro-voque à entrer dans le mouvement furieux du
commettre, qui bouche toute vue sur la production du dévoilement et met
ainsi radicalement en péril notre rapport à l'essence de la vérité »143 -
mais, de l'autre, il apparaît que cette pro-vocation est, disons, outran-
cière: l'Arraisonnement et, «derrière» lui, l'être, «exagèrent» en ce

qu'ils pro-voquent l'homme à s'enfoncer dans une situation impossible.

Mais c'estpour que l'homme réagisse et comprenne qu'il s'est fourvoyé,
et qu'il doit réexaminer la question de son rapport à l'essence de la
technique et, par extension, celle de son rapport à l'être.

C'est justement dans l'Arraisonnement, qui menace d'entraîner l'homme
dans le commettre comme dans le mode prétendument unique du dévoilement

et qui ainsi pousse l'homme avec force vers le danger qu'il abandonne
son être libre, c'est précisément dans cet extrême danger que se manifeste
l'appartenance la plus intime, indestructible, de l'homme à «ce qui
accorde», à supposer que pour notre part nous nous mettions à prendre en
considération l'essence de la technique.
Ainsi - contrairement à toute attente - l'être de la technique recèle en lui
la possibilité que ce qui sauve se lève à notre horizon114.

Le bouclement de la boucle

L'Arraisonnement, essence de la technique moderne, est peut-être
ce qui va nous remettre de force en face de la différence ontologique :

il met l'homme en demeure de provoquer l'étant, mais aussi en

demeure de se poser à nouveau des questions fondamentales; il accule

l'homme au bord du précipice de sa perte définitive pour lui dessiller

118 VA, p. 44.
111 VA, pp. 43-44.

121
9 Studia Philosophica XXXV



les yeux, pour l'amener à prendre la mesure de son exil. Faut-il voir
une première réponse à cette assignation ultime à la prise de
conscience dans le retournement subit des idées qui s'opère aujourd'hui
à la suite de la découverte, d'une simplicité déconcertante, qu'il y a

une contradiction insurmontable entre la volonté d'une puissance
infinie et la finitude de l'étant-monde? Les cris d'alarme, les avertissements

qui prédisent des catastrophes définitives si un frein n'est pas
mis à la «consommation de l'étant pour les fabrications de la
technique»145, constituent peut-être l'amorce d'un retour à une pensée

assurément plus saine que celle qui a sous-tendu l'ère de la technique
triomphante. Il est d'ailleurs intéressant de noter que ces appels à un
retour à une vie plus en accord avec la «nature» sont uniquement le

fait d'hommes issus des civilisations qui sont allées jusqu'au bout de la

puissance, ces civilisations dont Heidegger dit qu'elles sont
européennes, même si elles se déploient en Amérique ou en Australie.
Nous en sommes «revenus». Les autres, par contre, ceux qui ne se

sont rangés que tardivement dans la Weltbild «européenne», refusent
de renoncer à tenter 1'«aventure» à leur tour.

Allons-nous donc vers un au-delà de la métaphysique, vers un
dépassement de la technique entendue comme pro-vocation commettante

de l'étant? Certainement, mais nous ne sommes pas encore en

mesure de savoir ce qui nous attend dans cet au-delà, quoique nous

puissions déjà préparer notre futur rapport à l'être à l'occasion d'une

«explication» définitive avec la technique. L'art est le lieu de cette

explication :

L'essence de la technique n'est rien de technique: c'est pourquoi la
réflexion essentielle sur la technique et l'explication décisive avec elle
doivent avoir lieu dans un domaine qui, d'une part, soit apparenté à

l'essence de la technique et qui, d'autre part, n'en soit pas moins foncièrement
différent d'elle. L'art est un tel domaine146.

Pourquoi l'art? Pour les raisons qui viennent d'être mentionnées,
mais aussi et surtout parce que l'art, si l'on accepte de voir en lui
autre chose que l'occasion d'une simple jouissance esthétique, est le

seul domaine qui soit, de tout temps, resté en liaison avec la vérité de

l'être; parce que le poète, c'est-à-dire l'artiste en général, est le

«berger de l'être» dans 1'«indigence» de l'ère de la métaphysique;

parce que l'art nous renvoie au sens originel de la réxvrj comprise

145 VA, p. 105 146 VA, p. 47.

122



comme uoirjaiç ; parce que l'art, enfin, reste pour nous la voie d'accès

la plus directe vers la vérité que nous avons à nous réapproprier, celle

que les Grecs avaient entrevue, et qu'il va nous appartenir maintenant

d'apprendre à penser réellement147.

Ce caractère de la pensée, qu'elle est œuvre de poète, est encore voilé.
Là où il se laisse voir, il est tenu longtemps pour l'utopie d'un esprit à demi
poétique.
Mais la poésie qui pense est en vérité la topologie de l'Etre.
A celui-ci elle dit le lieu où il se déploie148.

Conclusions

Il en est de la philosophie comme de l'art chez Heidegger: il faut
éviter de la considérer comme l'objet d'une simple curiosité «esthétique»

et tenter d'aller au-delà de sa présentation: il faut l'interroger.
Quel peut bien être notre rapport avec la pensée heideggérienne de la

technique? Qu'a-t-elle à nous dire?
Première constatation: ce que Heidegger nous dit de la technique

n'est pas séparable du reste de sa pensée. J'ai montré, je l'espère, que
SZ est le livre qui sous-tend, malgré - ou à cause de - la Kehre, les

développements ultérieurs touchant la technique; celle-ci suit la

métaphysique comme son ombre, évolue de concert avec elle et se

présente comme la manifestation de son achèvement: nous avons
réellement affaire, chez Heidegger, à une pensée qui tente de l'appréhender

le plus fondamentalement possible, et à une pensée d'une
grande cohérence.

Deuxième constatation : la pensée heideggérienne prétend certainement

dépasser, par la prise en charge du problème de la différence

ontologique, toutes les positions philosophiques qui l'ont précédée.
Les catégories mises au point dans SZ sont plus amples que certains

commentateurs ont pu le croire, qui ne voyaient dans SZ qu'une
anthropologie certes originale, mais relativement limitée. Cette

pseudo-anthropologie, ils n'ont pas compris qu'elle n'était qu'un

14 7 II faudrait pouvoir s'attarder sur les nombreux textes que Heidegger a
consacrés à l'art pour montrer comment il est resté notre seule «lucarne»
sur l'être. Par exemple, dans HW, «Pourquoi des poètes» et «L'origine de

l'œuvre d'art». Palmier (op. cit.) a abordé le problème de l'art de manière
très complète.

148 L'expérience de la pensée («Aus der Erfahrung des Denkens») in Questions

III, p. 37.

123



premier pas, peut-être inachevé, mais nécessaire dès le moment où

Heidegger voulait progresser vers la position d'une ontologie qui fût
telle qu'elle définirait une manière nouvelle pour l'homme de se

situer par rapport à l'être - un premier pas nécessaire dans la mesure
où l'homme était vu comme Dasein, comme le seul étant capable d'une
vue sur l'être. SZ est l'analogue d'une «critique de la pensée pure»
ou de «prolégomènes à toute ontologie future qui pourra se présenter
comme authentique».

Troisième constatation : j'ai pu noter que la pensée heideggérienne
présentait certains traits hégéliens. On sait que Hegel, convaincu d'être
le premier à posséder le savoir absolu parce que persuadé d'être le

premier à comprendre que l'histoire parvenait à son terme, se pensait
chargé de la mission d'en informer le monde. Qu'en est-il chez Heidegger?

Que l'achèvement de la métaphysique se réalise dans la domination

illusoire de l'homme sur l'«être» ne fait pas de doute pour lui:
son œuvre en témoigne, et elle est là pour nous l'apprendre et nous

préparer aux changements profonds qui ne sauraient manquer de se

produire. J'ai d'ailleurs cru pouvoir indiquer sous quels auspices ces

changements s'annoncent en évoquant les remises en cause actuelles
des finalités mêmes de notre civilisation technicienne.

Bien - mais c'est ici que des problèmes importants surgissent. On

peut les poser sous la forme d'une alternative : ou bien Heidegger est

dans le vrai et il ne nous reste plus qu'à souscrire à sa pensée, ou bien
il se fait illusion en croyant avoir posé correctement les questions qu'il
a abordées, et rien n'est évidemment résolu. Cette alternative se

ramène à une question de point de vue : d'où Heidegger nous parle-
t-il? D'un «endroit» qui aurait anticipé le dépassement de la
métaphysique, à partir duquel il serait donc possible de jeter sur elle un
regard rétrospectif et d'en discerner le «destin». Où sommes-nous
nous-mêmes? Nous nous trouvons pris dans le drame et les

contradictions de l'époque de l'achèvement de la métaphysique sous les

espèces de la technique planétaire. Heidegger a en quelque sorte
terminé le parcours et nous tend la main pour que nous puissions le

rejoindre dans le lieu où il veut nous conduire.
Seulement, même si Heidegger nous fait signe, nous ne pouvons

pas encore penser comme lui. Nous réfléchissons à partir des

catégories qu'il croit avoir dépassées ; pour nous, la raison est autre chose

que l'ennemi le plus acharné de la pensée : à la limite, si nous tentons
de «comprendre» Heidegger, nous ne le pouvons qu'en le «digérant»

124



dans nos grilles rationalistes ou dialectiques. Autrement dit, Heidegger

s'est forgé une «méthode» qui lui a permis de résoudre le
problème de la pensée naturelle et celui de la pensée dialectique (un peu
rapidement à mon goût), alors que nous n'avons pas encore résolu
le problème «Heidegger».

Prenons par exemple la question du rapport de Heidegger à Marx
en laissant de côté le problème de la technique et en nous interrogeant
sur celui de la pensée dialectique. Heidegger parle peu de Marx: il
en appelle surtout à un «dialogue fructueux avec le marxisme»149.

De mon côté, j'ai cru pouvoir remarquer, à propos du nihilisme
incomplet, qu'on pouvait très bien ranger Marx dans cette catégorie.
Cela signifie donc que Marx reste pris dans les filets de la métaphysique

et qu'il faut en quelque sorte «jeter l'enfant avec l'eau du bain».
Bien entendu, les marxistes se récrient, et voient en Heidegger une
résurgence «pré- (voire anti-) analytique et pré- (voire anti-)
marxiste»150, et un homme qui a d'ailleurs eu des accointances avec le

nazisme, ceci étant alors sans doute explicable par cela. Mais Heidegger

peut-il comprendre la raison dialectique autrement que comme
une «raison au carré», c'est-à-dire l'ennemi au carré de la «vraie»
pensée?

Une hypothèse de Cotten me permet de préciser l'alternative: ou
bien Heidegger a vu juste, grâce à une intuition ou à une «révélation»

dont il n'est pas possible de trouver l'origine, mais qui relève
du genre d'intuitions qui sont à la base des grandes hypothèses
philosophiques et scientifiques - et cette intuition est tout simplement
géniale (et nous n'avons plus qu'à souscrire entièrement à cette pensée,

dans l'attente d'une autre qui la dépassera à son tour) - ou bien
il s'est trompé. Le discours heideggérien est une «sphère» «d'où tout
dérive et qui n'est causé que par soi. Il s'agit, donc, d'un déplacement
de la causa sui ou, plus précisément, de l'Idée hégélienne — de Dieu.
Toute théorie régionale, mais aussi - quoique Heidegger joue sur
cette catégorie - toute pratique qui ne peut que l'exprimer, dérivent
de cette sphère autonome»151. A l'origine de cette sphère, «il y a une
expérience fondatrice par rapport à laquelle tout le reste n'est que
réalité seconde », que Cotten trouve nommée dans une phrase telle que

»» UH, p. 103.
150 Jean-Pierre Cotten, Heidegger, Seuil, collection «Ecrivains de toujours»,

Paris, 1974, p. 40.
161 Cotten, op. cit., p. 34.

125



Ce qui rend possible le rapport de l'étant (connaissance ontique) est la
compréhension préalable de la constitution de l'être162.

Ainsi, Heidegger se serait trompé en ce qu'il se serait laissé illusionner

par une expérience abusivement fondatrice. Pour ma part, je me
contente de présenter l'alternative et je me déclare incapable de la
trancher dans quelque direction que ce soit, sinon dans celle-ci, qui
ne dépend d'ailleurs pas de la manière de résoudre l'alternative.
Heidegger, quoiqu'il en soit de l'alternative, nous a montré au travers
de ses analyses de Descartes et de Nietzsche que ceux-ci avaient déterminé

des visions du monde qui permettaient aux sciences de

progresser - mais de progresser seulement dans une «compréhension»
extrêmement partielle et réductrice de l'étant. Dans ces conditions,
rien d'étonnant à ce que ces visions du monde aient déterminé une
exploitation technicienne de l'étant qui se coupait d'autant plus de

la «vérité des choses» qu'elle se croyait détentrice de la puissance
absolue. Ces analyses semblent bien rester valables quelle que soit

notre opinion à l'égard de la pensée heideggérienne dans son
ensemble. Celle-ci est en définitive constituée par des «idées» au sens

kantien du terme
Si l'on en revient maintenant à mes préoccupations initiales :

comprendre le problème de la technique à travers la philosophie de

Heidegger, que faut-il conclure de cette étude?

D'abord, que Heidegger est un penseur qui s'est posé la question
du sens de l'être, et qui a vu dans la technique moderne la «réalisation»

et l'achèvement de la métaphysique occidentale. Ainsi, il ne
saurait être question, pour lui, de se lancer dans une condamnation
sommaire et sans appel de la technique, au contraire de ce que font
aujourd'hui de trop nombreux «théoriciens» bien légers.

Ensuite, qu'il y a trois manières de prendre position par rapport à

Heidegger. La première serait une sorte d'adhésion totale fondée sur
la foi plus que sur la réflexion, mais nous sommes dans un monde qui
nous sollicite de façon trop exigeante pour qu'il nous soit possible de

nous en distancer facilement. La deuxième serait le refus indigné d'une
pensée par trop irrationnelle. La troisième consisterait, avec moins de

panache sans doute, à prendre en considération les problèmes que
nous présente le philosophe, et à tenter de dialoguer avec lui tout en

162 Cotten, op. cit., p. 34. La citation de Heidegger est tirée de Kant und

das Problem der Metaphysik, p. 71.

126



conservant une distance critique. Autrement dit, il s'agirait, sans trop
se gêner, de «se servir», de reprendre à son propre compte ce que
l'on croit pouvoir conserver de sa pensée, et d'en user à sa guise. La
trahison est inévitable : nous avons eu l'occasion de voir que sa

philosophie est une, et que, par conséquent, le fait de se constituer une
sorte de recueil de «morceaux choisis» est la meilleure manière de les

détourner immanquablement de leur sens premier.
Mais peut-être est-il possible de les refondre dans un nouveau sens,

dans une nouvelle approche du phénomène de la technique? Car il
faut se rendre à l'évidence: même si l'analyse heideggérienne est

séduisante en ce qu'elle nous ouvre de nouveaux horizons de compréhension

des problèmes auxquels nous sommes confrontés, elle ne m'en

apparaît pas moins, à sa façon, comme réductrice. Ne rejette-t-elle
pas dans l'ombre des secteurs de réalité qui sont tout de même

pertinents dans une tentative de compréhension du phénomène
technicien? Certes, Heidegger ne peut pas voir dans la technique ce qui
permet à l'homme de réaliser son humanité par une humanisation du

monde, ce qui rend le monde humain. Une telle position ne saurait

s'intégrer à une pensée qui met l'accent sur la pro-vocation constante
de l'homme par l'être, et qui voit dans la technique le phénomène qui
coupe l'homme de son essence, en ce qu'il lui masque la différence

ontologique.
De toute façon, si l'on doit pouvoir «utiliser» Heidegger dans le

cadre d'une réflexion sur la technique, seule la troisième manière de

prendre position par rapport à lui, celle des «morceaux choisis»,
s'avère soutenable. Mais ce choix suppose un tri que la cohérence de la
pensée heideggérienne rend extrêmement difficile.

127


	Heidegger et la technique

