Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Heidegger et la technique

Autor: Jobin, Jean-Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heidegger et la technique
par Fean-Frangois Jobin

«Le temps viendra ou la lutte pour le régne sur la Terre sera menée — et
elle sera menée au nom de doctrines philosophiques fondamentales.»
Nietzsche, cité par Heidegger, HW p. 210.

Le texte qu'on va lire est extrait d’'un ensemble de réflexions
préalables auxquelles nous avons été conduit par les problémes actuels
de la croissance et de la technique. Pour ce qui concerne la pensée de
Heidegger, précisons qu’elles étaient précédées d’une note relative a
la «Kehre», afin de justifier, & cet égard, nos références a Sein und eit.

1. L’importance de «Sein und Zeit» pour la compréhension
du probléme de la technique

(...) La métaphysique représente I’étant dans son étre et pense ainsi I'étre
de I’étant. Mais elle ne pense pas la différence de I’étre et de I’étant. (...)
La métaphysique ne pose pas la question portant sur la vérité de 1’étre
lui-méme. C’est pourquoi elle ne se demandé jamais non plus en quelle
maniére 1’essence de I’lhomme appartient 4 la vérité de 'étre. Cette ques-
tion (...) est inaccessible & la métaphysique comme métaphysique!.

Dans ces quelques lignes se trouve exprimé ce qui constitue cer-
tainement l’originalité la plus profonde de Heidegger par rapport a
toute la tradition philosophique, ainsi que le point de départ de sa
réflexion. L’histoire de la philosophie occidentale depuis Parménide

1UH, p. 53. Les abréviations ci-dessous renvoient aux titres allemands,
familiers aux lecteurs des ceuvres de Heidegger que nous citons, mais la
pagination suit les traductions francaises, puisque nous citons en frangais les
ceuvres traduites.
EIM - Einfihrung in die Metaphysik (Introduction a la métaphysique)
HW - Holzwege (Chemins qui ne ménent nulle part)
SZ  — Sein und Zeit (L’étre et le temps)
UH - Brief iiber den « Humanismus» (Lettre sur I’humanisme )
VA - Vortrdge und Aufsdtze (Essais et conférences)
ZSF - Zur Seinsfrage (Contribution a la question de [’étre)
R — William J. Richardson, S.J., Heidegger — Through Phenomenology to
Thought, Martinus Nijhoff, The Hague, 1963, third edition 1974.

81



se confond pour lui avec I’histoire de I’'oubli de la différence onto-
logique, c’est-a-dire de la différence entre 1’étant et 1’étre.?

Un tel oubli n’aurait rien de trop inquiétant si la philosophie
n’était pas, d’une maniére ou d’une autre, le fondement ultime de la
maniere qu’ont les hommes d’étre dans le monde. Certes,

la philosophie ne peut jamais d’une fagon immédiate apporter les forces, ni
créer les formes d’action et les conditions, qui suscitent une situation
historique, ceci déja pour la simple raison qu’elle ne concerne jamais
immédiatement qu’un petit nombre d’hommes. Lesquels? Ceux qui trans-
forment en créant, ceux qui opérent une transmutation. Ce n’est que
médiatement, et par des détours que nous ne pouvons jamais tracer
d’avance, qu’elle prend de I’ampleur, pour finalement dégénérer un beau
jour — depuis longtemps oubliée en tant que philosophie authentique — en
évidence banale du Dasein®.

Or, 'oubli de la différence ontologique caractérise toute la méta-
physique, et Heidegger consideére cet oubli comme une déchéance de
la pensée. Cette déchéance, dont nous verrons que la technique est
une conséquence, trouve son origine au moment ou naissent les grands
systemes platonicien et aristotélicien, et elle s’acheve peut-étre aujour-
d’hui, dans la mesure ol la pensée nietzschéenne et post-nietzschéenne,
dit Heidegger, consacre la mort ou le dépassement de la métaphysique.
Celle-ci, qui prétend avoir prise sur I’étre, I’a toujours manqué parce
qu’elle a toujours commis une méprise sur son identité: croyant saisir
I’étre lui-méme, elle ne parlait que de I’étant, ou alors confondait
I’étre et I’étant sous le terme général d’«étre».

Ceci étant posé, il faut tout de méme reconnaitre que l’oubli de
’étre n’est pas si total qu’il peut le paraitre & premiére vue. D’une
part, en effet, Heidegger pose dans SZ qu’«une compréhension ordinaire
et vague de létre est un fait»?, et qu’elle est la caractéristique exclusive
du Dasein®, «cet étant, que nous sommes nous-mémes, et qui a, par
son étre, entre autres choses, la possibilité de poser des questions»®.

2 A ’époque de SZ, Heidegger avait tendance a situer le début de 1’oubli
de I’étre dans la philosophie occidentale aprés Platon et Aristote. Plus tard,
il a admis que Platon et Aristote avaient déja oublié le sens de I’étre, tel
qu’il s’était révélé aux premiers philosophes.

3 EIM, pp. 22-23.

“SZ, p. 21.

8 Nous emploierons généralement le terme «Dasein» et nous n’aurons
recours a sa traduction «étre-la» qu’en des circonstances bien précises. Dans

les citations, la ou les traducteurs écrivent «étre-la», nous écrirons Dasein.
$5Z,p. 22.

82



D’autre part, si la tradition philosophique joue, quant au probléme
de I’étre, le role du «On» dans la vie quotidienne et «décharge [le
Dasein] du souci de conduire lui-méme sa vie, de poser une question
radicale et de faire un choix décisif»?, elle n’en constitue pas moins
Phistoire de Uétre en tant qu’il est oublié. Pourquoi l’ontologie a-t-elle
oublié I’étre? Heidegger répond en soulignant le caractére particulier
du concept d’étre, qui suscite trois préjugés «qui entretiennent ’indif-
férence a I’égard de la question de I’étre» et qui «ont leur racine dans
I’ontologie antique elle-méme»8: I’étre est le concept «le plusgénéral»,
il est «indéfinissable», et il est «évident»®. Heidegger, dans SZ, se
propose de dépasser ces préjugés et de «thématiser» I’étre en suivant
deux voies complémentaires: I’analytique du Dasein et la déconstruc-
tion de I’histoire de la métaphysique.

L’analytique du Dasein

Elle est rendue possible et nécessaire par le fait que le Dasein jouit,
parmi les étants, d’une primauté ontico-ontologique, puisqu’il a cette
«compréhension ordinaire et vague de I’étre». «Pourtant, en dépit
ou a cause de cela, il est ce qu’il y a ontologiquement de plus éloigné»10.

Cette affirmation paradoxale devient plus claire si ’on s’interroge
sur ce qu’est le Dasein. D’abord, le Dasein n’est pas, a proprement
parler, I’homme, méme s’il est 1égitime de dire que I’homme est Dasein.
Le Dasein est en ’homme; il est la structure ontologique de ’homme,
ontologiquement antérieure a lui, et qui lui permet d’accéder a une
compréhengion de I’étre des étants. L’accomplissement de la compré-
hension de I’étre est la transcendance du Dasein, qui est elle-méme
radicalement finie, limitée.

Si donc le Dasein «est ce qu’il y a ontologiquement de plus éloigné»,
c’est en raison de son antériorité par rapport a I’homme. Au surplus,
sa finitude irrémédiable I’empéche de saisir réellement son propre

18Z, p. 37.

8 SZ, p. 18.

® SZ, pp. 18-19. Dans EIM, un texte qui est, comme SZ, du «premier»
Heidegger, 4 propos de la question «Pourquoi y a-t-il de I’étant et non pas
plutdt rien?» (qui se raméne a4 «Qu’en est-il de I’étre»?), fait remarquer que
cette question «s’impose a nous comme occupant le premier rang, d’abord
parce qu’elle est la plus vaste, ensuite parce qu’elle est la plus profonde, enfin

parce qu’elle est la plus originaire» (page 14).
10 §Z, p. 31.

83



étre, tout comme I’étre des autres étants. Si I’on accepte de dire que le
Da-sein est I’étre «la» ou, pour reprendre la traduction que propose
Heidegger lui-méme, «1’étre-le-la»!!, on voit que le Dasein est le point
de médiation entre 1’étre et ’homme. Le Dasein en ’homme permet
une éclaircie de I’étre, il est le lieu dans lequel et par lequel la lumiere
se fait sur I’étre des étants. L’homme, parce qu’il est Dasein, se trouve
jeté dans une situation délicate: d’une part, il est un intermédiaire
entre ’étre et les étants et, par sa transcendance, il peut s’ouvrir a
I’étre de ces étants comme a I’étre lui-méme. D’autre part, cependant,
I’homme ne peut se rendre maitre ni de I’étre, ni des étants. En effet,
I’étre est insaisissable, puisqu’il est ontologiquement antérieur au Da-
sein, et puisqu’a celui-ci, en raison de sa finitude, est refusée la domina-
tion ou I’appropriation des étants, méme par la technique ou la cul-
ture.

Pourtant, il n’en reste pas moins que I’étre et les étants «dépendent»
du Dasein, car «il n’y a d’étre que pour autant qu’est le Dasein»'?, ce
qui se comprend fort bien si I’on admet que le Dasein est ce par quoi
I’étre se révele; — ét les étants eux-mémes dépendent du Dasein, dans
la mesure ol celui-ci les découvre en tant que ce qu’ils sont, dans leur
étre. Le Dasein est le «la» de I’étre et, par «lay, il a la possibilité de
les «laisser» et «faire» étre (seinlassen), de les libérer de I’occultation,
cette libération étant, pour Heidegger, la véritable réalisation de la
vérité comprise comme d-Ajdewa, c’est-a-dire dévoilement: I’homme,
parce qu’il est étre-la, dévoile les étants dans leur étre. Mais rappe-
lons tout de méme que cet accomplissement de la vérité reste étroite-
ment lié a la finitude du Dasein, ce qui revient a dire que la «vérité»
des étants peut se modifier en fonction de la maniére dont les hommes
se mettent en devoir de 'appréhender ou de la recevoir. A preuve:
I’histoire de la métaphysique et le phénoméne de la technique.

Le probléme de la vérité

En d’autres termes, la facon de s’ouvrir 4 1’étre des étants est d’une
importance décisive pour la compréhension du sens de 1’étre, qui dé-
pend ainsi étroitement des définitions de la vérité que les hommes se
sont données tout au long de I’histoire, ainsi que des moyens et atti-

11 Lettre a4 Jean Beaufret, in UH, p. 185.
12 Citation de Heidegger que fait Roger Munier dans son introduction &
UH, p. 15.

84



tudes que le Dasein prend en charge pour s’efforcer vers la vérité, qu’il
a définie d’une manié¢re ou d’une autre. La vérité comprise comme
dévoilement de I’étre de I’étant détermine une maniére d’étre au
monde trés différente de celles que déterminent la vérité comme
adaequatio intellectus et rei, ou la vérité comme certitude de la représen-
tation.

Il faut s’attarder un moment sur ce probleme de la vérité, car «la
philosophie a de tout temps composé la vérité et I’étre »3: Parménide
et Aristote en témoignent. Abusivement peut-étre, on peut ramener a
deux positions essentielles les diverses conceptions de la vérité!4, et il
semble bien que chacune de ces deux positions corresponde respec-
tivement a la vérité ontique et a la vérité ontologique.

D’une part, le concept traditionnel de la vérité, 1’adaequatio intellec-
tus et rei, qui englobe la vérité comme certitude de la représentation,
si ’'on veut bien admettre que la représentation est le lieu de 1’adé-
quation de la connaissance et de son objet. C’est la vérité ontique, et
on voit immédiatement qu’elle suppose que la connaissance est un
processus qui se déroule entre un sujet et un objet.

D’autre part, la vérité comprise comme d-A7deia, comme dévoile-
ment. Une telle conception de la vérité se rencontre chez les premiers
penseurs grecs, et Heidegger montre que la conception traditionnelle
la suppose implicitement.

A quel moment la vérité devient-elle phénoménalement explicite dans la
[conception traditionnelle de la] connaissance? Au moment ol la connais-
sance se confirme comme vraie. Cette confirmation de soi I’assure de sa
vérité. C’est donc dans le contexte phénoménal de celle-ci que le rapport
d’adéquation deviendra visible. (...) Et que manifeste la perception? Rien
d’autre que ceci: ¢’est I’étant lui-méme qui a été visé dans 1'énoncé. Elle
vient a confirmer que le rapport ontologique de I’énonciation a ce qui est
énoncé est la monstration de 1’étant; elle vient a confirmer gue I’énoncia-
tion découvre 1’étant auquel elle se rapporte. (...) L’étant visé se montre ‘el
gu’il est en lui-méme; c’est-a-dire qu’il se montre étre identiquement tel
que I’énoncé le montre et le découvre étant. (...) L’énoncé est vrai, veut donc
dire: il découvre 1’étant en lui-méme. Il énonce, il montre, il «fait voir»
(ambyavorg) I’étant dans son étre-découvert. L’étre-vrai (la vérité) de 1’énoncé
doit donc étre compris comme étre-découvrant. La vérité n’a donc point la
structure d’une adéquation entre la connaissance et I’objet au sens d’une
adaptation d’un étant (le sujet) a un autre (I’objet)?®.

18.8Z, p- 2517.
14 Plus loin, nous aurons ’occasion de faire des distinctions plus fines.

15 SZ, pp. 262-264.

85



Conclusion: la conception traditionnelle de la vérité n’est rien
d’autre qu’une compréhension distordue, inauthentique, déformée,
de la conception authentique qu’est la vérite comme a-Aydeia. S’il en
est ainsi, il faut revivifier ce que la plus ancienne tradition de la philo-
sophie avait «entrevu originairement, et méme compris préphéno-
ménologiquement»!® et dépasser par la la conception de la connais-
sance comme un rapport entre un sujet et un objet. L’analytique du
Dasein nous en offre le moyen. Car, et nous aurons ’occasion de re-
venir sur ce point, la relation authentique du Dasein au monde n’a
rien d’une res cogitans opposée a une res extensa. La constitution onto-
logique méme du Dasein permet de comprendre la proposition heideg-
gérienne: «le Dasein est dans la véritéx»:

1. «La constitution ontologique du Dasein se caractérise essentielle-
ment par la révélation en général»: elle «englobe la totalité de la struc-
ture ontologique (...) rendue explicite par le phénomeéne du souci»
qui permet au Dasein la découverte de I’étant intramondain ;

2. par la déréliction, «qui est elle-méme un élément constitutif de
[la] révélation [de] la constitution ontologique du Dasein»;

3. par le pro-jet, qui permet de saisir par anticipation la structure
d’un étant-devant-encore-étre-rencontré («a being-still-to-be-encoun-
tered»)!7 et d’accomplir la saisie de cette structure dans 1’événement
de la rencontre, dans une «révélation authentique qui manifeste le phé-
nomeéene de la vérité la plus originelle sur le mode de I’authenticité»,
et qui est «la vérité de I’existence»'®;

4. enfin, par la déchéance, puisque «de prime abord et le plus sou-
vent, le Dasein se perd en son “monde” » et que «la perte dans le “On”’
signifie la domination de l’explication publiquement établie (...)
L’étant n’est pas complétement dissimulé, il est au contraire décou-
vert, mais en méme temps détourné; il se manifeste, mais sur le mode
de I'apparence. En méme temps, ce qui a été découvert auparavant
tombe a nouveau sous le détournement et la dissimulation»1?,

Cette ambivalence du pro-jet et de la déchéance, c’est-a-dire de
I’authenticité et de I'inauthenticité, nous permet de comprendre un
point central dans toute la pensée heideggérienne, que le philosophe
exprime ainsi:

1¢ SZ, p. 264.

1T R, p. 6l.

18 SZ, pp- 266-267.
19 S7, p. 267.

86



Le sens ontologico-existential complet de la thése: «Le Dasein est dans la
vérité» implique du méme coup la theése: «Le Dasein est dans la non-
vérité». Mais ce n’est qu’en tant qu’il est révélé que le Dasein est aussi
voilé; et ce n’est qu’en tant qu’avec le Dasein se trouve déja découvert
I’étant intramondain que cet étant intramondain, en tant que rencontré
a l'intérieur du monde, peut aussi étre recouvert (dissimulé) ou détourné?®,

Il apparait donc que la vérité s’accompagne toujours, en quelque
maniere, de la non-vérité. Cela tient a la nature du souci, qui a sa
positivité dans la transcendance et sa négativité dans la finitude. Sa
transcendance lui permet de se pro-jeter vers la vérité de I’étre des
étants; au contraire, sa finitude lui fait courir le risque, rarement
esquivé, de se perdre parmi les étants sous I’empire du «On», d’oublier
la différence ontologique et de se contenter de la non-vérité. On a
déja compris que ce balancement entre la vérité et la non-vérité est
une autre maniére d’exprimer la situation tres inconfortable du Da-
sein, qui est « coincé» entre I’étre et les étants, et qui, de par son essence
méme, est a la fois attiré vers 1’étre dont il est le «la» et tiraillé par
la tentation contraire de la non-vérité. Lisons Richardson:

Consequently, every projection of a potentiality of There-being is, because

of its finitude, perpetually out of focus. Every apprehension (ergreifen) is

a misapprehension (vergreifen). Beings are discovered, to be sure, but

inadequately so, and slip back immediately into their previous hidden-

ness. To uncover (entdecken) is simultaneously to over-up (verdecken). To

disclose (erschliessen) is at once to close-over (verschliessen). This condition
of inescapable, undulant obscurity Heidegger calls «un-truth»21,

Vérité et étre-au-monde

On a vu que le Dasein, de par sa structure ontologique, est tel qu’il
a en lui-méme la possibilité de révéler les autres étants dans leur étre.
Il nous faut voir maintenant comment cette potentialité s’exerce au
niveau de l’existence, et tout particuliérement au niveau de l’exis-
tence quotidienne.

Pour Heidegger, le Dasein et le monde sont indissociables: tous deux
sont un moment constitutif du premier existential: I’étre-au-monde.
Le Dasein a toujours un monde, et le monde ne se révele comme monde
que par et pour le Dasein.

Le monde est d’abord un Umwelt, un espace organisé par la pré-
occupation du Dasein, qui se structure en fonction de la maniére dont

20 SZ, p. 267.
21 R, pp. 95-96.

87



celui-ci «range» ses outils. Car le monde n’est jamais d’abord une
somme d’objets ou de choses: il est bien plutét le réseau de références
tissé par les outils du Dasein; elles renvoient a d’autres outils et a
d’autres Dasein, tout en restant indéfectiblement liées au Dasein qui
en est le centre. En d’autres termes, tout Dasein se trouve étre a un
monde qu’il a lui-méme modelé par sa préoccupation prévoyante la
plus immédiate et la plus quotidienne; son Umwelt est polarisé par
cette préoccupation, ce qui veut dire qu’elle lui donne un sens, qu’elle
le be-deutet. En d’autres termes encore, puisque le Dasein est, en dernier
recours, ce en quoi se fonde 'unité de tout ce réseau de renvois, et
puisque ce réseau de renvois n’est autre que la mondanéité du monde??,
on peut dire que le Dasein comprend ce réseau de renvois dans ’exacte
mesure ou il se comprend lui-méme, ou encore qu’il se réfere a ce
réseau comme il se référe a lui-méme dans la compréhension radicale
de son propre étre. On peut aller plus loin encore, et poser avec
Richardson que c’est avec ce réseau de relations que le Dasein entre-
tient une familiarité radicale et que, «in fact, this familiarity with the
World constitutes There-being’s radical comprehension of Being»,
méme si Heidegger n’identifie pas encore explicitement, dans SZ, la
familiarité avec le réseau et la compréhension de ’étre?3. Or ce réseau
de relations n’est rien d’autre que la significabilité, la Bedeutsamkeit, et
le caracteére relationnel des renvois a l'intérieur du réseau n’est rien
d’autre que ce qui signifie, ce qui donne un sens au monde.

Cette familiarité avec le monde ne suppose pas nécessairement une clarté
théorique des rapports constitutifs du monde en tant que tel. Toutefois,
la possibilité d’élaborer explicitement une interprétation ontologique et
existentiale de ces rapports se fonde elle-méme sur cette familiarité avec le
monde qui, pour le Dasein, est constitutive de lui-méme; en effet, cette
familiarité avec le monde s’intégre a la compréhension de I’étre, elle-méme
caractéristique du Dasein. Cette possibilité peut étre expressément saisie
dés que le Dasein se propose une interprétation originelle de son étre et
de ses possibilités, voire du sens de 1'étre en général®s,

Ainsi, le Dasein si-gnifie le monde, le be-deutet et, par cela méme, le
«libére» au sens de seinlassen, de «laisser» étre. Mais ce seinlassen
dépend en quelque sorte de '«état» du Dasein, c’est-a-dire du fait
qu’il vit ou ne vit pas dans "authenticité. En effet, la vraie «libéra-

2 Cf. SZ, p. 113.
2 R, p. 56.
u SZ, p. 113.

88



tion» n’advient que par un Dasein qui vit dans ’authenticité, qui
n’est pas aliéné, qui comprend vraiment ce qu’est étre au monde.

Cependant, le plus souvent, le Dasein est aliéné; il vit dans ’inau-
thenticité, sous 'empire du «On», en ce sens qu’il s’en remet aux
«on dit», a I’«opinion publique», a la «publicité» pour comprendre
sa propre situation d’étre-au-monde, ou plutét pour éviter de la
comprendre, pour se la cacher, pour se décharger de ses responsabi-
lités d’étre-1a; bref, pour échapper a I’angoisse qui est le lot de tout
Dasein vivant authentiquement, conscient de sa finitude irrémédiable.

Seulement, ne comprenant pas sa propre situation d’étre-au-monde,
le Dasein aliéné va également se tromper sur le monde: la Be-deutung
qu’il en donnera sera elle aussi déterminée par le «On». Tous les
moments constitutifs de I’étre-au-monde seront vus a travers le verre
déformant que le «On» lui tend avec une grande insistance. S’en re-
mettant au « On», le Dasein fuit sa vérité et se cache la vérité de tous
les autres étants; il refuse de les considérer dans leur étre, il refuse
somme toute d’étre le «la» de I’étre, de laisser les étants se révéler
vraiment a lui.

Que se passe-t-il alors? Non seulement le Dasein perd sa vérité, le
sens de sa situation dans le monde, oublie son propre étre, mais aussi
le monde en vient a subir une transformation radicale: d’élément
constitutif d’un existential du Dasein, 1’étre-au-monde, il devient une
simple somme d’étants en face desquels se dresse un Dasein d’autant
plus aliéné qu’il va maintenant se croire en mesure de se lancer dans
un processus au terme duquel les étants lui seront soumis: «maitre et
possesseur de la nature». On retrouve Descartes, et cela n’a rien
d’étonnant: Descartes, en effet, exprime fort bien cette situation du
Dasein aliéné par son opposition entre la substance pensante et la
substance étendue. Heidegger montre dans SZ qu’il s’agit 14 d’une
vision inauthentique, déformée, de la réalité?s, et que Descartes re-
présente, par excellence, I’oubli de la différence ontologique, I’erreur
consistant a ne voir dans les étants que des étants-subsistants et non pas,
d’abord, des étants-disponibles. On n’est donc pas surpris de lire que

(...) La conception de I’étre comme étre-subsistant-en-permanence ne
sert pas seulement de motif a2 une détermination artificielle de I’étre de

% Voir par exemple «L’analyse de la mondanéité et I'interprétation du
monde selon Descartes; leur opposition», pp. 115-129.

89

7 Studia Philosophica XXXV



I’étant intramondain et a I'identification de celui-ci avec le monde en
général, elle empéche encore de considérer exactement et au plan onto-
logique les comportements du Dasein?®.

2. La déconstruction de I’histoire de la métaphysique

Il apparait donc, d’un point de vue heideggérien, que Descartes
représente, dans ’histoire de la philosophie, une vision fausse de la
réalité, puisque son opposition de la pensée et de I’étendue est donnée
comme la vérité de la situation de I’homme dans le monde. Dés lors, on
comprend que Heidegger ait ressenti la nécessité d’opérer une dé-
construction de I’histoire de la métaphysique. A la base de cette
volonté, une hypotheése: les premiers Grecs étaient, vis-a-vis de 1’étre,
dans un rapport bien plus authentique que leurs successeurs philo-
sophes, a tel point qu’on peut dire que I’histoire de la métaphysique
occidentale se confond avec I’histoire de I'oubli de I’étre ... et avec
I’histoire de la technique puisque

la technique est, dans son essence, un destin historico-ontologique de la
vérité de I’étre en tant qu’elle repose dans I'oubli. (...) En tant qu’elle est
une forme de la vérité, la technique a son fondement dans 1’histoire de la
métaphysique [qui] est elle-méme une phase marquante de ’histoire de
I’étre, la seule qu’on puisse jusqu’ici embrasser du regard?”.

La voie de notre investigation a propos de la technique est ainsi
tracée. Il nous faut, en compagnie de Heidegger, réexaminer les
grands moments de ’histoire de la philosophie européenne, ses grands
tournants, et cette étude, pour étre fructueuse, devra commencer par
s’intéresser aux anciens Grecs.

Si I'on veut que la question de I’étre s’élucide par sa propre histoire, il
faudra que se ranime une tradition sclérosée et que s’éliminent les sur-
charges dont celle-ci s’est embarrassée en se temporalisant. Nous compre-
nons cette tiche comme une destruction, menée en vue de la question de Uétre,
du dépét auquel la tradition a réduit 'ontologie antique; celle-ci devra
étre ramenée aux expériences originelles ou furent conquises les premiéres
déterminations de I’étre, qui devraient demeurer fondamentales pour
I’avenir?®,

En effet,

" 87, p- 125,
27 UH, p. 105.
8 SZ, p. 39.

90



Ce qui, a 'aube de ’antiquité grecque, a été pensé, ou dit sous forme poé-
tique, est encore aujourd’hui présent, si présent que son étre, a soi-méme
encore fermé, est prét de tous c6tés a nous accueillir et qu’il vient sur nous,
14 surtout ot nous nous y attendons le moins, a savoir dans le régne de la
technique moderne, laquelle est complétement étrangére a I'antiquité,
mais qui a néanmoins en elle son origine essentielle?®.

La technique chez les anciens Grecs

Le début de la citation précédente montre bien que, pour Heideg-
ger, I'investigation philosophique ne doit pas étre vue indépendam-
ment de la création artistique. Ces deux «media», quand ils sont
authentiques, sont une mise en ceuvre de la vérité, méme si les voies
ou les moyens du dire sont différents. En cela, ils rejoignent la tech-
nique, qui est elle aussi un «mode du dévoilement», «c’est-a-dire de
la véri-té (Wahr-heit ) ».

Cette perspective nous étonne. Il faut aussi qu’elle nous étonne, le plus
longtemps possible, et d’une maniére si pressante que nous prenions enfin
au sérieux la simple question: que dit donc le mot de «technique»? Le mot
vient du grec: teywixév désigne ce qui appartient a la téyvq (...) Téyvq ne
désigne pas seulement le «faire» de P’artisan et son art, mais aussi I’art au
sens élevé du mot et les beaux-arts. La t&yvy fait partie du pro-duire, de la
movfog; elle est quelque chose de «poiétique»®™.

Qui plus est, jusqu’a I’époque de Platon, «le mot 7éyyy est toujours
associé au mot émot)uy. Tous les deux sont des noms de la connais-
sance au sens large»32.

On peut donc poser qu’il y a trois genres de dévoilement des étants
dans leur étre, trois voies d’acces a la vérité: la connaissance, l’art et
la technique, et on va voir que la connaissance et I’art relevent de la
technique elle-méme. L’homme étant Dasein, il se trouve, comme nous
I’avons montré, dans une situation d’«intermédiaire» entre 1’étre et
les autres étants; il est en quelque sorte chargé par 1’étre de la mission
de dévoiler les étants dans leur étre, de les «libérer », S’il est vrai que
la 7éyvn est ce en quoi se subsument les divers modes de dévoilement,
il nous faut nous demander quelle est la signification la plus originelle
du mot «téyyy». Le commentaire que nous donne Heidegger du
premier choeur de I’Antigone de Sophocle nous permet d’y voir plus
clair.

20 VA, p. 52 («Science et méditation»)
be, 81 gt 9: VA, p. 18.

91



Le commentaire du premier cheeur d’Antigone

Heidegger en traduit les deux premiers vers comme suit:

Multiple I'inquiétant, rien cependant
au-dela de I’homme, plus inquiétant, ne se souléve en s’élevant.

L’homme y apparait comme 70 dewdTaror, comme ce qu’il y a de
plus inquiétant. Le mot dewoy doit étre lui-méme entendu de deux
maniéres différentes: (a) le dewdw, c’est d’abord «le terrible congu
comme la perdominance prépotente qui provoque aussi bien la ter-
reur panique, la véritable angoisse, que la crainte respectueuse, re-
cueillie, équilibrée, secrete»??; en d’autres termes, le dewoy est un
caractére fondamental de 1’étant dans sa totalité, la manifestation
d’une puissance souveraine, d’un pouvoir qui interpelle; il renvoie a
la d¢xn. (b) Mais le dewov est aussi celui qui fait usage de la violence,
celui qui a un «savoir au sens de TEYVy».

Le premier sens de denvov désigne I’étant dans son ensemble, alors
que ’homme, lui, «est d’abord dewdv en tant que, appartenant par
essence a l’étre, il reste exposé a ce prépotent. Mais ’homme est en
méme temps dewody parce qu’il est le faisant-violence (...) non pas
en plus d’autre chose et a coté d’autre chose, mais seulement en ce
sens que, en raison de sa situation active dans la violence (Gewali-
titigkeit), et en cette situation, il exerce la violence contre le prépotent.
C’est parce qu’il est doublement dewdv, au sens originairement uni
de ce mot, que I’homme est le plus violent: faisant-violence au sein du
prépotent»34.

C’est 1, dans le fait d’étre 70 dewwdéTaror que nous apparait le trait
fondamental de I’essence de ’homme: ¢’est la véritable définition grecque
de I’homme. Pour la mieux comprendre, précisons encore la double
signification de dewwdv.

L’inquiétant, c’est ce qui nous sort de notre quiétude, de ’habituel,
du familier, de la sécurité non menacée. Le prépotent, I’étant dans sa
totalité, est inquiétant en ce qu’il nous pousse au-dehors de cette
sécurité. Et, pourtant, I’homme est encore plus inquiétant: tout en
étant provoqué par le prépotent, il prend en quelque sorte les devants,
s’échappe des limites du familier et du siir, se risque dans toutes les
régions de I’étant, et il provoque a son tour ’étant a se révéler a lui;

9 EIM, p. 156.
3 EIM, p. 157.

92



dans cette exploration qui se fait «hors de toute voie», c’est-a-dire
hors de tout rapport avec la quiétude familiere, il ameéne I’étant a se
découvrir a lui, & recevoir un nom en méme temps que, de son coté,
il est lui-méme amené a maitriser dans ce faire-violence «les puis-
sances de la parole, de I'’entendement, de la Stimmung et du batir»3®,
Bref, il joue son réle de Dasein tout en le découvrant, authentique-
ment.

La violence, le violent, en quoi se meut I’agir du faisant-violence, c’est tout
le champ de la machination (td payavéev) confiée a celui-ci. Nous ne pre-
nons pas le mot « machination» au sens péjoratif. Nous pensons par la a
quelque chose d’essentiel, qui s’annonce a nous dans le mot grec téyvy.
Téyvn ne signifie ni art, ni métier, pour ne pas parler de la technique au
sens moderne. Nous traduisons zéyvy par «savoir». Mais cela demande
explication. Le savoir n’est pas ici le résultat de simples constatations con-
cernant un «subsistant» inconnu auparavant. (...) Conformément au sens
authentique de la téyvn, [il] est la vue premiére et constante au-dela du
subsistant (...) Savoir, c’est pouvoir mettre en ceuvre I’étre comme un étant
qui soit toujours tel ou tel®s,

Le dewor renvoie a la fois a la dlxy et a la téyyy. Il y a affrontement
entre le dewdy comme dixy (le prépotent) et le dewdy comme Téxwy
(le faisant-violence). « Ce face a face consiste (...) en ceci que la 7éyvy
se souléve contre la dixn, qui de son c6té, en tant qu’ordre, dispose de
toute Téyvy. Ce face a face est. Il est seulement en tant que ce qu’il y a
de plus inquiétant, I’étre-homme, pro-vient, en tant que I’homme
este comme histoire»3?. C’est 14, nous ’avons dit, son réle de Dasein,
et ce face a face ne peut avoir lieu que parce que ’homme est Dasein,
que parce qu’il est lui-méme le lieu de I’affrontement.

C’est de ce combat que nait la différence ontologique. En lui, la
Téyvn apparait dans son essence comme un «mode du dévoilement»®®,
comme une mani¢re de découvrir la vérité comprise comme d-Aydea.
Et I’on peut dire que I’art est 7€yvyp au sens fort, parce que l'ceuvre
d’art «effectue I’étre dans un étant», parce qu’elle le «met en
ceuvre»®®. La technique comme 7éyvy est donc rien moins que accés
a la vérité et, en cela, on peut la rapprocher de I'idée de moinoug, de
«production», cette pro-duction étant définie comme un «faire-ve-

3 EIM, p. 163.
2 EIM, p. 165.
37 EIM, p. 167.
8 VA, p. 19.

% EIM, p. 166.

93



nir» qui «fait passer de I’état caché a I’état non caché», comme ce qui
amene a la présence??. 11 est clair qu’on est encore loin de I'essence de
la technique moderne, et on comprend déja que celle-ci est une forme
de production qui n’a rien de «poiétique».

Mais nous avons parlé de combat, et tout combat se termine par
une victoire ou une défaite. Ce que nous avons dit de la reyyn tendrait
a faire penser que le plus violent a eu raison du violent, du prépotent,
mais ce serait oublier que la dixn «dispose de toute Téxyn». Qu’en
est-il exactement? L’homme ne peut jamais maitriser le prépotent et
court par conséquent le risque d’une défaite. Précisons encore qu’une
victoire, méme relative, reste exceptionnelle, et les premiers Grecs
n’en ont nullement fait leur pain quotidien. Seuls quelques hommes,
qu’on peut sans crainte qualifier de héros, ont su, dans I’affrontement,
se découvrir comme Dasein et assumer cette découverte qui avait sans
aucun doute tous les caractéres du 0oy, «aussi bien la terreur panique,
la véritable angoisse, que la crainte respectueuse, recueillie, équilibrée,
secreéte». En effet, dans cette exploration de I’étant dans sa totalité,
dont Sophocle dit qu’elle est «sans issue», I’homme court le risque
trées grand de sombrer dans une sorte de trivialité par rapport a
I’affrontement qu’il doit conduire: «L’absence d’issues consiste (...)
en ceci qu’il est toujours rejeté sur les voies qu’il a lui-méme frayées:
il s’embourbe sur ses propres voies, s’'embrouille dans ce qu’il a frayé,
trace dans cet embrouillamini le cercle de son monde, s’empétre dans
I’apparence et se barre ainsi le chemin de I’étre. De cette fagon, en se
tournant de tous c6tés, il tourne dans son propre cercle»®l. De plus,
une victoire n’est jamais définitivement acquise et vient de toute
fagon se «briser sur I’étre»: «ce faire-violence exercé contre la pré-
potence de I’étre doit se briser sur celle-ci»®2,

Sans abus de langage, on doit pouvoir dire que I’homme est, de par
son essence, dans une situation tragique. L’homme est Dasein, et il est
«nécessité a un tel étre-le-1a, jeté dans la nécessité d’un tel étre, parce
que le prépotent comme tel, pour apparaitre dans sa perdominance,
a besoin pour soi du site de 'ouverture au prépotent. L’essence de
I’étre-homme ne s’ouvre a nous que lorsqu’elle est comprise a partir
de cette nécessité nécessitée par elle-méme. L’étre-le-la de I’homme
pro-ventuel, c’est: étre exposé comme étant la bréche en laquelle la

VA, p. 1
41 EIM, p. 164.
42 EIM, p. 168.

94



prépotence de l’étre fait irruption en apparaissant, afin que cette
bréche méme se brise sur I’étre »43.

Cela dit, nous ne voyons toujours pas trés bien quelle est, pour les
anciens Grecs, I'interprétation qu’ils donnent de 1’étant.

L’interprétation grecque de I’étant

Il est nécessaire de la préciser davantage, car cela nous permettra
de comprendre pourquoi Heidegger accorde une si grande impor-
tance a cette période-la de I’histoire de I’étre. De plus, nous serons
ainsi pourvus d’un critére précieux pour juger des interprétations
ultérieures de I’étant.

T'o yap adTo voeiy dotiv Te xai elvou

Pour Heidegger, cette phrase de Parménide signifie ceci: ’entente
de I’étant appartient a 1’étre, parce qu’elle est requise et déterminée
par lui. L’étant est donc «1’épanouissement de ce qui s’ouvre, de ce
qui, en sa présence, s’éprend de I’'homme comme du présent, c’est-a-
dire comme de celui qui s’ouvre lui-méme a la présence des présents
en la laissant entendre, ’entendant ainsi lui-méme »*4.

Autrement dit, I’homme grec n’essaie nullement de «saisir» I’étant
par une représentation ; son comportement a 1’égard de 1’étant est tel
que c’est bien plutét celui-ci qui regarde ’homme, parce que ’homme
sait se mettre a 1’écoute de I’étant: il se fait accueil de I’étant en
s’ouvrant a lui; il rassemble ce qui lui est livré par cette ouverture sur
I’étre qu’il est lui-méme, et tache de le sauvegarder, de le maintenir;
ce qui accede a la présence dans cette éclaircie qui se fait accueil de
I’étant, ce qui est ainsi recueilli, il essaie de le maintenir ainsi dans sa
vérité, alors méme qu’il reste exposé aux «déchirements du désarroi»
et au risque de sombrer dans I'inessentiel. L’étre assigne I’homme a se
faire accueil de I’étre et des étants, a établir la différence ontologique,
et cette assignation vaut pour tout homme, en tous temps et en tous
lieux — mais seul ’homme grec a su lui répondre. Dés Platon, les
«déchirements du désarroi» semblent bel et bien avoir eu raison de
I’homme, a qui il faudra plus de deux mille ans pour retrouver le sens
de I’étre; de fait, le Dasein Heidegger est le premier a y étre parvenu,
grace a une méditation qui tentait de s’approprier I’hellénité®s.

4 EIM, pp. 168-169. “ HW, p. 82.
45 A la lecture des VA et de HW, il apparait que Heidegger n’est plus trés
stir que la différence ontologique ait été posée et pensée par les Grecs pré-

95



Au terme de cette «reprise» de la pensée grecque préplatonicienne,
essayons d’énumérer les acquis qui nous permettront de comprendre
Pessence de la technique moderne.

. L’homme est provoqué par I’étre a défricher les diverses régions
de I’étant ou, en d’autres termes, a révéler les étants dans leur étre,
en s’éprouvant lui-méme comme Dasein. Il n’a pas l'initiative de cette
mission et, quand bien méme il est 70 dewodtator, il est voué al’échec —
disons, a sombrer dans I’inauthenticité, a retomber sous I’emprise du
«On».

2. Le moyen de ce défrichement est la technique au sens de 78y,
c’est-a-dire de pro-duction, de moipats; elle peut prendre la forme de
I’art ou celle de la connaissance (cf. les Présocratiques): de toute
fagon, elle est un mode du dévoilement, elle est d-Aydewa.

3. La technique appartient donc a la sphére de l’ontologique et,
par la, apparait comme inséparable de I’histoire de I’étre.

4. La technique moderne doit, en quelque maniere, se rattacher a
la Téyvy grecque; elle doit étre une forme de dévoilement. On peut
déja poser que «le dévoilement (...) qui régit la technique moderne
ne se déploie pas en une pro-duction au sens de la moiyo g »*®.

Il nous faut donc essayer de voir comment on a pu passer de la
7éyvy grecque 2 la technique moderne. Il a déja été dit que cette trans-
formation est étroitement liée au devenir de la métaphysique occi-
dentale, que Heidegger définit comme I’histoire de I’étre en tant qu’il
est oublié.

Nous n’allons pas reprendre cette histoire dans son entier: nous
nous contenterons d’en considérer les phases marquantes. Certes, les
Présocratiques méritent mieux que la parenthése ci-dessus, puisqu’ils
sont les seuls, avec Heidegger, a avoir pressenti la différence onto-
logique, puisque aussi Heidegger leur accorde un grand intérét.
Certes, Platon mérite mieux que la bréve mise au point ci-dessous, et
il aurait été intéressant de se demander pourquoi Heidegger en est
venu a renoncer a voir en lui le dernier penseur de la différence onto-

platoniciens: tout au plus I’ont-ils entrevue, et ils ont été incapables de 1’éta-
blir. Cf. HW, p. 175: «I’étant a bien été pensé dés le début quant a son étre,
mais (...) la vérité de I'étre lui-méme est restée impensée». Heidegger lui-
méme, d’ailleurs, n’a jamais prétendu «penser I’étre», mais seulement pré-
parer la possibilité d’une telle pensée.

48 VA, p. 20.

96



logique??. Un choix est nécessaire, et Descartes, Nietzsche, ou méme
un romancier comme Jinger sont plus importants pour le probleme
qui nous occupe.

Notons donc que I’oubli de la différence ontologique date de Pla-
ton, qui consacre «’interprétation technique de la pensée» dans la-
quelle «I’étre en tant qu’élément de la pensée est abandonné (...) La
«logique» est la sanction de cette interprétation, en vigueur dés
I’époque des sophistes et de Platon»*8. En d’autres termes, la pensée se
perd depuis Platon, elle «s’échoue en terrain sec», et le but premier
de Heidegger sera toujours de la «remettre dans son élément», c’est-
a-dire de la remettre en mesure d’appréhender la différence ontolo-
gique: la pensée de I’étre se meurt dés le moment ou la philosophie
devient métaphysique, dés le moment ol elle prétend se faire discours
sur I’étre, ontologie.

Mais pourquoi tout de méme «sauter» directement jusqu’a Des-
cartes? Nullement parce que ’ontologie moyenageuse n’aurait rien
eu a voir avec le probléme de la technique, bien au contraire, mais
parce que Descartes est le premier 4 avoir déterminé la vision du
monde et de ’homme sur les restes de laquelle nous vivons encore,
parce que c’est chez lui que s’annonce vraiment ce que nous appelons la
technique moderne. La pensée de Descartes est 'exemple type de la
métaphysique oublieuse de la différence ontologique; centrée sur
I’homme, elle est incapable de se placer dans la perspective de 1’étre.
C’est a ce titre que nous devons I’étudier: elle nous permettra de mieux
appréhender I’essence de la technique actuelle et de voir en quoi elle
sera un jour «dépassée».

La métaphysique cartésienne et la technique

Toute métaphysique, lit-on dans Die Seit des Welthildes?, repose sur
une acception déterminée de I’étant et sur une définition spécifique
du mode d’advenance de la vérité. Ces deux critéres déterminent le

47 Cf. la citation du Sophiste en exergue a SZ: «Car sans doute étes-vous
depuis longtemps au fait de ce que vous entendez en usant du mot étant;
quant a nous, nous pensions autrefois le comprendre, mais maintenant nous
sommes tombés dans I’embarras». Phrase pour le moins ambigué — mais, a
I’époque de SZ, Heidegger reste persuadé que la question de I’étre «a inspiré
la réflexion de Platon et Aristote, bien qu’elle se soit éteinte avec eux...»
(8Z, p. 17).

48 UH, pp. 31-33.

4 HW, pp. 69-100.

97



principe de la configuration essentielle de toute une époque, et «ce
principe régit de fond en comble tous les phénomenes caractéristiques
de cette ere»®9. Cela signifie inversement qu’il est possible, par «une
méditation suffisamment exhaustive de ces phénomenes», de «faire
entrevoir a travers eux ce principe»®!. C’est précisément la tiche que
se propose Heidegger dans Die eit des Welthildes: il va analyser un des
phénomenes essentiels des temps modernes, la science, pour retrouver
la métaphysique qui la rend possible comme science des temps mo-
dernes. Son analyse le conduit a conclure que cette métaphysique est
celle de Descartes.

Celle-ci ouvre donc une ére nouvelle, appelée les Temps Modernes,
qui semble bel et bien se terminer aujourd’hui. Quels en sont les
phénomeénes essentiels? Heidegger en distingue cinq: la science, bien
stir, mais aussi la technique mécanisée, qui «reste jusqu’ici le prolonge-
ment le plus visible de la technique moderne, laquelle est identique a
I’essence de la métaphysique moderne»®?, l’entrée de l’art dans
I’horizon de I’Esthétique, I’activité humaine comprise et accomplie
en tant que civilisation, et enfin I’Entgitterung, le dépouillement des
dieux. Tous ces phénoménes sont en étroite corrélation les uns avec
les autres, et ils sont tous la manifestation de l’essence de la méta-
physique des Temps Modernes.

Comment peut-on définir celle-ci? Au ‘terme de son analyse du
phénomene scientifique, Heidegger peut montrer que son acception
de I’étant est la suivante: la connaissance, dans la mesure ou elle est re-
cherche, «demande en quelque sorte compte a I’étant quant a 1’éten-
due de sa disponibilité pour la représentation. La recherche dispose
de I’étant lorsqu’elle arrive, soit a le calculer d’avance dans son pro-
cessus futur, soit a vérifier son compte lorsqu’il est passé»53. Nature et
histoire deviennent I’objet d’une représentation explicative. «Seul ce
qui devient ainsi objet esf, est reconnu comme étant»54,

Corrélativement a cette objectivation de 1’étant, il y a, bien entendu,

50 HW, p. 69. Pour étre complets, ajoutons que ces «critéres» sont au
nombre de quatre. Aux deux précités s’adjoignent «le mode sur lequel
I’homme est homme, c’est-a-dire lui-méme; le mode d’advenance de son
ipséité, laquelle (...) se détermine a partir du rapport a I’étre en tant que tel» —
et le «sens d’aprés lequel ’homme est — ici et 1a — mesure». (HW, p. 93.)

51 HW, p. 69.

52 HW, p. 69.

s HW, pp. 78-79.

s HW, p. 79.

98



une définition particuliere de la vérité. «Strictement parlant, il n’y a
science comme recherche que depuis que la vérité est devenue certi-
tude de la représentation», et «la métaphysique moderne entiére,
Nietzsche y compris, se maintiendra dorénavant a I'intérieur de I'in-
terprétation de I’étant et de la vérité initiée par Descartes»55.

Comment en est-on arrivé a une telle interprétation de la vérité
et de ’étant? Heidegger 1’explique en montrant que ’homme s’est
libéré «de I’obligation normative de la vérité chrétienne et du dogme
de I’Eglise, en vue d’une législation reposant sur elle-méme et pour
elle-méme»®, et qu’il a ainsi été conduit a définir un nouvel «obliga-
tif» dont la configuration était d’ailleurs prédéterminée dans une large
mesure par le fait qu’il prenait la succession de celui qui se fondait sur
la vérité révélée et le dogme. L’émancipation a partir de ce premier
obligatif «était donc, en elle-méme, nécessairement une émancipa-
tion vers une certitude dans laquelle I’homme s’assure du vrai en tant
que du su de son propre savoir»®?. Autrement dit, il s’agissait de
poser d’une maniere nouvelle l’essence de la liberté, qui n’est autre
que le fait d’« étre maintenu dans les liens d’une obligation»®®, en lui
donnant un fondement métaphysique. C’est ce qu’a fait Descartes.

Ce fondement métaphysique devait étre «de telle sorte que par lui
Pessence de la liberté puisse étre posée comme certitude de soi»®?. Ce
Jfundamentum, Descartes le trouve dans I’ego cogito (ergo) sum, qui définit
la pensée comme représentation; le cogifo lui apparait comme le type
méme de la certitude certaine d’elle-méme qui garantit la certitude
de tout ce qui est susceptible d’étre su.

Car qu’est-ce que représenter? C’est «a partir de soi, mettre quel-
que chose en vue devant soi, en s’assurant, en confirmant et en garan-
tissant 1’ainsi fixé»89. L’outil de la représentation ou, plus exactement,
ce qui ’assure, la confirme et garantit la constance de sa vérité, est un
calculer. En d’autres termes, le cogito comme fundamentum absolutum
inconcussum veritatis est tel que ’homme est désormais en mesure, par
la représentation, de fonder I’étant comme objet et de projeter, a
priort, ’objectivité sur ’étant. La représentation définit par avance ce

s HW, p. 79.
56 HW, p. 95.
57 HW, p. 96.
58 HW, p. 95.
59 HW, p. 96.
0 HW, p. 96.

99



que sera l’objectif, ce qui sera connu, et comment cela sera connu.
Ainsi, pour autant qu’il conduise bien sa raison, I’homme est str que
son «su» sera marqué du sceau de la vérité.

Si I’on se reporte maintenant a la connaissance comme Téyvy, on
saisit le caractére profondément réducteur (pour I’étant) de la théorie
cartésienne de la connaissance. Celle-ci est pourtant peut-étre la seule
a permettre un réel progresdes sciences — sciences qui, du méme coup,
apparaissent comme une forme de savoir qui ne saurait en aucun cas
rendre compte de foute la réalité: I’étre leur échappe.

Représenter, ce n’est plus «se déclore pour...»; la représentation est
«saisie et conception de...». Ce n’est plus I’étant présent qui déploie
simplement son régne: I’attaque de ’emprise domine. La représentation
est maintenant, conformément a la nouvelle liberté, le procédé, procédant
de lui-méme, de I'investigation dans le secteur de I’assuré, ce secteur restant
encore lui-méme 2 assurer. L’étant n’est plus simplement ce qui est présent,
mais ce qui, dans la représentation, est posé en face, est opposé, est
ob-stant comme objet. La représentation est objectivation investigante et
maitrisante. La représentation rabat tout a I'unité de ce qui est ainsi
objectif®!,

Le fait de définir la vérité comme certitude de la représentation va
entrainer une modification profonde de I’essence méme de I’homme:
I’homme devient sujet. Que signifie le mot «subjectum»? Heidegger le
rapproche du grec dnoxeiuevor, qui désigne «ce qui est étendu-devant
(das Vor-liegende), qui, en tant que fond (Grund), rassemble tout sur
s0i» %2, Primitivement, la signification métaphysique de ce terme «n’a
(...) aucun rapport spécial & ’homme et encore moins au “moi”’ ». Ce
rapport s’établit avec Descartes: avec lui, ’homme devient le seul
véritable subjectum en ce sens qu’il devient I’étant privilégié «sur lequel
désormais tout étant comme tel se fonde quant a sa maniére d’étre
et quant a sa vérité (...) L’homme devient le centre de référence de
I’étant en tant que tel»®. L’homme devient sujet, la vérité certitude
de la représentation, et le monde image congue.

Le monde comme image congue, le Welthild, étant fonction d’un
sujet au sens de Descartes, est une notion incompréhensible pour
I’homme grec comme pour ’homme du moyen 4ge. Le monde comme
Welthild, c’est I’étant dans sa totalité en tant qu’il est soumis par
I’homme dans la représentation; c’est ’étant objectivé par un sujet,

1 HW, pp. 96-97.
62 HW, p. 80.
8 HW, p. 80.

100



I’bomme, qui le place devant lui en tant qu’objet de telle sorte qu’il
puisse devenir représentation; c’est I’étant que I’homme se soumet de
telle sorte qu’il puisse étre justiciable d’un calculer: c’est le monde
réduit a I’étendue, un objet que le sujet ne pense plus que sous la
forme de figures et de mouvements qui peuvent étre mis en équations,
c’est un mécanisme dont la physique mathématique peut découvrir
les lois du fonctionnement, les formuler et les mettre au service de
I’homme, qui devient alors effectivement «maitre et possesseur de la
nature». La science peut progresser, la technique peut se développer
comme production (mais plus comme Toi7noeg), parce que Descartes
est 'initiateur «der Zeit des Weltbildes». H.-C. Tauxe montre bien
que par 'idée de Welthild «s’exprime la nature profonde des temps
modernes». Il écrit:

Le «monde» désigne ici la totalité de I’étant, tout ce qui est englobé par le

processus conquérant et objectivant de la science. Quant a la notion de

Bild, elle a une dimension constituante. (...) L’image permet au Dasein de

faire apparaitre 1’étant «devant lui» par la projection des schémes d’ob-

jectalité. Elle a donc pour fonction de fonder la représentation, de rendre pos-
sible cette «convocation» de I’étant devant I’homme, qui est a la base de
tout le développement de la science et de la technique®®.

Voila I'interprétation de I’étant et I’acception de la vérité qui carac-
térisent, a travers la métaphysique de Descartes, tous les temps
modernes. Rien d’étonnant donc a ce que le moyen age n’ait pas vu
I’étant sous la forme d’une image du monde. Pour lui, en effet,
«’étant est 'ens creatum, ce qui est créé par le Créateur, Dieu per-
sonnel agissant en tant que cause supréme. Etre un étantsignifie alors:
appartenir a un degré déterminé de I'ordre du créé et correspondre,
en tant qu’ainsi causé, a la cause créatrice (analogia entis)»%. A plus
forte raison, la pensée grecque ne pouvait en aucune maniere con-
sidérer I’étant a la fagon d’un Descartes: «L’homme grec est en tant
qu’il est ’entendeur de I’étant; voila pourquoi le monde de I’hellénité
ne saurait devenir image congue (Bild)»®®; ’homme grec — mais
I’homme grec avant Platon, car le fait que «pour Platon I’étantité de
I’étant se détermine comme &Zdoc (ad-spect, «vue») (...) [est] la con-
dition lointaine, historiale, souveraine dans le retrait d’une secréte
méditation, pour que le monde (Welt) ait pu devenir image (Bild) »¢7.

¢ Henri-Charles Tauxe, La notion de finitude dans la philosophie de Martin
Heidegger, 1.’ Age d’Homme, Lausanne, 1971, p. 158.

% HW, pp. 81-82.
‘¢ HW, p. 82. %2 HW, p. 82.

101



Ainsi, si ’on se fonde sur ce qui a été dit plus haut, que I’émancipa-
tion a partir de la vérité révélée et du dogme de I’Eglise se fait néces-
sairement «vers une certitude dans laquelle ’homme s’assure du vrai
en tant que du su de son propre savoir», en d’autres termes vers un
rationalisme qui oppose radicalement I’homme-sujet 2 un monde-
objet, a2 une étendue qu’il s’agit de se soumettre par le biais d’une
représentation telle que le monde devienne justiciable d’un calculer, —
il devient possible de discerner un destin de 1’étre ou, plus exactement,
un destin du rapport de ’homme a 1’étre, dont on peut esquisser le
devenir comme suit.

D’abord, deux grandes périodes: ’avant-Platon et ’apres-Platon.
La premiére est celle qui voit ’homme répondre «correctement» a
I’assignation de 1’étre, celle qui le voit jouer pleinement son réle de
Dasein, d’«entendeur» de 1’étant, méme s’il est en butte aux dangers
considérables dont il a été question dans I’analyse du premier cheeur
d’Antigone. Elle est suivie d’une deuxi¢éme période dans laquelle
I’homme est exilé de I’étre: celle que, par convention, nous appelle-
rons ’époque de la métaphysique, celle qui a été initiée par Platon,
et dont le signe distinctif est I’oubli de la différence ontologique. Elle
connait trois phases jusqu’a Descartes inclusivement: la premiére est
celle de la pensée grecque post-socratique, celle de la naissance et des
premiers développements importants de la métaphysique; la deu-
xiéme correspond a I’Age du christianisme et court jusqu’a la fin du
moyen age; la troisitme enfin, les Temps Modernes, est I’époque du
Welthild, de la représentation, de I’«impérialisme» de 1’homme-
sujet sur le monde-objet.

Nous allons maintenant aborder la suite et la fin de cette deuxi¢me
grande période en suivant les analyses heideggériennes de Nietzsche
et de Junger. Au terme de ce parcours, nous essayerons de voir sous
quels auspices une troisitme grande période, celle de I'apres-méta-
physique, semble s’ouvrir. Auparavant toutefois, nous aurons enfin
abordé thématiquement la question de la technique du XXe siecle.

Nietzsche et la volonté de puissance
Quoiqu’il semble renier toute métaphysique, Nietzsche reste pris,
au moment méme ou il les renverse, dans les schémas de pensée ins-

titués par Platon et développés par Descartes:

102



Le renversement du platonisme, renversement suivant lequel les choses
sensibles deviennent pour Nietzsche le monde vrai et les choses supra-
sensibles le monde illusoire, reste entiérement a l'intérieur de la méta-
physique®®,

Comment cela se peut-il? Nous le comprendrons en suivant le
commentaire que donne Heidegger du cri du Forcené dans Le Ga:
Savoir: «Dieu est mort».

Ce mot de Nietzsche «nomme la destinée de vingt si¢cles d’histoire
occidentale»®9, Que signifie «Dieu» dans cette phrase? Il s’agit
certes du Dieu chrétien mais, de ’avis de Heidegger, il faut en élargir
la signification et se rendre compte «que les noms de “Dieu” et de
“Dieu chrétien” sont utilisés, dans la pensée nitzschéenne, pour dési-
gner le monde suprasensible en général. “Dieu” est le nom pour le
domaine des Idées et des Idéaux» 7%, ou encore un autre nom pour le
monde métaphysique.

Par ce cri, «Dieu est mort», il faut donc comprendre que le monde
suprasensible a perdu tout pouvoir efficient, que la métaphysique est
morte, que la place occupée par Dieu et les Idées est désormais vide.
Elle est vide, mais demeure en tant que place qu’autre chose pourra
éventuellement venir remplir. Le nihilisme «est devant la porte».

Mais qu’est-ce que le nihilisme? Ce n’est pas ce qui apparait au
moment ou ’on se met «a nier le Dieu chrétien, & combattre le chris-
tianisme, ou encore a précher, a la fagon des libres penseurs, un vul-
gaire athéisme»: c’est 1a le c6té «mesquin» du nihilisme; c’est aussi
le nihilisme que Nietzsche qualifie d’incomplet, en ce sens qu’il se
contente de remplacer les vieilles valeurs qu’il nie par des valeurs
nouvelles, et continuant «a les placer au vieil endroit»™. Un Marx,
par exemple, pourrait étre taxé de nihiliste incomplet, si 'on admet
que, pour lui, «I’évasion dans le suprasensible est remplacée par le
progres historique» et que «le but d’une félicité éternelle dans I’au-
dela se change en celui du bonheur pour tous ici-bas» 2,

Le nihilisme complet, lui, doit «supprimer le lieu méme des va-
leurs»”, en ce sens qu’il doit procéder a un renversement, a une

o8 VA, p. 91.
9 HW, p. 176.
70 HW, p. 170.
1 HW, p. 185.
2 HW, p. 181.
s HW, p. 186.

103



inversion totale de toutes les valeurs et de la manieére méme de valori-
ser. Dans le nihilisme complet, les nouvelles valeurs ne sauraient venir
s’insérer dans la place que Dieu a abandonnée; il n’est plus possible
de remplacer en quelque sorte un monde suprasensible devenu in-
efficient par un autre. Ces nouvelles valeurs doivent trouver un nou-
veau lieu, qui sera désormais la «vie» — la vie de ’homme.

On comprend déja en quoi le nihilisme nietzschéen est ’aboutisse-
ment de la métaphysique de la subjectivité. La destruction du monde
suprasensible en tant que cause efficiente consacre la suprématie de
I’homme sur ’étant, ’homme qui devient le fondement ultime des
valeurs: c’est lui qui valorise, il n’est plus valorisé par quelque chose
qui lui serait extérieur. Il y a autoposition de I’homme par ’homme,
et ce que nous avons dit de la notion de subjectum chez Descartes nous
permet d’affirmer que le nihilisme consacre «le régne absolu de la
subjectivité au sein de la subjectité de I’étant»?®. Nietzsche se situe
donc dans le prolongement de la métaphysique cartésienne, ainsi que
nous allons le voir maintenant en définissant sa conception de I’étant
et de la vérité, qui est fonction de la notion de volonté de puissance.

La volonté de puissance manifeste son essence selon deux aspects
étroitement liés I'un a I’autre: la conservation et I’accroissement. La
volonté de puissance, qui est aussi la vie, ou encore le devenir, ne se
congoit que sous la forme d’un accroissement, d’un dépassement in-
défini des «positions acquises», car «toute vie qui se borne a la pure
conservation est déja déclin». Or, comme ’accroissement suppose le
dépassement de ce qui a été acquis, la volonté de puissance doit
assurer cet acquis, le confirmer avant de pouvoir aller plus loin: c’est
la le moment de la conservation.

La conservation prend la forme de la constitution de ce que
Heidegger nomme un «stock de présence»: la volonté de puissance
s’assure de la présence constante de ’étant, le constitue comme un
fonds qui doit ensuite sous-tendre son dépassement nécessaire. En
effet, la volonté de puissance n’est que le dépassement perpétuel
d’elle-méme: elle est volonté de volonté ou n’est rien.

C’est dans I’étant constitué comme fonds, dans cette conservation,
que la volonté de puissance trouve la certitude et la vérité. Le vrai est
I’étant (ou I’étre, indistinctement), et la volonté de puissance s’assure

ve , p- 185.
™ HW, p. 188,

104



de sa présence sous la forme d’une «production re-présentante»?®,
Ainsi:

Le nom de vérité ne signifie a présent ni I’éclosion de I’étant, ni la concor-

dance d’une connaissance avec son objet, ni la certitude pointant sur une

remise et une mise en streté de ce que la représentation met en avant.

Vérité, c’est maintenant — et cela en une provenance historiale a partir des

modes indiqués de son essence — 1’assurance stabilisante d’un stock de pré-

sence qui constitue le champ a partir duquel la volonté de puissance se veut
elle-méme?".

La vérité est devenue valeur, et elle est pour Nietzsche la «valeur né-
cessaire». Mais, comme telle, elle ne suffit pas: elle ne fournit pas a la
volonté de puissance ce qui lui est nécessaire pour pouvoir se dépasser
elle-méme. Elle n’est d’ailleurs pas la premiére des valeurs: elle est
supplantée par ’art, valeur supréme, parce qu’il est «la création de
possibilités pour la volonté a partir desquelles la volonté de puissance
se libére seulement vers elle-méme»: «l’art ex-cite avant tout la
volonté de puissance vers elle-méme et I’éperonne vers le dépassement
d’elle-méme»?8. L’art est plus important que la vérité parce que
I’accroissement est plus important que la conservation. Mais la vérité,
si elle n’est pas «suffisante», reste nécessaire en ce qu’elle permet le
maintien d’un «fonds obstant» a partir duquel la volonté se dépasse
elle-méme apres s’en étre rendue maitresse par la représentation.

Les valeurs sont les moyens que se donne la volonté de puissance
pour atteindre la conservation et I’accroissement. En d’autres termes,
les valeurs sont fonction de la volonté de puissance, en qui et par qui
elles se fondent, c’est-a-dire qu’elles sont fonction de ’homme, dont
I’essence se trouve par la méme transformée.

Par sa philosophie de la valeur, Nietzsche traduit ce fait décisif que toute

valorisation s’instaure désormais, dans la métaphysique, a partir de ’auto-

position de I’homme par I’homme. (...) Et 'homme se dépasse dans le
surhomme™®.

La volonté de puissance a remplacé Dieu, et I’homme «passe dans
une autre histoire »®8?, parce que la volonté de puissance appréhende
le principe de toute institution des valeurs comme I’étre de tout étant.
Le surhomme n’est pas un superman: il est I’homme qui évolue dans

¢ HW, p. 197.
7 HW, p. 198.
¢ HW, p. 198.
7® H.-C. Tauxe, op. cit., pp. 162-163.
80 HW, p. 206.

105

8 Studia Philosophica XXXV



une réalité maintenant entiérement déterminée par la volonté de
puissance, dans la réalité d’aprés la mort de Dieu.

Est-ce a dire que «le gouvernement de I’étant passe de Dieu a
I’homme, ou (...) que Nietzsche met ’homme a la place de Dieu»?8!
Non: on a vu que la région de I’essence de Dieu est définitivement
abandonnée par le nihilisme complet. On assiste maintenant au
triomphe de la subjectivité.

L’homme s’est soulevé, a Iintérieur de la subjectivité de 1’étant, en la
subjectivité de son essence. L’homme entre en sub-version. Le monde
devient objet. En pareille objectivation soulevante et subversive de tout
étant, ce qui doit en premier lieu entrer dans la disposition de la représen-
tation et de la production, la terre, devient alors le centre de toute position
et de tout débat. La terre elle-méme ne peut plus se montrer que comme
objet d’un assaut permanent, installé dans le vouloir de ’homme en tant
qu’objectivation inconditionnée. Partout la nature apparait, parce que voulue a
partir de Uessence de I’étre, comme objet de la technique®®.

Ainsi, le probléme de la technique réapparait au détour de celui de
la subjectivité. Déja, chez Descartes, la subjectivité du sujet pensant
déterminait corrélativement le monde en tant qu’objet que la science
pouvait soumettre a la planification et au calcul. Avec Nietzsche, la
subjectivité semble 4 son comble: en face d’elle, le monde, somme
d’étants, la terre n’est plus vue que «comme objet d’un assaut per-
manent», c’est-a-dire comme «objet de la technique».

Si I’on se reporte maintenant au probléme du «sens» de I’étre dans
une telle métaphysique, c’est sans surprise que ’on constate que I’étre
est lui aussi devenu valeur, c’est-a-dire une simple condition posée par
la volonté de puissance®®. Conséquence: I’appréhension de I’étre dans
sa vérité primordiale est, plus que jamais, rendue impossible. Par sur-
croit, la situation se trouve encore aggravée parce que la conscience
occidentale, qui se tient dans un état d’exil «maximal» de I’étre,
correspond a I’élargissement de 1'Histoire occidentale en Histoire
mondiale.

Tout cela, dira-t-on, a cause du nihilisme, et on aura tort. Nietz-
sche, par sa philosophie des valeurs, prétend dépasser le nihilisme,
mais ce «prétendu dépassement du nihilisme n’est, au contraire, que

81 HW, pp. 209-210.

82 HW, p. 210. C’est nous qui soulignons.

8 Mais Nietzsche confond absolument I’étre et I’étant, et emploie in-
différemment un terme pour l'autre.

106



le véritable accomplissement du nihilisme», puisque «la valeur ne
laisse pas I’étre étre I’étre qu’il est en tant qu’étre méme»8. On
assiste a la mise a mort du monde suprasensible et a la liquidation de
Pétant, «lui qui était»®5, et qui ne peut plus étre en soi.

Car le soulévement de ’homme en la subjectivité transforme I’étant en
objet. Or, I’objectif est ce qui est arrété en I’ob-stance par la représentation.
La suppression de I’étant en soi, le meurtre de Dieu, s’accomplit par la
con-firmation de Ieffectif (Bestandsicherung), par quoi ’homme s’assure des
effectifs matériels, corporels, psychiques et spirituels, et cela pour sa propre
sureté, laquelle veut la domination sur I’étant en tant qu’objectif possible,
afin de correspondre a I’étre de ’étant — a la volonté de puissance®®.

Pensée «meurtriére» que la pensée par valeurs de la métaphysique
de la volonté de puissance — or c’est en elle que s’accomplit la méta-
physique. Et a la question de savoir si celle-ci, en un moment quel-
conque de son histoire, a appréhendé I’étre lui-méme, il faut répondre
par la négative. Car la métaphysique, dans son essence, est elle-méme
nihiliste®7: dans toute son histoire, «I’étre lui-méme est tenu pour
rien»88, Conséquence: «il tiendrait alors a l’essence de I’étre lui-
méme qu’il reste impensé, parce qu’il se dérobe (...) Il s’abrite dans
la vérité et s’héberge lui-méme dans cet abri (...) La métaphysique

8 HW, p. 213.

8 HW, p. 215.

w.HW,; p. 215.

87 Ecrivant cela (c’est-a-dire que 1’étre n’a jamais été appréhendé au cours

de I’histoire de la métaphysique) Heidegger ajoute que: « Méme la ou la
pensée préplatonicienne prépare, en tant que début initial de la pensée
occidentale, le déploiement de la Métaphysique par Platon et Aristote, méme
la ’étre n’est pas pensé. Le Zgriv (86v) ydo eivar nomme bien I’étre lui-méme.
Mais il ne pense justement pas la présence en tant que présence a partir de sa
vérité. L’Histoire de I’étre commence, et cela nécessairement, avec ’oubli de
Pétren. (HW, p. 216).
Heidegger nous semble étre la en retrait par rapport a d’autres affirma-
tions plus nettes a propos du «bonheur» des premiers penseurs et poétes
grecs. On en vient alors a4 se demander comment il lui est possible de parler de
différence ontologique, si 1’étre a toujours été oublié. Peut-il, en fin de
compte, faire autre chose que le nommer, purement et simplement, sans le
penser vraiment? Certes, il est un penseur qui survient aprés la métaphysique,
dont on a admis qu’elle ne commengait vraiment qu’avec Platon et Aristote.
Que s’est-il donc «passé» avant eux, chez les présocratiques, avant la méta-
physique proprement dite?

88 HW, p. 217.

107



serait, en son essence, le secret impensé, parce que retenu, de 1’étre
lui-méme».

La métaphysique: le nihilisme par excellence, parce qu’«il» n’en
est «rien» de la vérité de I’étre, et parce que celle-ci est trop proche
pour qu’on lui préte attention: une proximité telle que «nous accom-
plissons constamment, sans y préter attention, le meurtre de I’étre de
I’étant»®9. La raison se rebiffe, mais elle a tort: «cette chose tant ma-
gnifiée depuis des siécles, la Raison, est la contradiction la plus
acharnée de la pensée»?0...

Mais revenons a notre probleme. Au cours de cette discussion de
Nietzsche, il a été question de la technique a plusieurs reprises. Elle
est sceur jumelle de la métaphysique, nous le savons, et nous le com-
prenons encore mieux maintenant. La métaphysique de la volonté de
puissance est la réunion de toutes les conditions nécessaires a 1’exploi-
tation technique de la terre, de ’«orbe terrestre». Avec Nietzsche,
«I’époque de la métaphysique achevée est sur le point de commen-
cer»®, et «la forme fondamentale sous laquelle la volonté de volonté
apparait et, en calculant, s’installe elle-méme dans la non-historicité
du monde de la métaphysique achevée peut étre appelée d'un mot:
la «technique» (...) Nous prenons ici «la technique» en un sens si
essentiel qu’il équivaut a celui de «la métaphysique achevée»?2,

Ernst Junger et la «mobilisation totale»

Le travail (cf. Ernst Jiinger, der Arbeiter («Le travailleur»), 1932) acceéde
aujourd’hui au rang métaphysique de cette objectivation inconditionnée
de toutes les choses présentes qui déploie son étre dans la volonté de volonté
(...) Car la métaphysique, méme surmontée, ne disparait point. Elle revient
sous une autre forme et conserve sa suprématie, comme la distinction,
toujours en vigueur, qui de I’étant différencie ’étre?®®.

Le travail, c’est donc la métaphysique achevée qui ne cesse pas de
se manifester ou, si I’on préfére, I'une des conséquences ultimes du

8 HW, p. 217.

ve HW, p. 219.

"1 VA, p. 92; c’est le texte intitulé « Dépassement (Uberwindung) de la
métaphysique», VA, pp. 80-115.

2 VA, p. 92.

93 VA, pp. 81-82. La fin de cette citation («comme la distinction, toujours
en vigueur, qui de I'étant différencie I’étre») est I'un des exemples qui
viennent appuyer la conclusion de la note 87.

108



«nihilisme actif» dans laquelle la métaphysique de la volonté de puis-
sance vient se «réaliser» au niveau de la vie quotidienne. Le travail
dont il est question chez Junger, faut-il le préciser, est, bien entendu,
le travail des hommes du XXe siécle.

Junger définit I’essence du travail moderne comme la mobilisation
totale. Cette expression a des connotations «guerrieres» évidentes: elle
renvoie a la premiére guerre mondiale, qui a été une «guerre de
matériel » au cours de laquelle ’homme s’est trouvé confronté directe-
ment a la technique. Il faut toutefois élargir la signification de cette
expression de «mobilisation totale»: elle est I’essence méme des
temps modernes en ce sens qu’elle consacre la domination de ’homme
sur ’ensemble de la terre, par sa volonté technique, et elle est a
rapprocher d’autres expressions, heideggériennes celles-ci, telles que
«P’interpellation provocante», la «commission de 1’étant», dont nous
parlerons tout a I’heure. La mobilisation totale désigne tout le «pro-
cessus de travail» par lequel I’homme de la volonté de puissance
«commet» 1’étant a ses propres fins.

I1 n’est dés lors pas étonnant que la guerre ne soit qu’un cas parti-
culier de ce processus de travail et que, partant, la distinction entre
la guerre et la paix s’estompe singulierement; on se rappelle le fameux
slogan de George Orwell dans /984: «La guerre c’est la paix», slogan
répandu par un pouvoir dictatorial pour lequel la mobilisation totale
passe par la domination et la transformation du langage et de I’his-
toire, au nom de la volonté de puissance. Comme le dit Heidegger:
«La guerre est devenue une variété de I'usure de I’étant, et celle-ci
se continue en temps de paix»®. Ou encore:

A 1’époque oul la puissance est seule a étre puissante, c’est-a-dire ou I’étant,
sans retenue ni réserve, fait pression pour étre consommé dans 1'usure, le
monde est devenu non-monde, dans la mesure méme ou I’étre est bien
présent, mais sans puissance propre. (...) Changées, ayant perdu leur
essence propre, la «guerre» et la «paix» sont prises dans ’errance; de-
venues méconnaissables, aucune différence entre elles n’apparaissant plus,
elles ont disparu dans le déroulement pur et simple des activités qui,
toujours davantage, font les choses faisables?®®.

La mobilisation totale correspond ainsi a la phase ultime du
nihilisme actif; elle désigne I’avénement du travail comme style d’exis-
tence mondial et la maitrise totale de ’homme sur I’étant; elle est le

% VA, p. 107.
% VA, p. 107.

109



signe de la réalisation de la métaphysique dans I’essence de la tech-
nique.

Nietzsche, dans le concept de volonté de puissance, pensait 1’affir-
mation d’une subjectivité «qui, a travers la certitude de la représen-
tation, dans la conservation et I’accroissement, se porte vers la prise
en charge totale de I’étant»®%. Cette prise en charge est le fait du
Travailleur, compris comme Gestalt, comme figure. Il faut éviter, rap-
pelle Palmier, de comprendre cette notion en termes de psychologie
uniquement:

Certes, Jiinger la définit «comme le tout qui est supérieur a la somme des
parties», mais elle ne s’épuise pas dans cette détermination (...) Aussi dit-il
encore: « Par forme, nous entendons une réalité supérieure, source de sens»
(...) Ainsi considérée, la forme est I'image méme de la totalité (...) Cette
figure rassemble et unit tous les travailleurs sans pour autant s’incarner
en aucun. Elle est une puissance métaphysique et une source de sens®’.

On est, semble-t-il, 2 mi-chemin entre 1’Idée platonicienne et la
notion de «type», au sens ou Lukacs parle du type balzacien. Tou-
jours est-il que cette Gestalt donne un sens au réel en méme temps que
I’empreinte de sa puissance. En cela, «le Travailleur est I'unique
grandeur qui fasse reconnaitre le destin originel de 1’homme»?8,
Certes, il est la figure méme de ’homme de la volonté de puissance,
mais (comme lui, d’ailleurs) c’est parce qu’il est Quelle der Sinngebung
qu’il nous rappelle que le destin originel de I’homme est d’étre, en
tant que Dasein, la Be-deutung de son monde.

Ce rappel du réle primordial de ’homme nous fait mesurer la dis-
tance qui sépare le Dasein authentique de la figure du Travailleur.
Celui-ci nous apparait, pour reprendre une catégorie de SZ, comme
vivant dans l’inauthenticité la plus totale. Il a des «excuses»: sa
Gestalt étant celle qui accomplit la métaphysique de la subjectivité
«dont Nietzsche projetait le développement ultime dans la volonté
de puissance qui sous-tend le surhomme annoncé par Zarathoustra»??,
on ne saurait exiger de lui qu’il se livre & une pro-duction au sens de
la moiyous. Surtout, il apparait que, pour Jinger, Arbeit et Sein de-
viennent synonymes, ainsi que le confirme Heidegger:

96 H.-C. Tauxe, op. cit., p. 166.

97 Jean-Michel Palmier, Les écrits politiques de Heidegger, Paris, I'Herne,
1968, pp. 205-207. Nous lui devons beaucoup pour ce chapitre.

98 Palmier, op. cit., p. 208.

** Tauxe, op. cit., p. 167.

110



La «volonté de puissance» est, en tant que réalité du réel, un mode d’ap-
parition de I’«étre» de I’étant. Le «travail», d’ou la forme du travailleur
de son coté regoit son sens, est identique a I'«étre»109,

Bien entendu, «étre» est entre guillemets, et cet «étre» ne renvoie
nullement a ’«Etre» dont on a vu que, §’il avait été nommé par les
Grecs, il n’a jamais été pensé. Cet «étre» n’est tel que pour la volonté
de puissance, et I'on sait que «L’*‘étre”, cela veut dire ici, dans la
langue de la métaphysique: I’étant dans son entier»!%L,

L’étant dans son entier regoit son «étre» du travail, c’est-a-dire de
la volonté de puissance réalisée dans la figure du Travailleur. Ne
nous faisons donc pas d’illusions: la volonté de puissance est ’expres-
sion du nihilisme, et «le nzhil du nihilisme signifie que I’étre lui-méme
est tenu pour rien»!?2,

3. La technique moderne comme achévement de la métaphysique

A T'intérieur de ce vide [celui qui résulte de I’abandon loin de I’étre], la
consommation de I’étant pour les fabrications de la technique — dont la
culture fait aussi partie — est la seule issue par laquelle ’homme si féru de
lui-méme puisse encore sauver la subjectivité en la transférant au sur-
homme. (...) La consommation de I’étant, comme telle et dans son cours,
est déterminée par I’équipement (Ristung) au sens métaphysique, par
lequel I’homme s’érige en «seigneur» de la réalité «élémentaire»*93,

L’avénement de la technique planétaire consacre le dépassement
de la métaphysique, c’est-a-dire la remise et la livraison de celle-ci
«a sa propre vérité».

On ne peut tout d’abord se représenter le dépassement de la métaphysique,
si ce n’est a partir de la métaphysique elle-méme: comme si un nouvel
étage lui était ajouté!®s,

Ainsi, de méme que la métaphysique de la volonté de puissance
était I’aboutissement de la métaphysique de Descartes, de méme que
celle-ci se plagait dans un schéma de pensée institué par Platon et
Aristote, ’avénement de I’¢re de la technique planétaire apparait
comme ’aboutissement ou comme la conséquence de la métaphysique

100 ZSF, p. 218.

101 HW, p. 194.

102 HW, p. 217.

108 VA, pp. 105-106.
108 VA, p. 90.

111



de la subjectivité absolue. Est-ce un aboutissement «définitif»? On
peut se poser la question, méme si Heidegger croit voir dans ce «pire
absolu» qu’est la technique en tant qu’oubli total de I’étre, le signe
d’un achévement définitif de la métaphysique et I’annonce d’une
nouvelle ére dont il nous est encore impossible de deviner la «con-
figuration». La seule chose qu’on puisse en dire est que le rapport de
I’homme a I’étre qui la caractérisera sera en tout cas différent de
celui qui caractérise notre époque!%.

En ce qui concerne le destin du rapport de I’homme a I’étre,
I’époque de la technique planétaire en est certainement le moment
le plus inquiétant, celui du supréme danger.

Mais la ou est le danger, la aussi croit ce qui sauve

dit Hélderlin'%¢. Nous allons voir que la technique, dans son essence,
est ce supréme danger. Il nous faudra ensuite tenter de comprendre
en quoi «ce qui sauve» peut éventuellement se découvrir en elle.

Il en est de I'essence de la technique moderne comme de toute
chose: elle nous reste incompréhensible tant qu’on ne s’astreint pas a
«penser en grec» le sens des mots dans leur primordialité. En effet,
«l’essence de la technique n’est absolument rien de technique»!®?,

105 Profitons de ce passage pour souligner que la «pensée» heideggérienne
«de I’étre» présente certains traits hégéliens. Comment Heidegger peut-il dire
que nous allons vers une nouvelle époque caractérisée par un rapport nouveau
a I’étre, 2 moins d’étre certain de se trouver a la fin de ’histoire (de la méta-
physique), ou d’en entrevoir la fin? Hegel avait d’excellentes raisons de pen-
ser que I’histoire parvenait a son terme, et il s’est trompé. Autre chose: si I’'on
admet, comme nous I’avons fait jusqu’ici, qu’il y a trois grandes périodes dans
I’histoire occidentale, la période préplatonicienne, la période de la méta-
physique, et une troisitme période qui s’annonce aujourd’hui, un nouveau
trait hégélien apparait chez Heidegger. Certes, nous n’avons pas exactement
affaire au schéma conscience — conscience de soi — raison, puisque la raison,
a-t-il été dit, est 'ennemie la plus acharnée de la pensée, mais plutét 4 un
schéma dans lequel, par le détour de la métaphysique, I’homme finirait par
assumer pleinement et en toute conscience son rapport a 1’étre, rapport qui
avait été entrevu préthématiquement par les préplatoniciens. Cette hypo-
thése nous parait séduisante dans la mesure ol elle permet d’expliquer
I'amour de Heidegger pour les premiers penseurs et poétes grecs (méme si on
peut le rattacher a la culture universitaire allemande) et 'insistance avec
laquelle Heidegger veut nous montrer que I’époque de I’aprés-métaphysique
est sur le point de commencer.

106 Cité par Heidegger in VA, p. 47.

191 VA, p- 9.

112



et s’en tenir a la conception courante de la technique ne nous permet
en rien de préparer «un libre rapport a elle»'°8, Si nous voulons la
comprendre vraiment dans son essence, il nous faut nous distancer
de ses manifestations actuelles et surtout éviter de la comprendre
comme «quelque chose de neutre», car «c’est alors que nous lui
sommes livrés de la pire fagon»1°®. Si donc nous voulons prendre nos
distances par rapport a la conception courante de la technique, il
nous faut commencer par la définir. Ensuite, seulement, nous pour-
rons interroger les Grecs afin de trouver ce qui se donne a méditer
dans des mots comme 7y et Toinas.

La conception courante de la technique

Dans cette conception, on se représente la technique et on dit qu’elle
est le moyen de certaines fins, ou encore qu’elle est une activité de
I’homme. La technique est ainsi vue comme un instrumentum, et la
conception courante se rameéne a une conception instrumentale de la
technique.

Une telle conception n’est pas fausse: elle est exacte, a tel point
qu’elle s’applique a la technique artisanale comme a la technique
moderne, quoiqu’elles soient trés différentes I'une de l’autre. Si
donc la technique est moyen, instrument, on doit pouvoir ['utiliser
correctement et s’en «rendre maitre». Cette volonté d’étre le maitre
devient d’ailleurs «d’autant plus insistante que la technique menace
davantage d’échapper au contréle de I’homme»11°,

Mais si la technique n’était pas qu’un moyen en vue de fins,
serait-il toujours possible de s’en rendre maitre? Certes, cette concep-
tion instrumentale est exacte, mais est-elle vraie? Pour le savoir, il
nous faut interroger l’instrumentalité elle-méme. Qu’en est-il? Un
moyen n’est vraiment tel que s’il a un certain effet comme consé-
quence; de son coOté, la fin détermine les moyens a utiliser: autrement
dit, nous avons affaire a des causes, puisque «la ou des fins sont re-
cherchées et des moyens utilisés, ot I'instrumentalité est souveraine,
la domine la causalité»!1?,

108 VA, p .9.
100 VA, p. 10.
10 VA, p. 11.
11 VA, p. 12.

113



Nous voila donc renvoyés a la notion de causalité. A ce propos, on
sait qu’Aristote distingue quatre causes. Si la technique est un moyen,
il doit étre possible de I’envisager sous I’ange de ces quatre causes.
De fait, c’est possible: Heidegger nous le montre par I’exemple de la
coupe sacrificielle!'2, Toutefois, cela ne nous indique en aucune ma-
niére pourquoi ces causes sont solidaires les unes des autres et pourquoi
elles sont au nombre de quatre. Cessons donc de faire «comme si la
doctrine des quatre causes était une vérité tombée du ciel et qu’elle
fat claire comme le jour»!!3, et reprenons critiquement toute la ques-
tion de la causalité, sous peine de ne rien comprendre a la conception
instrumentale de la technique.

Qu’est-ce qu’une cause? C’est, dit-on généralement, ce qui opére,
ce qui parvient a des résultats. Or, si I'on jette un coup d’ceil sur la
maniére dont les Grecs comprenaient ce que nous appelons la cau-
salité, on doit se rendre a l’évidence: pour eux, cette notion n’a
«rien de commun avec ’opérer et I’effectuer»; la cause est chez eux
Iafriov, c’est-a-dire «ce qui répond d’autre chose», et il apparait
alors que les quatre causes «sont les modes, solidaires entre eux, de
I’«acte dont on répond» ( Verschulden) »'4,

Si I’on se reporte maintenant a I’exemple de la coupe sacrificielle,
on comprend que, régie par les quatre causes, elle soit en fait «régie
par les quatre modes de «l’acte dont on répond»!1®, terme qu’il ne
faut nullement interpréter «en mode moral, comme un manquement,
ou encore (...) comme une sorte d’opération»!'®, Les quatre modes
de ’«acte dont on répond»

répondent de ceci que la coupe d’argent est devant nous et a notre disposi-
tion comme chose servant au sacrifice. Etre devant et a4 la disposition
(dmoyeiodar) caractérisent la présence d’une chose présente. Les quatre
modes de I’acte dont on répond conduisent quelque chose vers son «appa-
raitre». Ils le laissent advenir dans '« étre-pres-de...» (Anwesen) (...) L’acte
dont on répond a le trait fondamental [du] laisser-s’avancer dans la venue!'?,

Et il est ainsi un «faire-venir», c’est-d-dire qu’il est molnag, pro-
duction. On est loin de la conception vulgaire de la causalité, et on

12 VA, pp. 13-14.
s VA, p. 12
14 VA, p. 13.
18 VA, p. 15.
1us VA, p. 15.
17 VA, p. 15.

114



ne manque pas de se rappeler les analyses de I’étre de I’outil dans SZ,
ou il était question du Suhandensein (1’étre-disponible) par opposition
au Vorhandensein (I’étre-subsistant). Notons & ce propos que la pro-
duction au sens de mofyoug ne saurait concerner que 1’étre-disponible;
I’étre-subsistant (I’étendue d’un Descartes) est, lui, justiciable d’une
autre forme de pro-duction, comme nous allons le voir dans un instant.

La pro-duction au sens de la moiyoiw, du faire-venir, est un
dévoilement, en ce sens qu’elle fait passer «quelque chose de caché dans
le non-caché»!'®, Or le mot grec pour «dévoilement» n’est autre
qu’adydewa, que nous traduisons par «vérité», et qui nous renvoie a
la technique.

En quoi essence de la technique a-t-elle affaire avec le dévoilement?
Réponse: en tout. Car tout « pro-duire» se fonde dans le dévoilement. (...)
Ainsi la technique n’est pas seulement un moyen: elle est un mode du
dévoilement. Si nous la considérons ainsi, alors s’ouvre a nous, pour
Pessence de la technique, un domaine tout a fait différent. C’est le domaine
du dévoilement, c’est-a-dire de la véri-té (Wahr-heit)*?.

T'éyvn et pro-vocation

Dévoilement, vérité au sens d’dAydeia, au sens d’une libération
des étants dans leur étre, tout cela caractérise pour nous la 7éyry
grecque. Etymologiquement, ce mot de téyvn vient de Teyvixor, qui
désigne a la fois le «faire» de l’artisan et son art, et I’art au sens le
plus élevé du mot, les beaux-arts. En cela, la 7éyvy «est quelque chose
de “poiétique” »!20, De plus, et jusqu’a Platon, 7y est toujours asso-
cié a émoTjuy, et ces deux termes désignent la connaissance au sens
large, «le fait de pouvoir se retrouver en quelque chose, de s’y con-
naitre», une connaissance telle qu’elle «donne des ouvertures» et
autorise le dévoilement, par quoi la éyyy est un mode del’dAydevew! ..

Elle dévoile ce qui ne se pro-duit pas de soi-méme et n’est pas encore de-
vant nous, ce qui peut donc prendre, tantot telle apparence, telle tournure,
et tantdt telle autre. Qui construit une maison ou un bateau, qui fagonne
une coupe sacrificielle dévoile la chose a pro-duire, suivant les perspectives
des quatre modalités du «faire-venir». Ce dévoilement rassemble au préa-

18 VA, p. 17.
19 VA, pp. 17-18.
120 VA, p. 18.
121 VA, p. 18.

115



lable I'apparence extérieure et la matiére du bateau ou de la maison, dans
la perspective de la chose achevée (...) C’est comme dévoilement, non
comme fabrication, que la t&yvy est une pro-duction'®2.

Et la technique moderne? Elle aussi est pro(-)duction, mais pas
une production «poiétique». Au contraire, si elle est tout de méme
un dévoilement, elle ’est en tant que ce dévoilement est pro-vocation
( Heraus-fordern ), une pro-vocation «par laquelle la nature est mise en
demeure de livrer une énergie qui puisse comme telle étre extraite (herausge-
fordert) et accumulée»'®3.

La technique moderne est ainsi I’aboutissement, la conséquence
ultime de la volonté de puissance, qui convoque I’étant et le provoque
a son service. C’est le régne de la subjectivité totale, qui réduit I’étant
a une objectivité totale elle aussi: I’étant est absolument asservi aux
fins de la volonté de puissance, qui se sert de lui en vue de son accrois-
sement indéfini'24,

Un exemple de cette pro-vocation, qui montre bien comment
I’homme de la technique moderne se situe par rapport a la nature,
est celui de la centrale électrique construite sur le Rhin. «Elle le
somme (stellt) de livrer sa pression hydraulique, qui somme a son tour
les turbines de tourner (...) Le fleuve du Rhin apparait, lui aussi,
comme quelque chose de commis. La centrale n’est pas construite
dans le courant du Rhin comme le vieux pont de bois qui depuis des
siecles unit une rive a 'autre. C’est bien plutit le fleuve qui est muré dans
la centralen'?®,

Afin de voir et de mesurer, ne fut-ce que le loin, I’élément monstrueux qui
domine ici, arrétons-nous un instant sur I’opposition qui apparait entre les
deux intitulés: «Le Rhin», muré dans I'usine d’énergie, et «Le Rhin»,
titre de cette ceuvre d’art qu’est un hymne de Holderlin. Mais le Rhin,

122 VA, pp. 18-19.

1238 VA, p. 20. C’est nous qui soulignons.

124 On peut déja noter que ’analyse heideggérienne de la technique a
partir des catégories de la volonté de puissance est parfaitement capable de
rendre compte d’un phénoméne tel que celui de la croissance économique.
Les événements les plus récents, la «crise», donnent une résonance quasi-
ment prophétique a ces quelques lignes: «Etre maitre du niveau atteint,
c’est 1a I’essence de la puissance. La puissance n’est et ne reste que lorsqu’elle
continue d’étre accroissement de puissance et qu’elle s’ordonne constamment
«plus de puissance». Une simple pause dans cet accroissement, un simple
arrét 2 un niveau de puissance atteint constitue déja le début du déclin de la
puissance». (HW, p. 193).

128 VA, pp. 21-22.

116



répondra-t-on, demeure de toute facon le fleuve du paysage. Soit, mais
comment le demeure-t-i1? Pas autrement que comme un objet pour lequel
on passe une commande (bestellbar), I'objet d’une visite organisée par une
agence de voyages, laquelle a constitué (bestellt) la-bas une industrie des
vacances!?$,

L’étant soumis a ’exploitation par la technique moderne recoit une
nouvelle acception: par I'interpellation pro-vocante, il est «commis»
a devenir stable, a se constituer en fonds de telle sorte qu’ainsi con-
servé il reste toujours a sa disposition pour une «commission» ulté-
rieure. L’étant ainsi commis n’est méme plus en face de nous comme
objet, comme Gegenstand, ce qui impliquerait, d’'une maniére ou d’une
autre, I'idée d’une opposition, peut-étre méme d’une forme de résis-
tance; non: il «tient son étre uniquement d’une commission donnée
a du commissible»127.

Bien entendu, c’est ’homme qui accomplit I'interpellation pro-
vocante, qui commet 1’étant comme fonds, matis il ne I’accomplit pas de
sa propre initiative: il n’agit ainsi que pour autant qu’il est déja pro-voqué a
libérer les énergies naturelles; au plus fort de son exil absolu de Uétre, il reste
pro-voqué a jouer son rile de Dasein «libérateur» de I’¢tant, il reste appelé
par I’étre au dévoilement des étants dans leur étre, par le biais du
commettre. On est loin du dévoilement «poiétique»: aujourd’hui, la
mission de ’homme-Dasein s’accomplit dans la pro-vocation.

Ainsi, jusqu’au sein de 'oubli le plus total de I’étre, I’étre ne cesse
de se manifester & ’homme en le pro-voquant a pro-voquer; a son
insu, I’homme est commis par I’étre a dominer I’étant; en quelque
sorte, I’étre conduit I’homme jusqu’au bord de sa perte définitive qui
serait, pour ’homme, de devenir fonds lui aussi.

Le Gestell et les sciences de la nature

Quelle est cette pro-vocation de I’homme par I’étre? Heidegger la
nomme Gestell, Arraisonnement.

Ainsi appelons-nous le rassemblant de cette interpellation (Stellen) qui
requiert ’homme, c’est-a-dire qui le pro-voque a dévoiler le réel comme
fonds dans le mode du «commettre». Ainsi appelons-nous le mode de
dévoilement qui régit I’essence de la technique moderne et n’est lui-méme
rien de technique!?®.

126 VA, p. 22.
17 VA, p. 23.
128 VA, pp. 27-28.

117



Si I’Arraisonnement est ’essence de la technique moderne, la con-
ception instrumentale n’est plus pertinente. Cette notion d’Arraison-
nement ne nous est d’ailleurs pas tout a fait étrangere; a en croire la
note d’André Préau, traducteur de VA, on peut penser qu’elle
s’annoncait déja chez Descartes et Nietzsche:

La technique arraisonne la nature, elle ’arréte et I'inspecte, et elle I’ar-rai-
sonne, c’est-a-dire la met a la raison, en la mettant au régime de la raison,
qui exige de toute chose qu’elle rende raison, qu’elle donne sa raison. Au
caractére impérieux et conquérant de la technique s’opposeront la modi-
cité et la docilité de la chose!?®.

Pourquoi la technique arraisonne-t-elle la nature? Parce que celle-
ci est le principal réservoir d’énergie; dans le régne de la subjectivité
absolue objectivante absolument!®?, la nature n’a plus rien des carac-
teres de la @oorg, mais apparait comme un stock d’énergie qui prend
les dehors d’un complexe calculable de forces; plus exactement, la
nature est mise en demeure de se montrer telle, de se soumettre aux
lois de la raison objectivante; ’expérimentation n’est plus, pour les
sciences, qu'un moyen de s’assurer que la nature répond «correcte-
ment» a linterpellation pro-vocante qui lui est adressée. Mais qu’en
est-il de ces sciences et, en particulier, des sciences de la nature? La
technique moderne s’est-elle créée une science de la nature a sa
mesure? «Les faits témoignent du contraire», puisque «la science
mathématique de la nature a vu le jour preés de deux siecles avant la
technique moderne»*31,

La théorie de la nature élaborée par la physique moderne a préparé les
chemins, non pas a la technique en premier lieu, mais a I’essence de la
technique moderne. Car le rassemblement qui pro-voque et conduit au
dévoilement commettant régne déja dans la physique. Mais, en elle, il
n’arrive pas encore a se manifester proprement lui-méme. La physique
moderne est le précurseur de I’Arraisonnement, précurseur encore inconnu
dans son origine!?2,

En d’autres termes, et c’est la une idée fondamentale chez Heideg-

129 VA, p. 26. Note fort intéressante, mais qui a sans doute le tort de jouer
sur un mot frangais qui n’est pas ’équivalent absolu du terme allemand de
Gestell.

130 . et pourtant il n’y a plus d’objet, de Gegenstand, terme qui sous-
entend une forme d’opposition: I’étant est 4 la merci de ’homme.

151 VA, p. 29.

132 VA, pp. 29-30.

118



ger, ce qu’il y a de plus essentiel reste caché le plus longtemps, ou
encore: ’essentiel, ce qui détermine toute une époque, ou toute une
histoire, «se tient partout en retrait le plus longtemps possible»!33 et
ce n’est qu’au terme du processus que la pensée peut appréhender ce
qui I’a initié. Il en est ainsi de I’essence de la technique et de la méta-
physique: leurs principes recteurs ne nous apparaissent que lorsqu’ils
ont perdu leur efficience — ou lorsqu’ils sont sur le point de la perdre!34.
«L’aube originelle ne se montre a I’homme qu’en dernier lieu»!3,
mais pour autant, bien siir, que celui-ci suive I’exemple de Heidegger,
et tente de reprendre, dans une méditation approfondie, le devenir
du processus dans ses racines premiéres: c’est chez les Grecs qu’il
nous faut aller chercher les moyens de comprendre ce qui se passe
aujourd’hui. La reprise de I’histoire de la métaphysique nous explique
que si la technique moderne se sert de la science exacte de la nature,
c’est parce que, dans son essence, cette technique est Arraisonnement.
L’illusion que la technique n’est que ’application d’une science se
trouve donc détruite. « Cette apparence peut se soutenir aussi long-
temps que nous ne questionnons pas suffisamment et qu’ainsi nous ne
découvrons ni l’origine essentielle de la science moderne ni encore
moins I’essence de la technique moderne »'36,

L’Arraisonnement

On sait maintenant que I’Arraisonnement n’est rien de technique:
il est I’étre qui pro-voque originellement ’homme a pro-voquer
I’étant en le dévoilant comme fonds. L’Arraisonnement est la «ver-
sion moderne» de la mission que I’étre assigne a I’homme en tant que
Dasein et elle correspond, mutatis mutandis, a cette autre mission qui
chargeait I’homme de défricher et de nommer I’étant, telle que
Heidegger I’entrevoyait dans son commentaire du premier chceur
d’Antigone. Certes, on n’a plus affaire a I’acception de I’étant et a la
définition de la vérité du monde grec préplatonicien; 1’étant est de-
venu fonds, et la vérité une valeur au service de la volonté de puis-
sance, — mais la mission de I’homme demeure essentiellement la

188 VA, p. 30.

134 Chez Heidegger, le fait de pouvoir appréhender ’essence de la tech-
nique moderne semble étre le signe que son régne est sur le point de s’achever
et que quelque chose d’autre se prépare.

188 VA, p. 30.

BYVA, p. 30.

119



méme: il s’agit toujours d’un dévoilement. Le Gestell est «ce qui met
I’homme en demeure de dévoiler le réel comme fonds dans le mode du
“commettre’” »137, L’essence de la technique moderne met I’homme
(schickt) sur le chemin du dévoilement par lequel le réel devient fonds.
Cet envoi, ce schicken, c’est le destin (Geschick) a partir duquel «la
substance de toute histoire se détermine». Car I’histoire «ne devient
historique que lorsqu’elle est en rapport avec une dispensation du
destin»!38, I.’Arraisonnement est un «envoi du destin», tout comme
la moinais.

L’homme est donc toujours «pris» dans un destin que I’étre lui
«destine». On dira alors que I’homme n’a aucune liberté, qu’il est
entierement déterminé par I’étre a se trouver chargé d’une mission
impossible — et on ignorera ainsi en quoi consite la véritable «liberté»
pour Heidegger. Nous avons vu que la «libération» des étants dans
leur étre, au sens du seinlassen, est une dimension de la mission du
Dasein. On retrouve cette idée dans VA: «la liberté régit ce qui est
libre au sens de ce qui est éclairé, c’est-a-dire dévoilé»!3?, Ainsi,
I’homme n’est vraiment libre que «pour autant qu’il est inclus dans
le domaine du destin et qu’ainsi il devient un homme qui écoute, non
un serf que I'on commande»!?. Si donc le destin a lui destiné par
I’étre «n’est jamais la fatalité d’une contrainte», c’est parce que
I’homme peut se «libérer» dans une prise de conscience authentique
de sa propre essence de Dasein, chargé d’une mission librement con-
sentie, confronté aux difficultés du dévoilement, 4 I’ambivalence de la
vérité et de la non-vérité, et conscient du fait que:

La liberté est ce qui cache en s’éclairant et dans la clarté duquel flotte ce
voile qui cache I'étre profond de toute vérité et fait apparaitre le voile
comme ce qui cache. La liberté est le domaine de destin qui chaque fois
met en chemin un dévoilement!!,

Au-dela de la technique moderne

Quand nous nous ouvrons proprement a ’essence de la technique moderne,
nous nous trouvons pris, d’une fagon inespérée, dans un appel libérateur42,

137 VA, p. 32.
138 VA, p. 33.
139 VA, p. 34.
140 VA, p. 33.
11 VA, p. 34.
U3 VA, p. 34.

120



Tout de méme, I’époque de la technique moderne, dominée par
I’Arraisonnement, semble bien étre «le danger supréme», et ’homme
y «suit son chemin a ’extréme bord du précipice» dans la mesure o
il court le risque de devenir fonds lui-méme. Non seulement I’appel
de I’étre prend la forme d’une pro-vocation a la constitution de I’étant
comme fonds, au pseudo-dévoilement de celui-ci comme stock d’éner-
gie, mais encore ’homme s’aveugle sur I’essence méme de latechnique,
qui est le danger. On en arrive a une vision étonnante de I’époque
actuelle: I’étre semble vouloir «perdre» I’homme en le précipitant
dans la non-vérité absolue, en allant jusqu’a le pro-voquer a se cons-
tituer soi-méme comme fonds.

Mais I’essence de la technique est ambigué. Certes, «d’un coté I’Ar-
raisonnement pro-voque a entrer dans le mouvement furieux du com-
mettre, qui bouche toute vue sur la production du dévoilement et met
ainsi radicalement en péril notre rapport a I’essence de la vérité»143 —
mais, de I’autre, il apparait que cette pro-vocation est, disons, outran-
ciere: ’Arraisonnement et, «derri¢re» lui, I’étre, «exagérent» en ce
qu’ils pro-voquent I’homme a s’enfoncer dans une situation impos-
sible. Mazs c’est pour que I’homme réagisse et comprenne qu’il s’est fourvoyé,
et qu’il doit réexaminer la question de son rapport a l’essence de la
technique et, par extension, celle de son rapport a I’étre.

C’est justement dans I’Arraisonnement, qui menace d’entrainer I’homme
dans le commettre comme dans le mode prétendument unique du dévoile-
ment et qui ainsi pousse I’homme avec force vers le danger qu’il abandonne
son étre libre, c’est précisément dans cet extréme danger que se manifeste
I’appartenance la plus intime, indestructible, de ’homme a «ce qui
accorde», a supposer que pour notre part nous nous mettions a prendre en
considération ’essence de la technique.

Ainsi — contrairement a toute attente — 1’étre de la technique recéle en lui
la possibilité que ce qui sauve se léve a notre horizon!#4,

Le bouclement de la boucle

L’Arraisonnement, essence de la technique moderne, est peut-étre
ce qui va nous remettre de force en face de la différence ontologique:
il met ’homme en demeure de provoquer I’étant, mais aussi en de-
meure de se poser a nouveau des questions fondamentales; il accule
I’homme au bord du précipice de sa perte définitive pour lui dessiller

us VA, p. 4.
144 VA, pp- 43-44.

121
9 Studia Philosophica XXXV



les yeux, pour I’amener a prendre la mesure de son exil. Faut-il voir
une premiére réponse a cette assignation ultime a la prise de cons-
cience dans le retournement subit des idées qui s’opére aujourd’hui
a la suite de la découverte, d’une simplicité déconcertante, qu’il y a
une contradiction insurmontable entre la volonté d’une puissance
infinie et la finitude de I’étant-monde? Les cris d’alarme, les avertisse-
ments qui prédisent des catastrophes définitives si un frein n’est pas
mis a la «consommation de I’étant pour les fabrications de la tech-
nique»45, constituent peut-étre ’amorce d’un retour a une pensée
assurément plus saine que celle qui a sous-tendu I’¢re de la technique
triomphante. Il est d’ailleurs intéressant de noter que ces appels a un
retour a une vie plus en accord avec la «nature» sont uniquement le
fait d’hommes issus des civilisations qui sont allées jusqu’au bout de la
puissance, ces civilisations dont Heidegger dit qu’elles sont euro-
péennes, méme si elles se déploient en Amérique ou en Australie.
Nous en sommes «revenus». Les autres, par contre, ceux qui ne se
sont rangés que tardivement dans la Weltbild «européenne», refusent
de renoncer a tenter I’«aventure» a leur tour.

Allons-nous donc vers un au-dela de la métaphysique, vers un dé-
passement de la technique entendue comme pro-vocation commet-
tante de I’étant? Certainement, mais nous ne sommes pas encore en
mesure de savoir ce qui nous attend dans cet au-dela, quoique nous
puissions déja préparer notre futur rapport a I’étre a I’occasion d’une
«explication» définitive avec la technique. L’art est le lieu de cette
explication:

L’essence de la technique n’est rien de technique: c’est pourquoi la

réflexion essentielle sur la technique et I’explication décisive avec elle

doivent avoir lieu dans un domaine qui, d’une part, soit apparenté a ’es-

sence de la technique et qui, d’autre part, n’en soit pas moins fonciérement
différent d’elle. L’art est un tel domaine!®,

Pourquoi I’art? Pour les raisons qui viennent d’étre mentionnées,
mais aussi et surtout parce que l’art, si I’on accepte de voir en lui
autre chose que ’occasion d’une simple jouissance esthétique, est le
seul domaine qui soit, de tout temps, resté en liaison avec la vérité de
I’étre; parce que le poete, c’est-a-dire l’artiste en général, est le
«berger de I’étre» dans I’«indigence» de 1’¢re de la métaphysique;
parce que l’art nous renvoie au sens originel de la 7éyvy comprise

15 VA, p. 105 16 VA, p. 47.

122



comme Toinais ; parce que l’art, enfin, reste pour nous la voie d’acces
la plus directe vers la vérité que nous avons a nous réapproprier, celle
que les Grecs avaient entrevue, et qu’il va nous appartenir mainte-
nant d’apprendre a penser réellement!47.

Ce caractere de la pensée, qu’elle est ceuvre de potte, est encore voilé,

La ou il se laisse voir, il est tenu longtemps pour I'utopie d’un esprit 2 demi
poétique.

Mais la poésie qui pense est en vérité la topologie de I’Etre.

A celui-ci elle dit le lieu ou il se déploiet*s,

Conclusions

Il en est de la philosophie comme de ’art chez Heidegger: il faut
éviter de la considérer comme l’objet d’une simple curiosité «esthé-
tique» et tenter d’aller au-dela de sa présentation: il faut I'interroger.
Quel peut bien étre notre rapport avec la pensée heideggérienne de la
technique? Qu’a-t-elle a nous dire?

Premiere constatation: ce que Heidegger nous dit de la technique
n’est pas séparable du reste de sa pensée. J’ai montré, je I’espére, que
SZ est le livre qui sous-tend, malgré — ou a cause de — la Kehre, les
développements ultérieurs touchant la technique; celle-ci suit la
métaphysique comme son ombre, évolue de concert avec elle et se
présente comme la manifestation de son achévement: nous avons
réellement affaire, chez Heidegger, a une pensée qui tente de ’appré-
hender le plus fondamentalement possible, et a une pensée d’une
grande cohérence.

Deuxi¢me constatation: la pensée heideggérienne prétend certaine-
ment dépasser, par la prise en charge du probléme de la différence
ontologique, toutes les positions philosophiques qui I'ont précédée.
Les catégories mises au point dans SZ sont plus amples que certains
commentateurs ont pu le croire, qui ne voyaient dans SZ qu’une
anthropologie certes originale, mais relativement limitée. Cette
pseudo-anthropologie, ils n'ont pas compris qu’elle n’était qu’un

147 T] faudrait pouvoir s’attarder sur les nombreux textes que Heidegger a
consacrés a l'art pour montrer comment il est resté notre seule «lucarne»
sur ’étre. Par exemple, dans HW, «Pourquoi des poé¢tes» et «L’origine de
I’ceuvre d’art». Palmier (op. cit.) a abordé le probléme de I’art de maniére
trés compléte.

18 I’expérience de la pensée («Aus der Erfahrung des Denkens») in Questions
HEL . 37,

123



premier pas, peut-étre inachevé, mais nécessaire dés le moment ou
Heidegger voulait progresser vers la position d’une ontologie qui fat
telle qu’elle définirait une maniére nouvelle pour I’homme de se
situer par rapport a I’étre — un premier pas nécessaire dans la mesure
ot ’homme était vu comme Dasein, comme le seul étant capable d’une
vue sur I’étre. SZ est ’analogue d’une «critique de la pensée pure»
ou de «prolégomenes a toute ontologie future qui pourra se présenter
comme authentique».

Troisiéme constatation: j’ai pu noter que la pensée heideggérienne
présentait certains traits hégéliens. On sait que Hegel, convaincud’étre
le premier & posséder le savoir absolu parce que persuadé d’étre le
premier a comprendre que ’histoire parvenait a son terme, se pensait
chargé de la mission d’en informer le monde. Qu’en est-il chez Heideg-
ger? Que ’achévement de la métaphysique se réalise dans la domina-
tion illusoire de ’homme sur I’«étre» ne fait pas de doute pour lui:
son ceuvre en témoigne, et elle est 1a pour nous I'apprendre et nous
préparer aux changements profonds qui ne sauraient manquer de se
produire. J’ai d’ailleurs cru pouvoir indiquer sous quels auspices ces
changements s’annoncent en évoquant les remises en cause actuelles
des finalités mémes de notre civilisation technicienne.

Bien — mais c’est ici que des problémes importants surgissent. On
peut les poser sous la forme d’une alternative: ou bien Heidegger est
dans le vrai et il ne nous reste plus qu’a souscrire a sa pensée, ou bien
il se fait illusion en croyant avoir posé correctement les questions qu’il
a abordées, et rien n’est évidemment résolu. Cette alternative se
raméne A une question de point de vue: d’ou Heidegger nous parle-
t-i1? D’un «endroit» qui aurait anticipé le dépassement de la méta-
physique, a partir duquel il serait donc possible de jeter sur elle un
regard rétrospectif et d’en discerner le «destin». Ou sommes-nous
nous-mémes? Nous nous trouvons pris dans le drame et les contra-
dictions de I’époque de I'achévement de la métaphysique sous les
especes de la technique planétaire. Heidegger a en quelque sorte
terminé le parcours et nous tend la main pour que nous puissions le
rejoindre dans le lieu ou il veut nous conduire. ‘

Seulement, méme si Heidegger nous fait signe, nous ne pouvons
pas encore penser comme lui. Nous réfléchissons a partir des caté-
gories qu’il croit avoir dépassées; pour nous, la raison est autre chose
que I’ennemi le plus acharné de la pensée: a la limite, si nous tentons
de «comprendre» Heidegger, nous ne le pouvons qu’en le «digérant»

124



dans nos grilles rationalistes ou dialectiques. Autrement dit, Heideg-
ger s’est forgé une «méthode» qui lui a permis de résoudre le pro-
bleme de la pensée naturelle et celui de la pensée dialectique (un peu
rapidement a mon gott), alors que nous n’avons pas encore résolu
le probléme «Heidegger».

Prenons par exemple la question du rapport de Heidegger & Marx
en laissant de c6té le probléme de la technique et en nous interrogeant
sur celui de la pensée dialectique. Heidegger parle peu de Marx: il
en appelle surtout a un «dialogue fructueux avec le marxisme »149.
De mon c6té, j’ai cru pouvoir remarquer, a propos du nihilisme in-
complet, qu'on pouvait tres bien ranger Marx dans cette catégorie.
Cela signifie donc que Marx reste pris dans les filets de la métaphy-
sique et qu’il faut en quelque sorte «jeter I’enfant avec I’eau du bain».
Bien entendu, les marxistes se récrient, et voient en Heidegger une
résurgence «pré- (voire anti-) analytique et pré- (voire anti-) mar-
xiste»!80, et un homme qui a d’ailleurs eu des accointances avec le
nazisme, ceci étant alors sans doute explicable par cela. Mais Heideg-
ger peut-il comprendre la raison dialectique autrement que comme
une «raison au carréy», c’est-a-dire I’ennemi au carré de la «vraie»
pensée?

Une hypothese de Cotten me permet de préciser I’alternative: ou
bien Heidegger a vu juste, grace a une intuition ou a une «révéla-
tion» dont il n’est pas possible de trouver ’origine, mais qui reléve
du genre d’intuitions qui sont a la base des grandes hypothéses philo-
sophiques et scientifiques — et cette intuition est tout simplement
géniale (et nous n’avons plus qu’a souscrire enti¢rement a cette pen-
sée, dans l’attente d’une autre qui la dépassera a son tour) — ou bien
il s’est trompé. Le discours heideggérien est une «sphére» «d’ou tout
dérive et qui n’est causé que par soi. 11 s’agit, donc, d’un déplacement
de la causa sui ou, plus précisément, de I’Ildée hégélienne — de Dieu.
Toute théorie régionale, mais aussi — quoique Heidegger joue sur
cette catégorie — toute pratique qui ne peut que I’exprimer, dérivent
de cette sphére autonome»!!, A I'origine de cette sphere, «il y a une
expérience fondatrice par rapport a laquélle tout le reste n’est que
réalité seconde», que Cotten trouve nommeée dans une phrase telle que

us UH, p. 103,

150 Jean-Pierre Cotten, Heidegger, Seuil, collection « Ecrivains de toujours»,
Paris, 1974, p. 40.

151 Cotten, op. cit., p. 34.

125



Ce qui rend possible le rapport de 1’étant (connaissance ontique) est la
compréhension préalable de la constitution de 1'étrets2,

Ainsi, Heidegger se serait trompé en ce qu’il se serait laissé illusionner
par une expérience abusivement fondatrice. Pour ma part, je me
contente de présenter l’alternative et je me déclare incapable de la
trancher dans quelque direction que ce soit, sinon dans celle-ci, qui
ne dépend d’ailleurs pas de la maniére de résoudre l’alternative.
Heidegger, quoiqu’il en soit de I’alternative, nous a montré au travers
de ses analyses de Descartes et de Nietzsche que ceux-ci avaient déter-
miné des visions du monde qui permettaient aux sciences de pro-
gresser — mais de progresser seulement dans une «compréhension»
extrémement partielle et réductrice de I’étant. Dans ces conditions,
rien d’étonnant a ce que ces visions du monde aient déterminé une
exploitation technicienne de ’étant qui se coupait d’autant plus de
la «vérité des choses» qu’elle se croyait détentrice de la puissance
absolue. Ces analyses semblent bien rester valables quelle que soit
notre opinion a I’égard de la pensée heideggérienne dans son en-
semble. Celle-ci est en définitive constituée par des «idées» au sens
kantien du terme ...

Si I’on en revient maintenant a mes préoccupations initiales: com-
prendre le probléme de la technique a travers la philosophie de
Heidegger, que faut-il conclure de cette étude?

D’abord, que Heidegger est un penseur qui s’est posé la question
du sens de I’étre, et qui a vu dans la technique moderne la «réalisa-
tion» et 'achévement de la métaphysique occidentale. Ainsi, il ne
saurait étre question, pour lui, de se lancer dans une condamnation
sommaire et sans appel de la technique, au contraire de ce que font
aujourd’hui de trop nombreux «théoriciens» bien légers.

Ensuite, qu’il y a trois manieres de prendre position par rapport a
Heidegger. La premiére serait une sorte d’adhésion totale fondée sur
la foi plus que sur la réflexion, mais nous sommes dans un monde qui
nous sollicite de fagon trop exigeante pour qu’il nous soit possible de
nous en distancer facilement. La deuxiéme serait le refus indigné d’une
pensée par trop irrationnelle. La troisiéme consisterait, avec moins de
panache sans doute, a prendre en considération les problémes que
nous présente le philosophe, et a tenter de dialoguer avec lui tout en

152 Cotten, op. cit., p. 34. La citation de Heidegger est tirée de Kant und
das Problem der Metaphysik, p. 71.

126



conservant une distance critique. Autrement dit, il s’agirait, sans trop
se géner, de «se servir», de reprendre a son propre compte ce que
I’on croit pouvoir conserver de sa pensée, et d’en user a sa guise. La
trahison est inévitable: nous avons eu I’occasion de voir que sa philo-
sophie est une, et que, par conséquent, le fait de se constituer une
sorte de recueil de «morceaux choisis» est la meilleure maniére de les
détourner immanquablement de leur sens premier.

Mais peut-étre est-il possible de les refondre dans un nouveau sens,
dans une nouvelle approche du phénomene de la technique? Car il
faut se rendre a I’évidence: méme si ’analyse heideggérienne est
séduisante en ce qu’elle nous ouvre de nouveaux horizons de compré-
hension des problémes auxquels nous sommes confrontés, elle ne m’en
apparait pas moins, a sa fagcon, comme réductrice. Ne rejette-t-elle
pas dans 'ombre des secteurs de réalité qui sont tout de méme
pertinents dans une tentative de compréhension du phénomeéne tech-
nicien? Certes, Heidegger ne peut pas voir dans la technique ce qui
permet & ’homme de réaliser son humanité par une humanisation du
monde, ce qui rend le monde humain. Une telle position ne saurait
s'intégrer a4 une pensée qui met I’accent sur la pro-vocation constante
de I’homme par I’étre, et qui voit dans la technique /e phénomeéne qui
coupe ’homme de son essence, en ce qu’il lui masque la différence
ontologique.

De toute fagon, si I’on doit pouvoir «utiliser» Heidegger dans le
cadre d’une réflexion sur la technique, seule la troisitme maniére de
prendre position par rapport a lui, celle des «morceaux choisis»,
s’avere soutenable. Mais ce choix suppose un tri que la cohérencede la
pensée heideggérienne rend extrémement difficile.

127



	Heidegger et la technique

