Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Une comparaison entre Proclus et l'advaita
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Une comparaison entre Proclus et I'advaita

par Fernand Brunner

L’idée de comparer le néoplatonisme avec le non-dualisme indien
vient naturellement a I’esprit, puisqu’on peut étre tenté d’interpréter
la philosophie de Plotin et de ses successeurs dans un sens advaitin:
en vérité, dira-t-on, le monde est une illusion et seul I’Un existe,
comme seul Brahman est réel. Et si I’on choisit Proclus pour repré-
senter le néoplatonisme face a I’advaita, c’est parce que Proclus est le
systématisateur du néoplatonisme paien et que E. R. Dodds a sug-
géré ce rapprochement a propos d’un passage du commentaire pro-
clusien sur le Timéel.

Le néoplatonisme est de nos jours un champ de recherche en pleine
exploration: Jamblique et Proclus en particulier sortent de I'ombre
de Plotin pour prendre dans I’histoire des idées la place qui leur est
due?. Quant a I'Inde, I'influence de sa culture s’étend aujourd’hui

1 Dans: Procrus, The Elements of Theology, a revised Text with Transla-
tion, Introduction and Commentary, 2¢ éd., Oxford, 1963, p. 217.

2 Parmi les travaux contemporains consacrés au néoplatonisme, signalons
I’achévement de I’édition de Plotin par Henry et Schwyzer (Desclée de
Brouwer et I’Edition Universelle); I’édition et la traduction par Ed. des
Places des Mystéres d’Egypte de Jamblique (Belles-Lettres) ; 1’édition et la tra-
duction anglaise commentée, par J. M. Dillon, des commentaires de Jam-
blique sur les Dialogues de Platon (Brill); les traductions de A. J. Festugiére
des commentaires de Proclus sur le Timée et sur la République (Vrin); la tra-
duction par Jean Trouillard des Eléments de théologie (Aubier); I’édition et la
traduction que H. D. Saffrey et L. G. Westerink ont entreprises de la Théolo-
gie platonicienne (Belles-Lettres); la traduction anglaise et le commentaire du
commentaire de Proclus sur le Premier Alcibiade par W. O’ Neill (NijhofT), etc.
A quoi il faut ajouter les ouvrages suivants: P. Hapor, Porphyre et Victorinus,
Paris, Etudes augustiniennes, 1968, 2 vol.; B. D. LArseN, Jamblique de Chalcis,
Exégéte el Philosophe, Aarhus, Universitetsforlaget, 1972, 2 vol.; J. TROUILLARD,
L’Un et I’Ame selon Proclos, Paris, Belles-Lettres, 1972; W. BEIERWALTES,
Proklos, Grundziige seiner Metaphysik, Frankfurt am Main, Klostermann, 1965;
du méme auteur: Platonismus und Idealismus, méme éditeur, 1972, Citons en-

32



jusqu’a nous, sans que la culture indienne, en Occident, se révele
toujours dans sa totalité ni dans ce qu’elle a de meilleur. Un effort
pour comprendre la pensée de I'Inde est donc opportun. D’ailleurs,
toute comparaison, méme arbitraire dans le choix de ses termes, est
un exercice instructif et stimulant3.

Proclus, diadoque de Platon a la téte de I’Académie au Ve siecle,
se situe vers la fin de I’histoire du platonisme paien, qui est des plus
compliquées. Sans pousser trop loin les subdivisions, on peut compter,
dans le platonisme, les époques suivantes: 1) 1’Ancienne Académie,
avec Platon et ses successeurs immédiats: Speusippe, Xénocrate,
Polémon, Crates, Crantor; 2) la Nouvelle Académie qui, moins de
cent ans aprés la mort de Platon, cultive les germes de critique et de
scepticisme que pouvaient contenir les philosophies de Socrate et de
son grand disciple4; 3) le retour au dogmatisme, métiné de stoicisme,
avec Antiochus d’Ascalon au premier si¢cle av. J.-C.; 4) a4 la méme
époque se dessine une renaissance du platonisme authentique, en
particulier de la doctrine du 7imée5; 5) puis c’est le développement du
«moyen platonisme», aux I°r et 11 siecles apres J.-C., avec des pen-
seurs tels que Plutarque, Albinus, Apulée, Atticus, qui, les uns, se
montrent accueillants aux influences jugées compatibles avec le pla-
tonisme, et les autres, adoptent une position platonicienne tranchée$;
6) enfin, le «néoplatonisme» se constitue avec Plotin au III® siecle
pour fonder une tradition elle-méme multiforme, dans laquelle Por-

core: Le néoplatonisme, (Royaumont, 9-13 juin 1969), Paris, Centre National
de la Recherche Scientifique, 1971, et rappelons les volumes que la Fonda-
tion Hardt, Vandceuvres-Genéve, a consacrés au néoplatonisme; un nouvel
ouvrage de la méme collection et sur le méme sujet est en préparation.

3 Cet article poursuit 1’essai de comparaison entrepris il y a deux ans ici
méme, vol. XXXIII, 1973, pp. 33 sqq.: Création et émanation, Fragment de phi-
losophie comparée.

4 Voir le chapitre que H. J. KRAEMER a consacré a la Nouvelle Académie
dans Platonismus und hellenistische Philosophie, Berlin, New-York, Walter de
Gruyter, 1971, pp. 5 sqq.

5 Cf. H. DoERRIE, Divers aspects de la cosmologie de 70 av. }.-C. a 20 ap. J.-C.,
«Revue de théologie et de philosophie», Lausanne, 1972, VI, pp. 400 sqq.;
Le renouveau du platonisme a I’époque de Cicéron, ibid., 1974, 1, pp. 13 sqq.

6 Cf. P. MERLAN, The Later Academy and Platonism, ch. 4 de: The Cambridge
History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, ed. by A. H. Armstrong,
Cambridge, University Press, 1967.

33



phyre, Jamblique, Proclus et Damascius jouent les premiers roles?.
La fermeture de I’Ecole d’Athénes en 529 n’étouffe pas immédiate-
ment le néoplatonisme paien sur les cotes orientales de la Méditerranée
et son influence va continuer de plus belle a s’exercer sur les chrétiens
grecs et latins, sans compter bientdt les penseurs musulmans et juifs8.
Dans ses mille ans d’histoire, le platonisme paien a donc connu divers
avatars. En quoi consiste sa transformation, d’un extréme du temps a
Iautre? C’est matiere a discussion et I’on se demande si I’évolution
politique qui va des cités aux empires ne se double pas d’un change-
ment intellectuel aussi décisif qu’elle. Des sédiments philosophiques
de premiére importance se sont accumulés au cours des siecles: I’aris-
totélisme, le stoicisme, le néopythagorisme; des textes comme les
Hymnes orphiques et les Oracles chaldaiques se sont constitués avee
valeur de révélation; les religions positives de Grece et d’Orient ont
imposé leurs enseignements et leurs rites a la réflexion philosophique,
et la pratique de ces religions est apparue comme une exigence de la
philosophie elle-méme. Alors qu’il n’y avait pas d’écrits révélés a
Porigine de la pensée grecque, voici maintenant que Proclus en dispose.
Et alors que la philosophie grecque avait entretenu des rapports
ambigus avec la religion, voici qu’elle fait alliance avec elle, jusqu’a
fondre son dynamisme spirituel propre avec celui de la religion?.
Dirons-nous que le néoplatonisme, aprés Porphyre, dépasse le
rationalisme platonicien au profit d’une attitude religieuse? Mais la
dimension feligieuse n’était pas étrangeére au platonisme: I’Idée, qui
était de ’ordre du divin, était indivisiblement objet d’intelligence et
objet d’amour. Faut-il parler du dépassement de ’Idée en faveur de
I’Inconnaissable? Mais Platon lui-méme s’est élevé au-dessus de l’es-
sence en traitant du Bien dans la Républiquel® et, dans la premiére

7 Cf. JeaN TROUILLARD, Le néoplatonisme, dans Histoire de la philosophie,
I, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1969, pp. 886 sqq.

8 Sur Ambroise et Augustin, et par eux, c’est I'influence de Plotin et de
Porphyre qui s’exerce. Sur Boéce, Denys, et par eux, c’est celle de Proclus.
La philosophie musulmane et juive connait les deux tendances, comme en té-
moignent la Théologie d’ Aristote et le Livre des causes, issus, la premiére, de Plotin,
le second, de Proclus.

9 On trouve dans les Mystéres d’ Egypte de Jamblique un parfait exemple de
I’effort entrepris par le néoplatonisme d’alors pour assumer la religion. — Voir
I’édition récente des Oracles chaldaiques par Ed. des Places, Paris, Les Belles-
Lettres, 1971, et la notice, pp. 18 sqq.

10 Cf. 509 b.

34



hypotheése de la seconde partie du Parménide, il a enseigné que 1'Un
transcende toute détermination, y compris celles d’étre et d’unll,

D’un autre coté, chez Proclus, cette attitude religieuse et ce dé-
bouché sur I’'Inconnaissable n’excluent pas un usage presque immo-
déré de la spéculation raisonnante. On s’y est souvent trompé: la
pédanterie de I’argumentation et de la systématisation a pu cacher
I’élan intérieur.

Il n’en reste pas moins que le néoplatonisme et Proclus en particu-
lier donnent a leur doctrine un accent nouveau. L’ambiguité de la
philosophie face a la religion dans la Gréce classique tend a disparaitre
et le mouvement s’accentue de Plotin & Proclus: Socrate et Platon
critiquent la mythologie; Jamblique et Proclus I’expliquent. Plotin
est encore réservé devant les pratiques religieuses; Jamblique et
Proclus s’y consacrent corps et ame. En méme temps, le théme de la
transcendance et de I'ineffabilité du principe supréme prend une im-
portance inconnue jusque la, et celui de I'intériorité, qui est en germe
dans la doctrine platonicienne de la réminiscence, connait un dévelop-
pement inattendu. La voie est ouverte ainsi a une approche mystique,
c’est-a-dire silencieuse, du principe qui est au-dela de tout intelligible
et de toute intelligence, et a I'union avec lui par la médiation des
pratiques religieuses12,

A ces traits fondamentaux du néoplatonisme s’ajoutent, au plan
du systeme, l'organisation des niveaux de réalités en une hiérarchie
d’hypostases — simple chez Plotin, complexe chez Proclus —, la trans-
formation du monde des Idées en une Intelligence pensant les Idées
— doctrine que Proclus modifie et complique aussi —, la thése de la pro-
duction de tout, y compris la mati¢re, par le premier principe et
Iaffirmation de sa providence universelle.

Ces derniers traits — la production et la providence universelles —
joints a I’intention religieuse de la philosophie et méme la subordination
en un sens, chez Jamblique et chez Proclus, de la théorie philosophique

11 Cf. 141 e — 142 a. Cf. la discussion de cette question par J. MoREAU dans
Plotin ou la gloire de la philosophie antique, Paris, Vrin, 1970, pp. 13-16.

12 Sur la transformation de la pensée grecque de Plotin 4 Proclus, lire les
pages de E. R. Dodds dans son édition des Eléments de Théologie de Proclus,
2e éd., Oxford, 1963, pp. XVIII sqq. — Sur la pensée et la pratique religieuse
de Proclus, le court chapitre 11 du livre II de la Théologie platonicienne apporte
un témoignage remarquable. Voir aussi J. TROUILLARD, Le merveilleux dans la
vie et la pensée de Proclus dans «Revue philosophique», 1973, t. 163, pp. 339-452.

35



a I’opération religieuse, expliquent la position privilégiée du néoplato-
nisme face au christianisme et, plus tard, face a I’islam et au judaisme.

L’advaita, lui, est une des formes du veddnta, lequel est I'un des
dargana, vues ou systemes indiens traditionnels13. En quelques lignes,
situer ’advaita dans une pensée qui remonte, avecles Veda, au deuxié¢me
millénaire avant notre ére est une gageure; mais il faut la tenir. Aux
Veda, concernant le rituel sacrificiel et d’abord non écrits, succédent
les Brdhmana (Xe-VIIIe si¢cles avant J.-C.) dans lesquels la spécula-
tion sur les rites se fait jour. Puis viennent les Upanishad dont la rédac-
tion s’étend du VI€ ou IVe siecle avant J.-C. jusqu’a une date assez
récente et dont le contenu spéculatif est de premiére importance.
Ainsi s’est constituée la révélation hindoue (gruti) qui est beaucoup
plus riche d’apercus théologiques, cosmogoniques, cosmologiques,
psychologiques, etc., que la révélation des trois religions du Livre.

Le second niveau d’autorité (smrti) est représenté par des écrits
dont le nombre et la nature varient avec les écoles. Un des plus sou-
vent cités est la Bhagavad-gitd, qui est une partie de ’épopée appelée
Mahdbhdrata et qui remonte a quelques siécles avant notre ére. Outre
les Upanishad et la Bhagavad-gitd, le canon sur lequel est basé 'advaita
comprend les Brahmasiitra ou aphorismes sur Brahman.

La religion qui se réclame des Veda ne s’est pas développée sans
accident du deuxiéme millénaire avant J.-C. a nos jours. Elle a vu
surgir au moins deux grandes hérésies, le bouddhisme et le jainisme
aux VIe et Ve si¢cles avant J.-C. Agoka, qui domina toute I’Inde sauf
le sud au III® siecle avant J.-C., est un roi converti au bouddhisme.
La grande hérésie cependant ne réussit pas a étouffer la religion des
brahmanes et elle a été finalement supplantée par elle, non sans avoir
influé sur elle. A partir du XIIe si¢cle, les attaques contre le boud-
dhisme et ses différentes écoles sont purement académiques chez les
philosophes indiens: De nos jours, le bouddhisme a disparu de I’'Inde

13 Sur les philosophies et les religions indiennes, consulter L. RENou et
J. Fiuuiozar, L'Inde classique, Manuel des études indiennes, T. 1, Paris, 1947 (ch.
V: le védisme; ch. VI: le brahmanisme); t. I, Paris, Hanoi, 1953 (ch. VII:
la philosophie brahmanique; ch. XI: le bouddhisme; ch. XII: le jainisme);
M. B1ARDEAU, Philosophies de I’ Inde dans Histoire de la philosophie, 1, Encyclopé-
die de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1969, pp. 82 sqq.; J. FiLLiozAT, Les phi-
losophies de I’ Inde, Paris, P.U.F., 1970; M. BiarpEAu, Clefs pour la pensée hindoue,
Paris Seghers, 1972,

36



et il ne subsiste, sous ses deux formes différentes, que dans les pays
limitrophes et parfois bien au-deld, comme au Japonl4. Le jainisme
qui, lui, ne s’est pas exporté, est resté vivant ici ou la en Inde méme.

Reconstitué apres I’ére bouddhique, le brahmanisme se subdivise
en sectes qui ont édifié parfois des systemes spéculatifs dignes de figurer
dans la liste traditionnelle des dargana ou «vues» orthodoxes. Pour-
raient s’y ajouter encore la grammaire qui a connu en Inde dés I’an-
tiquité un degré de perfection atteint nulle part ailleurs avant notre
époque et sur laquelle se greffent des spéculations philosophiques, la
meédecine, 1’alchimie, etc.

Mais I’habitude s’est formée d’énumérer six systémes orthodoxes.
Encore une fois, cette liste est assez arbitraire et ne donne pas une idée
suffisante de la complexité de la pensée indienne. Certains textes d’ail-
leurs I’allongent15. Dans son histoire de la philosophie de I’Inde, M.
Hiriyanna ne traite des six dargana qu’a partir de la page 225, c’est-a-
dire dans la seconde moitié de son livre. La premiére partie de I'ou-
vrage est consacrée a la période védique, c’est-a-dire a la pensée anté-
rieure aux Upanishad, a la période post-védique (la Bahagav;zd-gitd‘, le
bouddhisme et le jainisme). Puis vient «1’age des systémes»: le maté-
rialisme des Carvaka, les écoles bouddhiques tardives, et enfin nos
fameux dargana orthodoxes.

Il est intéressant de noter que ces dargana n’ont peut-étre pas tous
une origine orthodoxe. Certains peuvent étre nés en dehors du brah-
manisme et s’étre rattachés a lui plus tard; d’autres peuvent avoir
subi I'influence de I’hétérodoxie, du bouddhisme par exemple. Sous
la forme qu’ils ont prise avec le temps, ils comportent tous a leur
maniére, une doctrine du salut.

Chacun des six dargana, le nydya, le vaigeshika, le samkhya, le yoga, la
mimdmsd et le veddnta, a une histoire et par conséquent des formes dif-
férentes. Les dargana les plus orthodoxes sont les deux derniers, encore
que l'influence du bouddhisme sur ’advaita veddinta soit fort probable.
Ils s’appuient sur des aphorismes (séitra ), composés, sauf dans un cas,

14 Cf. M. HiriyaNNA, OQutlirtes of Indian Philosophy, London, George Allen
and Unwin, 1932 et réimpressions, p. 198. Sur I’histoire du bouddhisme,
lire la premiére partie de la conférence de J. May, Etudes bouddhiques, domaine,
disciplines, perspectives dans «Etudes de Lettres», série 111, t. 6, oct.- déc. 1973,
Lausanne, 1973.

15 Tel le Sarva-dargana-samgraha, du XIVe siécle, qui en compte 16, dont
certains hétérodoxes.

37



entre les I1¢ et Ve siecles de notre ¢re. A chacun d’eux correspond le
nom du sage qui est considéré comme son fondateurl$, L’advaite ap-
partient donc a la sixi¢me de ces écoles; il se rattache principalement
a Camkara (VIIIe-IXe siecles), comme les autres branches du veddnta
se rattachent respectivement a Ramanuja, a Nimbarka, a Madhva,
a Vallabhal?, etc.

L’advaita de Camkara s’est développé jusqu’a nos jours et sa doc-
trine a varié sur plusieurs points importants. L’advaita, par conséquent,
se subdivise lui-méme. N’a-t-il pas, lui aussi, une histoire de mille ans
et davantagel8? On le voit, le concept de philosophie indienne est
tellement large qu’il est quasi vide: il n’est qu’une simple accolade et
on ne peut l'utiliser sans apporter les précisions nécessaires.

L’advaita a aujourd’hui encore un grand crédit en Inde et il est
peut-étre le dargana le moins inconnu des Occidentaux. En ses diffé-
rentes variétés, il comporte deux niveaux. Au niveau empirique et
pratique (vyavahdrika ), le monde est ce que nous voyons communé-
ment qu’il est, un monde de sujets et d’objets réels; il est dominé par
un Seigneur divin, igvara. A ce stade, ’advaita dispose d’une théolo-
gie, d’une cosmogonie, d’une cosmologie, d’une théorie de la con-
naissance qui distingue la perception, le raisonnement, le savoir dii
a la parole d’autrui, etc. Ces doctrines s’apparentent principalement
au sémkhya pour la cosmogonie, au nydya et a la mimdmsd pour la théorie
de la connaissance.

Mais ’originalité de I’advaita consiste a dépasser I’affirmation ordi-
naire de la réalité du monde et d’user des moyens de connaissance
valides que sa théorie de la connaissance reconnait pour atteindre le
Brahman sans second. Au niveau absolu (pdramdrthika), la dualité du
monde et de ’absolu disparait, comme celle de I’dtman, du soi qui est

16 Ce sont, dans I’ordre donné ci-dessus: Gautama, Kanada, Kapila,
Patafijali, Jaimini et Badarayana.

17 Les noms des systémes correspondants dont: vigishtddvaita, dvaitddvaita,
dvaita et guddhddvaita, c’est-a-dire non-dualité qualifiée (ou du qualifié), dua-
lité non duelle, dualité, non-dualité pure. RAmanuja appartient au XIe siecle,
Nimbarka et Madhva au XIIIe, et Vallabha au début du XVIe.

18 Pour les sources et ’histoire de ’advaita, I’ouvrage suivant est trés com-
mode: E. DEuTscH and J. A. B. vAN BUITENEN, A4 Source Book of Advaita Vedinta,
Honolulu, University Press of Hawaii, 1971. Par la richesse de ses analyses,
le livre d’O. LAacoMBE demeure indépassé: L’absolu selon le védinta, Les notions
de Brahman et d’ Atman dans les systémes de (ankara et Riménoudja, réimpression
augmentée de notes, Paris, Geuthner, 1966.

38



en chacun de nous, et de Brahman; toute multiplicité est illusoire.
Brahman ne peut étre a la fois unité principielle et pluralité mondaine.
La pluralité n’est donc qu’une apparence. Elle est Brahman lui-méme
apparaissant comme fini en vertu des adjonctions limitatives que nous
lui surimposons illusoirement. Au niveau supréme, ’advaita est donc
un monisme absolu.

Bien entendu, ce niveau n’est atteint que sous certaines conditions
d’asceése intellectuelle et morale et de guidance spirituelle!?. Ce stade
ultime est un état et non seulement une intellection, un état d’intelli-
gence et de détachement dans lequel le sage ou le saint est installé
effectivement au-dela de I'ignorance et de I'illusion. Cet état est pré-
senté comme 'expérience de I’absolu, dans lequelle toute relation de
sujet a objet est dépassée dans I’immédiation parfaite. Tant qu’il est
en vie, le sage peut voir encore le monde autour de lui; mais il sait que
ce monde n’est pas réel; il n’en est pas dupe. A sa mort, le fruit de ses
actions passées est épuisé et ce résidu d’altérité disparait20. A cette
réserve pres, la libération peut étre atteinte dés cette vie. Peu importe
que les libérés-vivants soient peu nombreux: il s’agit ici des principes.

L’affinité qu’il y a entre I’advaita et le néoplatonisme est patente. Des
deux cotés, la transcendance divine est radicale, supérieure a toute
pluralité et connue négativement, et la connaissance de cette trans-
cendance apporte le salut.

Proclus suit ici la tradition qui remonte a la théorie du Bien sur-
essentiel dans la République et au premier Un du Parménide, a quoi
s’ajoute ce texte du Timée qui concerne le Démiurge?!: «Le produc-
teur et le pere de cet univers, c’est une rude tidche de le trouver, et
quand on I’a trouvé, il est impossible de le révéler a I’humanité
entiere». Dans I’ Elementatio theologica, le Diadoque distingue les dieux
postérieurs, qui sont une certaine bonté, du Dieu premier qui est le
Bien absolu (amidd¢ tdyadév)22. Dodds traduit ces derniers mots

19 I’énumération de ces conditions est classique, de méme que les discus-
sions qu’elle entraine. Cf. DHARMARAJA ADHVARIN, Veddntaparibhishd, ed.,
Suryanarayana, Madras, Adyar, repr. 1971, ch. IX, §§ 11 sqq.

20 Cf. SATPRAKASHANANDA, Methods of Knowledge, Perceptual, Non-perceptual,
Transcendental, According to Advaita Vedinta, London, G. Allen and Unwin, 1965,
pp- 281-283.

21 28 c.

22 Prop. 133 et passim.

39



par the Good unqualified, ce qui rappelle le nirguna Brahman, le Brahman
sans qualité. C’est ainsi en effet que Camkara désigne 1’absolu, selon
la tradition de la Brhaddranyaka Upanishad: neti nety dtmd (1’dtman n’est
ni ainsi ni ainsi) 23,

Des deux cotés encore, on rencontre le theme de la connaissance de
soi, qui, loin d’étre opposé a la connaissance de la transcendance ab-
solue, est au contraire le chemin qui y meéne. Voici un passage du
dernier ouvrage de Proclus, qui décrit trés bien le cheminement de
I’ame au-dedans d’elle-méme: «Si donc le divin peut étre connu de
quelque maniére, il reste que ce soit par la pure existence de ’ame
qu’il soit saisi et, par ce moyen, connu pour autant qu’il peut I’étre.
En effet, a tous les degrés nous disons que le semblable est connu par le
semblable: autrement dit la sensation connait le sensible, I'opinion
I’objet d’opinion, le raisonnement le rationnel, I’intellect I'intelligible,
de telle sorte que c’est par I'un aussi que I’on connait le supréme degré
de l'unité et par l’indicible l'indicible. C’est pourquoi Socrate a
raison de dire dans le Premier Alcibiade que c’est en rentrant en elle-
méme que I’Ame obtient la vision non seulement de tout le reste mais
aussi de' Dieu. Car en s’inclinant vers sa propre unité et vers le centre
de sa vie enti¢re, et en se débarrassant de la multiplicité et de la diver-
sité des puissances de toutes sortes qu’elle contient, I’ame s’éleve jus-
qu’a cet ultime point de vue sur tout ce qui existe. Et de méme que dans
les plus sacrés des mystéres, On dit que les initiés rencontrent tout
d’abord des étres variés en espéces et en formes, qui précédent les
dieux, mais que, lorsqu’ils sont entrés dans le sanctuaire, debout et
immobiles, dans la sécurité intime qu’apporte I’accomplissement des
rites, ils regoivent en eux-mémes d’une maniére absolument pure I’il-
lumination divine elle-méme et dévétus, comme diraient les Oracles,
entrent en participation du divin; de la méme fagon, je pense, dans
la considération de 'univers I’ame, regardant ce qui vient aprés elle-
méme, voit les ombres et les images de ce qui existe, mais lorsqu’elle
se tourne vers elle-méme, elle explicite son propre étre et ses propres
raisons; et d’abord, c’est comme si elle se voyait elle-méme seule,
ensuite en s’enfongant dans cette connaissance de soi-méme, elle
découvre en elle I'intellect et les degrés de la hiérarchie des étres,
quand enfin elle s’établit dans Pintérieur d’elle-méme et pour ainsi

28 [V, 5, 15.

40



dire dans le sanctuaire de I’ame, par ce moyen elle contemple les
yeux fermés et la classe des dieux et les hénades de ce qui existe24y.

Ce passage, dont I'importance excuse la longueur, nous apprend que
I’ame connait I'Un par I'un qui est en elle, en s’inclinant vers sa propre
unité qui est comme le sanctuaire de I’ame. Plotin avait déja employé
cette comparaison a propos de I'Un qui est comme le sanctuaire du
temple25. Voici Proclus appliquant cette image a I’ame elle-méme,
prise dans son intériorité supréme. De fait, nombreux sont les textes
du Lycien qui affirment la présence de I’'un dans I’ame ou qui posent
I'un de Pame: 70 &y juiv &, 10 &v Tic Yuyjc (unum animae)?28.
Ainsi ’ame a en elle-méme d’une certaine fagon son origine et sa fin,
et la connaissance de soi coincide avec la connaissance du divin.

La connaissance de ce que nous sommes vraiment est, nous le
savons, un théme essentiel de I’advaita. Notre expérience de sujets
séparés dans un monde d’objets appartient a la sphére de I’illusion,
qu’il faut détruire. Le sujet individuel, comme I’objet, est une limita-
tion du soi supréme, une surimposition qui I’affecte illusoirement.
L’erreur consiste ici a confondre le sujet individuel avec le soi, a attri-
buer au substratum les prédicats qui ne conviennent qu’au surimposé,
comme on attribue faussement au fer rougi les qualités du feu.

En se fondant sur la Taittiriya Upanishad, le Paficadagi®?, un écrit
advaitin du XIVe siécle, enseigne que Brahman est caché sous cinq
gaines ou enveloppes (kog¢a ) : le corps physique, fait de nourriture; la
gaine des souflles vitaux (prdna), I’enveloppe du manas (mot de méme
racine que mens) ; ’enveloppe de la connaissance (vjfidna ) ; enfin I’en-
veloppe du bonheur, qui correspond a I’état de sommeil. Ces gaines
sont comprises les unes dans les autres et cachent toutes Brahman.

Un des plus nobles représentants de la pensée indienne contempo-
raine, qu’on peut rattacher a l’advaita, Ramana Maharshi, mort au
milieu de notre siécle, a résumé toute sa doctrine dans I'interrogation:

24 Théologie platonicienne, 1, 3, éd. et trad. Saffrey-Westerink, Paris, Belles-
Lettres, 1968, pp. 15 et 16. Les mots soulignés sont des citations.

25 En particulier Enn., V, 1, 7. Cf. notre commentaire de ce passage dans
Etudes néoplatoniciennes, Neuchéitel, La Baconniére, 1973, pp. 81-82.

26 Cf. W. BeEierwALTES, Der Begriff des ’Unum in nobis’ bei Proklos, dans Die
Metaphysik im Mittelater, Thr Ursprung und ihre Bedeutung, Berlin, Walter de
Gruyter, 1963, pp. 255 sqq. (Miscellanea Mediaevalia, 2); et Proklos, Grund-
ziige seiner Metaphysik, Frankfurt/M, Klostermann, 1965, pp. 367 sqq.

27 Ch. 3.

41

4 Studia Philosophica XXXV



«qui suis-je?» Je ne suis pas le corps physique, ni les cinq organes de
perception sensible; je ne suis pas les cinq organes d’activité exté-
rieure; je ne suis pas les cinq forces vitales, ni I’entendement qui pense;
je ne suis pas non plus I’état d’ignorance qui ne conserve que les ten-
dances inconscientes, par-dela ’ordre de I’activité et celui de I’enten-
dement. Rejetant donc toutes les adjonctions physiques susmention-
nées et leurs fonctions, en disant: «je ne suis pas ceci; je ne suis pas
non plus cela, ni cela encore» — ce qui demeure alors séparé et seul
par soi, cette pure Conscience, cela vraiment je le suis. Cette Cons-
cience, qui est aussi Etre et Béatitude, est Brahman 28,

Mutatis mutandis, nous retrouvons ici le mouvement proclusien d’in-
tériorisation progressive jusqu’a l'irréductible divin. Il s’agit, pour le
Lycien, de se défaire, comme de vétements, de la multiplicité des
puissances qui sont en nous pour atteindre I’'un de I’ame. La méme
image de I’habillement et du dévétissement accompagne la descrip-
tion de la descente de I’Ame dans le domaine de la génération et celle
de sa remontée: I’Ame prend des tuniques aériennes, aqueuses, terres-
tres, et pénétre finalement dans le corps grossier d’ici-bas?9. Déja
Platon, au livre X de la République, avait écrit que ’ame était cachée
sous des ajouts divers a cause de son association avec le corps, a la
maniere dont le dieu Glaucus disparait sous les cailloux et les coquil-
lages que la mer a déposés sur lui30, Proclus le répéte dans son com-
mentaire sur le Premier Alcibiade3l, comme si le theme des enveloppes
ou gaines était commun a la Gréce et a I’Inde.

On pourrait multiplier les rapprochements. Malgré les bases reli-
gieuses différentes et la diversité de la problématique, des traits com-
muns et des analogies profondes entre la doctrine de Proclus et I’advaita
sont indéniables. Mais il ne faut pas négliger les différences. On ne
traitera pas ici de la doctrine du Dieu supréme qui est Etant (sat) en
advaita et Non-étant (u3 d») selon Proclus, ni de plusieurs autres dif-
férences, dont le statut de l'idée générale est un des plus intéres-

28 Who am I? of Bhagavan Sri Ramana Maharshi, Tiruvannamalai, Sri
Ramanasramam, 1959, pp. 5-6.

29 Cf. In remp., Kroll, III, 297; trad. Festugiére, V, p. 175.

30611 cd.

31 Commentary on the First Alcibiades of Plato, ed. L. G. Westerink, 1954,
p. 224; trad. O’ Neill, The Hague, 2¢ éd., 1971, pp. 147-148. Voir les der-
ni¢res propositions des Eléments de théologie et les commentaires de Dodds.

42



sants32. On se limitera au problé¢me de la réalité du monde en dehors
de Dieu et a celui dé la nature de I’ame. On voudrait montrer que
Proclus n’enseigne pas que le monde est une illusion (vivarta) ni que
I’ame est identique a Dieu, selon la fameuse «grande parole» (‘mahd-
vdkya ) : «Tu es celan33,

Il ne s’agira pas d’une étude d’influence: il est difficile d’admettre
que Proclus, et méme le platonisme en général, ait influé sur I’advaita,
quoique les contacts de I’Inde avec la Gréce remontent au moins a
Alexandre le Grand; dans l'autre sens, les dates interdisent une
influence de Camkara sur Proclus, mais il faut se souvenir que les Brah-
masiltra remontent au moins au II1¢ siecle et que les Upanishad les plus
anciennes sont contemporaines de la Grece classique34. Nous laissons
donc de coté le probléme historique des influences pour nous situer
au plan d’une comparaison structurale et, nécessairement, d’une com-
paraison partielle.

Considérons tout d’abord la question du statut du monde.

I1 peut sembler que le monisme soit plus accentué chez Proclus que
chez Plotin, puisque celui-ci enseigne que la matiére est mauvaise35,
Dans ces conditions, le Bien ne peut I'intégrer. Ce trait du plotinisme
— dont il faudrait discuter I'interprétation — ne se retrouve pas chez
Proclus: la matiére, nécessaire a I’achévement de ’univers, ne saurait
étre mauvaise36, S’ensuit-il la réduction radicale de I'univers a son
principe? Non, car la multiplicité qui procéde de I’'Un, chez Proclus,
est en dehors de I'Un en un certain sens.

Dans les Eléments de théologie, Proclus écrit que «ce qui est produit
immédiatement par un principe, a la fois demeure en sa cause et pro-

32 L’advaita est nominaliste pour éviter d’affirmer un étre éternel qui ne soit
pas 'absolu. Voir cependant sur cette question: R. R. Dravip, The Problem
of Universals in Indian Philosophy, Delhi, Patna, Varanasi, 1972, ch. VII, pp.
155 sqq.

33 Chdndog ya Upanishad, V1, 8, 1.

34 Cf. J. FiLriozAT, Les relations extérieures de U’Inde (I), 1. Les échanges de
UInde et de I’ Empire romain aux premiers siécles de ’ére chrétienne, 2. La doctrine
brahmanique a Rome au III® siécle, Pondichéry, Institut frangais d’indologie,
1956.

35 Cf. Enn., 1, 8.

36 Cf. In Tim., Diehl, I, p. 373 et p. 385; trad. Festugiére, t. II, p. 233 et
p- 249; De malo, Boese, X, 35; etc. Comparer avec DENYs, Noms divins, ch. IV,
§ 28.

43



cede d’elle»3?; et il conclut la démonstration de cette proposition
comme suit: «En tant donc qu’il a quelque point identique avec son
producteur, le produit demeure en lui. Mais en tant qu’il est autre, il
en procede. Et puisqu’il lui est semblable, il est a la fois sous quelque
point de vue méme et autre. Par conséquent, il demeure immuable et
procede a la fois, sans qu’on puisse mettre I’'un & part de ’autre».

Le Diadoque développe le théme, déja indiqué par Plotin, de la
manence dans le divin, de la procession hors de lui et de la conversion
vers lui38, Il ne s’agit pas ici d’un point de départ, d’un aller et d’un
retour a proprement parler, car la conversion ne supprime pas la dif-
férence entre le produit et sa source: le produit ne disparait pas dans
I’Un vers lequel il se convertit; il se suspend a lui dans un état de
dépendance pure qui n’exclut pas la différence. Il semble ainsi que
I’Un ne cesse pas d’étre accompagné par la réalité multiple qu’il
engendre, sans pourtant se multiplier lui-méme.

Voici le texte qui a suggéré a E. R. Dodds I'idée d’un monde illu-
soire: «Le divin n’est séparé de rien, il est également présent a tout
ce qui est. C’est pourquoi dusses-tu prendre le plus extréme du réel, tu
y trouveras le divin encore présent. Car I’Un est partout, dans la
mesure ou chacun des étres tient son existence des dieux, et ou, alors
méme qu’ils ont tous fait procession a partir des dieux, ils n’en sont
point sortis, mais sont enracinés en eux. Ou, de fait, pourraient-ils
méme «sortir», quand les dieux ont tout embrassé et saisi d’avance et
qu’ils tiennent tout en eux-mémes? Car ce qui est au-dela des dieux
est ce qui n’existe en aucune manicre, mais les étres, eux, sont encerclés
par les dieux, ils sont dans les dieux. D’une certaine maniére admirable,
donc, tous les étres sont sortis des dieux et n’en sont pas sortis. Car
ils n’ont pas été séparés des dieux — et de fait, s’ils en avaient été
séparés, ils ne seraient méme plus, puisqu’aussi bien tous les rejetons
une fois séparés de leurs parents, s’abiment aussit6t dans le vide infini
du néant — mais ils ont en quelque sorte leur fondement stable dans
les dieux, et pour tout dire en un mot, ils ont fait sans doute leur pro-
cession par eux-mémes, mais c’est par le fait des dieux qu’ils ont leur
permanence3? .

37 Prop. 30.

38 Cf. P. Havor, Etre, vie et pensée chez Plotin et avant Plotin, dans Les Sources
de Plotin, Entretiens sur I’Antiquité classique, t. V, Fondation Hardt, Van-
dceuvres-Geneve, 1960, pp. 107 sqq.

80 In Tim., Diehl, I, pp. 209-210; trad. Festugiére, t. I, p. 30-31.

44



Dodds retient des derniers mots de ce passage: «Ils ont fait leur pro-
cession par eux-mémes, mais c’est par le fait des dieux qu’ils ont leur
permanence» (éavrois uev mpoelyivde, uéver 0 Toic Veoic) et y voit
Pexplication des notions d’«étre dehors» ou d’«étre sorti» d’une
part, et d’«étre dedans» et de «n’étre pas sorti» d’autre part. «Sortir»
serait «faire procession par sol-méme», et «n’étre pas sorti» serait
«avoir sa permanence par le fait des dieux». Et le commentateur de
se demander si cette explication signifie que «la séparation de I'infé-
rieur est une illusion résultant d’un point de vue partiel» et «s’il suit
que le cosmos sensible et le cosmos intelligible sont tous les deux des
apparences»?0. Nous serions donc en dehors des dieux par nous-
mémes, c’est-a-dire en vertu d’un point de vue partiel, d’une illusion
dont nous serions les sujets; et nous serions dans les dieux, du point
de vue véritable des dieux eux-mémes.

Dodds répond par la négative et il semble qu’il ait raison. En effet,
«étre dehors» ou «étre sorti» paraissent exprimer l’extériorité réelle
des créatures par rapport a l’absolu, et «procéder par soi-méme»
n’indique pas que cette procession n’est pas réelle en soi, mais que les
étres ont une existence et une action propres. Les étres procédent par
eux-mémes dans la mesure ou le divin, demeurant immuable, leur
donne d’étre et d’étre ce qu’ils sont: la procession des étres est la leur
et non celle du divin.

Le passage relevé par Dodds concerne donc d’une part I’enracine-
ment des étres dans 1’unité des dieux, leur manence en eux, et d’autre
part leur sortie réelle que les dieux leur ont donné de réaliser eux-
mémes en se faisant ce qu’ils sont, en dehors des dieux. La multiplicité,
qui réside uniment dans I'unité, ne laisse pas de s’étre constituée en
dehors de I’Un en quelque fagon.

Il faut noter encore qu’en dépit de sa théologie négative, Proclus
n’exclut pas que I’'Un produise I'univers. Certes, ’'Un produit sans
mouvement et sans en étre affecté; il ne dépend pas de I’univers, alors
que celui-ci dépend de lui. A cet égard, il est sans relation avec I’uni-
vers4l, Et pourtant, il s’agit bien d’une production réelle, car le prin-

40 Procrus, The Elements of Theology, sec. ed., Oxford, 1963, commentaire
de Dodds sur la proposition 30, p. 217.

41 La production sans mouvement et I'indépendance de 1'Un sont déja des
thémes plotiniens (cf. V, 1, 6). On trouvera, chez Proclus, des expressions
d’une grande énergie au ch. 9, 1. II de la Théologie platonicienne, éd. et trad.
Saffrey-Westerink, pp. 57 sqq.

45



cipe premier n’est pas seulement de forme une, mais encore de puis-
sance infinie42, Cette ddvaus par laquelle I'un s’étend au-dela de
lui-méme et qui est la cause de tout ce qui est, est la premi¢re média-
tion entre I’Un et le Multiple et correspond assez bien a la gakt: ou
puissance de Brahman43. Mais ce pouvoir producteur, chez Proclus,
est toujours avec le principe; il n’est pas illusoire ni source d’illusion.

Malgré ses négations relatives a Brahman — «ni ainsi ni ainsi» —,
I’advaita accepte de désigner I’absolu de deux fagons, I'une accidentelle
et I’autre essentielle (tatasthalakshana et svariipalakshana), selon deux
catégories de textes des Ecritures. Il dira, de la premiére fagon, que
Brahman est la cause de Iunivers. Ce trait permet de caractériser
Brahman, mais il n’a pas la méme durée que lui, car il n’existe que le
temps de la fausse surimposition du monde sur Brahman, c’est-a-dire
le temps, pour nous, de I'illusion cosmique. La caractéristique essen-
tielle, au contraire, convient 2 Brahman considéré en lui-méme,
c’est-a-dire dans sa réalité que les négations tentent de dégager de ce
qu’elle n’est pas#4,

Proclus, de son c6té, donne aussi des noms au premier principe,
mais il précise que ces noms désignent le principe dans son rapport a
ses productions. «Un» désigne le principe en fonction de ses produc-
tions considérées dans leur procession a partir de lui, et «bien» désigne
le principe en fonction de ses productions considérées dans leur con-
version vers lui; car de ’'Un qui n’est rien, tout procéde, et le Bien
est la cause finale universelle. Le premier principe, dans son rapport
aux étres, demeure donc ineffable, tel qu’il est en lui-méme, exergant
«une causalité sans cause», c’est-a-dire une causalité qui ne l’affecte
d’aucune fagon45.

Comme on le voit, Proclus maintient Pineffabilité du principe
d’une maniére peut-étre plus parfaite que l’advaita, puisqu’en soi le
principe n’a pas de nom; mais le Diadoque ne laisse pas d’attribuer
en tout temps au principe en soi une fonction productrice, ce que
Padvaita ne fait pas.

42 Cf, De dec. dubit., q. 3, Boese, §§ 11-12; Elém. théol., prop. 92; etc. Lire
J. TroUILLARD, La notion de 34vap.g chez Damascios, dans «Revue des Etudes
Grecques», t. LXXXV, juillet-décembre 1972, pp. 353-363.

48 Cf. Brahmastitrabhdshya, 11, 1, 14.

44 Cf. DHARMARAJA, Veddntaparibhdshd, éd. Suryanarayana, ch. VIII, § § 5sqq.

45 Cf. Théol. plat., 11, 5-6.

46



La théologie de Proclus connait une série de fonctions divines, les
fonctions paternelle, génératrice, parfaite, conservatrice, donneuse de
vie, cause de pureté, démiurgique, anagogique?6. Certaines d’entre
elles se retrouvent en Inde, telle la fonction de conservation, qui, chez
Proclus, maintient les étres a leur rang propre dans la hiérarchie onto-
logique. Ne correspond-elle pas a celle qui est attribuée au dieu
Vishnu dans la triade traditionnelle constituée par Brahma le créa-
teur, Vishnu le conservateur et Civa le destructeur-libérateur? Pour
Padvaita, ces trois fonctions ne sont pas celles de I’absolu, mais seule-
ment celles d’f¢vara, le Seigneur de ’univers, qui est I’absolu qualifié
par l’illusion cosmique (mdyd). Les trois qualités de la mdyd étant
sattva, rajas et tamas (traduits habituellement par sérénité, activité et
inertie), {¢vara, quoiqu’il soit un, est désigné par les noms de Vishnu,
Brahma et Civa4?. L’advaita fournit donc une théorie de la genése des
dieux et une théorie de leur résorption dans le Brahman sans second.
Quant a Proclus, il enseigne bien que les fonctions divines sont des
propriétés des Hénades et non de I'Un lui-méme, mais il faut dire
qu’en dernier ressort, les Hénades et leurs fonctions ne sont pas illu-
soires et demeurent des caractéristiques immuables de l’ordre du
divin. Les fonctions de I’Un sont au-dessous de I’'Un, mais I’'Un n’est
jamais sans elles.

Souvent, certes, a la suite de Platon48 et de Plotin4?, Proclus semble
enseigner la non-réalit¢é du monde. Il écrit, par exemple, dans le
Commentaire sur le Premier Alcibiade: «Nous affirmons que quand les
ames résident avec les dieux, elles agissent intellectuellement et
jouissent de la volonté des dieux, qui a la forme du bien, et de leurs
dons purs; mais procédant de la par 'imagination et par un certain
mouvement indéterminé, elles rencontrent des images des réalités de
Pautre monde et des apparences a la place de ce qui est authentique,
etc.50». Mais le Lycien, croyons-nous, ne veut pas dire que ce monde
d’apparence n’est rien d’autre qu’une illusion. Il est illusion, si ’on
veut, pour ceux qui y cherchent la réalité véritable; néanmoins, il a
en lui-méme son ordre de réalité, puisqu’il est une participation plus
ou moins directe de I'Un.

46 Cf, Elém. théol., prop. 151 et suiv.

47 Cf. Veddntaparibhdshd, ch. I, § 75.

48 Cf. Timée, 52 c.

48 Cf, Ean., 111, 6, 73 VI, 3, 8; etc.

50 In Alc. I, Westerink, 135-136; trad. O’ Neill, p. 90.

47



L’univers proclusien est donc fait d’étages permanents et non de
vues transitoires comme en advaita. La doctrine finale de Proclus
indique 2 la fois la transcendance de I’Un et son pouvoir d’engendrer
sans se mouvoir divers niveaux de réalité. La différence avec I'advaita
est évidente: alors que celui-ci réduit finalement la multiplicité a I’Un
sans second, Proclus fonde celle-ci dans I’Un producteur d’un second.
L’Un proclusien est doué de transcendance et d’immobilité, sans pré-
judice de son pouvoir créateur.

L’advaita a beau reconnaitre le vyavahdrikasatya, 1’étre de I'expé-
rience usuelle, J. F. Staal a tort, semble-t-il, quand il soutient que le
néoplatonisme nie plus le monde que 'advaita en faisant de celui-ci
une image seulement de la réalité51, Car I'important n’est pas qu’en
advaita, on puisse affirmer la réalité du monde d’un certain point de
vue, c’est que, d’un autre point de vue, on puisse la nier. Cette autre
perspective n’existe pas, a proprement parler, en advaita.

Il est temps d’aborder notre second probléme, celui de I’ame.

Platon use occasionnellement de adté et geavréy pour désigner
I’étre humain52. Ce pronom «lui», non réfléchi ou réfléchi, se retrouve
en ce sens chez Plotin et chez Proclus®3, ce qui donne un certain équi-
valent du sanskrit dtman, pronom personnel réfléchi, traduit habituel-
lement par «soi». Mais cet usage philosophique du pronom grec est
rare; on rencontre généralement le mot yvyy, ame.

Proclus enseigne-t-il une doctrine équivalente a celle de ’identité
de ’dtman et de Brahman? Telle était notre question.

Peut-étre faut-il rappeler la doctrine advaitine avant d’exposer celle
du Diadoque. Selon le chapitre I1I du Padcadagt, I’enveloppe corpo-
relle ne peut étre le soi, parce qu’elle nait et meurt. L’enveloppe des
souffles vitaux n’est pas non plus le soi, parce qu’elle est dépourvue
de conscience. L’enveloppe du manas donne lieu aux notions de «moi»
et de «mien» — «mon» corps, «kma» maison — mais elle ne peut étre
le soi, parce que le manas est mi par le plaisir et la douleur et qu’il est
sujet a l’erreur et au changement. L’enveloppe de la connaissance
n’est pas davantage le soi, parce que la connaissance cesse pendant le

51 Advaita and Neoplatonism, Madras, University, 1961, p. 231.

52 Alcibiade I, 129 b et 130 d.

53 Pour Proclus, voir In remp., Kroll, I, 172, et la note de O’ Neill, Alcibiades
I, The Hague, 1971, p. 227, avec la citation d’Olympiodore.

48



sommeil. Enfin, I’état de bonheur qui correspond au sommeil n’est
pas le soi non plus, puisqu’il est impermanent lui aussi. Dira-t-on
qu’apres la négation des enveloppes qui vont du corps au bonheur
intérieur, il ne reste rien? Non, car la Conscience pure demeure, qui
fonde I’expérience de ces gaines successives et qui n’est pas elle-méme
objet d’expérience. Ainsi, par une critique impitoyable de I'imper-
manent, I’advaita remonte a la condition ultime de tout acte de con-
naissance et de tout objet connu, c’est-a-dire a la Conscience qui
habite en nous et qui, contrairement a son phénomeéne empirique,
n’est pas connaissance de quelque chose ni connaissance en quelqu’un.
Cette Conscience n’a ni commencement ni fin, alors que les états
de connaissance ou elle se manifeste commencent et finissent. Il
appartient au sage de congédier tout objet de conscience pour que
ne subsiste plus que la Conscience comme telle ou le Soi qui est
Brahman.

Ce que nous appelons I’ame individuelle n’est point la Conscience
pure, mais cette Conscience associée aux cinq gaines. Le complexe
ainsi formé s’appelle le jiva, le vivant. Mais ne nous y trompons pas:
I’ame individuelle n’est vivante, connaissante et réelle que du point
de vue empirique et pratique. En vérité, elle brille d’une lumiére
empruntée et rien n’existe de ce qui la distingue de la Conscience
pure, encore que nous concevions illusoirement ces gaines comme
réelles et comme réellement possédées par la Conscience. Nous ne
sommes pas ce complexe de Conscience et de surimpositions; nous
sommes la seule Conscience; nous n’avons jamais été rien d’autre et
nous ne le serons jamais, sinon illusoirement.

Tournons-nous maintenant vers Proclus. On observe chez lui une
description de la hiérarchie des dmes, I’Aame humaine étant la plus
basse des ames rationnelles: «Toute Ame, écrit-il, est ou bien divine,
ou bien sujette a passer de la pensée a la non-pensée [c’est notre cas ],
ou bien dans une condition intermédiaire, c’est-a-dire toujours pen-
sante, mais inférieure aux ames divines34». Proclus est attentif a res-
pecter I’humble statut qui est propre a I’ame humaine. Beaucoup de
textes vont trés loin dans ce sens: «Nous parlerons ouvertement, lit-on
quelque part, contre tous ceux des platoniciens qui déclarent notre
ame de méme poids que les dieux et de méme substance que les ames

54 Elém. théol., prop. 184.

49



divines, etc.55». Il enseigne contre Plotin que notre 4me est descendue
tout entiere dans la génération®8.

Comme I’a expliqué Jean Trouillard, c’est I’ame dans ses fonctions
noétiques que Proclus considére comme tombée tout entiere; dans sa
substance, elle reste inchangée: elle continue a recevoir, des principes
qui lui sont supérieurs, le pouvoir de se donner a elle-méme ’exis-
tence, comme le font tous les étres spirituels. Jean Trouillard écrit que
Proclus «admet en toute ame trois ordres de conversion: ’ordre subs-
tantiel, ’ordre vital correspondant aux puissances, I’ordre noétique
identique a l'activité. Or dans I’état de déchéance, la conversion
vitale est partiellement liée et troublée, la conversion noétique ’est
tout a fait, mais la conversion substantielle qui se confond avec I’auto-
constitution de I’ame est éternelle et soustraite aux vicissitudes des
descentes et des remontées. Toute Ame, méme humaine, demeure donc
enracinée dans la divinité par son acte fondamental qui n’est pas un
minimum logique, mais un foyer d’étre, de vie et de pensée»57.

Donc I’ame, dans sa chute, n’est pas coupée de ses origines. Et si
elle se détourne des sollicitations extérieures, elle peut prendre cons-
cience de ses participations, elle peut «dérouler ses raisons», comme
le disait le texte de la Théologie platonicienne que nous citions a propos
de la connaissance de soi: «... En s’approfondissant par la connais-
sance qu’elle prend d’elle-méme, elle découvre en elle I'intelligence
et les ordres des étres. Puis avangant a I'intérieur d’elle-méme et pour
ainsi dire dans le sanctuaire de I’ame, elle est en mesure de contempler
les yeux fermés la lignée des dieux et les hénades des étres ...»%8, A
ces paroles se rattachent celles-ci, antérieures dans le temps, du Com-
mentaire sur le Parménide: «Nous possédons nous aussi, & notre rang
d’ames, les images des causes primordiales: nous participons de I’Ame
universelle, de ’étendue de I’Intellectif et de I’Hénade divine, et nous
devons éveiller leurs puissances en nous ... Sinon, comment nous
approcherons-nous de I’Un si nous n’éveillons pas I'un de I’Ame, qui
est en nous comme I'image de 1’Un, et par lequel surtout, selon les
dires les plus exacts, nous vient linspiration divine? Et comment
pourrions-nous faire briller cet un lui-méme et la fleur de ’ame, si
nous n’agissions pas d’abord selon lintelligence? Car l’activité de

55 In Tim., Diehl, III, p. 231; trad. Festugiére, t. V, p. 94.

56 Elém. théol., prop. 211 et passim.

57 L’Un et I’ Ame selon Proclos, Paris, Belles-Lettres, 1972, p. 51.
58 J, 3, éd. et trad. Saffrey-Westerink, p. 16.

50



I'intelligence conduit ’ame a un état et a une activité paisibles. Mais
comment atteindrions-nous parfaitement I’activité de l’intelligence, si
nous ne procédions pas d’abord par des démarches logiques, usant d’in-
tellections plus complexes avant d’user d’intellections plus simples?59».

Remarquons que ce passage, comme d’autres, annonce le retour de
I’ame a I’Un par le moyen de I'un de I’ame et non pas I'identité de
I’ame et de I'Un. L’un de I’ame est dans I’ame; il n’est que I'image de
I’Un; il est décrit partout comme, vestige, semence de 1’Un, comme
seconde unité, etc. «Toutes choses sont en nous psychiquementy,
lit-on a la fin du passage de la Théologie platonicienne que nous avons
déja cité deux fois®0; elles sont en nous comme des choses de I’ame et
non comme des choses en soi. Il n’en demeure pas moins vrai que, par
I’un del’ame, nousavonsla possibilité derevenir a1’Un tout court, méme
si I’'un de I’ame ne se confond pas avec lui et demeure en dehors de lui.

En second lieu, ’ame n’est pas seulement I'image de I’Un; elle est
encore étre, vie et intelligence, c’est-a-dire image de I’Etre, de la Vie
et de I’Intelligence. Par la encore elle se distingue de 1’Un et se cons-
titue comme une réalité extérieure a lui. L’ame n’est donc pas identi-
que au principe premier, quoiqu’elle ait en son fond le pouvoir de
s’unir a lui: venant de I’Un a travers les degrés cosmiques de I’Etre,
de la Vie et de I’Intelligence, elle a en elle la trace de 'Un et par con-
séquent ’acces & I'Un lui-méme®1,

Chaque fois que Proclus traite de I'union de I’ame avec le premier
principe, il introduit des réserves du type «autant qu’il est possible».
C’est le cas, par exemple, dans notre texte de la Théologie platoniciennes?,
dans le Commentaire sur le ParménideS3, dans le De providentia%4, dans le
De decem dubitationibus. Dans ce dernier opuscule, on lit: «En nous
aussi, il y a un certain vestige caché de I’'Un, qui est méme plus divin
que lintellect qui est en nous; quand I’ame s’est accomplie et s’est
établie en lui, elle est divine et vit de la vie divine autant que cela lui
est permis a elle aussi®5». C’est que I’Ame n’est pas seulement I’image

59 In Parm., Cousin, col. 1071, 19-37.

60 I, 3, Saffrey-Westerink, p. 16, 16.

61 Cf. J. TROUILLARD, L’Un et I’ Ame selon Proclos, p. 77 et ailleurs.

62 P, 15, 17.

63 Col. 1081, 6.

64 Boese, § 32, 4.

65 (). 10, Boese, § 64, 9-12. Divina est a pour correspondant chez Isaac
Sebastocrator: &vfebc dott.

5 |



de I’Un, mais encore tout ce qui la fait différer de 'Un pour étre une
ame. C’est pourquoi elle ne peut s’unir au principe premier qu’autant
qu’il lui est possible, c’est-a-dire seulement par ce qu’il y a en elle de
plus profond.

Cette restriction touchant ’union avec Dieu est celle que formulait
Platon dans le Théététe: «assimilation 4 Dieu autant qu’il est pos-
sible®». On la retrouve a la fin de la patristique grecque dans I'une
des définitions de la philosophie que saint Jean Damascéne donne
dans sa Dialectique$?. Dans la version de Robert Grosseteste: Philoso-
phia est assimilatio Deo secundum quod possibile homini%8. La réserve que
nous mentionnons est sensible méme dans les textes ou s’exprime le
plus clairement I’exigence d’union avec Dieu. Dans le Commentaire sur
la République, par exemple, Proclus écrit que la vie la meilleure est celle
ou «I’ame se relie aux dieux et vit de la vie qui leur est le plus appa-
rentée et conjointe par la ressemblance la plus haute, vie qui ne s’ap-
partient pas a elle-méme, mais aux dieux, ou I’Ame a dépassé son
propre intellect, a éveillé en elle le symbole ineffable de la substance
unitaire des dieux, et a attaché le semblable au semblable, sa propre
lumiére a celle de la-bas, et 4 I’Un au-dela de toute essence et de toute
vie ce qu’il y a de plus semblable a I'Un dans sa propre essence et sa
propre vie®9». Ainsi s’expriment a la fois la différence de I’ame par
rapport a I'Un et son affinité avec lui, grace a quoi elle peut, a la fois
au-dedans et en dehors d’elle-méme, rejoindre sa source premicre.

La doctrine de Proclus est donc bien différente de 1’advaita. Alors
que cette philosophie indienne enseigne I’identité du soi avec I’absolu
en effagant tous les conditionnements qui nous font différer de ’absolu,
Proclus conserve ces conditionnements qui distinguent I’Ame de 1'Un,
mais, reconnaissant dans ’ame la trace de I’Un, il n’en affirme pas
moins 'unité de I’ame et de I'Un dans la mesure ol nous pouvons
prendre conscience, par-dela ce qui nous constitue comme ame, de
notre participation a I’Un.

L’dtman ne change pas en passant de 'illusion a la libération, puis-
que l'illusion n’est rien de réel. En se défaisant d’enveloppes illusoires,

66 176 b.

67 Ed. Kotter, p. 160, Die Schriften des Johannes von Damaskos, 1, Berlin,
Walter de Gruyter, 1969.

68 Ed. Colligan, St. Bonaventure, N. Y., The Franciscan Institute, and
Louvain, Nauwelaerts, Schéningh, Paderborn, 1953, p. 52.

69 Kroll, I, 177; trad. Festugiére, t. I, p. 197.

52



il découvre ce qu’il a toujours été, a savoir Brahman. Au contraire,
I’ame proclusienne s’est constituée réellement en dehors de I'Un,
quoiqu’on ne puisse sortir de I’Un; elle est méme descendue jusqu’au
niveau, réel aussi, de la génération. Si elle en est digne, elle se désinté-
ressera de son corps et rétablira la perfection de sa conversion noé-
tique; elle annulera les effets de sa chute et retrouvera son enracine-
ment dans I’Un. Elle aussi, en un sens, sera de nouveau ce qu’elle a
toujours été, mais elle ne cessera pas pour cela de conserver ’étre
qu’elle a acquis, sa substance, sa vie, son intelligence. Seulement, elle
n’y sera plus enfermée: elle aura «éveillé I'un en elle». En se considé-
rant dans sa participation a I’Un, I’ame ne détruit pas les enveloppes
dont elle a atteint le centre; elle ne dépose ses vétements qu’en inten-
tion. Dans I’union supréme, elle perd de vue ce qui n’est pas 1’Un,
tandis qu’en advaita ce qui n’est pas Brahman est reconnu comme
illusoire.

Bref, Proclus enseigne que ’ame peut s’unir avec le principe pre-
mier, vivre dans I’immobilité et le silence, les yeux clos, détachée de
toutes les adjonctions sensibles et intelligibles, en continuité avec 'Un
absolu en ce vestige de 1’'Un dans lequel réside sa pure existence au-
dela de ses facultés. Mais sa doctrine ne revient pas a l’identité de
I’dtman et de Brahman, puisque 1’ame, méme en état d’union en sa
profondeur avec I'Un, demeure différente de I’'Un par toute I’altérité
par rapport a I’'Un, qui fait d’elle une ame.

Notre comparaison entre la philosophie de Proclus et ’advaita a
porté sur deux points: la nature du monde face a I’absolu d’une part,
et d’autre part la nature de I’ame face a sa finalité ultime, et nous
avons cru pouvoir montrer que, malgré les affinités de la doctrine de
Proclus — et du platonisme en général — avec I’advaita, le Diadoque ne
propose ni la théorie du monde illusoire ni I'identité de I’ame avec
I’absolu.

Il y a évidemment un lien entre ces deux positions proclusiennes:
de méme que l'univers n’est pas illusoire, quoiqu’il demeure dans
I’Un, de méme I’ame conserve sa propre réalit¢ quand méme elle a
pris conscience de 1’'un en elle et, par lui, de I’'Un universel. L’Un
sans mouvement, sans besoin et sans rien ajouter a lui-méme, ne laisse
pas de produire les réalités qui I’entourent: modalisé dans les Hénades,
il produit les séries de I’Etre, de la Vie, de I'Intelligence, de ’Ame et
du Corps, chacune de ces entités universelles comprenant les étres

23



particuliers du méme genre. Puisque ’Ame universelle et les dmes
particuliéres se sont constituées a partir des Hénades hypercosmiques,
elles sont en leur centre I’absolu lui-méme ; mais elles sont aussi tout
ce qu’elles se sont donné a partir de lui: en leur périphérie, elles dif-
ferent de leur centre0.

Proclus connait les changements de points de vue qui correspondent
a la séduction sensible ou au détachement; c’est changer de point de
vue que d’apercevoir que par I’éveil de I'un en nous, la vie divine
nous est ouverte. Mais nulle part nous ne lisons chez lui qu’au vrai
point de vue, celui du pdramdrthikasatya advaitin, il n’y a plus de monde,
parce qu’il est illusoire, et qu’il n’y a plus d’ame, parce que Brahman
est sans second. «Lorsqu’on a compris le Soi exempt de dualité, écrit
Camkara, ... il n’y a plus ni domaine extérieur ni agent connais-
seur»71,

La comparaison que nous avons tentée engage peut-étre l'interpré-
tation de la connaissance négative et de la mystique spéculative en
Occident. Elle implique que lorsque I’Occidental dépasse les déter-
minations du sensible et de l’intelligible, il ne nie pas leur existence;
il suspend seulement leur affirmation. Il conquiert un point de vue
supérieur ot il peut aussi n’y avoir plus ni sujet ni objet, mais sans que
ceux-ci soient proprement niés. La négation des déterminations,
comme le répéte Proclus, est productrice de celles-ci: en les niant du
principe, on les affirme ipso facto par le principe. L’advaita, au con-
traire, nie le multiple de I’Un sans l'instituer cependant en dehors de
I’Un. '

Mais linterprétation de l’advaita est délicate aussi et on peut se
demander si la doctrine du monde-illusion n’est pas un moment néga-
tif de I’advaita, au-dela duquel il y en a un autre. Le réle de la mdyd, de
I'illusion cosmique, est ambigu: dans la mesure ol le monde qu’elle
produit voile Brahman, le monde doit étre nié; mais il ne fait pas que
le voiler, il le manifeste aussi. De fait, 1’advaita se rapproche parfois

70 Cf. J. TRoUILLARD, L’Un et I’Ame selon Proclos, p. 85: «Proclos peut donc
répéter que nous n’avons nul besoin de sortir de ’Ame pour atteindre les
réalités les plus hautes comme les moindres... Philosopher c’est donc chercher
4 se connaitre soi-méme intégralement. Et jouir de I'union mystique, c’est
reconnaitre que le centre de I’ame coincide avec le centre universel».

71 Brahmasiitrabhdshya, 1, 1, 4 sub finem; trad. L. Renou, CANKARA, Prolé-
goménes au ’Vedinta’, Paris, Imprimerie Nationale, 1951, p. 39.

54



du néoplatonisme en enseignant qu’une chose n’existe que par I’Etre
de Brahman, n’est pensée que par sa Pensée et n’apporte de la joie
que par la Félicité qu’il est?2. La relation du monde a Brahman est
alors positive: le monde le reflete, le désigne, conduit a lui; il n’a plus
besoin d’étre nié.

Il semble cependant que ce moment positif de 1’advaita ne soit pas
stable et qu’il ne puisse étre final, car I’image est toujours autre chose
que son modéle et elle nous laisse dans I’ordre de la différence. L’image
doit donc céder la place au modtle, de sorte que la signification du
monde redevient négative: aucun étre ici-bas, aucune pensée, aucune
joie, ne tiennent devant I’Etre, la Pensée et la Joie que sont Brahman.
La réalité de ces étres et de ces joies limitées n’est pas seulement laissée
de coOté, n’étant pas mentionnée; elle n’est pas niée pour étre instituée
a un niveau inférieur: elle est niée en elle-méme. D’ou la possibilité
d’une nouvelle interprétation, qui rapprocherait I’advaita de certaines
formes du bouddhisme: le monde, sans réalité propre, est I’apparaitre
de I’absolu lui-méme?3.

Que la question soit délicate, on le voit assez a la floraison de sys-
témes qui ont surgi dans le veddnta. Ramanuja et Vallabha critiquent la
doctrine advaitine en ces termes: l’erreur métaphysique n’est pas
P’appréhension d’un monde illusoire, mais une erreur de jugement au
sujet d’un monde réel, mais évalué faussement?4. Il faudrait examiner
ces autres «vues» védantines, et la doctrine d’autres écoles encore,
en se demandant si telle ou telle d’entre elles se rapproche plus du
néoplatonisme que ne le fait I’advaita. Disons seulement, en terminant,
que pour le vigishtddvaita de Ramanuja, Brahman est cause du monde
en un sens véritable et non seulement en un sens second ou accidentel.
Le monde existe donc avec Brahman et la relation qu’il entretient
avec lui ne saurait étre celle de l'illusion & l’objet réel. A I’exemple
advaitin du serpent qu’on voit dans la corde, Ramanuja substitue
celui de la jarre faite de terre: le serpent n’a pas de réalité, mais la jarre

72 Nous surimposons le monde sur Brahman, mais aussi Brahman sur le
monde. Cf. Veddntaparibhdshd, éd. Suryanarayana, ch. VIII, § 16.

73 On consultera avec intérét I’ouvrage suivant: The Problem of Two Truths
in Buddhism and Vedédnta, edited and introduced by M. Sprung, Dordrecht,
Boston, D. Reidel, 1973.

74 Cf. M. 1. MARFATIA, The Philosophy of Vallabhdcdrya, Delhi, Munshiram
Manoharlal, 1967, p. 59.

33



est réelle. Certes, le néoplatonisme n’use pas de cette image qui évoque
la causalité matérielle, mais, enseignant que le premier principe est
producteur a partir de lui-méme, il admet bien I'idée qu’il est cause
universellement.

Ramanuja dit encore que le monde est a Dieu comme la partie au
tout, la qualification au qualifié, le mode a la substance, le corps a
I’ame. Selon certains textes révélés, le monde n’existe pas en dehors
de Dieu: c’est ce qu’indiquent les formules susdites. Selon d’autres
textes révélés, le monde differe de Dieu. Ces mémes formules I’indi-
quent aussi, car la qualification n’est pas le qualifié, le corps n’est pas
I’ame: le monde est 2 Dieu comme le corps est a celui qui possede le
corps. Cette relation s’applique a plusieurs niveaux et marque tou-
jours le gouvernement d’un multiple par 'un?5, '

Or, en néoplatonisme, le monde est aussi, selon ses différents étages,
la forme extérieure du principe. Inconcevable en dehors du principe
— en dehors de lui, il sombrerait dans le néant — il est pourtant en
dehors de lui d’une certaine maniere et différent de lui. Tel est le sens
du terme de participation dont I’étymologie implique les notions de
partie et de tout.

On observe donc chez Raméanuja quelque chose du réalisme du
créé, propre au néoplatonisme, et méme quelque chose de I’émana-
tisme. En poussant la comparaison plus loin, on apercevrait d’autres
ressemblances: quand, par exemple, Ramanuja écrit que seule une
trés petite partie de Brahman s’est engagée dans le monde?6, on pense
au fait que, dans le néoplatonisme, le monde est peu de chose face au
principe. Mais on verrait aussi des différences profondes: ainsi ne
rencontre-t-on pas, chez Raménuja, ’équivalent de I'inconnaissabilité
radicale du principe proclusien.

75 Cf. The Vedinta-siitras with the Commentary of Rdmdnuja, transl. by G.
Thibaut, Delhi, Patna, Varanasi, repr. 1962 (The Sacred Books of the East,
vol. XLVIII); RAMANUJA, Veddrtha-sangraha, trad. angl. par S. S. Raghava-
char, Mysore, 2¢ éd., 1968; CriNIVASADASA, Yatindramatadipikd, trad. angl. par
Sw. Adidevinanda, Mylapore, Madras, 2¢ éd., 1967 (manuel récent). Rap-
pelons que 'ouvrage d’O. LacoMmBi: L’Absolu selon le Veddnta, cité plus haut
en note, concerne non seulement Camkara, mais aussi RAmanuja. On doit
encore au méme auteur: La doctrine morale et métaphysique de Rdmdnuja. Tra-
duction (accompagnée du texte sanskrit) et notes, Paris, Adrien-Maisonneuve,
1938.

76 Veddrtha-sangraha, § 106.

56



Si nous entrouvrons cette fenétre sur un autre horizon de la philo-
sophie indienne que celui de I’advaita, c’est pour rappeler la variété des
paysages intellectuels que nous offre I'Inde: la stimulation que leur
spectacle nous apporte peut nous aider a nous mieux comprendre
nous-mémes et nous faire avancer dans la découverte de ce qui res-
semble et de ce qui differe dans I’histoire multimillénaire de la pensée
humaine.

57

5 Studia Philosophica XXXV



	Une comparaison entre Proclus et l'advaita

