
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Une comparaison entre Proclus et l'advaita

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Une comparaison entre Proclus et Vadvaita

par Fernand. Brunner

L'idée de comparer le néoplatonisme avec le non-dualisme indien
vient naturellement à l'esprit, puisqu'on peut être tenté d'interpréter
la philosophie de Plotin et de ses successeurs dans un sens advaïtin :

en vérité, dira-t-on, le monde est une illusion et seul l'Un existe,

comme seul Brahman est réel. Et si l'on choisit Proclus pour représenter

le néoplatonisme face à Vadvaita, c'est parce que Proclus est le

systématisateur du néoplatonisme païen et que E. R. Dodds a

suggéré ce rapprochement à propos d'un passage du commentaire pro-
clusien sur le Timée1.

Le néoplatonisme est de nos jours un champ de recherche en pleine
exploration: Jamblique et Proclus en particulier sortent de l'ombre
de Plotin pour prendre dans l'histoire des idées la place qui leur est

due2. Quant à l'Inde, l'influence de sa culture s'étend aujourd'hui

1 Dans: Proclus, The Elements of Theology, a revised Text with Translation,

Introduction and Commentary, 2e éd., Oxford, 1963, p. 217.
2 Parmi les travaux contemporains consacrés au néoplatonisme, signalons

l'achèvement de l'édition de Plotin par Henry et Schwyzer (Desclée de
Brouwer et l'Edition Universelle) ; l'édition et la traduction par Ed. des
Places des Mystères d'Egypte de Jamblique (Belles-Lettres) ; l'édition et la
traduction anglaise commentée, par J. M. Dillon, des commentaires de
Jamblique sur les Dialogues de Platon (Brill) ; les traductions de A. J. Festugière
des commentaires de Proclus sur le Timée et sur la République (Vrin) ; la
traduction par Jean Trouillard des Eléments de théologie (Aubier) ; l'édition et la
traduction que H. D. Saffrey et L. G. Westerink ont entreprises de la Théologie

platonicienne (Belles-Lettres) ; la traduction anglaise et le commentaire du
commentaire de Proclus sur le Premier Alcibiade par W. O' Neill (Nijhoff), etc.
A quoi il faut ajouter les ouvrages suivants: P. Hadot, Porphyre et Victorinus,

Paris, Etudes augustiniennes, 1968, 2 vol.; B. D. Larsen, Jamblique de Chalcis,

Exégète et Philosophe, Aarhus, Universitetsforlaget, 1972, 2 vol. ; J. Trouillard,
L'Un et l'Ame selon Proclos, Paris, Belles-Lettres, 1972; W. Beierwaltes,
Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt am Main, Klostermann, 1965;
du même auteur: Piatonismus und Idealismus, même éditeur, 1972. Citons en-

32



jusqu'à nous, sans que la culture indienne, en Occident, se révèle

toujours dans sa totalité ni dans ce qu'elle a de meilleur. Un effort

pour comprendre la pensée de l'Inde est donc opportun. D'ailleurs,
toute comparaison, même arbitraire dans le choix de ses termes, est

un exercice instructif et stimulant3.

Proclus, diadoque de Platon à la tête de l'Académie au Ve siècle,

se situe vers la fin de l'histoire du platonisme païen, qui est des plus
compliquées. Sans pousser trop loin les subdivisions, on peut compter,
dans le platonisme, les époques suivantes: 1) l'Ancienne Académie,
avec Platon et ses successeurs immédiats: Speusippe, Xénocrate,
Polémon, Cratès, Crantor; 2) la Nouvelle Académie qui, moins de

cent ans après la mort de Platon, cultive les germes de critique et de

scepticisme que pouvaient contenir les philosophies de Socrate et de

son grand disciple4; 3) le retour au dogmatisme, mâtiné de stoïcisme,

avec Antiochus d'Ascalon au premier siècle av. J.-C. ; 4) à la même

époque se dessine une renaissance du platonisme authentique, en

particulier de la doctrine du Timéeb ; 5) puis c'est le développement du

«moyen platonisme», aux Ier et IIe siècles après J.-G., avec des

penseurs tels que Plutarque, Albinus, Apulée, Atticus, qui, les uns, se

montrent accueillants aux influences jugées compatibles avec le

platonisme, et les autres, adoptent une position platonicienne tranchée6;
6) enfin, le «néoplatonisme» se constitue avec Plotin au IIIe siècle

pour fonder une tradition elle-même multiforme, dans laquelle Por-

core: Le néoplatonisme, (Royaumont, 9-13 juin 1969), Paris, Centre National
de la Recherche Scientifique, 1971, et rappelons les volumes que la Fondation

Hardt, Vandœuvres-Genève, a consacrés au néoplatonisme; un nouvel

ouvrage de la même collection et sur le même sujet est en préparation.
3 Cet article poursuit l'essai de comparaison entrepris il y a deux ans ici

même, vol. XXXIII, 1973, pp. 33 sqq.: Création et émanation, Fragment de

philosophie comparée.
4 Voir le chapitre que H. J. Kraemer a consacré à la Nouvelle Académie

dans Piatonismus und hellenistische Philosophie, Berlin, New-York, Walter de

Gruyter, 1971, pp. 5 sqq.
5 Cf. H. Doerrie, Divers aspects de la cosmologie de 70 av. J.-C. à 20 ap. J.-C.,

«Revue de théologie et de philosophie», Lausanne, 1972, VI, pp. 400 sqq.;
Le renouveau du platonisme à l'époque de Cicéron, ibid., 1974, I, pp. 13 sqq.

6 Cf. P. Merlan, The Later Academy and Platonism, ch. 4 de : The Cambridge

History of Later Greek and Early Medieval Philosophy, ed. by A. H. Armstrong,
Cambridge, University Press, 1967.

33



phyre, Jamblique, Proclus et Damascius jouent les premiers rôles7.

La fermeture de l'Ecole d'Athènes en 529 n'étouffe pas immédiatement

le néoplatonisme païen sur les côtes orientales de la Méditerranée
et son influence va continuer de plus belle à s'exercer sur les chrétiens

grecs et latins, sans compter bientôt les penseurs musulmans et juifs8.
Dans ses mille ans d'histoire, le platonisme païen a donc connu divers

avatars. En quoi consiste sa transformation, d'un extrême du temps à

l'autre? C'est matière à discussion et l'on se demande si l'évolution
politique qui va des cités aux empires ne se double pas d'un changement

intellectuel aussi décisif qu'elle. Des sédiments philosophiques
de première importance se sont accumulés au cours des siècles : l'aris-
totélisme, le stoïcisme, le néopythagorisme ; des textes comme les

Hymnes orphiques et les Oracles chaldaïques se sont constitués avec
valeur de révélation; les religions positives de Grèce et d'Orient ont
imposé leurs enseignements et leurs rites à la réflexion philosophique,
et la pratique de ces religions est apparue comme une exigence de la
philosophie elle-même. Alors qu'il n'y avait pas d'écrits révélés à

l'origine de la pensée grecque, voici maintenant que Proclus en dispose.
Et alors que la philosophie grecque avait entretenu des rapports
ambigus avec la religion, voici qu'elle fait alliance avec elle, jusqu'à
fondre son dynamisme spirituel propre avec celui de la religion9.

Dirons-nous que le néoplatonisme, après Porphyre, dépasse le
rationalisme platonicien au profit d'une attitude religieuse? Mais la
dimension religieuse n'était pas étrangère au platonisme: l'Idée, qui
était de l'ordre du divin, était indivisiblement objet d'intelligence et

objet d'amour. Faut-il parler du dépassement de l'Idée en faveur de

l'Inconnaissable? Mais Platon lui-même s'est élevé au-dessus de

l'essence en traitant du Bien dans la République10 et, dans la première

7 Cf. Jean Trouillard, Le néoplatonisme, dans Histoire de la philosophie,

I, Encyclopédie de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1969, pp. 886 sqq.
8 Sur Ambroise et Augustin, et par eux, c'est l'influence de Plotin et de

Porphyre qui s'exerce. Sur Boèce, Denys, et par eux, c'est celle de Proclus.
La philosophie musulmane et juive connaît les deux tendances, comme en
témoignent la Théologie d'Aristote et le Livre des causes, issus, la première, de Plotin,
le second, de Proclus.

8 On trouve dans les Mystères d'Egypte de Jamblique un parfait exemple de
l'effort entrepris par le néoplatonisme d'alors pour assumer la religion. - Voir
l'édition récente des Oracles chaldaïques par Ed. des Places, Paris, Les Belles-

Lettres, 1971, et la notice, pp. 18 sqq.
if Cf. 509 b.

34



hypothèse de la seconde partie du Parménide, il a enseigné que l'Un
transcende toute détermination, y compris celles d'être et d'un11.

D'un autre côté, chez Proclus, cette attitude religieuse et ce
débouché sur l'Inconnaissable n'excluent pas un usage presque immodéré

de la spéculation raisonnante. On s'y est souvent trompé: la

pédanterie de l'argumentation et de la systématisation a pu cacher

l'élan intérieur.
Il n'en reste pas moins que le néoplatonisme et Proclus en particulier

donnent à leur doctrine un accent nouveau. L'ambiguïté de la

philosophie face à la religion dans la Grèce classique tend à disparaître
et le mouvement s'accentue de Plotin à Proclus: Socrate et Platon

critiquent la mythologie; Jamblique et Proclus l'expliquent. Plotin
est encore réservé devant les pratiques religieuses; Jamblique et
Proclus s'y consacrent corps et âme. En même temps, le thème de la
transcendance et de l'ineffabilité du principe suprême prend une

importance inconnue jusque là, et celui de l'intériorité, qui est en germe
dans la doctrine platonicienne de la réminiscence, connaît un développement

inattendu. La voie est ouverte ainsi à une approche mystique,
c'est-à-dire silencieuse, du principe qui est au-delà de tout intelligible
et de toute intelligence, et à l'union avec lui par la médiation des

pratiques religieuses12.

A ces traits fondamentaux du néoplatonisme s'ajoutent, au plan
du système, l'organisation des niveaux de réalités en une hiérarchie
d'hypostases — simple chez Plotin, complexe chez Proclus -, la
transformation du monde des Idées en une Intelligence pensant les Idées

- doctrine que Proclus modifie et complique aussi -, la thèse de la
production de tout, y compris la matière, par le premier principe et
l'affirmation de sa providence universelle.

Ces derniers traits — la production et la providence universelles -
joints à l'intention religieuse de la philosophie et même la subordination
en un sens, chez Jamblique et chez Proclus, de la théorie philosophique

11 Cf. 141 e - 142 a. Cf. la discussion de cette question par J. Moreau dans
Plotin ou la gloire de la philosophie antique, Paris, Vrin, 1970, pp. 13-16.

12 Sur la transformation de la pensée grecque de Plotin à Proclus, lire les

pages de E. R. Dodds dans son édition des Eléments de Théologie de Proclus,
2e éd., Oxford, 1963, pp. XVIII sqq. - Sur la pensée et la pratique religieuse
de Proclus, le court chapitre 11 du livre II de la Théologie platonicienne apporte
un témoignage remarquable. Voir aussi J. Trouillard, Le merveilleux dans la
vie et lapensée de Proclus dans «Revue philosophique», 1973, t. 163, pp. 339-452.

35



à l'opération religieuse, expliquent la position privilégiée du néoplatonisme

face au christianisme et, plus tard, face à l'islam et au judaïsme.

Vadvaita, lui, est une des formes du vedânta, lequel est l'un des

darçana, vues ou systèmes indiens traditionnels13. En quelques lignes,
situer Yadvaita dans une pensée qui remonte, avec les Veda, au deuxième
millénaire avant notre ère est une gageure ; mais il faut la tenir. Aux
Veda, concernant le rituel sacrificiel et d'abord non écrits, succèdent
les Brâhmana (Xe-VIIIe siècles avant J.-C.) dans lesquels la spéculation

sur les rites se fait jour. Puis viennent les Upanishad dont la rédaction

s'étend du VIe ou IVe siècle avant J.-C. jusqu'à une date assez

récente et dont le contenu spéculatif est de première importance.
Ainsi s'est constituée la révélation hindoue (çruti) qui est beaucoup
plus riche d'aperçus théologiques, cosmogoniques, cosmologiques,
psychologiques, etc., que la révélation des trois religions du Livre.

Le second niveau d'autorité (smrti) est représenté par des écrits
dont le nombre et la nature varient avec les écoles. Un des plus
souvent cités est la Bhagavad-gîtâ, qui est une partie de l'épopée appelée
Mahâbhârata et qui remonte à quelques siècles avant notre ère. Outre
les Upanishad et la Bhagavad-gîtâ, le canon sur lequel est basé Yadvaita

comprend les Brahmaputra ou aphorismes sur Brahman.
La religion qui se réclame des Veda ne s'est pas développée sans

accident du deuxième millénaire avant J.-C. à nos jours. Elle a vu
surgir au moins deux grandes hérésies, le bouddhisme et le jaïnisme
aux VIe et Ve siècles avant J.-C. Açoka, qui domina toute l'Inde sauf
le sud au IIIe siècle avant J.-C., est un roi converti au bouddhisme.
La grande hérésie cependant ne réussit pas à étouffer la religion des

brahmanes et elle a été finalement supplantée par elle, non sans avoir
influé sur elle. A partir du XIIe siècle, les attaques contre le
bouddhisme et ses différentes écoles sont purement académiques chez les

philosophes indiens. De nos jours, le bouddhisme a disparu de l'Inde

13 Sur les philosophies et les religions indiennes, consulter L. Renou et
J. Filliozat, L'Inde classique, Manuel des études indiennes, T. I, Paris, 1947 (ch.
V: le védisme; ch. VI: le brahmanisme); t. II, Paris, Hanoi, 1953 (ch. VII:
la philosophie brahmanique; ch. XI: le bouddhisme; ch. XII: le jaïnisme);
M. Biardeau, Philosophies de l'Inde dans Histoire de la philosophie, I, Encyclopédie

de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1969, pp. 82 sqq.; J. Filliozat, Les

philosophies de l'Inde, Paris, P.U.F., 1970; M. Biardeau, Clefs pour la pensée hindoue,
Paris Seghers, 1972.

36



et il ne subsiste, sous ses deux formes différentes, que dans les pays
limitrophes et parfois bien au-delà, comme au Japon14. Le jaïnisme
qui, lui, ne s'est pas exporté, est resté vivant ici ou là en Inde même.

Reconstitué après lJère bouddhique, le brahmanisme se subdivise

en sectes qui ont édifié parfois des systèmes spéculatifs dignes de figurer
dans la liste traditionnelle des darçana ou «vues» orthodoxes.
Pourraient s'y ajouter encore la grammaire qui a connu en Inde dès

l'antiquité un degré de perfection atteint nulle part ailleurs avant notre
époque et sur laquelle se greffent des spéculations philosophiques, la
médecine, l'alchimie, etc.

Mais l'habitude s'est formée d'énumérer six systèmes orthodoxes.
Encore une fois, cette liste est assez arbitraire et ne donne pas une idée
suffisante de la complexité de la pensée indienne. Certains textes d'ailleurs

l'allongent15. Dans son histoire de la philosophie de l'Inde, M.
Hiriyanna ne traite des six darçana qu'à partir de la page 225, c'est-à-
dire dans la seconde moitié de son livre. La première pattie de

l'ouvrage est consacrée à la période védique, c'est-à-dire à la pensée
antérieure aux Upanishad, à la période post-védique (la Bahagavad-gîtâ, le
bouddhisme et le jaïnisme). Puis vient «l'âge des systèmes»: le
matérialisme des Cârvâka, les écoles bouddhiques tardives, et enfin nos
fameux darçana orthodoxes.

Il est intéressant de noter que ces darçana n'ont peut-être pas tous

une origine orthodoxe. Certains peuvent être nés en dehors du
brahmanisme et s'être rattachés à lui plus tard; d'autres peuvent avoir
subi l'influence de l'hétérodoxie, du bouddhisme par exemple. Sous

la forme qu'ils ont prise avec le temps, ils comportent tous à leur
manière/une doctrine du salut.

Chacun des six darçana, le nyâya, le vaiçeshika, le sâmkhya, le yoga, la
mîmâmsâ et le vedânta, a une histoire et par conséquent des formes
différentes. Les darçana les plus orthodoxes sont les deux derniers, encore

que l'influence du bouddhisme sur l'advaita vedânta soit fort probable.
Ils s'appuient sur des aphorismes (sûtra), composés, sauf dans un cas,

14 Cf. M. Hiriyanna, Outlines of Indian Philosophy, London, George Allen
and Unwin, 1932 et réimpressions, p. 198. Sur l'histoire du bouddhisme,
lire la première partie de la conférence de J. May, Eludes bouddhiques, domaine,

disciplines, perspectives dans «Etudes de Lettres», série III, t. 6, oct.- déc. 1973,

Lausanne, 1973.
15 Tel le Sarva-darçana-samgraha, du XIVe siècle, qui en compte 16, dont

certains hétérodoxes.

37



entre les IIe et Ve siècles de notre ère. A chacun d'eux correspond le

nom du sage qui est considéré comme son fondateur16. Uadvaita

appartient donc à la sixième de ces écoles ; il se rattache principalement
à Çamkara (VIIIe-IXe siècles), comme les autres branches du vedânta

se rattachent respectivement à Râmânuja, à Nimbârka, à Madhva,
à Vallabha17, etc.

Uadvaita de Çamkara s'est développé jusqu'à nos jours et sa
doctrine a varié sur plusieurs points importants. Uadvaita, par conséquent,
se subdivise lui-même. N'a-t-il pas, lui aussi, une histoire de mille ans

et davantage18? On le voit, le concept de philosophie indienne est

tellement large qu'il est quasi vide : il n'est qu'une simple accolade et
on ne peut l'utiliser sans apporter les précisions nécessaires.

Uadvaita a aujourd'hui encore un grand crédit en Inde et il est

peut-être le darçana le moins inconnu des Occidentaux. En ses

différentes variétés, il comporte deux niveaux. Au niveau empirique et
pratique (vyavahârika), le monde est ce que nous voyons communément

qu'il est, un monde de sujets et d'objets réels; il est dominé par
un Seigneur divin, Içvara. A ce stade, l'advaita dispose d'une théologie,

d'une cosmogonie, d'une cosmologie, d'une théorie de la
connaissance qui distingue la perception, le raisonnement, le savoir dû
à la parole d'autrui, etc. Ces doctrines s'apparentent principalement
au sâmkhya pour la cosmogonie, au nyâya et à la mimâmsâ pour la théorie
de la connaissance.

Mais l'originalité de Yadvaita consiste à dépasser l'affirmation
ordinaire de la réalité du monde et d'user des moyens de connaissance

valides que sa théorie de la connaissance reconnaît pour atteindre le

Brahman sans second. Au niveau absolu (pâramârthika), la dualité du
monde et de l'absolu disparaît, comme celle de Yâtman, du soi qui est

18 Ce sont, dans l'ordre donné ci-dessus: Gautama, Kanâda, Kapila,
Patanjali, Jaimini et Bâdarâyana.

17 Les noms des systèmes correspondants dont: viçishtâdvaita, dvaitâdvaita,
dvaita et çuddhâdvaita, c'est-à-dire non-dualité qualifiée (ou du qualifié), dualité

non duelle, dualité, non-dualité pure. Râmânuja appartient au XIe siècle,
Nimbârka et Madhva au XIIIe, et Vallabha au début du XVIe.

18 Pour les sources et l'histoire de l'advaita, l'ouvrage suivant est très
commode: E. Deutsch andJ. A. B. van Buitenen, A Source Book ofAdvaita Vedânta,

Honolulu, University Press of Hawaii, 1971. Par la richesse de ses analyses,
le livre d'O. Lacombe demeure indépassé: L'absolu selon le védânta, Les notions

de Brahman et d'Atman dans les systèmes de Çankara et Râmânoudja, réimpression
augmentée de notes, Paris, Geuthner, 1966.

38



en chacun de nous, et de Brahman; toute multiplicité est illusoire.
Brahman ne peut être à la fois unité principielle et pluralité mondaine.
La pluralité n'est donc qu'une apparence. Elle est Brahman lui-même
apparaissant comme fini en vertu des adjonctions limitatives que nous
lui surimposons illusoirement. Au niveau suprême, l'advaita est donc

un monisme absolu.

Bien entendu, ce niveau n'est atteint que sous certaines conditions
d'ascèse intellectuelle et morale et de guidance spirituelle19. Ce stade

ultime est un état et non seulement une intellection, un état d'intelligence

et de détachement dans lequel le sage ou le saint est installé
effectivement au-delà de l'ignorance et de l'illusion. Cet état est
présenté comme l'expérience de l'absolu, dans lequelle toute relation de

sujet à objet est dépassée dans l'immédiation parfaite. Tant qu'il est

en vie, le sage peut voir encore le monde autour de lui ; mais il sait que
ce monde n'est pas réel; il n'en est pas dupe. A sa mort, le fruit de ses

actions passées est épuisé et ce résidu d'altérité disparaît20. A cette
réserve près, la libération peut être atteinte dès cette vie. Peu importe
que les libérés-vivants soient peu nombreux : il s'agit ici des principes.

L'affinité qu'il y a entre l'advaita et le néoplatonisme est patente. Des

deux côtés, la transcendance divine est radicale, supérieure à toute
pluralité et connue négativement, et la connaissance de cette
transcendance apporte le salut.

Proclus suit ici la tradition qui remonte à la théorie du Bien
suressentiel dans la République et au premier Un du Parménide, à quoi
s'ajoute ce texte du Timée qui concerne le Démiurge21: «Le producteur

et le père de cet univers, c'est une rude tâche de le trouver, et

quand on l'a trouvé, il est impossible de le révéler à l'humanité
entière». Dans l'Elementatio theologica, le Diadoque distingue les dieux
postérieurs, qui sont une certaine bonté, du Dieu premier qui est le

Bien absolu (ânÀcûç ~to.ya.dov)22. Dodds traduit ces derniers mots

19 L'énumération de ces conditions est classique, de même que les discussions

qu'elle entraîne. Cf. Dharmarâja Adhvarin, Vedântaparibhâshâ, ed.,

Suryanarayana, Madras, Adyar, repr. 1971, ch. IX, §§11 sqq.
20 Cf. Satprakashânanda, Methods of Knowledge, Perceptual, Kon-perceptual,

Transcendental, According to Advaita Vedânta, London, G. Allen and Unwin, 1965,

pp. 281-283.
28 c.

22 Prop. 133 et passim.

39



par the Good unqualified, ce qui rappelle le nirguna Brahman, le Brahman
sans qualité. C'est ainsi en effet que Çamkara désigne l'absolu, selon

la tradition de la Brhadârariyaka Upanishad: neti nety âtmâ (Yâtman n'est
ni ainsi ni ainsi)23.

Des deux côtés encore, on rencontre le thème de la connaissance de

soi, qui, loin d'être opposé à la connaissance de la transcendance
absolue, est au contraire le chemin qui y mène. Voici un passage du
dernier ouvrage de Proclus, qui décrit très bien le cheminement de

l'âme au-dedans d'elle-même: «Si donc le divin peut être connu de

quelque manière, il reste que ce soit par la pure existence de l'âme

qu'il soit saisi et, par ce moyen, connu pour autant qu'il peut l'être.
En effet, à tous les degrés nous disons que le semblable est connu par le

semblable: autrement dit la sensation connaît le sensible, l'opinion
l'objet d'opinion, le raisonnement le rationnel, l'intellect l'intelligible,
de telle sorte que c'est par l'un aussi que l'on connaît le suprême degré
de l'unité et par l'indicible l'indicible. C'est pourquoi Socrate a

raison de dire dans le Premier Alcibiade que c'est en rentrant en elle-
même que l'âme obtient la vision non seulement de tout le reste mais
aussi de Dieu. Car en s'inclinant vers sa propre unité et vers le centre
de sa vie entière, et en se débarrassant de la multiplicité et de la diversité

des puissances de toutes sortes qu'elle contient, l'âme s'élève

jusqu'à cet ultime point de vue sur tout ce qui existe. Et de même que dans
les plus sacrés des mystères, On dit que les initiés rencontrent tout
d'abord des êtres variés en espèces et en formes, qui précèdent les

dieux, mais que, lorsqu'ils sont entrés dans le sanctuaire, debout et
immobiles, dans la sécurité intime qu'apporte l'accomplissement des

rites, ils reçoivent en eux-mêmes d'une manière absolument pure
l'illumination divine elle-même et dévêtus, comme diraient les Oracles,
entrent en participation du divin ; de la même façon, je pense, dans

la considération de l'univers l'âme, regardant ce qui vient après elle-

même, voit les ombres et les images de ce qui existe, mais lorsqu'elle
se tourne vers elle-même, elle explicite son propre être et ses propres
raisons; et d'abord, c'est comme si elle se voyait elle-même seule,
ensuite en s'enfonçant dans cette connaissance de soi-même, elle

découvre en elle l'intellect et les degrés de la hiérarchie des êtres,

quand enfin elle s'établit dans l'intérieur d'elle-même et pour ainsi

23 IV, 5, 15.

40



dire dans le sanctuaire de l'âme, par ce moyen elle contemple les

yeux fermés et la classe des dieux et les hénades de ce qui existe24».

Ce passage, dont l'importance excuse la longueur, nous apprend que
l'âme connaît l'Un par l'un qui est en elle, en s'inclinant vers sa propre
unité qui est comme le sanctuaire de l'âme. Plotin avait déjà employé
cette comparaison à propos de l'Un qui est comme le sanctuaire du
temple25. Voici Proclus appliquant cette image à l'âme elle-même,
prise dans son intériorité suprême. De fait, nombreux sont les textes
du Lycien qui affirment la présence de l'un dans l'âme ou qui posent
l'un de l'âme: to èv ij/aïv 'èv, to èv rrjç ipvyfç (unum animae )26.

Ainsi l'âme a en elle-même d'une certaine façon son origine et sa fin,
et la connaissance de soi coïncide avec la connaissance du divin.

La connaissance de ce que nous sommes vraiment est, nous le

savons, un thème essentiel de Yadvaita. Notre expérience de sujets

séparés dans un monde d'objets appartient à la sphère de l'illusion,
qu'il faut détruire. Le sujet individuel, comme l'objet, est une limitation

du soi suprême, une surimposition qui l'affecte illusoirement.
L'erreur consiste ici à confondre le sujet individuel avec le soi, à attribuer

au substratum les prédicats qui ne conviennent qu'au surimposé,
comme on attribue faussement au fer rougi les qualités du feu.

En se fondant sur la Taittirîya Upanishad, le Paficadaçi27, un écrit
advaïtin du XIVe siècle, enseigne que Brahman est caché sous cinq
gaines ou enveloppes (koça : le corps physique, fait de nourriture ; la

gaine des souffles vitaux (prâna), l'enveloppe du manas (mot de même
racine que mens) ; l'enveloppe de la connaissance (vijnâna ; enfin
l'enveloppe du bonheur, qui correspond à l'état de sommeil. Ces gaines
sont comprises les unes dans les autres et cachent toutes Brahman.

Un des plus nobles représentants de la pensée indienne contemporaine,

qu'on peut rattacher à Yadvaita, Ramana Maharshi, mort au
milieu de notre siècle, a résumé toute sa doctrine dans l'interrogation :

24 Théologie platonicienne, I, 3, éd. et trad. Saffrey-Westerink, Paris, Belles-

Lettres, 1968, pp. 15 et 16. Les mots soulignés sont des citations.
25 En particulier Enn., V, 1, 7. Cf. notre commentaire de ce passage dans

Etudes néoplatoniciennes, Neuchâtel, La Baconnière, 1973, pp. 81-82.
26 Cf. W. Beierwaltes, Der Begriff des 'Unum in nobis' bei Proklos, dans Die

Metaphysik im Mittelater, Ihr Ursprung und ihre Bedeutung, Berlin, Walter de

Gruyter, 1963, pp. 255 sqq. (Miscellanea Mediaevalia, 2); et Proklos, Grundzüge

seiner Metaphysik, Frankfurt/M, Klostermann, 1965, pp. 367 sqq.
27 Ch. 3.

41

4 Studia Philosophica XXXV



«qui suis-je?» Je ne suis pas le corps physique, ni les cinq organes de

perception sensible; je ne suis pas les cinq organes d'activité
extérieure; je ne suis pas les cinq forces vitales, ni l'entendement qui pense;
je ne suis pas non plus l'état d'ignorance qui ne conserve que les

tendances inconscientes, par-delà l'ordre de l'activité et celui de
l'entendement. Rejetant donc toutes les adjonctions physiques susmentionnées

et leurs fonctions, en disant: «je ne suis pas ceci; je ne suis pas
non plus cela, ni cela encore» - ce qui demeure alors séparé et seul

par soi, cette pure Conscience, cela vraiment je le suis. Cette
Conscience, qui est aussi Etre et Béatitude, est Brahman28.

Mutatis mutandis, nous retrouvons ici le mouvement proclusien
d'intériorisation progressive jusqu'à l'irréductible divin. Il s'agit, pour le

Lycien, de se défaire, comme de vêtements, de la multiplicité des

puissances qui sont en nous pour atteindre l'un de l'âme. La même

image de l'habillement et du dévêtissement accompagne la description

de la descente de l'âme dans le domaine de la génération et celle
de sa remontée : l'âme prend des tuniques aériennes, aqueuses, terrestres,

et pénètre finalement dans le corps grossier d'ici-bas29. Déjà
Platon, au livre X de la République, avait écrit que l'âme était cachée

sous des ajouts divers à cause de son association avec le corps, à la
manière dont le dieu Glaucus disparaît sous les cailloux et les coquillages

que la mer a déposés sur lui30. Proclus le répète dans son
commentaire sur le Premier Alcibiade31, comme si le thème des enveloppes
ou gaines était commun à la Grèce et à l'Inde.

On pourrait multiplier les rapprochements. Malgré les bases

religieuses différentes et la diversité de la problématique, des traits
communs et des analogies profondes entre la doctrine de Proclus et l'advaita

sont indéniables. Mais il ne faut pas négliger les différences. On ne
traitera pas ici de la doctrine du Dieu suprême qui est Etant (sat) en
advaita et Non-étant (/xi] ov) selon Proclus, ni de plusieurs autres
différences, dont le statut de l'idée générale est un des plus intéres-

28 Who am I? of Bhagavan Sri Ramana Maharshi, Tiruvannamalai, Sri
Ramanasramam, 1959, pp. 5-6.

29 Cf. In remp., Kroll, III, 297; trad. Festugière, V, p. 175.
30 611 c-d.
31 Commentary on the First Alcibiades of Plato, ed. L. G. Westerink, 1954,

p. 224; trad. O' Neill, The Hague, 2e éd., 1971, pp. 147-148. Voir les
dernières propositions des Eléments de théologie et les commentaires de Dodds.

42



sants32. On se limitera au problème de la réalité du monde en dehors
de Dieu et à celui dé la nature de l'âme. On voudrait montrer que
Proclus n'enseigne pas que le monde est une illusion (vivarta) ni que
l'âme est identique à Dieu, selon la fameuse «grande parole» (mahâ-

vâkyaJ : «Tu es cela»33.

Il ne s'agira pas d'une étude d'influence : il est difficile d'admettre

que Proclus, et même le platonisme en général, ait influé sur l'advaita,

quoique les contacts de l'Inde avec la Grèce remontent au moins à

Alexandre le Grand; dans l'autre sens, les dates interdisent une
influence de Çamkara sur Proclus, mais il faut se souvenir que les Brah-
masûtra remontent au moins au IIIe siècle et que les Upanishad les plus
anciennes sont contemporaines de la Grèce classique34. Nous laissons

donc de côté le problème historique des influences pour nous situer

au plan d'une comparaison structurale et, nécessairement, d'une
comparaison partielle.

Considérons tout d'abord la question du statut du monde.

Il peut sembler que le monisme soit plus accentué chez Proclus que
chez Plotin, puisque celui-ci enseigne que la matière est mauvaise35.

Dans ces conditions, le Bien ne peut l'intégrer. Ce trait du plotinisme

- dont il faudrait discuter l'interprétation - ne se retrouve pas chez

Proclus : la matière, nécessaire à l'achèvement de l'univers, ne saurait
être mauvaise36. S'ensuit-il la réduction radicale de l'univers à son

principe? Non, car la multiplicité qui procède de l'Un, chez Proclus,
est en dehors de l'Un en un certain sens.

Dans les Eléments de théologie, Proclus écrit que «ce qui est produit
immédiatement par un principe, à la fois demeure en sa cause et pro-

32 L'advaita est nominaliste pour éviter d'affirmer un être éternel qui ne soit

pas l'absolu. Voir cependant sur cette question : R. R. Dravid, The Problem

of Universals in Indian Philosophy, Delhi, Patna, Varanasi, 1972, ch. VII, pp.
155 sqq.

33 Chândogya Upanishad, VI, 8, 1.

34 Cf. J. Filliozat, Les relations extérieures de l'Inde (I), 1. Les échanges de

l'Inde et de l'Empire romain aux premiers siècles de l'ère chrétienne, 2. La doctrine

brahmanique à Rome au IIIe siècle, Pondichéry, Institut français d'indologie,
1956.

35 Cf. Enn., I, 8.
36 Cf. In Tim., Diehl, I, p. 373 et p. 385; trad. Festugière, t. II, p. 233 et

p. 249; De malo, Boese, X, 35 ; etc. Comparer avec Denys, Noms divins, ch. IV,
§28.

43



cède d'elle»37; et il conclut la démonstration de cette proposition
comme suit: «En tant donc qu'il a quelque point identique avec son

producteur, le produit demeure en lui. Mais en tant qu'il est autre, il
çp. procède. Et puisqu'il lui est semblable, il est à la fois sous quelque
point de vue même et autre. Par conséquent, il demeure immuable et

procède à la fois, sans qu'on puisse mettre l'un à part de l'autre».
Le Diadoque développe le thème, déjà indiqué par Plotin, de la

manence dans le divin, de la procession hors de lui et de la conversion

vers lui38. Il ne s'agit pas ici d'Un point de départ, d'un aller et d'un
retour à proprement parler, car la conversion ne supprime pas la
différence entre le produit et sa source : le produit ne disparaît pas dans

l'Un vers lequel il se convertit; il se suspend à lui dans un état de

dépendance pure qui n'exclut pas la différence." Il semble ainsi que
l'Un ne cesse pas d'être accompagné par la réalité multiple qu'il
engendre, sans pourtant se multiplier lui-même.

Voici le texte qui a suggéré à E. R. Dodds l'idée d'un monde
illusoire: «Le divin n'est séparé de rien, il est également présent à tout
ce qui est. C'est pourquoi dusses-tu prendre le plus extrême du réel, tu
y trouveras le divin encore présent. Car l'Un est partout, dans la
mesure où chacun des êtres tient son existence des dieux, et où, alors

même qu'ils ont tous fait procession à partir des dieux, ils n'en sont

point sortis, mais sont enracinés en eux. Où, de fait, pourraient-ils
même «sortir», quand les dieux ont tout embrassé et saisi d'avance et

qu'ils tiennent tout en eux-mêmes? Car ce qui est au-delà des dieux
est ce qui n'existe en aucune manière, mais les êtres, eux, sont encerclés

par les dieux, ils sont dans les dieux. D'une certaine manière admirable,
donc, tous les êtres sont sortis des dieux et n'en sont pas sortis. Car
ils n'ont pas été séparés des dieux - et de fait, s'ils en avaient été

séparés, ils ne seraient même plus, puisqu'aussi bien tous les rejetons
une fois séparés de leurs parents, s'abîment aussitôt dans le vide infini
du néant - mais ils ont en quelque sorte leur fondement stable dans
les dieux, et pour tout dire en un mot, ils ont fait sans doute leur
procession par eux-mêmes, mais c'est par le fait des dieux qu'ils ont leur
permanence39 ».

37 Prop. 30.
38 Cf. P. Hadot, Etre, vie et pensée chez Plotin et avant Plotin, dans Les Sources

de Plotin, Entretiens sur l'Antiquité classique, t. V, Fondation Hardt, Van-
dœuvres-Genève, 1960, pp. 107 sqq.

39 In Tim., Diehl, I, pp. 209-210; trad. Festugière, t. II, p. 30-31.

44



Dodds retiens des derniers mots de ce passage : «Ils ont fait leur
procession par eux-mêmes, mais c'est par le fait des dieux qu'ils ont leur

permanence» (kavroTç pthv itQoefajfar&e, /usvei ôè toïç Deoïç) et y voit
l'explication des notions d'«être dehors» ou d'«être sorti» d'une

part, et d'«être dedans» et de «n'être pas sorti» d'autre part. «Sortir»
serait «faire procession par soi-même», et «n'être pas sorti» serait
«avoir sa permanence par le fait des dieux». Et le commentateur de

se demander si cette explication signifie que «la séparation de l'inférieur

est une illusion résultant d'un point de vue partiel» et «s'il suit

que le cosmos sensible et le cosmos intelligible sont tous les deux des

apparences»40. Nous serions donc en dehors des dieux par nous-
mêmes, c'est-à-dire en vertu d'un point de vue partiel, d'une illusion
dont nous serions les sujets; et nous serions dans les dieux, du point
de vue véritable des dieux eux-mêmes.

Dodds répond par la négative et il semble qu'il ait raison. En effet,
«être dehors» ou «être sorti» paraissent exprimer l'extériorité réelle
des créatures par rapport à l'absolu, et «procéder par soi-même»

n'indique pas que cette procession n'est pas réelle en soi, mais que les

êtres ont une existence et une action propres. Les êtres procèdent par
eux-mêmes dans la mesure où le divin, demeurant immuable, leur
donne d'être et d'être ce qu'ils sont: la procession des êtres est la leur

et non celle du divin.

Le passage relevé par Dodds concerne donc d'une part l'enracinement

des êtres dans l'unité des dieux, leur manence en eux, et d'autre

part leur sortie réelle que les dieux leur ont donné de réaliser eux-
mêmes en se faisant ce qu'ils sont, en dehors des dieux. La multiplicité,
qui réside uniment dans l'unité, ne laisse pas de s'être constituée en
dehors de l'Un en quelque façon.

Il faut noter encore qu'en dépit de sa théologie négative, Proclus

n'exclut pas que l'Un produise l'univers. Certes, l'Un produit sans

mouvement et sans en être affecté ; il ne dépend pas de l'univers, alors

que celui-ci dépend de lui. A cet égard, il est sans relation avec
l'univers41. Et pourtant, il s'agit bien d'une production réelle, car le prin-

40 Proclus, The Elements of Theology, sec. ed., Oxford, 1963, commentaire
de Dodds sur la proposition 30, p. 217.

41 La production sans mouvement et l'indépendance de l'Un sont déjà des

thèmes plotiniens (cf. V, 1, 6). On trouvera, chez Proclus, des expressions
d'une grande énergie au ch. 9, 1. II de la Théologie platonicienne, éd. et trad.
Saffrey-Westerink, pp. 57 sqq.

45



cipe premier n'est pas seulement de forme une, mais encore de

puissance infinie42. Cette ôùva/iiç par laquelle l'un s'étend au-delà de

lui-même et qui est la cause de tout ce qui est, est la première médiation

entre l'Un et le Multiple et correspond assez bien à la çakti ou
puissance de Brahman43. Mais ce pouvoir producteur, chez Proclus,
est toujours avec le principe; il n'est pas illusoire ni source d'illusion.

Malgré ses négations relatives à Brahman - «ni ainsi ni ainsi» -,
l'advaita accepte de désigner l'absolu de deux façons, l'une accidentelle

et l'autre essentielle (tatasthala.ksh.ana et svarûpalakshana), selon deux

catégories de textes des Ecritures. Il dira, de la première façon, que
Brahman est la cause de l'univers. Ce trait permet de caractériser

Brahman, mais il n'a pas la même durée que lui, car il n'existe que le

temps de la fausse surimposition du monde sur Brahman, c'est-à-dire
le temps, pour nous, de l'illusion cosmique. La caractéristique essentielle,

au contraire, convient à Brahman considéré en lui-même,
c'est-à-dire dans sa réalité que les négations tentent de dégager de ce

qu'elle n'est pas44.

Proclus, de son côté, donne aussi des noms au premier principe,
mais il précise que ces noms désignent le principe dans son rapport à

ses productions. «Un» désigne le principe en fonction de ses productions

considérées dans leur procession à partir de lui, et «bien» désigne
le principe en fonction de ses productions considérées dans leur
conversion vers lui; car de l'Un qui n'est rien, tout procède, et le Bien
est la cause finale universelle. Le premier principe, dans son rapport
aux êtres, demeure donc ineffable, tel qu'il est en lui-même, exerçant
«une causalité sans cause», c'est-à-dire une causalité qui ne l'affecte
d'aucune façon45.

Comme on le voit, Proclus maintient l'ineffabilité du principe
d'une manière peut-être plus parfaite que l'advaita, puisqu'en soi le

principe n'a pas de nom; mais le Diadoque ne laisse pas d'attribuer
en tout temps au principe en soi une fonction productrice, ce que
l'advaita ne fait pas.

42 Cf. De dec. dubit., q. 3, Boese, §§ 11-12; Elim, thiol., prop. 92; etc. Lire
J. Trouillard, La notion de 8iSva|xi<; chfz Damascios, dans «Revue des Etudes
Grecques», t. LXXXV, juillet-décembre 1972, pp. 353-363.

43 Cf. Brahmasûtrabhâshya, II, 1, 14.
44 Cf. DharmarÂja, Vedântaparibhâshâ, éd. Suryanarayana, ch. VIII, § § 5 sqq.
43 Cf. Thiol, plat., II, 5-6.

46



La théologie de Proclus connaît une série de fonctions divines, les

fonctions paternelle, génératrice, parfaite, conservatrice, donneuse de

vie, cause de pureté, démiurgique, anagogique46. Certaines d'entre
elles se retrouvent en Inde, telle la fonction de conservation, qui, chez

Proclus, maintient les êtres à leur rang propre dans la hiérarchie
ontologique. Ne correspond-elle pas à celle qui est attribuée au dieu
Vishnu dans la triade traditionnelle constituée par Brahmâ le créateur,

Vishnu le conservateur et Çiva le destructeur-libérateur? Pour
Yadvaita, ces trois fonctions ne sont pas celles de Pabsolu, mais seulement

celles d'îçvara, le Seigneur de Punivers, qui est Pabsolu qualifié
par Pillusion cosmique (mâyâ). Les trois qualités de la maya étant
sattva, rajas et tamas (traduits habituellement par sérénité, activité et

inertie), îçvara, quoiqu'il soit un, est désigné par les noms de Vishnu,
Brahmâ et Çiva47. Uadvaita fournit donc une théorie de la genèse des

dieux et une théorie de leur résorption dans le Brahman sans second.

Quant à Proclus, il enseigne bien que les fonctions divines sont des

propriétés des Hénades et non de PUn lui-même, mais il faut dire

qu'en dernier ressort, les Hénades et leurs fonctions ne sont pas
illusoires et demeurent des caractéristiques immuables de l'ordre du
divin. Les fonctions de PUn sont au-dessous de PUn, mais PUn n'est

jamais sans elles.

Souvent, certes, à la suite de Platon48 et de Plotin49, Proclus semble

enseigner la non-réalité du monde. Il écrit, par exemple, dans le
Commentaire sur le Premier Alcibiade: «Nous affirmons que quand les

âmes résident avec les dieux, elles agissent intellectuellement et

jouissent de la volonté des dieux, qui a la forme du bien, et de leurs
dons purs; mais procédant de là par l'imagination et par un certain
mouvement indéterminé, elles rencontrent des images des réalités de

l'autre monde et des apparences à la place de ce qui est authentique,
etc.50». Mais le Lycien, croyons-nous, ne veut pas dire que ce monde

d'apparence n'est rien d'autre qu'une illusion. Il est illusion, si l'on
veut, pour ceux qui y cherchent la réalité véritable; néanmoins, il a

en lui-même son ordre de réalité, puisqu'il est une participation plus
ou moins directe de l'Un.

46 Cf. Elém. théol., prop. 151 et suiv.
47 Cf. Vedântaparibhâshâ, ch. I, § 75.
48 Cf. Timée, 52 c.
4° Cf. Enn., III, 6, 7; VI, 3, 8; etc.
50 In Ale. I, Westerink, 135-136; trad. O' Neill, p. 90.

47



L'univers proclusien est donc fait d'étages permanents et non de

vues transitoires comme en advaita. La doctrine finale de Proclus

indique à la fois la transcendance de l'Un et son pouvoir d'engendrer
sans se mouvoir divers niveaux de réalité. La différence avec l'advaita
est évidente : alors que celui-ci réduit finalement la multiplicité à l'Un
sans second, Proclus fonde celle-ci dans l'Un producteur d'un second.

L'Un proclusien est doué de transcendance et d'immobilité, sans

préjudice de son pouvoir créateur.
L'advaita a beau reconnaître le vyavahârikasatya, l'être de l'expérience

usuelle, J. F. Staal a tort, semble-t-il, quand il soutient que le

néoplatonisme nie plus le monde que l'advaita en faisant de celui-ci
une image seulement de la réalité51. Car l'important n'est pas qu'en
advaita, on puisse affirmer la réalité du monde d'un certain point de

vue, c'est que, d'un autre point de vue, on puisse la nier. Cette autre
perspective n'existe pas, à proprement parler, en advaita.

Il est temps d'aborder notre second problème, celui de l'âme.
Platon use occasionnellement de aùrô et aeavrôv pour désigner

l'être humain52. Ce pronom «lui», non réfléchi ou réfléchi, se retrouve
en ce sens chez Plotin et chez Proclus53, ce qui donne un certain
équivalent du sanskrit âtman, pronom personnel réfléchi, traduit habituellement

par «soi». Mais cet usage philosophique du pronom grec est

rare; on rencontre généralement le mot ipvyij, âme.

Proclus enseigne-t-il une doctrine équivalente à celle de l'identité
de Yâtman et de Brahman? Telle était notre question.

Peut-être faut-il rappeler la doctrine advaïtine avant d'exposer celle

du Diadoque. Selon le chapitre III du Pancadaçi, l'enveloppe corporelle

ne peut être le soi, parce qu'elle naît et meurt. L'enveloppe des

souffles vitaux n'est pas non plus le soi, parce qu'elle est dépourvue
de conscience. L'enveloppe du manas donne lieu aux notions de «moi»
et de «mien» — «mon» corps, «ma» maison - mais elle ne peut être
le soi, parce que le manas est mû par le plaisir et la douleur et qu'il est

sujet à l'erreur et au changement. L'enveloppe de la connaissance

n'est pas davantage le soi, parce que la connaissance cesse pendant le

51 Advaita and Neoplatonism, Madras, University, 1961, p. 231.
52 Alcibiade /, 129 b et 130 d.
63 Pour Proclus, voir In remp., Kroll, I, 172, et la note de O' Neill, Alcibiades

I, The Hague, 1971, p. 227, avec la citation d'Olympiodore.

48



sommeil. Enfin, l'état de bonheur qui correspond au sommeil n'est

pas le soi non plus, puisqu'il est impermanent lui aussi. Dira-t-on
qu'après la négation des enveloppes qui vont du corps au bonheur
intérieur, il ne reste rien? Non, car la Conscience pure demeure, qui
fonde l'expérience de ces gaines successives et qui n'est pas elle-même

objet d'expérience. Ainsi, par une critique impitoyable de l'imper-
manent, l'advaita remonte à la condition ultime de tout acte de
connaissance et de tout objet connu, c'est-à-dire à la Conscience qui
habite en nous et qui, contrairement à son phénomène empirique,
n'est pas connaissance de quelque chose ni connaissance en quelqu'un.
Cette Conscience n'a ni commencement ni fin, alors que les états

de connaissance où elle se manifeste commencent et finissent. Il
appartient au sage de congédier tout objet de conscience pour que
ne subsiste plus que la Conscience comme telle ou le Soi qui est

Brahman.
Ce que nous appelons l'âme individuelle n'est point la Conscience

pure, mais cette Conscience associée aux cinq gaines. Le complexe
ainsi formé s'appelle 1ejîva, le vivant. Mais ne nous y trompons pas:
l'âme individuelle n'est vivante, connaissante et réelle que du point
de vue empirique et pratique. En vérité, elle brille d'une lumière

empruntée et rien n'existe de ce qui la distingue de la Conscience

pure, encore que nous concevions illusoirement ces gaines comme
réelles et comme réellement possédées par la Conscience. Nous ne

sommes pas ce complexe de Conscience et de surimpositions; nous
sommes la seule Conscience; nous n'avons jamais été rien d'autre et

nous ne le serons jamais, sinon illusoirement.
Tournons-nous maintenant vers Proclus. On observe chez lui une

description de la hiérarchie des âmes, l'âme humaine étant la plus
basse des âmes rationnelles: «Toute âme, écrit-il, est ou bien divine,
ou bien sujette à passer de la pensée à la non-pensée [c'est notre cas],
ou bien dans une condition intermédiaire, c'est-à-dire toujours
pensante, mais inférieure aux âmes divines54». Proclus est attentif à

respecter l'humble statut qui est propre à l'âme humaine. Beaucoup de

textes vont très loin dans ce sens : «Nous parlerons ouvertement, lit-on
quelque part, contre tous ceux des platoniciens qui déclarent notre
âme de même poids que les dieux et de même substance que les âmes

54 Elim. théol., prop. 184.

49



divines, etc.55». Il enseigne contre Plotin que notre âme est descendue

tout entière dans la génération56.
Comme l'a expliqué Jean Trouillard, c'est l'âme dans ses fonctions

noétiques que Proclus considère comme tombée tout entière ; dans sa

substance, elle reste inchangée : elle continue à recevoir, des principes
qui lui sont supérieurs, le pouvoir de se donner à elle-même
l'existence, comme le font tous les êtres spirituels. Jean Trouillard écrit que
Proclus «admet en toute âme trois ordres de conversion : l'ordre
substantiel, l'ordre vital correspondant aux puissances, l'ordre noétique
identique à l'activité. Or dans l'état de déchéance, la conversion
vitale est partiellement liée et troublée, la conversion noétique l'est

tout à fait, mais la conversion substantielle qui se confond avec l'auto-
constitution de l'âme est éternelle et soustraite aux vicissitudes des

descentes et des remontées. Toute âme, même humaine, demeure donc
enracinée dans la divinité par son acte fondamental qui n'est pas un
minimum logique, mais un foyer d'être, de vie et de pensée»57.

Donc l'âme, dans sa chute, n'est pas coupée de ses origines. Et si

elle se détourne des sollicitations extérieures, elle peut prendre
conscience de ses participations, elle peut «dérouler ses raisons», comme
le disait le texte de la Théologie platonicienne que nous citions à propos
de la connaissance de soi : «... En s'approfondissant par la connaissance

qu'elle prend d'elle-même, elle découvre en elle l'intelligence
et les ordres des êtres. Puis avançant à l'intérieur d'elle-même et pour
ainsi dire dans le sanctuaire de l'âme, elle est en mesure de contempler
les yeux fermés la lignée des dieux et les hénades des êtres »58. A
ces paroles se rattachent celles-ci, antérieures dans le temps, du
Commentaire sur le Parménide: «Nous possédons nous aussi, à notre rang
d'âmes, les images des causes primordiales : nous participons de l'Ame
universelle, de l'étendue de l'Intellectif et de l'Hénade divine, et nous
devons éveiller leurs puissances en nous Sinon, comment nous
approcherons-nous de l'Un si nous n'éveillons pas l'un de l'âme, qui
est en nous comme l'image de l'Un, et par lequel surtout, selon les

dires les plus exacts, nous vient l'inspiration divine? Et comment
pourrions-nous faire briller cet un lui-même et la fleur de l'âme, si

nous n'agissions pas d'abord selon l'intelligence? Car l'activité de

66 In Tim., Diehl, III, p. 231 ; trad. Festugière, t. V, p. 94.
56 Elém. thiol., prop. 211 et passim.
57 L'Un et l'Ame selon Proclos, Paris, Belles-Lettres, 1972, p. 51.
58 I, 3, éd. et trad. Saffrey-Westerink, p. 16.

50



l'intelligence conduit l'âme à un état et à une activité paisibles. Mais
comment atteindrions-nous parfaitement l'activité de l'intelligence, si

nous ne procédions pas d'abord par des démarches logiques, usant d'in-
tellections plus complexes avant d'user d'intellections plus simples?59».

Remarquons que ce passage, comme d'autres, annonce le retour de

l'âme à l'Un par le moyen de l'un de l'âme et non pas l'identité de

l'âme et de l'Un. L'un de l'âme est dans l'âme; il n'est que l'image de

l'Un; il est décrit partout comme vestige, semence de l'Un, comme
seconde unité, etc. «Toutes choses sont en nous psychiquement»,
lit-on à la fin du passage de la Théologie platonicienne que nous avons

déjà cité deux fois60; elles sont en nous comme des choses de l'âme et

non comme des choses en soi. Il n'en demeure pas moins vrai que, par
l'un de l'âme, nous avons la possibilité de revenir à l'Un toutcourt, même
si l'un de l'âme ne se confond pas avec lui et demeure en dehors de lui.

En second lieu, l'âme n'est pas seulement l'image de l'Un; elle est

encore être, vie et intelligence, c'est-à-dire image de l'Etre, de la Vie
et de l'Intelligence. Par là encore elle se distingue de l'Un et se constitue

comme une réalité extérieure à lui. L'âme n'est donc pas identique

au principe premier, quoiqu'elle ait en son fond le pouvoir de

s'unir à lui: venant de l'Un à travers les degrés cosmiques de l'Etre,
de la Vie et de l'Intelligence, elle a en elle la trace de l'Un et par
conséquent l'accès à l'Un lui-même61.

Chaque fois que Proclus traite de l'union de l'âme avec le premier
principe, il introduit des réserves du type «autant qu'il est possible».
C'est le cas, par exemple, dans notre texte de la Théologie platonicienne62,

dans le Commentaire sur le Parménide63, dans le De providential, dans le
De decern dubitationibus. Dans ce dernier opuscule, on lit: «En nous
aussi, il y a un certain vestige caché de l'Un, qui est même plus divin

que l'intellect qui est en nous; quand l'âme s'est accomplie et s'est

établie en lui, elle est divine et vit de la vie divine autant que cela lui
est permis à elle aussi65». C'est que l'âme n'est pas seulement l'image

59 In Parm., Cousin, col. 1071, 19-37.
60 I, 3, Saffrey-Westerink, p. 16, 16.
61 Cf. T. Trouillard, L'Un et l'Ame selon Proclos, p. 77 et ailleurs.
62 P. 15, 17.
63 Col. 1081, 6.
64 Boese, § 32, 4.
65 Q,. 10, Boese, § 64, 9-12. Divina est a pour correspondant chez Isaac

Sebastocrator: ëvOedc êort-

51



de l'Un, mais encore tout ce qui la fait différer de FUn pour être une
âme. C'est pourquoi elle ne peut s'unir au principe premier qu'autant
qu'il lui est possible, c'est-à-dire seulement par ce qu'il y a en elle de

plus profond.
Cette restriction touchant l'union avec Dieu est celle que formulait

Platon dans le Théétète: «assimilation à Dieu autant qu'il est

possible66». On la retrouve à la fin de la patristique grecque dans l'une
des définitions de la philosophie que saint Jean Damascène donne
dans sa Dialectique67. Dans la version de Robert Grosseteste: Philoso-

phia est assimilatio Deo secundum quod possibile hominis. La réserve que
nous mentionnons est sensible même dans les textes où s'exprime le

plus clairement l'exigence d'union avec Dieu. Dans le Commentaire sur

la République, par exemple, Proclus écrit que la vie la meilleure est celle

où «l'âme se relie aux dieux et vit de la vie qui leur est le plus
apparentée et conjointe par la ressemblance la plus haute, vie qui ne
s'appartient pas à elle-même, mais aux dieux, où l'âme a dépassé son

propre intellect, a éveillé en elle le symbole ineffable de la substance

unitaire des dieux, et a attaché le semblable au semblable, sa propre
lumière à celle de là-bas, et à l'Un au-delà de toute essence et de toute
vie ce qu'il y a de plus semblable à l'Un dans sa propre essence et sa

propre vie69». Ainsi s'expriment à la fois la différence de l'âme par
rapport à l'Un et son affinité avec lui, grâce à quoi elle peut, à la fois

au-dedans et en dehors d'elle-même, rejoindre sa source première.
La doctrine de Proclus est donc bien différente de Yadvaita. Alors

que cette philosophie indienne enseigne l'identité du soi avec l'absolu

en effaçant tous les conditionnements qui nous font différer de l'absolu,
Proclus conserve ces conditionnements qui distinguent l'âme de l'Un,
mais, reconnaissant dans l'âme la trace de l'Un, il n'en affirme pas
moins l'unité de l'âme et de l'Un dans la mesure où nous pouvons
prendre conscience, par-delà ce qui nous constitue comme âme, de

notre participation à l'Un.
h'âtman ne change pas en passant de l'illusion à la libération, puisque

l'illusion n'est rien de réel. En se défaisant d'enveloppes illusoires,

«>« 176 b.
67 Ed. Kotter, p. 160, Die Schriften des Johannes von Damaskos, I, Berlin,

Walter de Gruyter, 1969.
68 Ed. Colligan, St. Bonaventure, N. Y., The Franciscan Institute, and

Louvain, Nauwelaerts, Schöningh, Paderborn, 1953, p. 52.
69 Kroll, I, 177; trad. Festugière, t. I, p. 197.

52



il découvre ce qu'il a toujours été, à savoir Brahman. Au contraire,
l'âme proclusienne s'est constituée réellement en dehors de l'Un,
quoiqu'on ne puisse sortir de l'Un; elle est même descendue jusqu'au
niveau, réel aussi, de la génération. Si elle en est digne, elle se désintéressera

de son corps et rétablira la perfection de sa conversion noé-

tique ; elle annulera les effets de sa chute et retrouvera son enracinement

dans l'Un. Elle aussi, en un sens, sera de nouveau ce qu'elle a

toujours été, mais elle ne cessera pas pour cela de conserver l'être
qu'elle a acquis, sa substance, sa vie, son intelligence. Seulement, elle

n'y sera plus enfermée: elle aura «éveillé l'un en elle». En se considérant

dans sa participation à l'Un, l'âme ne détruit pas les enveloppes
dont elle a atteint le centre ; elle ne dépose ses vêtements qu'en intention.

Dans l'union suprême, elle perd de vue ce qui n'est pas l'Un,
tandis qu'en advaita ce qui n'est pas Brahman est reconnu comme
illusoire.

Bref, Proclus enseigne que l'âme peut s'unir avec le principe
premier, vivre dans l'immobilité et le silence, les yeux clos, détachée de

toutes les adjonctions sensibles et intelligibles, en continuité avec l'Un
absolu en ce vestige de l'Un dans lequel réside sa pure existence au-
delà de ses facultés. Mais sa doctrine ne revient pas à l'identité de

Yâtman et de Brahman, puisque l'âme, même en état d'union en sa

profondeur avec l'Un, demeure différente de l'Un par toute l'altérité

par rapport à l'Un, qui fait d'elle une âme.

Notre comparaison entre la philosophie de Proclus et Yadvaita a

porté sur deux points : la nature du monde face à l'absolu d'une part,
et d'autre part la nature de l'âme face à sa finalité ultime, et nous
avons cru pouvoir montrer que, malgré les affinités de la doctrine de

Proclus - et du platonisme en général - avec Yadvaita, le Diadoque ne

propose ni la théorie du monde illusoire ni l'identité de l'âme avec
l'absolu.

Il y a évidemment un lien entre ces deux positions proclusiennes :

de même que l'univers n'est pas illusoire, quoiqu'il demeure dans

l'Un, de même l'âme conserve sa propre réalité quand même elle a

pris conscience de l'un en elle et, par lui, de l'Un universel. L'Un
sans mouvement, sans besoin et sans rien ajouter à lui-même, ne laisse

pas de produire les réalités qui l'entourent : modalisé dans les Hénades,
il produit les séries de l'Etre, de la Vie, de l'Intelligence, de l'Ame et
du Corps, chacune de ces entités universelles comprenant les êtres

53



particuliers du même genre. Puisque l'Ame universelle et les âmes

particulières se sont constituées à partir des Hénades hypercosmiques,
elles sont en leur centre l'absolu lui-même; mais elles sont aussi tout
ce qu'elles se sont donné à partir de lui : en leur périphérie, elles
diffèrent de leur centre70.

Proclus connaît les changements de points de vue qui correspondent
à la séduction sensible ou au détachement; c'est changer de point de

vue que d'apercevoir que par l'éveil de l'un en nous, la vie divine
nous est ouverte. Mais nulle part nous ne lisons chez lui qu'au vrai
point de vue, celui du pâramârthikasatya advaïtin, il n'y a plus de monde,

parce qu'il est illusoire, et qu'il n'y a plus d'âme, parce que Brahman
est sans second. «Lorsqu'on a compris le Soi exempt de dualité, écrit
Çamkara, il n'y a plus ni domaine extérieur ni agent connaisseur»71.

La comparaison que nous avons tentée engage peut-être l'interprétation

de la connaissance négative et de la mystique spéculative en
Occident. Elle implique que lorsque l'Occidental dépasse les

déterminations du sensible et de l'intelligible, il ne nie pas leur existence;
il suspend seulement leur affirmation. Il conquiert un point de vue
supérieur où il peut aussi n'y avoir plus ni sujet ni objet, mais sans que
ceux-ci soient proprement niés. La négation des déterminations,
comme le répète Proclus, est productrice de celles-ci : en les niant du
principe, on les affirme ipso facto par le principe. Uadvaita, au
contraire, nie le multiple de l'Un sans l'instituer cependant en dehors de

l'Un.
Mais l'interprétation de Yadvaita est délicate aussi et on peut se

demander si la doctrine du monde-illusion n'est pas un moment négatif

de Yadvaita, au-delà duquel il y en a un autre. Le rôle de la mâyâ, de

l'illusion cosmique, est ambigu: dans la mesure où le monde qu'elle
produit voile Brahman, le monde doit être nié ; mais il ne fait pas que
le voiler, il le manifeste aussi. De fait, Yadvaita se rapproche parfois

70 Cf. J. Trouillard, L'Un et l'Ame selon Proclos, p. 85 : «Proclos peut donc
répéter que nous n'avons nul besoin de sortir de l'âme pour atteindre les

réalités les plus hautes comme les moindres... Philosopher c'est donc chercher
à se connaître soi-même intégralement. Et jouir de l'union mystique, c'est
reconnaître que le centre de l'âme coïncide avec le centre universel».

71 Brahmasûtrabhâshya, I, 1, 4 sub finem\ trad. L. Renou, Çankara,
Prolégomènes au 'Vedânta', Paris, Imprimerie Nationale, 1951, p. 39.

54



du néoplatonisme en enseignant qu'une chose n'existe que par l'Etre
de Brahman, n'est pensée que par sa Pensée et n'apporte de la joie
que par la Félicité qu'il est72. La relation du monde à Brahman est

alors positive : le monde le reflète, le désigne, conduit à lui ; il n'a plus
besoin d'être nié.

Il semble cependant que ce moment positif de l'advaita ne soit pas
stable et qu'il ne puisse être final, car l'image est toujours autre chose

que son modèle et elle nous laisse dans l'ordre de la différence. L'image
doit donc céder la place au modèle, de sorte que la signification du
monde redevient négative : aucun être ici-bas, aucune pensée, aucune
joie, ne tiennent devant l'Etre, la Pensée et la Joie que sont Brahman.
La réalité de ces êtres et de ces joies limitées n'est pas seulement laissée

de côté, n'étant pas mentionnée ; elle n'est pas niée pour être instituée
à un niveau inférieur: elle est niée en elle-même. D'où la possibilité
d'une nouvelle interprétation, qui rapprocherait l'advaita de certaines
formes du bouddhisme : le monde, sans réalité propre, est l'apparaître
de l'absolu lui-même73.

Que la question soit délicate, on le voit assez à la floraison de
systèmes qui ont surgi dans le vedânta. Râmânuja et Vallabha critiquent la
doctrine advaïtine en ces termes: l'erreur métaphysique n'est pas
l'appréhension d'un monde illusoire, mais une erreur de jugement au
sujet d'un monde réel, mais évalué faussement74. Il faudrait examiner
ces autres «vues» védantines, et la doctrine d'autres écoles encore,
en se demandant si telle ou telle d'entre elles se rapproche plus du

néoplatonisme que ne le fait l'advaita. Disons seulement, en terminant,

que pour le viçishxâdvaita de Râmânuja, Brahman est cause du monde

en un sens véritable et non seulement en un sens second ou accidentel.
Le monde existe donc avec Brahman et la relation qu'il entretient
avec lui ne saurait être celle de l'illusion à l'objet réel. A l'exemple
advaïtin du serpent qu'on voit dans la corde, Râmânuja substitue
celui de la jarre faite de terre : le serpent n'a pas de réalité, mais la jarre

7 2 Nous surimposons le monde sur Brahman, mais aussi Brahman sur le
monde. Cf. Vedântaparibhâshâ, éd. Suryanarayana, ch. VIII, § 16.

73 On consultera avec intérêt l'ouvrage suivant: The Problem of Two Truths
in Buddhism and Vedânta, edited and introduced by M. Sprung, Dordrecht,
Boston, D. Reidel, 1973.

74 Cf. M. I. Marfatia, The Philosophy of Vallabhâcârya, Delhi, Munshiram
Manoharlal, 1967, p. 59.

55



est réelle. Certes, le néoplatonisme n'use pas de cette image qui évoque
la causalité matérielle, mais, enseignant que le premier principe est

producteur à partir de lui-même, il admet bien l'idée qu'il est cause
universellement.

Râmânuja dit encore que le monde est à Dieu comme la partie au

tout, la qualification au qualifié, le mode à la substance, le corps à

l'âme. Selon certains textes révélés, le monde n'existe pas en dehors
de Dieu: c'est ce qu'indiquent les formules susdites. Selon d'autres
textes révélés, le monde diffère de Dieu. Ces mêmes formules l'indiquent

aussi, car la qualification n'est pas le qualifié, le corps n'est pas
l'âme : le monde est à Dieu comme le corps est à celui qui possède le

corps. Cette relation s'applique à plusieurs niveaux et marque
toujours le gouvernement d'un multiple par l'un75.

Or, en néoplatonisme, le monde est aussi, selon ses différents étages,

la forme extérieure du principe. Inconcevable en dehors du principe

- en dehors de lui, il sombrerait dans le néant - il est pourtant en
dehors de lui d'une certaine manière et différent de lui. Tel est le sens

du terme de participation dont l'étymologie implique les notions de

partie et de tout.
On observe donc chez Râmânuja quelque chose du réalisme du

créé, propre au néoplatonisme, et même quelque chose de l'émana-
tisme. En poussant la comparaison plus loin, on apercevrait d'autres
ressemblances: quand, par exemple, Râmânuja écrit que seule une
très petite partie de Brahman s'est engagée dans le monde76, on pense

au fait que, dans le néoplatonisme, le monde est peu de chose face au

principe. Mais on verrait aussi des différences profondes: ainsi ne

rencontre-t-on pas, chez Râmânuja, l'équivalent de l'inconnaissabilité
radicale du principe proclusien.

75 Cf. The Vedânta-sûtras with the Commentary of Râmânuja, transi, by G.
Thibaut, Delhi, Patna, Varanasi, repr. 1962 (The Sacred Books of the East,
vol. XLVIII) ; Râmânuja, Vedârtha-sangraha, trad. angl. par S. S. Raghava-
char, Mysore, 2e éd., 1968; Çrînivâsadâsa, Yatîndramatadîpikâ, trad. angl. par
Sw. Âdidevânanda, Mylapore, Madras, 2° éd., 1967 (manuel récent).
Rappelons que l'ouvrage d'O. Lacombe: L'Absolu selon le Vedânta, cité plus haut
en note, concerne non seulement Çamkara, mais aussi Râmânuja. On doit
encore au même auteur: La doctrine morale et métaphysique de Râmânuja.
Traduction (accompagnée du texte sanskrit) et notes, Paris, Adrien-Maisonneuve,
1938.

76 Vedârtha-sangraha, § 106.

56



Si nous entrouvrons cette fenêtre sur un autre horizon de la
philosophie indienne que celui de l'advaita, c'est pour rappeler la variété des

paysages intellectuels que nous offre l'Inde: la stimulation que leur
spectacle nous apporte peut nous aider à nous mieux comprendre
nous-mêmes et nous faire avancer dans la découverte de ce qui
ressemble et de ce qui diffère dans l'histoire multimillénaire de la pensée

humaine.

5 Studia Philosophica XXXV
57


	Une comparaison entre Proclus et l'advaita

