
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Versuch über das Schöne

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Versuch über das Schöne

von Erich Brock

Wie im Mittelalter, so ist auch heute das Definieren Leidenschaft
und Stolz der Logik. Damals glaubte man nach gesicherter
Offenbarung metaphysischer Grundtatsachen auch im menschlichen
Einzel-Denken entsprechende Ordnung schaffen zu können. Man richtete

auf Grund des aristotelischen «Organon» einen umhegten
Robinson-Spielplatz des Denkens mit einem regelmäßigen Gerüst ein,
das zu eifrigem gesichertem Herumklettern anregte. Muß man aber

ungesichert zu einem mehr oder minder unabhängigen Objekt
hinüber, so wird der Versuch des Herumkletterns, falls man sich nicht
mit dem Skelett dieses Dings begnügt, entweder fruchtloser oder

gefährlicher. So verbreitet solche Begnügung im Interesse der
«Wissenschaftlichkeit» der Philosophie heute ist, so macht man sich da
doch wohl nicht genügend klar, wie wenig diese Pseudowissenschaftlichkeit

über die Tautologie hinausführt. Selbst in der hier zum
Ideal dienenden Mathematik bleibt doch bei aller ungeheuerlichen
Rationalität der selbstgebauten Gerüste die letztlich irrationale
Tatsache der KanEschen «Anschauung apriori» im Rücken - und auch

unter den Füßen. Daß Mathematik trotzdem in der Wirklichkeit in
ebenso ungeheurem, wenn auch nicht absolutem Grade anpackt,
führt in Wahrheit nur auf den Grundsachverhalt jeder Erkenntnistheorie,

nämlich daß das richtige fruchtbare Verhältnis von Erkenntnis

und Wirklichkeit Vertrauen zur Ratio, kühne Anwendung
derselben, aber auch Verstärkung der Erfahrung und ihrer Rolle
erfordert, und nie ganz auf Formeln zu bringen ist. Das zeigt sich schon

im abstraktesten Verhältnis zur Erfahrung, in der Physik. Auch in
ihr ist der Begriffsapparat weithin künstlich, ohne für seine

Gegenstandsmächtigkeit auf unzurückführbar irrationale Elemente des

Sinnlichen zu verzichten, die in Begriffen wie Masse, Gewicht, Kraft
nie ganz zu beseitigen sind. Wo die Rationalisierbarkeit nicht weit
genug in diese Begriffe zu ihrer Beherrschung hineinreicht, hat man
auch Bereiche einzubeziehen gelernt, die von den Grundverhältnissen

3



aus nur durch kunstvolle Umsetzungen und mittelbar zu erreichen

sind; man denke an den Herrschaftsbereich der Infinitasimalrech-

nung. Je weiter aber dann die Bestimmung ins Ganzheitliche, also

damit mehr Lebensmäßige eindringen will und muß, desto verwickelter

werden diese Umsetzungen, desto geringer ihre positive Aufschliessungskraft,

desto größer wird der unbändigbare Anteil des Irrationalen,

desto penetranter die vom Gegenstand diktierte
«Unwissenschaftlichkeit». Beharrt man dann unnachläßlich auf «Wissenschaftlichkeit»,

so kann dem gegenüber nur gesagt werden : desto schlimmer
für diese.

Soll nun Definition nur oberflächliche Ordnung schaffen, derart
daß jeder Verständige sich überzeugen kann, wohin ein Begriff in der
Stufenleiter verwandter Begriffe gehört, und darauf im Austausch

mit andern Verständigen sich berufen kann? Daraufkam die Wissenschaft

im Mittelalter hinaus. Oder soll sie Wesenserschöpfung sein,

derart daß sich auch der Ahnungslose danach ein vollständiges Bild
des Gemeinten ohne Rückgriff auf die besonderen Erfahrungen in den

Hintergründen der Definition nlachen kann? Daß ein Schimmel ein
weißes Pferd ist, genügt für jene schlichteren Ordnungsbedürfnisse.
Diese Fruchtbarkeit beruht aber weniger auf gelungener Einordnung
in künstliche logische Kategorien als auf weithin intuitiv eindeutiger
Zugehörigkeit zu naturgegebenen Gattungen. Bei komplizierteren
Rahmenbegriffen wird klar, wie dünn die Wesensschicht ist, in welche
das weiße Pferd vordrang. Denn auf künstliche Weise gibt es für
jeden Begriff unendlich viele Oberbegriffe, deren Wahl wiederum
durch Intuition nebst rationaler Einkreisung erfolgt. Verflechten sich

aber dieselben näher zu dem unentwirrbaren Gespinst desLebendigen,
so stehen wir mit unserer Logik bald völlig als Zaungäste da.

Dieser ganze Sachverhalt kann auch dadurch ausgedrückt werden,
daß zu den Grundbegriffen nicht nur im Felde der sich verdichtenden

Erfahrung, sondern auch im Fortschritt der Abstraktion kein fruchtbarer

Oberbegriff mehr auffindbar ist. Wollte man dawider sagen,
daß etwa «Wirklichkeit» rein als solche ein «Begriff» ist, so ist die Leere

solchen Tuns offenbar. Denn derartige Oberbegriffe gewähren gerade
dem Wesentlichen keinen deckenden Unterstand. Das liegt wohl
auch daran, daß jene Grundbegriffe eben nicht reine Geschöpfe der

Logik sind, sondern, soll Fruchtbarkeit erreicht werden, gleichzeitig
halb selbständige Urmächte, wie die Vorsokratiker sie sahen. Da das

Denken letzte Inhaltsbemächtigung somit nicht erreicht, so gibt es zu

4



Definitionszwecken nichts anderes, als die durch unser Forschen
verstärkten Denkelemente in der zu definierenden Erscheinung und in
der sich gleichen Schritts verstärkenden Erfahrung davon gelehrig
zu sammeln, aufzureihen und zu einem Keil zuzuspitzen, der dem

Mittelpunkt der zu definierenden Erscheinung zudringt. Diesen Kern
und Mittelpunkt empfinden wir dabei immer genauer, ohne ihn
jedoch je mit dem Denken ganz zu beherrschen. Wie aber werden nun
die einzelnen wesenserbauenden Attribute des zum Ziel genommenen
Elementarbegriffs aufgegriffen und in Reih und Glied gebracht?
Natürlich ist dabei die Rolle der Intuition größer als sie bei jedem
Erkenntnisprozeß überhaupt ist — wenngleich sie überall im ganzen
und im einzelnen bedeutend bleibt - trotz dem heute besonders

großen Bedürfnis nach mechanischer Sicherung der Methoden. Aber
hier kann die Intuition überhaupt nicht aus dem Bewußtsein
gerückt werden ; denn die Auffindung und Anordnung der Bestimmungen

ergeht hier nicht vorwiegend subsumptiv, sozusagen vertikal,
sondern analogisch, sozusagen horizontal, durch seitliche Anordnung
und Anheftung. Dabei ist aber die Rolle der Analyse auch im selben

Grade zu verstärken.
Das gilt auch vom Begriff des Schönen. Eine Erkenntnis bereichernde

Subsumption («ein Wertbegriff» und dergl.) gibt es auch hier nicht.
Dafür aber gibt es im Begriff des Schönen einzelne verhältnismäßig
selbständige Bedeutungsfelder, die oft auch in verwandte Begriffe
hinüberreichen, welche damit «seitliche» Bestimmung durch
Gemeinsamkeiten ermöglichen - sagen wir etwa zwischen dem Schönen
und dem Guten. Aber auch durch kontradiktorische Abhebung auf
dem Hintergrunde von Verwandtschaft kann dann eine weitere
Profilierung des gesuchten Begriffes erreicht werden. Diese Verfahrungs-
weise gleicht so nahe einer solchen der Dichter, daß man beide als

vom selben Typus auffassen möchte. Wenn ein Dichter einen
Sachverhalt oder Vorgang mit Worten zu schildern genötigt wäre, die
ihm zu abgebraucht, nüchtern, unbildhaft erscheinen, oder es auch
sind, so gebraucht er eine Metapher, einen Vergleich, der entweder
aus einem sinnlicheren, daher bildhafteren, plastischeren Bereich

stammt, oder wenigstens sonst eine frischere, unabgestumpftere, noch

reagierende Stelle der Seele anspricht, wo dann Entferntes
zusammenschießen kann. Ein Zug leuchtet so auf an dem analogen Stoff,
der mit einem Sprunge oder an einer Konvergenzstelle den
entsprechenden Zug des gesuchten Begriffs aufhellt. Es kann sich auch, ohne

5



Hinübergang auf andere Ebene, lediglich um die Ersetzung jener
verbrauchten erlahmten Worte, ja Wörter, durch nahe verwandte von
unabgenützter Lebendigkeit handeln. Im Maße seiner Kunst kann
der Dichter das mit ziemlich schlichten naheliegenden Mitteln
hervorbringen, vielleicht nur durch überraschende Zusammenstellung

gewöhnlicher Wörter diese gänzlich neu aufblühen lassen. Muß er
dagegen Fernliegendes oder unsachlich Übersteigertes an den Haaren
herbeiziehen, so spricht man leicht von «Schwulst».

Im Falle philosophischer Definition wird im entsprechenden Falle
oft die Bestimmung eine gegenseitige sein, weil die Philosophie weniger

die scharfe Eindringlichkeit eines konkreten Faktors sucht als eine

umfassende, systematische Anleuchtung ganzer Begriffsgefüge. Ehe

jedoch begrifflich, durch Gemeinsamkeit und Gegensatz Bestimmung
gesucht wird, wird auch für die Philosophie die Intuition dem
hervorstechend Gesuchten gegenüber ihre Rolle spielen müssen. Es ist
also zunächst nötig, in sich hineinzuhorchen, was man bei den
gezielten, möglichst voneinander und von allem nur Subjektiven
abgesonderten Begriffen empfindet, und auch in das Wort dafür
hineinzuhorchen. Wichtig ist in diesem Sinn, sich weithin an den gesunden

Sprachgebrauch zu halten, denn die Sprache, älter als alle bewußte

geistige Gestaltung, weiß mehr und gewisser, als dem sie Gebrauchenden

begrifflich gegenwärtig ist. Es liegen in der Sprache auf lebendige
Weise objektive Vernunftzusammenhänge, die wir allermeistem
bestenfalls instinktiv handhaben. Dabei muß man vorwiegend auf einer

Sprache, der Müttersprache fußen, und andere nur gelegentlich
vergleichend heranziehen ; denn nur in jener kann man den Sprachgeist
und das Gefühl dafür mit ihm einwohnenden Bedeutungsstrukturen
sicher schalten lassen. Übrigens ist die deutsche Sprache besonders

geeignet zu solchem Experiment, aber auch darin besonders anspruchsvoll

angesichts ihrer Abschüssigkeit zu salopper Verwendung. Sie hat
sowohl die webende Aura verwandter Bedeutungen um das einzelne

Wort wie auch in diesem Reichtum gegenstandsmächtige Baulinien,
welche für den streng Gesinnten zu verstandesmäßiger Klärung
handhabbar werden.

Da besteht natürlich angesichts der Berücksichtigung einer solchen

Atmosphäre um den zum Ziel genommenen Begriff die Gefahr, daß

derselbe, hier das Schöne, als organisierendes Prinzip seiner eigenen

Vielseitigkeit nicht scharf genug im Auge gehalten, und einfach ein
Bündel von verwandten Superlativen zusammengerafft wird, von

6



denenjeder zwar mit einem Bein im Schönen steht, aber dochnicht mit
dem eigentlichen Standbein. Wenn wir andrerseits davor ins mehr
Gegenständliche hinübergehen, so entsteht auch in dieser Richtung bei
Entfernung vom Mittelpunkt eine ähnliche Gefahr. Unmerklich dringen
Inhalts-Assoziationen von einzelnen schönen Gegenständen, Themen,
Sach-Motiven in diesen Mittelpunkt ein, deren Kennzeichnung doch

von diesem abführt. Dem gegenüber ist es von grundlegender
Wichtigkeit, nicht einzelne Verkörperungen des Schönen, sondern das

Erlebnis selbst des Schönen und seine davon genährte Idee im
Blickpunkt zu behalten. Dies gelte für unsere Untersuchung des Begriffs
der Schönheit in jedem Schritte.

Eine Ablenkung der Betrachtung davon bedeutet in kennzeichnender

Weise der Versuch, das Schöne früher mit moralischen, heute mit
soziologischen und gesellschaftspolitischen Zielsetzungen zu vereiner-
leien. Das Schöne ist etwas, dessen Kern mit unzähligen Randcharakteren

verflochten ist, darin aber doch seine selbständige Wesenhaf-

tigkeit behauptet. Das gilt hier besonders dem künstlerisch Schönen

gegenüber. Wird dies geleugnet und die Kunst in den Dienst
praktischer Interessen gestellt, so können daraus bedeutsame und intensive
Gebilde entstehen; aber es ist dann kein Prinzip übrig, das Schöne
selbst gegenüber dem festzulegen, was nicht schön, indifferent
dagegen ist oder ihm gar widerstrebt. Auch im Schönen gibt es mehr oder
minder eingeordnete und unentbehrliche Teilelementc, die solches

Widerstreben an den Tag legen, aber sich nicht in den Mittelpunkt
des Schönen selbst stellen dürfen. Setzen sich solche Elemente
hemmungslos aus jenen praktischen Zielsetzungen heraus doch in diesen

Mittelpunkt, so ist vorzuziehen, das neue Kunstideal nicht mehr als

«Schönheit» zu bezeichnen, umsomehr, als seine Erzeugnisse von
Unbefangenen kaum als «schöne» erlebt werden können. Solcher

Vorschlag zu friedlicher Schiedlichkeit wird allerdings von der andern
Seite dadurch beantwortet, daß Wesenhaftigkeit und Berechtigung
des «Schönen» im eigentlichen Sinn überhaupt bestritten wird.
Abgesehen von gelegentlichen bereits rückständigen Versuchen, einfach
das Häßliche schön zu nennen, und die entsprechende Umorganisa-
tion des menschlichen Empfindens durch Drohen und Höhnen
aufzunötigen - so wird offen und stolz zugegeben, daß neben dem
Technischen, Praktischen, eindeutig und gegenständlich Aussagenden
dem Schönen keine Rolle übrig bleibe ; es verflüchtigt sich bis in den
Begriff selbst hinein, der nur noch kulinarische Lüge, manipulierende

7



Illusion bedeute. Vieles kam dazu zusammen : Die seichte spannungslose

Schönseligkeit mancher früherer Perioden, zumal, uns besonders

nahe, der Gründerzeit; die Furcht, vor den Greueln des

Weltgeschehens sich in einen ästhetizistischen Elfenbeinturm treiben zu
lassen; die neue Ausrichtung auf die Massen, denen das echt Schöne

vorwiegend schwierig und unverständlich bleibt; das Absinken des

Könnens in der Kunst, welches mit dem Nicht-mehr-Wollen sich

gegenseitig steigert. Es ist ja auch leichter, das sachlich etwa noch so

nötige Nein hinauszuschreien als den gemischten Stoff der Wirklichkeit

einer entsprechenden Gestaltung zuzuführen.
Will man also trotz dieser zeitgegebenen Hemmnisse und entgegen

der Zeitströmung den Blick auf den einfach vorhandenen, sich

auferlegenden eigentlichen Erlebnisbereich des Schönen offen halten, so

ist es für den, der an Theorie nicht vorbeikommt, doppelt nötig, das

Schöne mit bemühtester Strenge begrifflich festzulegen, auch wenn
dazu die schlichten Formeln der Logistik nicht genügen, und es auch

abzugrenzen. Die Wertsetzungen der neuen Kunst mit eigenen

Normbegriffen zu versehen und diese zu zergliedern, muß denen

überlassen werden, welche ehrlich diesen Wertsetzungen unmittelbares

Erlebnis abgewinnen. Dessen Normbegriffe werden nach dem

Gesagten wohl größtenteils darauf hinauskommen, daß für das

künstlerisch Belangvolle ein Zweck vindiziert wird. Für das «Schöne» muß
es aber doch dabei bleiben, daß ein Zweck in seinem mittelsten
Wesensbereich nicht vorhanden ist. Das bedeutet noch keinewegs Snobismus

im Sinn einer «Kunstreligion». Sondern es ist einfach aus dem
Erlebnis des Schönen zu entnehmen, daß das Schöne wesentlich etwas
Schwebendes und nicht etwas Zweckgezerrtes ist - nicht wie es die

heutige Kunst meist darstellt. Dieses Schweben gilt natürlich nur für
das Schöne selbst und nicht für einzelne Inhaltsmotivc, auf welche
sich die Schönheit frei niederläßt. Dabei ist die Zweckbestimmtheit
an sich durchaus keine abwertende Bestimmung. Das wird ohne
weiteres klar, wenn wir das Schöne gemäß unserem Methodenentwurf
mit dem Guten vergleichen. Durch diesen Vergleich gewinnt auch das

Schöne in seinem schwebenden Charakter ein wenig an wissenschaftlicher

Exaktheit — obwohl natürlich die Wissenschaft das « Schweben »

einfach anzunehmen hat, wenn es seitens des Gegenstandes ihr
auferlegt wird.

Das Gute ist ein ebenso fundamentaler Begriff wie das Schöne, mit
dem er sich mannigfach überschneidet, aber dennoch dazu exzentrisch

8



bleibt. Wie wir beim Schönen eine ästhetische und eine allgemeinere
Bedeutung finden werden, so hat auch das Gute zwei Bedeutungen,
eine allgemeine und eine besondere, rein moralische. Gut ist nach
verbreitetem Dafürhalten in erster Linie ein Mensch, seine Absichten
und seine Taten. Kant hat einen heroischen Kampf geführt, um diese

sittliche Güte von allen objektiven und subjektiven Naturelementen
auf undialektische Weise zu reinigen. Aber sie wurde ihm unter den

Händen damit inhaltslos. Die Dialektik des Guten ist eben nicht
durchzuführen ohne den Begriff «gut» im Sinn eines Gutes. Nicht
umsonst wird beides mit demselben Wort bezeichnet. Bei aller Un-
entbehrlichkeit der Idee sittlicher Freiheit und Autonomie wird
sittliche Güte nicht greifbar, wenn sie nicht einem Guten dient, es

darbietet oder verspricht. Welches dieses Gut ist, und besonders neben
allen einzelnen mehr oder minder berechtigten und unentbehrlichen
Gütern das umfassende und Grund-Gut, das spielt hier keine letzte
Rolle. Wir würden dieses Urgut in der Richtung «das Leben» suchen ;

aber natürlich ist auch «Leben» ein zweideutiger Begriff mit einer
mehr naturwissenschaftlichen und einer mehr emphatischen
Bedeutung, welche beide unter einander so mannigfach verflochten
sind, daß sich der Gebrauch desselben Wortes für beide rechtfertigt.

Schon damit scheint belegt, daß das «Gute» nicht ohne einen
Zweck über sich hinaus denkbar ist. Im Gegensatz dazu ist das Schöne

in sich selbst, in seinem innersten Wesen auf nichts ihm Äußeres

bezogen. Das erschwert, die zwei Bedeutungen des Wortes «schön»,
die wir schon andeutend erwähnten, in ein begriffliches Verhältnis
untereinander zu setzen. Sie sind zwar genug verknüpft, um die gleiche
Bezeichnung beider zu ermöglichen, aber sie decken sich doch keineswegs

ganz. Worin streng die Verknüpfung und Gemeinsamkeit
besteht, ist allerdings hier noch nicht bestimmbar, da wir noch rhit der
fast aggregativen Sammlung von Empfindungen dem Schönen gegenüber

befaßt sind. Auf der einen Seite steht das ästhetisch Schöne, das,

unerachtet tiefer Unterschiede, sowohl in Kunst wie in Natur
aufscheint. Auf der andern Seite steht eine, wenn wir so sagen dürfen,
mehr allgemein-menschliche Bedeutung von «schön», die deutlich
einen gewissen, allerdings keineswegs unbedingten Abstand zum
ästhetisch Schönen hält. Wir sagen etwa: eine schöne Stunde, eine
schöne Begegnung, ein schönes Gespräch, ein schönes Wort, eine
schöne Tat, eine schöne Seele, ein schöner Traum, ein schöner
Lebenslauf, die schöne Lösung einer Aufgabe, es schön haben - oder

2 Studia Philosophica XXXV
9



noch weiter ausgreifend : die Jugend ist schön, das Glück ist schön, die
Liebe ist schön. Darin kommt jenes Schwebende voll zum Ausdruck,
ohne diese zweite Bedeutung ganz in die erste, ästhetische hineinzuziehen.

Sobald wir das wollten, würden alle diese allgemein schönen

Dinge etwas Kunstgewerbliches annehmen. Es finden natürlich
Überschneidungen mit dem Guten statt. Aber wenn wir dagegen
halten : ein gutes Wort, ein gutes Gespräch, eine gute Stunde, es gut
haben — so schwingt in diesem «gut» doch alsbald mehr oder minder
wieder die Dienlichkeit, Tauglichkeit mit. «Gut» ist nie ganz fern

von gut zu etwas, brauchbar, förderlich; wozu kann weithin offen
bleiben. Das Gute kann einfach etwas sein, was soviel Gediegenheit
und Standfestigkeit besitzt, daß es vielen herantretenden berechtigten
Zwecken zu genügen vermag. Das Schöne ist nach seinem Wesen

unnütz.
Wenn das Schöne das Wesen hat, schweben zu können, so ist damit

gegeben, daß es hoch oben ist. Sein Ort ist in der Höhe. Das «Schöne»
ist etwas Hohes. Wieso kann da die räumliche Bestimmung «hoch»
zu einem Wertbegriff werden? Die Frage stellt sich ohne weiteres
diesem Anlauf zur Definition von «schön» in den Weg. Das Wort
«hoch» als Wertbegriff ist verbreitet, und so selbstverständlich, daß
die Frage: Warum? seltsam erscheint. Wir reden von einem

hochgemuten Entschluß, einer hochtrachtenden Gesinnung, einem hoheitsvollen

Menschen. Eine gewisse Rolle spielt dabei die gesellschaftliche
Abmessung: Der Herrschende steht oben, er hat Uberschau von da,
ist allen von unten sichtbar, er kann, wenn wir es derb sagen dürfen,
allen auf den Kopf spucken ; er kann von oben nach unten sich immer
wieder freikämpfen. Aber das ist nicht das Mittelste. Das «Hohe» hat
auch rein geistige Bedeutung. Im Mittelalter war in der Höhe Gott
und die Seligen ; aber auch sonst wohnte dem Oben ein weltanschaulicher

Sinn bei. Die Hettiter hielten ihren Gottesdienst auf hohen

Bergen. Bei den Chinesen und Juden war «Himmel» ein Wort für
Gott. Weltlich: Das unmittelbare Erlebnis des offenen Himmels,
vielleicht am meisten des gestirnten Himmels, erlegt sich als Wert
symbolisch auf. Ebenso das Gefühl, das in neueren Zeiten den
Menschen auf einem Berggipfel ergreift. Die Freiheit und Macht des

Geistes wird als im Kopf sitzend empfunden. Wo er herrscht, hält
sich der Mensch moralisch aufrecht, bleibt dem Schicksal gegenüber
obenauf. Das Erlebnis der Höhe schenkt auch in überwältigendem
Maße das Gefühl der Freiheit - welche sich mit dem Hohen zusammen

10



als zentraler Wesenszug des Schönen anfügt. Freiheit ist wörtlich
etwas Negatives, nach ihrer erlebten Bedeutung jedoch etwas höchst
Positives.

Diesen letzteren Bedeutungen uns für unsere Definitionsbemühung
anzuvertrauen, bleibt uns von jetzt an nicht erspart, wenn wir nicht
von einem verengerten Begriff der Wissenschaftlichkeit ins Leere

geführt zu werden wünschen. Schließlich ist ja auch das Schöne
selbst etwas, was nie ganz zum Gegenstand rationaler Wissenschaft
werden kann. So halten wir uns weiter an den möglichst scharf
ergriffenen Erlebnischarakter des Schönen. Das Schöne ist also nicht
nur selbst etwas als frei Erlebtes, sondern auch etwas, wenn der
Mensch einigermaßen mithalten kann, aus dem Mittelpunkt heraus
Befreiendes. Es befreit den Menschen von aller Knechtung durch die

Mächte, die ihn zum bloßen Objekt machen, und zu aller Macht, die
ihn zum Subjekt macht. Es befreit ihn zu dem Wissen, daß es das

Höhere unbeugbar gibt, die göttliche Freiheit, die sich ewig über alle

Last, allen Tod emporschwingt. Das Schöne befreit von Zwang und

Drang des Alltags mit seinem niederziehenden Druck, seinen Sorgen,
Verknotungen und Befürchtungen. Es unterliegt keinen Bindungen,
weder nach vorn noch nach hinten noch seitlich. Es geht nicht ein in
die scharfen, widereinander gespannten Gegensätzlichkeiten, nicht
in die Schwarz-Weiß-Malerei der Ethik, es ist nie Partei. Was in
Parteilichkeit eingespannt, gebeugt, gefangen, gefesselt ist, kann nicht
schön sein. Das Unfreie ist nicht schön (etwa die deutsche Kunst um
1500). Das Unschöne, Mißgestaltete ist knechtisch (sagt Gottfried
Keller). Das Freie aber ist schwerelos, leicht, es schwebt und flügelt
in der Freiheit seiner kühnen ruhigen Höhe - die wir als «rein»
erleben.

Diese Reinheit hat mit der moralischen «Reinheit» als der
Enthaltung vom Leben nichts zu tun. Das Schöne ist rein im Sinne eines

Urerlebnisses, welches wohl selbst der Reinheit erst ihren vollen Sinn
gibt. Das Schöne ist nicht kalt; aber es ist nicht an das dumpfe,
hitzige, im Privaten verstrickende Geschling und Gewucher der
Leidenschaften und ihrer Drangfülle gebunden; die Reinheit des Schönen

ist eher mit der spezifischen Reinheit des Objektiven, mit der
reinen frischen Luft hoher Geisteswerke verwandt, welche äußerlich
gerafft und innerlich weit sind, mit der sauberen Kühle aller strengen
Dinge, die frei zu unsern Häupten kreisen. Es unterliegt nicht der
Unreinheit des Genießens und nicht der Unreinheit des Entbehrens.

11



Es hält sich in einem hohen Bereich des Seins, an welchem nicht
schmutzige Fingerspuren haften - das seinen Schimmer nicht durch
Gebrauch trübt. Gebrauchtwerden schabt ab, verbraucht und macht
unrein. Aber die Reinheit des Schönen ist nicht die Reinheit des

Nichttuns, des Todes; diese ist vielmehr Unreinheit. Wo das Schöne

doch mit dieser sich zu verstricken scheint, vermag es sich selbst zu
reinigen, weil es atmet und lebt. Es löst die Abscheidungen und
Überbleibsel, mit denen sich der Mensch verunreinigt und vergiftet, die
Restbestände ungelebten und überzogenen Lebens. Es strömt die

Hemmungen und Verstockungen hinweg. Die Hemmung richtet den

Menschen auf seine Funktion, bringt Enge, Reibung, Krampf hervor.

Das Schöne schreitet frei aus sich hervor und erneuert sich aus

angeschlagener Quelle.
Das Unreine ist auch der Gegensatz zum Hohen: es ist das Niedrige.

Auch hier ist das rein Moralische fernzuhalten ; oder vielmehr ist das

moralisch Niedrige nur ein Sonderfall des Niedrigen überhaupt.
Dieses Letztere ist zunächst wie das Hohe räumlich zu fassen. Das

Niedrige ist das Niedergedrückte und Belastete, Schlaffe, am Boden

Liegende, auf den Grund Gesunkene, ohne Kraft und Willen, sich

aufzurichten ins Subjektsein hinein. Es ist auch das Niederdrückende
und Lastende, das den Menschen kurzatmig, gepreßt, unfrei macht
und vom Schönen scheidet, sowohl als aufnehmenden wie als

hervorbringenden. Vom Niedrigen, das nun an Konkretheit gewonnen hat,
können wir nochmals zurückleuchten auf das Hohe und gewinnen
auch für dieses Obere damit an Konkretion. Die Bestimmung des

Schönen hat sich von aller Begnügtheit im Formalen fernzuhalten;
denn das Schöne ist immer konkret. Im Mäße seiner Konkretheit und
Inhaltsfülle ist natürlich seine rationale Theorie erschwert; sonst aber
lohnt sich die Bemühung dazu überhaupt nicht. Der konkretere
verdichtete Gegenbegriff zum Niedrigen ist das Edle - welches sich mit
dem Schönen überschneidet und tief in dessen Inhaltsbereich
eindringt. Das Verhältnis zwischen «schön» und «edel» aufzuhellen,
sind gleich zwei leichtere Auswege abzuweisen - erstens die Meinung,
als ob der Inhalt der Kunst nur edel sein dürfte; zweitens, als ob

«edel» auch nur zum größeren Teil in der Religion oder Ethik
unterzubringen sei. In dieser, besonders nach ihrer christlichen oder Kant'-
schen* Prägung hat «edel» keinen Platz auf der Werttafel. Der gut-

* Er sagt in der «Kritik der praktischen Vernunft» (gegen Ende): «In
unseren Zeiten, wo man mehr mit schmelzenden weichherzigen Gefühlen

12



willige Mensch, der seiner unedlen mühseligen Natur mit Knirschen
das Gute abpreßt - der Gläubige, der angstvoll angespannt über die
böse Wirklichkeit und das Schicksal sich hinüberkämpft, wobei ihm
oft jeder freiere Atemzug, jeder Lichtblick, jede Aufreckung zum
Himmel versagt bleibt, und der vielleicht sogar kaum noch bewußt
daran zu leiden vermag - sie sind gewiß nicht edel im unmittelbaren
Sinn. Das Unmittelbare gehört aber zum Edlen. Damit weist es einen
schwer bestimmbaren Anteil an Natürlichem auf. Doch nicht zuletzt
dieser Anteil begründet seine Verwandtschaft zum Schönen. Auch die

Verwendung des Begriffs edel mit gesellschaftlichem Sinn, welche hier
einen wesentlichen Raum einnimmt, hat eine starke Wurzel im
Natürlichen. Der Edle, Adlige ist das wohl ursprünglich meistens aufGrund
von unmittelbar einleuchtenden körperlichen und geistigseelischen
Wesenszügen (1. Samuel 9,2. 10, 23/4), die vielleicht auch nicht rein
individuell in Erscheinung treten, sondern forterbbar, züchtbar sind.

oder hochfliegenden, aufblähenden und das Herz eher welk als stark machenden

Anmaßungen über das Gemüt mehr auszurichten hofft, als durch die der
menschlichen Unvollkommenheit und dem Fortschritt im Guten angemessenere

trockene und ernsthafte Vorstellung der Pflicht, ist die Hinweisung
auf diese Methode nötiger als jemals. Kindern Handlungen als edle,
großmütige, verdienstliche zum Muster aufzustellen, in der Meinung, sie durch
Einflössung eines Enthusiasmus für dieselben einzunehmen, ist vollends
zweckwidrig. Denn da sie noch in Beobachtung der gemeinsten Pflicht und
selbst in der richtigen Beurteilung derselben so weit zurück sind, so heißt das

so viel, als sie bei Zeiten zu Phantasten zu machen. Aber auch bei dem be-
lehrteren und erfahreneren Teil der Menschen ist diese vermeinte Triebfeder,
wo nicht von nachteiliger, wenigstens von keiner echten moralischen Wirkung
aufs Herz, die man dadurch doch hat zuwege bringen wollen Ich wünsche
Kinder mit Beispielen sogenannter edler (überverdienstlicher) Handlungen,
mit welchen unsere empfindsamen Schriften so viel um sich werfen, zu
verschonen, und alles bloß auf Pflicht und den Wert, den ein Mensch sich in
seinen eigenen Augen durch das Bewußtsein, sie nicht übertreten zu haben,
geben kann und muß, auszusetzen, weil, was auf leere Wünsche und
Sehnsuchten nach unersteiglicher Vollkommenheit hinausläuft, lauter Romanhelden

hervorbringt, die, indem sie sich auf ihr Gefühl für das überschwäng-
lich Große viel zu Gute tun, sich dafür von der Beobachtung der gemeinen
und gangbaren Schuldigkeit, die alsdenn ihnen nur unbedeutend klein
scheint, frei sprechen.» - An wenigen ganz großen Höhepunkten seiner Ethik
zeichnet Kant einen Menschen, der allein um der eigenen Menschenwürde
willen «im größten Unglück des Lebens aushält». Kant beharrt darauf, daß
dieses Äußerste als bloße Pflicht insofern eine gewisse Selbstverständlichkeit
sei. Aber vielleicht ist es gerade als Selbstverständliches «edel».

13



Welches sind nun diese Wesenszüge ganz allgemein? Der Edle ist
auf jeden Fall großgesinnt und hat die Kraft dazu. Er ist nicht
schwächlich, dürftig, eng, bürokratisch, kleinlich, auch nicht
unterwürfig, demütig, haltlos sich hingebend, und was sonst zur « Sklavenmoral»

gehört. Er vergißt nicht das erfahrene Böse aus Schwäche,
aber er ist ohne Rachsucht, er vermag zu verzeihen. Er ist nicht mit
dem Kleinen befaßt, nimmt es nicht ausdrücklich ans Herz. Er ist
nicht gutmütig. Er ist nicht selbstlos, besitzt Selbstgefühl ohne Eitelkeit,

vermag aber völlig selbstvergessen zu sein, wo er sich zum Einsatz

aufgerufen fühlt. Gegen das Gemeine ist er voll Ekel und
erbarmungslos. Er tut den Andern kein Unrecht, nimmt aber solches auch
nicht hin. Er ist fähig zu vertrauen, doch, enttäuscht, nicht siebenzig
mal siebzig mal. Er kann geben, gestattet sich Spendelaune, vermag
aber auch ohne Ziererei zu nehmen. Er ist nicht profitlich, nicht
interessiert, nicht rechenhaft, nicht mesquin. Er hat ein Verhältnis zu
«Ehre» und bringt Opfer dafür, doch ohne Ostentation. Als Edler
nimmt er seine Vorrechte, aber auch seine Vorpflichten wahr. Er ist
körperlich wohlgeraten und eher von guter Rasse, deren Linie durch
Isolierung einer Population (Ehebeschränkungen usw.) weiter
herausgearbeitet werden soll. In seinem Auftreten ist nachdrucklose

Gewichtigkeit und gehaltvolle Désinvolture vereint. Er ist weder in
der Außen- noch in der Innenwendung festgenietet. Sein Wesen ist
nicht verhemmt, nicht verknickt, sondern gerade und anwesend -
wie das Schöne es ist.

Es liegt ohne weiteres auf der Hand, wie breit dieses Ideal der

Entartung zugänglich ist. In aller Hochzüchtung lauert die Gefahr der

Verschwächlichung und anderen Absinkens. Von «veredeln» kann
aber nur die Rede sein, wo eben mit der durch Züchtung ermöglichten

Differenzierung auch derjenige Grad von Kraft gewahrt oder erst
erreicht wird, ohne den von «edel» nicht die Rede sein kann. Aber ist

nicht ein gewisser Grad von Eingeengtheit des Raums der
Lebensmöglichkeit, von Überempfindlichkeit und Anfälligkeit, von
innewohnender Rückschlagsstrebung zum Ausruhen im Einfacheren, im
«Natürlichen» mit der Edelkeit verknüpft? Ist das nicht, fragen wir
uns, eine aus Begriffs-Dialektik und Erfahrung sich aufnötigende
Empfindung? Vieles Edle und Schöne braucht seltene Bedingungen,
kann nur in Nischen sich halten. Veredlung ist Verfeinerung, und

Verfeinerung ist Schwinden der Robustheit. Diese Fragen sind für
das Schöne bedeutsam, weil es sowohl an Feinheit wie an Kraft Teil

14



hat. Es würde sich darum handeln, ob hier je das Positive beider

Entwicklungsstränge hinlänglich vereinbart werden kann:
Verfeinerung und Kraft. Vorbehaltlich anderer Erfahrung möchten wir es

nicht für möglich halten, gleichzeitig Differenzierung und gesteigerte
Lebenskraft anzuzüchten. Beispiel: Die Rose «Queen Elizabeth»
bezahlt ihre unglaubliche Wüchsigkeit, Stengelfestigkeit und Blühfähigkeit

mit Duftlosigkeit und leiser Formvergröberung. Ähnlich «Frau
Carl Druschki » ; um nur Bekanntestes zu nennen. Entscheidet man sich

für Differenziertheit, so ist zu beachten, daß Edelkeit und Schönheit
unterhalb eines bestimmten Kraftmaßes wesenlos wird. Und jedenfalls

ist nicht jede Heikelkeit etwas Veredeltes. Die andere Gefahr für
das Edle liegt bei seiner Züchtbarkeit, nämlich, daß es als etwas
mechanisch Machbares mißverstanden wird. Selbstverständlich aber

gehört zum Edlen neben seinem Natur-Anteil auch ein solcher des

Geistes, ja auch dessen Freiheit. Das ist bei einem «edeln» Charakter

ganz klar; auch bei seinem legitimsten Ausdruck, beim Menschenantlitz,

besonders in vorgerückteren Jahren, wo man nach Bismarcks

Wort für sein Gesicht selbst verantwortlich wird - nämlich durch
dessen mehr und mehr überwiegende Ausprägung von innen her.

In jungen Jahren ist die sozusagen anatomische Seite des

Gesichtsausdrucks natürlich größer.
Ohne weiteres schließt sich an letztere Feststellung die Frage des

«edeln» Menschenkörpers an — nur daß es dem Geist in höherem
Alter nicht mehr gelingt, da die entartende Naturanlage mit seiner

erstarkenden Gestalthaftigkeit, auch wenn diese zweifellos vorhanden
ist, zu durchdringen und in seinem Sinn emporzubilden. Es ist also

beim Adel des Menschenkörpers der Naturanteil größer; doch der

Kopf gehört auch zum Körper und muß zur Ausdrucksdeutung sein

Wort mitreden. (Das stellt den Bildhauer eines von vornherein als

solchen gemeinten Torsos vor eine nicht ganz lösbare Aufgabe.)
Allgemein läßt sich vielleicht sagen, daß das Rohe, Plumpe, dumpf
Lastende, Massige, Unproportionierte, dem Linienfluß Undurch-
läßige, Ausdrucksunfähige an einem Menschenkörper unedel ist. Es

gibt entsprechend einen Adel des Feingliedrigen, Grazilen, Anmutigen,

Durchmodellierten, Ausdrucksvollen. Sind dies etwa die Ideale
der Bildhauerei des 4. Jahrhunderts v. Chr., so käme doch niemand
auf die Idee, dem Körper griechischer Göttinnen des 5. Jahrhunderts
die Bezeichnung «edel» vorzuenthalten, obschon er undifferenziert
monumental, mächtig, wenig aufgegliedert, nicht geistig individuali-

15



siert ist. Die sakrale Symbolträchtigkeit ist hier sogar unvergleichlich
größer als dort. Erstaunlicherweise macht die Zuerkennung des

Körper-Adels nicht halt, wo von kenntlicher Geistigkeit kaum mehr die
Rede ist. Daß die Frauen in den Großstädten schöner sind, und dies

auch bei Zuzug dorthin schon in der nächsten Generation eintretend,
erklärt sich auf lamarckistische Weise dadurch, daß daselbst die

Atmosphäre heute hochgradig erotisiert ist. (Es ist von Tiergruppen
erwiesen, daß je größer sie sind, desto früher die Geschlechtlichkeit

ausgebildet wird.) Und andrerseits ist der Körper das zuständige
Organ, welches da das allgegenwärtige Angebot unterschwellig,
potentiell, entwurfsweise beantwortet und sich dadurch ausbildet.

Diese Verschönerung ist eine Veredlung des Körpers, ohne daß es

eine subjektive Vergeistigung, Ethisierung oder Charakteraufhöhung
bedeuten müßte. Edel kann auch Körperlichkeit sein, bei der Geistigkeit

überhaupt noch nicht entfaltet ist. Wenn wir das Schreiten von
Individuen der Naturvölker edel finden, so ist da eine Naturumfan-
genheit wirksam, deren adelnde Wirkung von der vollen Durch-
geistigung sogar kaum zu erreichen ist - worüber Kleists «
Marionettentheater» zu vergleichen wäre. Die schöne Bewegung ist nicht
ausfahrend und fliehend, sondern bleibt im Ausgangs- und Mittelpunkt

verwurzelt. Das setzt sich in die Tierwelt fort; da könnte die

Beobachtung unendliche Mannigfaltigkeit der Möglichkeiten zu Adel
der Form eröffnen. Die schwingende musikalische Bewegungs-Schönheit

der Langarmaffen (Gibbons) hebt sich beglückend ab von der
unseligen unedeln Eckigkeit, mit der sich die nahe verwandten
Menschenaffen bewegen - bei denen ein Ansatz gemacht wurde, die Tier-
heit zu verlassen, ohne daß die Menschheit mit ihren Geistmöglichkeiten

erreicht wurde. In der Bewegung zeigt sich da die Natur schon

weitgehend abgestorben, ohne daß bereits Verstand und Wille deren
Stelle so gut wie möglich ausfüllten. Es gibt Augenblicke, wo dieses

gebrochene Verhältnis sich zu einem subjektiven verzweifelten, aber
auch wieder unedeln Leiden zu erheben scheint.

Man könnte die Zergliederung noch weit treiben an Beispielen wie
eine «Edelrose», ein «edles Pferd», ein «edler Blütenduft» (dies z. B.

abgehoben von einem guten Blütenduft, der etwa etwas Treuherzig-
Zutunliches haben mag). Nur soviel sei über Formadel gesagt, daß
auch da Polarisierungen beobachtet werden könnten : Auf der einen
Seite stünde der Wesensadel, der dem Gerafften, Kühlen,
Objektivierenden beiwohnt, welches die äußere Schmalheit, Strenge, Zucht

16



einer inneren Fülle ohne Ausdruckssüchtigkeit wäre. Diese Erscheinung

wäre anzutreffen in einfachen, nicht gefüllten Blütenformen, in
klassischer Kunst, in der Linearmalerei, in der Zeichnung als solcher,
welche doch in ihren vielleicht herben Umrißschwüngen die Dimension

mitzugeben weiß, die sonst der Farbe vorbehalten ist. Oder gar
in der Plastik, die eine unendliche Vielfalt von Blickseiten zur Einheit

fügt; - entsprechend etwa in Bachschen Solosonaten für Geige,

wo Harmonie, ja Kontrapunkt spürbar auch ohne Doppelgriffe
mitschwingt. - Dem allen gegenüber ist das Edle in entfesselter, ja
rauschender Formüppigkeit etwa bei Pfingstrosen, Zentifolien oder in der
Kunst bei den höchsten Schöpfungen von Rubens seltener und
schwerer gedanklich zu fassen. Aber auch da liegt die nahe Verwandtschaft

der Begriffe zwischen dem Edlen und dem Schönen auf der
Hand.

Die edeln Verhältnisse eines Bauwerks, die natürlich keineswegs

positiv von der Geometrie zu erschöpfen sind, leiten über zum Edeln
in der anorganischen Natur. Es gibt eindeutig unedle Linien der
Landschaft, etwa der Bergumrisse vor dem Horizont, wie z. B. in den

niedrigeren Lagen des Jura, und eindeutig edle wie etwa im Apennin,
besonders gegen Süden zu. Die Deutschrömer, in der Figurenmalerei
auf dem Irrweg falschen naturlosen Adels, fanden duch die italienische

Berglandschaft zum echten Adel. Woran hier dieser Adel liegt,
welche Naturformen bedeutend und ausdrucksvoll, welche flau,
nichtssagend, spannungslos sind, das zu untersuchen würde weit führen.

Aber auch in der Kunst gibt es ja keine rationalen Kriterien für das

«Bedeutende», höchstens einige rein negative Vorbedingungen dafür.
Der starke Naturanteil im «Edlen» bedingt dessen verhältnismäßige

Zeitgebundenheit. Das Edle ist im Hier und Jetzt voll, ohne Über-
und Unterschuß gegenwärtig. Es kommt als solches nicht von weit
her, ist nicht hintergründig, sehnsüchtig oder reumütig. Das grenzt
wiederum von Religion und von Ethos ab. Als sinnlich Anwesendes
ist das Schöne wesensgemäß und wahrnehmbar. Auch das Kunstschöne

ist als solches da oder nicht da. Es ist, soweit es wirklich schön ist,
nie dürftig, vielmehr blühend und reich. Es verläßlich hervorzubringen

oder ganz zu ermessen, dazu gehört aber auf die Dauer auch
Leiden und Mühsal; durch künstliche Paradiese hindurch geht da
kein Weg.. Aber wenn es erschwungen ist, gestaltend oder aufnehmend,
durch gegenwärtiges Können und Mithalten, ist es ganz es selbst ohne

Leiden und Mühsal. In der Kunst gibt es nicht wie in der Wissen-

17



Schaft Experimentieren; guter Wille und Bemühung werden im
Ergebnis nicht angerechnet. Das Schöne ist rund in sich selber. Es gibt
keinen methodischen Einstieg in das Schöne. Es neigt sich nie

entgegen, es hilft dem Unfähigen nicht auf, sondern läßt ihn abgleiten,
ja wirft ihn nieder. Da gilt: Wer hat, dem wird gegeben; wer nicht
hat, dem wird noch genommen, das er hat.

Im Bereiche seelischen menschlichen Seins ist das Schöne objektiv

hauptsächlich Sache des weiblichen Geschlechtes. So ist nicht nur
diese wegblickende Erbarmungslosigkeit dem Unfähigen gegenüber
ein weiblicher Zug des Schönen. Auch der polar entgegengesetzte
Zug des Schönen ist es: Das Schöne ist infolge seiner Unversichertheit,

seiner bloßen Gegenwärtigkeit wehrlos. Es vermag sich nicht zu
bewahren ; es hat nicht nur keine Macht gegenüber dem Genommenwerden

seitens des dazu Fähigen, gleichgültig ob dieser es ans Herz
nimmt und hegt oder darnach mit eigener Haltlosigkeit verkommen
läßt. Es verliert da sein furchtloses Sichgehören. Auch das ist ein
Stück seiner Bestimmung. Es ist auch zum Untergang geformt; denn
es trägt zwar fühlbar zeitüberhobene Ewigkeit an sich, und es geht
doch mit der Zeit hin. Es ist ihm eine tiefe Trauer eingesenkt («Grundtrauer»

nennt sie Gottfried Keller, und Bismarck redet ähnlich), weil
es niemals das Vollkommene erreicht. Und da es auf alles oder nichts

gestellt ist, stirbt es daran; das heißt Tragik. Schiller, der darum
wußte, sagt nicht nur: Auch das Schöne muß sterben; sondern darüber
hinaus : Das ist das Los des Schönen auf der Erde. Aber dieses Sterben
ist selber noch schön. Die Tragik ist ein edles, erhebendes, erhabenes

Leiden, das in keine Ermäßigung willigt und den Menschen in ein

schönes Gefühl seiner selbst einbringt. In der Jugend, wo der Mensch

glaubt, das Dasein in der Spitze eines Augenblicks zusammenraffen
und festhalten zu können, hat er Zugang zu solchem Erlebnis. Aber
das Schöne hat kein Prinzip, das ihm Verfügbarkeit gäbe, keine

Gewährleistung, keine Möglichkeit, wieder aus seinem Begriff, seiner

Erinnerung gefolgert zu werden, keine Systematisierbarkeit ; es hält
sich auf der Wogenhöhe des Hier und Jetzt, zittert eine kurze Weile
daraufwie ein Schmetterling. Doch die Zeit verweilt nicht, geht weiter,
es gibt keinen Nachschub aus einer Hinterwelt für das Schöne, es

vergeht wie eine Welle. Was kann dieses Verwehen aufhalten und
wieder befestigen? Das Schöne selbst vermag es nicht; es ist jetzt und
nimmermehr. Es steht über allem Kampf, sei er Unterliegen oder

Siegen; es ist gnadenhaft oder nichts. Aber der Mensch kann sich

18



damit nicht abfinden; er kann sich nicht versacken lassen im grauen
Alltag, im glanzlosen Leiden ohne Größe, ohne Darüberstehen, in
kleinteiligem Schmerz, welcher den Menschen würdelos irritiert und

von sich selbst entfernt. Er verlangt sich den Glauben ab, den Glauben
auch an das Schöne. Glaube kann bis zum Heldentum gehen, aber

er selbst ist doch nicht schön; er reißt das Schöne noch mit sich ins

Ungegenwärtige. Dieses ist dann das Ideelle, Gültige, das

grundsätzlich Allgegenwärtige, Allgemeine. Als solches saugt es der
vordergründigen Gegenwart das Wesen aus, um jenes Leiden unwirklich
zu machen - damit aber auch die Möglichkeit des Schönen selbst,
welches gegenwärtig sein muß. Es hört dann auf, ein Erfahrenes zu
sein, sondern ist von den Forderungen der Religion überprägt. Die Ewigkeit

des Schönen selbst ist immanent, nicht transzendent, und dieses

Einwohnen geschieht in dem, was dem Schönen Vergänglichkeit
aufnötigt und damit Überhängen ins Gegenteil. Es läßt dem Menschen
die Bitternis : Einmal wie Götter gelebt zu haben, genügt nicht. Denn
alle Lust will Ewigkeit. Vor diesem ganzen Leiden erscheint die Tragik

leicht als unernst, theatralisch, «Wonne der Wehmut» -
weitgehend zu unrecht.

Aber wenn die Schönheit der Tragik ins Schönselige, Genießerische

entartet, was leicht eintritt, wenn das Schöne allzu ängstlich
im Edeln festgehalten werden soll - da in kann dem Schönen nur
dadurch Spannung und Ernst bewahrt oder neu verliehen werden,
daß in allem Ernst das untragische Leid :n, das Häßliche eingelassen
wird. Das Häßliche in seinem Ernst ist aber keineswegs nur das Nicht-
Schöne, Schönheit nicht Erreichende und darin Gleichgültige; es ist
das angriffig Kränkende, das Scheußliche, das Teuflische, der
Abgrund des Chaos. Kann dieses noch irgendwie geformt werden? Ohne
jede Formung aber überwältigt es das Schöne gänzlich und zersprengt
vor allem die Kunst. Die Tragik ist dann gründlich überwunden,
aber auch jegliche Bejahung. Es handelt sich da eigentlich um ein

metaphysisches und daher unlösliches Problem. Ohne das Nein und
seine Funktion wird alles Ja kraftlos. Sobald aber das ewige Nein
seines Funktionscharakters entkleidet, rein es selbst wird, frei gelassen

wird, ist die Hölle entfesselt. Ebenso ist's dem Schönen gegenüber.
Das Negative ist als Moment des Positiven irgendwie unentbehrlich
und daher zu bejahen, aber es kann diese Rolle als Moment nur spielen,

wenn es nicht Moment ist, sondern einhertritt auf der eigenen

Spur. Wie weit darf also das Häßliche ins Schöne, besonders ins

19



Kunstschöne eingelassen werden Das ist entsprechend nicht rational
zu lösen, sondern nur dynamisch, im Sinn eines existentiellen Kräftespiels,

das restlos zu Lasten und Verantwortung und Risiko des Künstlers

geht. Wollte man dem gegenüber überhaupt dem Häßlichen gegenüber

ein Verbot aussprechen, den vergeblichen Versuch machen, das

Schöne und Edle sauber in sich festzuhalten durch Wegschauen,
Wegschieben von allem Andern, Gemischten oder Entgegengesetzten

- so würde das Schöne so ausgehöhlt, daß es zusammensänke und

von selber ins Öde, Gehaltlose, Schwächliche, Lügnerische, in die
Reinheit des Todes, welche wir ja Unreinheit nannten, hinüberhinge.
Dieses Zwischenstadium ist die Kunst und Lebenshaltung des

Klassizismus. Er hat die heutige Künstlerschaft mit Recht in Zorn gebracht
und dann der nackten Häßlichkeit in die Arme getrieben.

Man möchte denken, Häßlichkeit könnte doch eine gewisse Größe
aufweisen — obschon in dieser noch ein Formelement läge. Aber was
in einem Maße von jeder Größe entblößt, was so durch und durch
klein, kraftlos, abgespannt ist, daß es keine Schönheit mehr bergen
kann, das ist die breitere und nur versackende Entartung der Schönheit

ins absolute Unedle, ins Gewöhnliche, zur Bequemlichkeit
Umgefälschte. Das Schöne hat unumwendbar einen gewissen «elitären»
Charakter. Es wäre zwar sinnlos, einem ungeistigen, ungebildeten
Menschen jedes Schönheitsempfinden absprechen zu wollen. Aber
ein zentrales, genaueres, ermessendes, also mindestens implizit auch
unterscheidendes und kritisches Verhältnis zum Schönen, besonders

der Kunst ist nicht möglich ohne eine durch Uberlieferung und eigene
ernstliche Bemühung erfolgte Ausbildung des Sinnes dafür (eine
Bemühung, die allerdings nichts zu tun hat mit der zerbrechenden

Anstrengung, die für das Verständnis der meisten modernen Kunstwerke
gefordert wird). Der einfache Mensch wünscht sich allzusehr in das

Schöne hineinfallen zu lassen wie in ein warmes Bad, wobei dann

billige Sentimentalität ihm für echtes Gefühl steht. Er hat auch
Bedürfnis nach dem Edlen des Schönen, aber kann und will da nicht
unterscheiden zwischen echt und unecht, wobei eben das geistig
Unanstrengende den Ausschlag gibt. Hier tritt auch die gesellschaftliche

Wurzel des Edeln wieder in Wirkung. Besonders in der neueren
Zeit zeigt «das Volk» das lebhafte Befürfnis, sich über seinen Werktag,

den es als alltäglich, mühselig, notdürftig, entformt, prosaisch,
banal - vielleicht bestenfalls «gemütlich» - aber unschön und unedel,
und darum unverbesserlich und hoffnungslos uninteressant empfindet

20



- sich darüber eine soziale Form vor Augen zu stellen, wo «in Schönheit»

und Luxus gelebt wird, feiertäglich, frei, üppig und leicht - sich

prächtig und nutzlos darstellend, fürstlich, ja königlich seinen
Anblick spendend. Diese Lebenseinstellung hat, besonders wenn dafür
Opfer gebracht wurden, immerhin geholfen der Menschheit mäze-
natisch eine Fülle hoher Kunstwerke einzubringen, welche aus
echterem Edelsinn oder gar aus sozialer Gesinnung nie hätten ermöglicht
werden können. Das Verlangen des Volks nach Repräsentation, auch
auf seine eigenen Kosten, zeigt sich darin als elementar, daß nach
Abstoßen der aristokratischen Schichten, bei denen und ihrem Prunk
diese Repräsentation immerhin oft eine gewisse kulturelle Echtheit
aufwies, sich nun das entsprechende Interesse auf «demokratischere»

Träger des Schönen richtet, auf Filmstars, Sportchampions und
Schönheitsköniginnen, bei denen das bereits problematisch Edle nun
scharf deîoniert zu einem Adel der Illustrierten und Magazine - aber
dann doch wieder auch auf die mediatisierten Könige und Fürsten,
die allerdings oft genug sich von den Filmstars und Sportrekordkandidaten

kaum noch unterscheiden. Dies hat noch den Vorzug,
daß die Anteilnahme an dieser hybriden «Schönheit» noch weniger
innere Aufreckung braucht, sondern von den Massenmedien ins

Haus und an den Fernsehsessel geliefert wird, wobei noch lustvoll eine

Frère-et-cochon-Vertraulichkeit betreffs der Ehe-Irrungen dieses

neuen Adels in wachsam schnüffelnder Berichterstattung genossen
werden kann. Nichts gegen die Fähigkeit vieler Menschen, interesselos

zum Schönen auch persönlicher Art aufzublicken: aber jene

Befriedigung des Bedürfnisses nach wenigstens fremder «Schönheit»,
die über der eigenen Gewöhnlichkeit stehen dürfe und solle, ist das

wahre «Opium fürs Volk». Solange die englischen Zeitungen auf der

ersten Seite ausführlich über die Gäste aristokratischer Gesellschaften

und ihre Toiletten berichteten, gab es in England trotz großem sozialen

Elend keinerlei revolutionäre Stimmung der Enterbten.
Es gibt aber neben dem Niedrigen noch einen andern Gegensatz

zum Schönen als dem Hohem, der nun entschlossen mit einem positiven

Akzent versehen werden muß - mindestens seit die Natur überhaupt
nach langer weltanschaulicher Mißachtung einen solchen für den
Menschen trägt. (Damit treten wir endgültig aus der intuitiven und
analogischen in die kontroverse, weithin diskursive, wechselbezügliche
Erkenntnis des Schönen über.) Wir können diesen positiven und daher
echt polaren Gegensatz zum Hohen das Tiefe nennen. Abgesehen von

21



anderen Intuitionen möchte wohl, wie schon angedeutet, diese

Bezeichnung ursprünglich z. T. daher kommen, daß der Mensch in seiner

eigenen Organisation den Gegensatz dieser Art als einen zwischen
Oben und Unten erlebt. Das geistige, rationale Prinzip ist, als
Verstand und Willen, im Gehirn gedacht. Das lebensmäßige, irrationale
Prinzip hat mit Gefühl und Unmittelbarkeit des Erlebens seinen Sitz

unten im Parasympathicus, näher im plexus solaris genannten
Nervengeflecht. Das erstere Prinzip ist weitgehend zur Verfügung des

Menschen, das zweite verfügt weitgehend über den Menschen. Als
Negatives ist das Tiefe das Lastende, Herabziehende, Neigende,
Herabgedrückte, als Positives ist das Tiefe das breit Aufruhende, Beharrsame,

von unten sicher Umgriffene, Gewurzelte, satt Erfüllte, das

Gehaltvolle, Gewichtige, Dichte, Webende. Was bloß oben ist,
entbehrt dieses alles und wird zum kraftlos sich Uberhöhenden (sinnlich
wird dies z. B. in der Spätgotik). Lange wurde die Schönheit ganz
im Gebiet des «Oben» gesucht und festgelegt. Es war die Zeit der
idealischen, rein harmonistischen Ästhetik, die sich bis ins
Ideenverkündende, Lehrhafte und Pädagogische vereinseitigte. Diesem Irrweg
lag weithin zugrunde, daß Freiheit als Kennzeichen des Schönen
leitend wurde, und Freiheit schien nur im Geistigen aufzufinden.

Aber schon betreffs der Freiheit ist das abwegig; denn rein rationale
Freiheit ist in Gefahr, wirklichkeitsfern, machtlos und leer zu werden.
Es gibt aber auch ein erfülltes Freiheitserleben, welches mindestens

nicht ohne das Gefühl verwirklicht werden kann. Betreffs des Schönen

wird das ohne weiteres dadurch klar, daß von Schönheit, Wenn sie

nicht rein deduktiv aufgefaßt wird, überhaupt nur die Rede sein

kann, wo sie sinnlich verkörpert ist und einfach entgegengenommen
wird - wo sie nicht sein soll, sondern ist, ohne darüber hinausliegenden
Ausweis. Betreffs der sozusagen sittlichen Freiheit istjener Forderungscharakter

legitim, aber die innere Freiheit des Schönen ist, wenn nicht
beziehungslos dazu, doch zunächst etwas anderes.

Es ist ja eines der schwersten Lebensprobleme überhaupt, daß es

unentbehrliche letzte Werte und Güter gibt, die nicht «in unserer
Gewalt» sind, sondern geschenkt werden, oder eben auch nicht

geschenkt werden. Sie sind auf die Dauer nicht so unabhängig wie die
reinen Naturgüter; der Geist hat dabei seine Rolle, aber diese ist nicht
einfach beherrschend. Wenn sie ganz versagt werden, dann muß der
Geist eine ziemlich qualvolle Ersatzrolle für das Leben übernehmen.
Dies aber ist beim Schönen nicht möglich ; wer es nicht fühlt, wird es

22



nicht erjagen, sondern bleibt von seinem Erleben ausgeschlossen. Womit

natürlich nicht gesagt ist, daß nicht sowohl beim Hervorbringen
wie auch beim Aufnehmen des Schönen Geistigkeit auch mit ihren
Schmerzen und Entbehrungen mitwirken müßte, sogar mit großer
Inständigkeit. Aber das Untere verliert dabei nie seinen Charakter
als das «Tiefe», weder positiv im Sinn des Tiefgründigen, noch auch

negativ im Sinn des Abgründigen.
So gesehen, läßt sich dieser Gegensatz begrifflich in gewissem Maß

auf die Grundpolarität des Schönen, und besonders des Kunstschönen,

nämlich die zwischen Form und Inhalt, oder letzterer mit leicht
abgewandelter Bedeutung, Gehalt zurückführen. Daran wird auch das

Wesen der Polarität besonders deutlich. Polarität hat zum Wesen,
daß ihre zwei Faktoren maßgemeinschaftslos sind, ja dies bis zu

strenger Gegensätzlichkeit, nicht auf einen Nenner zu bringen sind,
aber dennoch einander in jedem Schritte bedürfen und nie aufhören
können, zu einer Deckung aufzustreben. Dieses Verhältnis ist nie

ganz auf eine rationale Formel zu bringen, denn das Rationale ist ja
in der polaren Spannung Partei, und einseitig zum Maßstab erhoben,
würde es das andere Glied einfach seines Wesens berauben und es

verschlingen. Nur dialektisch lassen sich beide Positionen in ein
Verhältnis setzen. So gilt das Wort des Nemesios von Emesa: Wer
könnte beschreiben, wie das Wesen des Unvernünftigen mit dem

Vernünftigen verknüpft ist? Inhalt ohne Form zerfällt ins Chaotische, und
Form ohne Inhalt verdorrt; darum gilt: Wo rohe Kräfte sinnlos

walten, da kann sich kein Gebild gestalten ; und : Wer das Tiefste
gedacht, liebt das Lebendigste. Aber das Verhältnis von Form und
Inhalt bildet sich nur dynamisch durch ein Ringen zwischen den beiden
Faktoren. Es ist ein Kampf, in welchem bald das eine, bald das andere
überschießt. Wo dann für kurze Weile Gleichgewicht gefunden wird,
da erscheint in Reinheit das Schöne. Dies heißt allerdings nicht, daß

nicht auch da, wo das gleichgewichtige Verhältnis von Form und
Inhalt nicht verwirklicht ist, von Schönheit die Rede sein könnte. Es

ist nicht nur erlaubt, sondern durchaus wesentlich, daß das Schöne

Akzente mehr von der einen oder mehr von der andern Seite trage ;

das spannt und belebt. Wo dies nun zu weit getrieben wird, da behält
das Ergebnis dann immer etwas Angestrengtes und damit höchstens

in einem uneigentlicheren Sinn Schönes. Wo aber der Idee nachgejagt
wird (welche hier wie überall verführerisch, aber unhaltbar ist), daß

aus einem Prinzip Wahrheit und Wesen gezeugt werden können -

23



auch da ist Schönheit eigentlich unmöglich. Wo das Schöne allein in
der Form gesucht wird, da entstehen Gestalten der Kunst, die nur
durch eine Bedeutungsverschiebung des Schönheitsbegriffs beim
Schönen festgehalten werden können, und im Maße, wie das

Formprinzip rein durchgeführt wird, sich davon mehr und mehr ins
Wesenlose entfernen. In der Kunst landet man dann bald bei formalem
Harmonismus, der Langeweile des ungefährdeten und statisch
Normgerechten - oder vielleicht bei hermetischer, gelehrter Dichtung,
beim Rückzug in Fart pour Fart. Wo alles innerhalb in sich kreisender,
wirklichkeitsunmächtiger esoterischer Logik bleibt, ist die Schönheit
fern. (Nicht einmal im Kriminalroman darf die mathematisch-notwendige

Exaktheit rein herrschen.)
Eine andere Kunst aus Streben nach reiner Form kommt von der

einseitigen Überbewertung der Rhythmik her. Ursprünglich ist die
«sakrale Wiederholung», wie sie Ernst Jünger auf vielen Ebenen
anhebender Geistigkeit nachweist, zur Erzeugung einer gewissen

Einlullung in «höhere» tranceartige Zustände gedacht, und damit vom
«Schönen» ziemlich entfernt. Auch heute herrscht diese bald
einlullende, bald aufpeitschende Wiederholung primitiver Grundelemente

wieder weithin; nur fehlt meist die sakrale, um nicht zu sagen
sakramentale Abzweckung dabei. Die Idee regelmäßiger Form führt
dann zu mechanisch-aggregativer Wiederholung. In der abstrakten
bildenden Kunst sind heute schachbrettartige Abfolgen von Elementen

beliebt. Auch in der heutigen Musik sind Formen nicht
unbekannt, die fast nur noch Rhythmus sind ; oft mit einer Eintönigkeit,
die nicht einmal einen kunstgewerblichen Fries ergäbe. Auch vieles

heutiger Baukunst mit ihren raumgreifenden Reihen vorfabrizierter
Häuser, ihren endlosen ungegliederten Fensterreihen tritt daneben.

Die andere Absolutsetzung eines Teilgesichtspunkts des Schönen
bezieht sich auf den Inhalt. Wo die Idee herrscht, man könne noch
hinter der Zusammenfügung Form-Inhalt, die ja in der menschlichen

Erfahrung überhaupt vorherrscht, etwas rein Objektives, rein
Inhaltshaftes abschöpfen und photographieren, als das eigentliche Wirkliche,

kommt man zum Naturalismus, der vermeint, dieses sei dann
auch das Schöne. Wo diese Einstellung zum dogmatischen Prinzip
erhoben und alles Gegebene blindlings in die künstlerische Gestaltung

hineingeschaufelt wird, da schlägt die neutrale Gemischtheit
der abzubildenden Wirklichkeit, auf der Flucht wieder vor der öden

Langeweile, leicht in eine Bevorzugung des Niedrigen und Gemeinen

24



um. Die Behauptung, daß dies in der Tat des demaskierte Wesen des

Natürlichen sei und daher die Normen für die Kunst zu bieten habe,
kann doch nur dem für das Gemeine Voreingenommenen einleuchten.

Doch sobald der flache Reiz des Ubertretens überkommener
Tabus sich erschöpft, zeigt sich, daß die Möglichkeit verspielt worden
ist, ohne Verletzung des Natürlichen das Edle und Schöne zu
gestalten - was ein Vielfaches an Kraft und in solcher Lage auch an
Mut verlangen würde. Dieser Punkt dürfte heute weithin erreicht
sein.

Von der Problematik der Natur-Idee des Naturalismus aus liegt
es nahe, den Blick ausführlicher auf die Frage nach der Naturschönheit

überhaupt zu richten. Was Naturschönheit bedeutet, insbesondere
im Bezug auf das Verhältnis von Form und Inhalt - dies zu beantworten

wäre eine schwierige und weitschichtige Frage. Sind Form und
Inhalt an der Landschaft überhaupt je voneinander abzusondern -
obschon beides zweifellos auch dann vorhanden ist, wenn wir von
allzu simpeln und die Schönheit nicht tiefer erfassenden Verhältnissen
dazwischen absehen? Einigen Aufschluß böte z.B. immerhin, wenn in
sich beschlossenere, seinshaftere, harmonischere, lieblichere,
ruhevollere Landschaften gegen dynamischere, wildere, grenzenlosere,
aufreißendere Landschaften vergleichend gehalten würden. Damit
würden wir zu Schönheitsbeziehungen vordringen, die mehr objektiv
sind als wenn wird nur auf Ausschnitten fußen, die der Mensch, zwar
von Konfigurationen der Dinge selbst geleitet, beginnend und
abschließend in die Landschaft hineinschaut. Sobald er damit zu
mathematisch, schematisch verfährt, stellt sich Überdruß ein (man
denke an bestimmte Alpenbilder Hodlers). Primitivere Zivilisationszutaten

können die Landschaft auch nach Form und Inhalt leicht
gliedern: eine Straße, eine Brücke, ein Eisenbahngeleise; sie können
die Unendlichkeit behutsam auf Herkunft und Hinkunft beziehen

und am Gegensatz als Unendlichkeit ermessen und dadurch fühlbar
machen. Sogar instinktive und aus elementaren Umständen

vorgenommene tief eingreifende Gliederung, etwa durch die alle Naturlinien

durchkreuzende Terrassenkultur auf Hängen über dem Mittelmeer

kann derart Schönheit hervorbringen. Wenn allzu wenig Form
da ist, verschwimmt alles ins Leere, so in einem hoch fliegenden Flugzeug

der Himmel. Einige Wolken ermöglichen viel mehr das Erlebnis
der Freiheit, einer in sich steigenden, sich befreienden Freiheit. In
den ringsgleichen Blüten und in den niedrigen Tieren überwiegt die

25
3 Studia Philosophica XXXV



Mathematik und ermöglicht nur eine dinglichere Schönheit. Bei den
höheren Tieren bringt die gegenseitige schwebende Bezogenheit von
Links und Rechts einen Ansatz geisthaltiger Dialektik, diejenige von
Gestalt und Bewegungsform etwas Freieres an Schönheit hinein. Da

zeigt Geschmeidigkeit und Hingegebenheit an durchströmende
Lebensbewegung das Unendliche des Inhalts ins .Formstärkere entwickelt.
Dieses Verhältnis erfordert für Schönheit immanente Zweckmäßigkeit
des Organismus; transzendierende, äußerlich herantretende Zweckmäßigkeit,

soweit es das in der ganzheitlich aufgefaßten Natur überhaupt
geben kann, ist für Schönheit fast unwesentlich, ja gefährlich. Noch
schwimmender sind die Beziehungen bei den Pflanzen; bei ihnen
sind Gesamtgestalt, Verzweigungs-Struktur, Blatt- und Blütenform,
Farbe, Duft und Umweltsverhältnis in nur fühlbarer Weise sehr fein
aufeinander abgestimmt und erzeugen damit eine sublime Art der
Schönheit. Nicht unerwähnt kann auch eine hohe Schönheit bleiben,
welche aufkaum begrifflich aufzuschlüsselnde Weise Landschaft und
Lebensraum zwischen den je bewohnenden Einzelwesen, ihren Gestalten,

Bewegungsformen, Lauten und Gesprächen zu einem dichten
und zarten Geflecht zusammenfügt.

An allen diesen Stellen die Schönheit nur als eine psychologische
Assoziation des Menschen zu betrachten, ist schlechthin widersinnig.
Mit welchen objektiveren Werten sollte das «Schöne» da im einzelnen
assoziiert sein? Und gälte das Entsprechende allen Werten gegenüber,
die eine gewisse Objektivität beanspruchen? Was bliebe dann von der
Welt anderes als ein Gerippe übrig, wenn alle Gefühlswerte, alle
Erkenntnisse durch das Gefühl «nur» subjektiv wären? Nein, wenn
im Gegenteil alles Höhere im Niedrigeren wenigstens weithin eingeplant

sein mußte (woher sollte es sonst bei der Ubermacht des Letzteren

möglich und relativ bestandhaft geworden sein?), so gleichfalls
Schönheit und ihr Erlebtwerden seitens des höheren Bewußtseins. Die
Schönheit erweist sich aber als substantiell auch durch ihre Reflexion,
ihre verhältnismäßige Bewußtwerdung innerhalb der Natur selbst. Wer
je Amselgesang gehört hat und dann dem materialistischen Dogmatismus

zu Liebe daran festhält, daß derselbe nur der defensiven

Territorialmarkierung diene - dem ist wohl nicht zu helfen. Abgesehen
davon, daß diese Vögel ihren Gesang sich freundlich, horchend

respondierend und forderlich gegenseitig zuspielen, so hätte doch zu
jener Markierung ein wiederholt ausgestoßener mißtöniger Warnlaut
genügen können. Daß die Amsel ihr Künstlertum kennt und genießt,

26



sich darin auslebt, das wird schon durch die unaufhörliche probierende
Abwandlung der Tonfolgen bewiesen. Dass Tiere überhaupt zu
Schönheits-Empfindung und -Genuß fähig sind, beweisen unwiderleglich
die neueren Forschungen über die australischen Laubenvögel, welche

sogar bewusst Schönes schaffen und beurteilen.
Trotz all diesen Komplikationen ist nun wohl feststehend, daß,

auch wo Form und Inhalt dichter ineinanderhängen als wo sich die
beiden Pole deutlicher voneinander absetzen — daß Schönheit wirklich

sehr weitgehend vom Verhältnis Form-Inhalt (erlebnisnäher
gesagt : Gestalt-Strömen) abhängt. Die Dichtigkeit desselben ist dabei

keineswegs nur Kennzeichen einer dumpferen Stufe, sondern auch
einer noch unverletzteren Ureinheit der Welt. Für diese ist natürlich
eine enge Verklammerung der Pole nötig. Dazu ist eine Vorbedingung,

daß jede der beiden Seiten schon einen Ansatzpunkt in der
andern finde. Tatsächlich gibt es keine Form an sich und hat alle Form
bereits selbst eine Qualität, ein besonderes Sosein, einen «Form-
Inhalt». Damit findet in die Form selbst das Unendliche Eingang, und
zwar durch den sogenannten Perspektivismus. Eine Landschaft z. B.

kann unter verschiedenen Blickwinkeln oder aus verschiedener
Entfernung unendlich viele Blickseiten mit ganz verschiedenen Gefühlsund

Schönheitsakzenten darbieten, von denen doch jede wirklich und
konkret in diesem Objekt und seiner Form darin liegt. Das selbe gilt,
mit etwas geminderter Breite der Möglichkeiten, von großen
Geisteswerken. Es würde zu weit führen, diese Tatsache hier aus der
Philosophie des Protagoras herzuleiten. Andrerseits gibt es keinen Inhalt,
der an sich rein chaotisch wäre; schlechthin überall sind gewisse

Form- und Sinn-Elemente rein objektiv vorgezeichnet. Eine absolute

inhaltliche Ubergreifung ihrer vielfach verstrebten Gegensätzlichkeiten
gibt es nicht. Daher gelangt die Erkenntnis immer wieder dazu,
konkretere Beispiele solcher Polarität darzureichen. Derartige Blickseiten
sind etwa das Verhältnis von Allgemeinem und Anwesendem, von
Ideellem und Wirklichem, von Notwendigkeit und Tatsächlichkeit,
von Sinnvollem und Sinnfreiem. Insbesondere das Element des

Sinnfreien, als Positives spät entdeckt, ist für die heutige Kulturlage wichtig,

da das Sinnvolle durch die Entfaltung, um nicht zu sagen Wucherung

der Technik ein außerordentliches Übergewicht erhalten hat.
Es läßt die Fülle des Gegebenen auf Zweckbeziehungen des Verstandes

und des Willens abmagern, denen immer eine starke Anspannung
innewohnt. Alles Sinnfreie besonders der Natur bedeutet demgegen-

27



über eine unentbehrliche Entspannung und Erholung des Lebens.

Wenn das Sinnvolle, also die Form zu übermächtig wird, so hat es

bald nichts Sinnfreies mehr mit Sinn zu versehen, weil es dasselbe

aufgezehrt hat. Oder es verhärtet das Sinnfreie ins negativ Sinnvolle,
Unsinnige, ins Widersinnige. Viele moderne Künstler unterliegen
dieser Entwicklung, weil sie auch nicht mehr im Stande sind, das Sinnfreie

in seiner Standfestigkeit, in der unaussprechlichen Bedeutung
seines bloßen Wirklichseins einzubeziehen in ihre Gestaltung. Es muß
dann zu allem eine zerebral von außen herangetragene Bedeutung
gefunden werden. In beiden Fällen ist keine Schönheit mehr möglich.
Auf der andern Seite ist die Unentbehrlichkeit von regelmäßiger
Form nicht deshalb zu übersehen, weil Jahrtausende sie allein im Auge
gehabt haben. Sie befreit von der dumpfen und düsteren Gewalt der

Inhalte, der widerstandslosen Macht des Soseins. Sinn darf also nicht
gesprengt, aber auch Sinnfreies nicht unmittelbar mit Sinn beladen
werden. Wenn stimmige, helle, durchsichtige Form mächtige,
ungebärdige Inhalte weitgehend zähmt, so ist das Schöne wohl nicht
fern. Aber das Verhältnis wird nie zu einem betonierten, und auch

wenn Schönheit tief gegründet erscheint, so kann sie sich doch im
Grunde nur flygelleicht einen Augenblick mit dem Verhältnis in
seiner Richtigkeit verbinden - und sie verschwebt wieder. Da heißt

es, bei der Hand zu sein.

Obwohl immer dabei das Wesentliche ohne festgeschmiedete Regel
auf der Spitze stehen bleibt und sich nicht entsprechend der
aufgewandten Kraft verdinglichen läßt — ist es doch bedenkenswert und
-notwendig, wie weit dieses richtige Verhältnis zwischen den beiden
Elementen sich als Unterlage des Schönen zubereiten läßt. Es ist zu
fragen, wie weit die Form in den Stoff eindringen soll, ohne ihn zu
beschädigen und seiner Dichtigkeit ganz zu berauben - ohne auch an
sich und der eigenen Geltung zu verzagen. Wo ist das richtige Maß
innerhalb der Grenzen erlaubter Akzentsetzung auf einem der beiden

Kontrahenten, die Mittellinie zwischen dem je eindeutigen Zuviel
oder Zuwenig? Instinkt hierfür ist abgestorben, und dem Verstand
fehlt es für eine einigermaßen treffsichere Stellvertretung heute an
Bescheidenheit und Gewissenhaftigkeit. Jedes sozusagen institutionell
befestigte Richteramt darüber würde ja Partei nehmen; jedes dann
unvermeidliche Ausgehen vom Gesichtspunkt des Sinnvollen würde
auch das Sinnfreie gerade als solches schließlich sinnvoll machen.

Zweifellos gehört Proportion zur Schönheit; aber nur unter Wahrung

28



der Tatsache, daß echte Proportion selber nicht rein rational ist,
sondern ein nicht ganz rationalisierbares Verhältnis des Rationalen
zum Irrationalen bleibt - darum immer spezifisch gespannt ist und
im Tieferen ein Tun, ein Hineinbringen des nicht ohne weiteres
Bereiten in die Proportion bedeutet. Es bleibt hier bei der Gegenseitigkeit

der Pole, sich und einander ohne Entwurzelung schwebend zu
erhalten; und das ist nur auf dynamischem Wege möglich, durch ein

Kräftespiel. Damit ist auch die innere Polarität des Schönen gegeben :

Es muß durchhellt und zusammenhaftend sein, Gestalt und Fülle
besitzen, Geist und Sinnlichkeit, Endlichkeit und Unendlichkeit -
beides ganz und zur atmenden Einheit gebildet, die nicht als solche

einseitig wird. Das Schöne teilt diese Wesensstruktur mit allen letzten

Dingen, so auch mit dem Leben selbst. Das ist nicht in dem Sinne

gesagt, als müsse jenes Kräftespiel zu einer gegenseitigen
Emporsteigerung beider Seiten bis zu wilder Dämonie führen. Auch solche

Schönheit meist barocker Art gibt es. Und sie ist, wenn bis zum
Gelingen getrieben, von hohem Rang. Aber sie ist in dieser Hoch-
getriebenheit nicht in breiterem Sinn kennzeichnend. Schönheit kann
auch aus sanfter oder wenigstens ruhiger Entfaltung hervorgehen,
und sie hat in mancher Hinsicht es dann wohl leichter, zu dem
Seinshaften durchzudringen, das doch eigentlich in einem sehr tief liegenden

Sinn ihr Wesen ist. Wohl kann auch Schönheit aus subjektiv
unseligem Ringen hervorgehen. Aber dieses muß darum nicht auch
im objektiven Endergebnis breit erscheinen. Je breiter es schließlich
noch im Vordergrund sich behauptet, aus blinder Genötigtheit oder

aus Ernstlosigkeit für Uberwindung, desto geringer ist die Aussicht
auf diese doch angestrebte Überwindung im Schönen.

Das lehrt unsere Zeit in besonderem Maße. Sie hat es sich, neben
mancherlei oft läppischen Spielereien, dem Schönen gegenüber in
vielem sauer werden lassen. Und dieses Saure, Schweißige hat sie

in ihren Enderzeugnissen nicht zu tilgen vermocht. Nichtdas Niedrige,
in das ursprüngliche Bemühungen um das Schöne heute weithin
geführt haben, ist die größte Gefahr für das Schöne. Es gibt auch heute
hohe und hochtrachtende Menschen, vermutlich ungefähr im selben

Anteil wie zu allen Zeiten. Aber das Hohe und Edle prägt sich ihnen
nicht mehr in einem Sein aus, sondern in der unendlichen mühseligen
Bewegung des Verstandes und des Willens. Und diese führt nicht mehr

zur Schönheit. Schönheit ist Ganzheit. Warum ist heute alle organische

Ganzheit zerfallen und nicht mehr herzustellen? Weil Verstand

29



und Willen nicht Ganzheit stiften, sondern nur Aggregat; und das

mit höchster Anspannung - während Ganzheit zuvörderst aus dem

Instinkt hervorgeht und von da mühelos allem seinen Stempel
aufprägt — wie etwa schon jedes alte Dorfbild uns zeigt. Auch Religion
kann da nicht mehr helfen. Ohne auch nur an ihre heute beliebte

Auflösung in Ethik, Sozialfürsorge und Gesellschaftspolitik zu denken,
ist es schon der Glaube selbst, der niemals hat und ist, - er ist es,

welcher in breiterem Sinn allein noch von den Erscheinungen der

Religion übrig geblieben ist. Von den vielen bei uns verkündeten
Formen der Meditation, welche die Gegenwart des Göttlichen erfolgreich

zu beschwören beansprucht, dürfte wohl dasselbe gelten. Ihr
Durchdringen zu einem Sein mag vielleicht im Fernen Osten
aufzuweisen sein ; aber im Abendland ordnet sich die Meditation praktisch
gänzlich in die Glaubensmühsal ein.

Es gibt immer noch sehr zahlreiche Menschen, welche das Schöne

ersehnen und verständnisvoll zu genießen vermöchten, wenn es in
neuem Gewände vor sie hinträte. Aber die Erschaffung des Schönen -
gibt es sie noch? Unaufhaltsam wird die Natur zerstört; die Kunst
ist es schon. Was auf uns zukommt, ist die Frage, ob es gelingt, den

Menschen entsprechend umzubauen, daß er nicht mehr Gemüt,
sondern nur noch Verstand und Willen wäre - umbauen zu einem

solchen, der nichts mehr gestaltet, sondern nur noch konstruiert; und
auch dies nur streng geleitet von objektiven Sachverhalten und

Zwängen seiner Willkür abgewinnt. Das braucht keineswegs bloß
verneinende Blickseiten zu haben. Wenn Tragik, die wir mit der
Schönheit verknüpft sahen, nicht vom Willen zu bessern ist, so liegt
demgegenüber in dem Glauben, es sei im Gegenteil alles, auch was
im Augenblick verfehlt wurde, schließlich zu bessern, und es sei nie zu

spät - darin liegt, wenn es ganz ernst genommen und durchgehalten
wird, sittliche Größe. Doch Schönheit gedeiht auf ihr nicht. Aber da
der Mensch nicht ohne etwas Gefühlsartiges sein kann, so schlägt das

verdrängte höhere Gefühl in kitschige Gefühligkeit um-inwelcher der
Mensch als Preis seiner Gefügigkeit dafür ein echtes Glück genießen
kann. Welche Rolle könnte da noch das Schöne spielen? Die
Fortentwicklung des verstandesmäßigen Bereichs ist zwangsläufig; vom
Menschen auf die Bahn gebracht, geht er mit objektiver Notwendigkeit

über den Menschen hinweg. Auch ursprünglich objektive
Faktoren helfen dazu mit. So etwa die Bevölkerungsexplosion, die immer
mehr und rationalere Organisation erfordert und immer mehr nach

30



allen Seiten den Raum einengt für das bloße unrationalisierte spontane

Sein - noch mehr für eine unhandhabbare schwebende Einheit
von Sein und Sinn : für das Schöne. Wie sollte dieser Ablauf angehalten
oder umgedreht werden können? Der Besserungswille, der die Tragik
des Schönen und die Schönheit der Tragik ablösen will, ist in seiner

unendlichen Bemühung selbst die größte Tragödie - außer wenn
wanklos an diese Bemühung geglaubt wird, mit einem Atem, der

länger ist als der des Schicksals. Aber die Schönheit läßt sich nicht in
diese Länge hinein vertrösten.

31


	Versuch über das Schöne

