Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 35 (1975)

Artikel: Versuch Uber das Schone

Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Versuch tiber das Schéne

von Erich Brock

Wie im Mittelalter, so ist auch heute das Definieren Leidenschaft
und Stolz der Logik. Damals glaubte man nach gesicherter Offen-
barung metaphysischer Grundtatsachen auch im menschlichen Ein-
zel-Denken entsprechende Ordnung schaffen zu kénnen. Man rich-
tete auf Grund des aristotelischen «Organon» einen umhegten
Robinson-Spielplatz des Denkens mit einem regelméBigen Geriist ein,
das zu eifrigem gesichertem Herumklettern anregte. MuB3 man aber
ungesichert zu einem mehr oder minder unabhingigen Objekt hin-
uber, so wird der Versuch des Herumkletterns, falls man sich nicht
mit dem Skelett dieses Dings begnuigt, entweder fruchtloser oder
gefahrlicher. So verbreitet solche Begniigung im Interesse der «Wis-
senschaftlichkeit» der Philosophie heute ist, so macht man sich da
doch wohl nicht gentigend klar, wie wenig diese Pseudowissenschaft-
lichkeit tiber die Tautologie hinausfithrt. Selbst in der hier zum
Ideal dienenden Mathematik bleibt doch bei aller ungeheuerlichen
Rationalitat der selbstgebauten Geruste die letztlich irrationale Tat-
sache der Kant’schen «Anschauung apriori» im Riicken — und auch
unter den FiiBBen. DaB Mathematik trotzdem in der Wirklichkeit in
ebenso ungeheurem, wenn auch nicht absolutem Grade anpackt,
fahrt in Wahrheit nur auf den Grundsachverhalt jeder Erkenntnis-
theorie, namlich daB das richtige fruchtbare Verhiltnis von Erkennt-
nis und Wirklichkeit Vertrauen zur Ratio, kithne Anwendung der-
selben, aber auch Verstirkung der Erfahrung und ihrer Rolle er-
fordert, und nie ganz auf Formeln zu bringen ist. Das zeigt sich schon
im abstraktesten Verhiltnis zur Erfahrung, in der Physik. Auch in
ihr ist der Begriffsapparat weithin kinstlich, ohne fiir seine Gegen-
standsmiachtigkeit auf unzurtickfithrbar irrationale Elemente des
Sinnlichen zu verzichten, die in Begriffen wie Masse, Gewicht, Kraft
nie ganz zu beseitigen sind. Wo die Rationalisierbarkeit nicht weit
genug in diese Begriffe zu ihrer Beherrschung hineinreicht, hat man
auch Bereiche einzubeziehen gelernt, die von den Grundverhiltnissen



aus nur durch kunstvolle Umsetzungen und mittelbar zu erreichen
sind; man denke an den Herrschaftsbereich der Infinitasimalrech-
nung. Je weiter aber dann die Bestimmung ins Ganzheitliche, also
damit mehr LebensmiBige eindringen will und muB, desto verwickel-
ter werden diese Umsetzungen, desto geringer ihre positive Aufschlies-
sungskraft, desto groBer wird der unbédndigbare Anteil des Irratio-
nalen, desto penetranter die vom Gegenstand diktierte « Unwissen-
schaftlichkeit». Beharrt man dann unnachlaBlich auf «Wissenschaft-
lichkeit», so kann dem gegeniiber nur gesagt werden: desto schlimmer
far diese.

Soll nun Definition nur oberflichliche Ordnung schaffen, derart
daB jeder Verstindige sich Giberzeugen kann, wohin ein Begriff in der
Stufenleiter verwandter Begriffe gehort, und darauf im Austausch
mit andern Verstidndigen sich berufen kann? Darauf kam die Wissen-
schaft im Mittelalter hinaus. Oder soll sie Wesenserschépfung sein,
derart daB sich auch der Ahnungslose danach ein vollstindiges Bild
des Gemeinten ohne Riickgriff auf die besonderen Erfahrungen in den
Hintergriunden der Definition machen kann? Dal3 ein Schimmel ein
weilles Pferd ist, gentigt fiir jene schlichteren Ordnungsbediirfnisse.
Diese Fruchtbarkeit beruht aber weniger auf gelungener Einordnung
in kanstliche logische Kategorien als auf weithin intuitiv eindeutiger
Zugehorigkeit zu naturgegebenen Gattungen. Bei komplizierteren
Rahmenbegriffen wird klar, wie diinn die Wesensschicht ist, in welche
das weiBe Pferd vordrang. Denn auf kunstliche Weise gibt es fiir
jeden Begriff unendlich viele Oberbegriffe, deren Wahl wiederum
durch Intuition nebst rationaler Einkreisung erfolgt. Verflechten sich
aber dieselben nidher zu dem unentwirrbaren Gespinst desLebendigen,
so stehen wir mit unserer Logik bald vollig als Zaungiste da.

Dieser ganze Sachverhalt kann auch dadurch ausgedriickt werden,
daB zu den Grundbegriffen nicht nur im Felde der sich verdichtenden
Erfahrung, sondern auch im Fortschritt der Abstraktion kein frucht-
barer Oberbegriff mehr auffindbar ist. Wollte man dawider sagen,
daB etwa « Wirklichkeit» rein als solche ein « Begriff» ist, so ist die Leere
solchen Tuns offenbar. Denn derartige Oberbegriffe gewdhren gerade
dem Wesentlichen keinen deckenden Unterstand. Das liegt wohl
auch daran, daB jene Grundbegriffe eben nicht reine Geschopfe der
Logik sind, sondern, soll Fruchtbarkeit erreicht werden, gleichzeitig
halb selbstindige Urmichte, wie die Vorsokratiker sie sahen. Da das
Denken letzte Inhaltsbemichtigung somit nicht erreicht, so gibt es zu

4



Definitionszwecken nichts anderes, als die durch unser Forschen ver-
starkten Denkelemente in der zu definierenden Erscheinung und in
der sich gleichen Schritts verstirkenden Erfahrung davon gelehrig
zu sammeln, aufzureihen und zu einem Keil zuzuspitzen, der dem
Mittelpunkt der zu definierenden Erscheinung zudringt. Diesen Kern
und Mittelpunkt empfinden wir dabei immer genauer, ohne ihn je-
doch je mit dem Denken ganz zu beherrschen. Wie aber werden nun
die einzelnen wesenserbauenden Attribute des zum Ziel genommenen
Elementarbegriffs aufgegriffen und in Reih und Glied gebracht?
Natiirlich ist dabei die Rolle der Intuition groBer als sie bei jedem
Erkenntnisproze3 iberhaupt ist — wenngleich sie tiberall im ganzen
und im einzelnen bedeutend bleibt — trotz dem heute besonders
groBen Bediirfnis nach mechanischer Sicherung der Methoden. Aber
hier kann die Intuition iberhaupt nicht aus dem BewuBtsein ge-
ruckt werden; denn die Auffindung und Anordnung der Bestimmun-
gen ergeht hier nicht vorwiegend subsumptiv, sozusagen vertikal,
sondern analogisch, sozusagen horizontal, durch seitliche Anordnung
und Anheftung. Dabei ist aber die Rolle der Analyse auch im selben
Grade zu verstarken.

Das gilt auch vom Begriff des Schinen. Eine Erkenntnis bereichernde
Subsumption («ein Wertbegriff» und dergl.) gibt es auch hier nicht.
Dafiir aber gibt es im Begriff des Schonen einzelne verhiltnismaBig
selbstindige Bedeutungsfelder, die oft auch in verwandte Begriffe
hintiberreichen, welche damit «seitliche» Bestimmung durch Ge-
meinsamkeiten erméglichen — sagen wir etwa zwischen dem Schénen
und dem Guten. Aber auch durch kontradiktorische Abhebung auf
dem Hintergrunde von Verwandtschaft kann dann eine weitere Pro-
filierung des gesuchten Begriffes erreicht werden. Diese Verfahrungs-
weise gleicht so nahe einer solchen der Dichter, daB man beide als
vom selben Typus auffassen moéchte. Wenn ein Dichter einen Sach-
verhalt oder Vorgang mit Worten zu schildern genétigt wire, die
ihm zu abgebraucht, niichtern, unbildhaft erscheinen, oder es auch
sind, so gebraucht er eine Metapher, einen Vergleich, der entweder
aus einem sinnlicheren, daher bildhafteren, plastischeren Bereich
stammt, oder wenigstens sonst eine frischere, unabgestumpftere, noch
reagierende Stelle der Seele anspricht, wo dann Entferntes zusam-
menschieBen kann. Ein Zug leuchtet so auf an dem analogen Stoff,
der mit einem Sprunge oder an einer Konvergenzstelle den entspre-
chenden Zug des gesuchten Begriffs aufhellt. Es kann sich auch, ohne



Hintubergang auf andere Ebene, lediglich um die Ersetzung jener
verbrauchten erlahmten Worte, ja Woérter, durch nahe verwandte von
unabgeniitzter Lebendigkeit handeln. Im Mafle seiner Kunst kann
der Dichter das mit ziemlich schlichten naheliegenden Mitteln her-
vorbringen, vielleicht nur durch tberraschende Jusammenstellung ge-
wohnlicher Worter diese ginzlich neu aufblihen lassen. Muf3 er
dagegen Fernliegendes oder unsachlich Ubersteigertes an den Haaren
herbeiziehen, so spricht man leicht von «Schwulst».

Im Falle philosophischer Definition wird im entsprechenden Falle
oft die Bestimmung eine gegenseitige sein, weil die Philosophie weniger
die scharfe Eindringlichkeit eines konkreten Faktors sucht als eine
umfassende, systematische Anleuchtung ganzer Begriffsgefuige. Ehe
jedoch begrifflich, durch Gemeinsamkeit und Gegensatz Bestimmung
gesucht wird, wird auch fiir die Philosophie die Intuition dem her-
vorstechend Gesuchten gegentber ihre Rolle spielen miissen. Es ist
also zunichst noétig, in sich hineinzuhorchen, was man bei den ge-
zielten, moglichst voneinander und von allem nur Subjektiven abge-
sonderten Begriffen empfindet, und auch in das Wort dafir hinein-
zuhorchen. Wichtig ist in diesem Sinn, sich weithin an den gesunden
Sprachgebrauch zu halten, denn die Sprache, élter als alle bewufBte
geistige Gestaltung, weill mehr und gewisser, als dem sie Gebrauchen-
den begrifflich gegenwiirtig ist. Es liegen in der Sprache auf lebendige
Weise objektive Vernunftzusammenhinge, die wir allermeistens be-
stenfalls instinktiv handhaben. Dabei mul3 man vorwiegend auf einer
Sprache, der Muttersprache fuBBen, und andere nur gelegentlich ver-
gleichend heranziehen; denn nur in jener kann man den Sprachgeist
und das Gefuhl dafir mit ihm einwohnenden Bedeutungsstrukturen
sicher schalten lassen. Ubrigens ist die deutsche Sprache besonders
geeignet zu solchem Experiment, aber auch darin besonders anspruchs-
voll angesichts ihrer Abschiussigkeit zu salopper Verwendung. Sie hat
sowohl die webende Aura verwandter Bedeutungen um das einzelne
Wort wie auch in diesem Reichtum gegenstandsméchtige Baulinien,
welche fir den streng Gesinnten zu verstandesmiBiger Klirung
handhabbar werden.

Da besteht natiirlich angesichts der Berticksichtigung einer solchen
Atmosphire um den zum Ziel genommenen Begriff die Gefahr, daB
derselbe, hier das Schone, als organisierendes Prinzip seiner eigenen
Vielseitigkeit nicht scharf genug im Auge gehalten, und einfach ein
Bindel von verwandten Superlativen zusammengerafft wird, von

6



denen jeder zwar mit einem Bein im Schénen steht, aber doch nicht mit
dem eigentlichen Standbein. Wenn wir andrerseits davor ins mehr Ge-
genstindliche hintubergehen, soentstehtauchindieser Richtung bei Ent-
fernung vom Mittelpunkt eine Zhnliche Gefahr. Unmerklich dringen
Inhalts-Assoziationen von einzelnen schonen Gegenstinden, Themen,
Sach-Motiven in diesen Mittelpunkf ein, deren Kennzeichnung doch
von diesem abfihrt. Dem gegentber ist es von grundlegender Wich-
tigkeit, nicht einzelne Verkoérperungen des Schénen, sondern das Er-
lebnis selbst des Schénen und seine davon gendhrte ldee im Blick-
punkt zu behalten. Dies gelte fir unsere Untersuchung des Begriffs
der Schénheit in jedem Schritte.

Eine Ablenkung der Betrachtung davon bedeutet in kennzeichnen-
der Weise der Versuch, das Schone frither mit moralischen, heute mit
soziologischen und gesellschaftspolitischen Zielsetzungen zu vereiner-
leien. Das Schoéne ist etwas, dessen Kern mit unziahligen Randcharak-
teren verflochten ist, darin aber doch seine selbstindige Wesenhaf-
tigkeit behauptet. Das gilt hier besonders dem kiinstlerisch Schénen
gegeniiber. Wird dies geleugnet und die Kunst in den Dienst prak-
tischer Interessen gestellt, so konnen daraus bedeutsame und intensive
Gebilde entstehen; aber es ist dann kein Prinzip ubrig, das Schone
selbst gegeniiber dem festzulegen, was nicht schon, indifferent da-
gegen ist oder ihm gar widerstrebt. Auch im Schénen gibt es mehr oder
minder eingeordnete und unentbehrliche Teilelemente, die solches
Widerstreben an den Tag legen, aber sich nicht in den Mittelpunkt
des Schonen selbst stellen durfen. Setzen sich solche Elemente hem-
mungslos aus jenen praktischen Zielsetzungen heraus doch in diesen
Mittelpunkt, so ist vorzuziehen, das neue Kunstideal nicht mehr als
«Schénheit» zu bezeichnen, umsomehr, als seine Erzeugnisse von
Unbefangenen kaum als «schéne» erlebt werden koénnen. Solcher
Vorschlag zu friedlicher Schiedlichkeit wird allerdings von der andern
Seite dadurch beantwortet, daB Wesenhaftigkeit und Berechtigung
des «Schénen» im eigentlichen Sinn iiberhaupt bestritten wird. Ab-
gesehen von gelegentlichen bereits riickstindigen Versuchen, einfach
das HaBliche schén zu nennen, und die entsprechende Umorganisa-
tion des menschlichen Empfindens durch Drohen und Héhnen auf-
zundétigen — so wird offen und stolz zugegeben, daB3 neben dem Tech-
nischen, Praktischen, eindeutig und gegenstindlich Aussagenden
dem Schénen keine Rolle iibrig bleibe; es verfliichtigt sich bis in den
Begriff selbst hinein, der nur noch kulinarische Liige, manipulierende

7



Illusion bedeute. Vieles kam dazu zusammen: Die seichte spannungs-
lose Schonseligkeit mancher fritherer Perioden, zumal, uns besonders
nahe, der Griinderzeit; die Furcht, vor den Greueln des Weltge-
schehens sich in einen ésthetizistischen Elfenbeinturm treiben zu
lassen ; die neue Ausrichtung auf die Massen, denen das echt Schéne
vorwiegend schwierig und unverstindlich bleibt; das Absinken des
Kénnens in der Kunst, welches mit dem Nicht-mehr-Wollen sich
gegenseitig steigert. Es ist ja auch leichter, das sachlich etwa noch so
nétige Nein hinauszuschreien als den gemischten Stoff der Wirklich-
keit einer entsprechenden Gestaltung zuzufithren.

Will man also trotz dieser zeitgegebenen Hemmnisse und entgegen
der Zeitstromung den Blick auf den einfach vorhandenen, sich auf-
erlegenden eigentlichen Erlebnisbereich des Schénen offen halten, so
ist es fur den, der an Theorie nicht vorbeikommt, doppelt nétig, das
Schéne mit bemiuhtester Strenge begrifflich festzulegen, auch wenn
dazu die schlichten Formeln der Logistik nicht geniigen, und es auch
abzugrenzen. Die Wertsetzungen der neuen Kunst mit eigenen
Normbegriffen zu versehen und diese zu zergliedern, mu3 denen
Uberlassen werden, welche ehrlich diesen Wertsetzungen unmittel-
bares Erlebnis abgewinnen. Dessen Normbegriffe werden nach dem
Gesagten wohl gréBtenteils darauf hinauskommen, daB3 fur das kinst-
lerisch Belangvolle ein Zweck vindiziert wird. Fur das «Schéne» muf3
es aber doch dabei bleiben, daf3 ein Zweck in seinem mittelsten We-
sensbereich nicht vorhanden ist. Das bedeutet noch keinewegs Snobis-
mus im Sinn einer « Kunstreligion». Sondern es ist einfach aus dem
Erlebnis des Schénen zu entnehmen, daB das Schone wesentlich etwas
Schwebendes und nicht etwas Zweckgezerrtes ist — nicht wie es die
heutige Kunst meist darstellt. Dieses Schweben gilt natiirlich nur fiir
das Schone selbst und nicht fiir einzelne Inhaltsmotive, auf welche
sich die Schonheit frei niederldBt. Dabei ist die Zweckbestimmtheit
an sich durchaus keine abwertende Bestimmung. Das wird ohne
weiteres klar, wenn wir das Schone gemi 3 unserem Methodenentwurf
mit dem Guten vergleichen. Durch diesen Vergleich gewinnt auch das
Schéne in seinem schwebenden Charakter ein wenig an wissenschaft-
licher Exaktheit — obwohl natirlich die Wissenschaft das « Schweben »
einfach anzunehmen hat, wenn es seitens des Gegenstandes ihr auf-
erlegt wird.

Das Gute ist ein ebenso fundamentaler Begriff wie das Schéne, mit
dem er sich mannigfach tiberschneidet, aber dennoch dazu exzentrisch

8



bleibt. Wie wir beim Schénen eine asthetische und eine allgemeinere
Bedeutung finden werden, so hat auch das Gute zwei Bedeutungen,
eine allgemeine und eine besondere, rein moralische. Gut ist nach
verbreitetem Dafirhalten in erster Linie ein Mensch, seine Absichten
und seine Taten. Kant hat einen heroischen Kampf gefithrt, um diese
sittliche Guite von allen objektiven und subjektiven Naturelementen
auf undialektische Weise zu reinigen. Aber sie wurde thm unter den
Hinden damit inhaltslos. Die Dialektik des Guten ist eben nicht
durchzufithren ohne den Begriff «gut» im Sinn eines Gutes. Nicht
umsonst wird beides mit demselben Wort bezeichnet. Bei aller Un-
entbehrlichkeit der Idee sittlicher Freiheit und Autonomie wird sitt-
liche Giite nicht greifbar, wenn sie nicht einem Guten dient, es dar-
bietet oder verspricht. Welches dieses Gut ist, und besonders neben
allen einzelnen mehr oder minder berechtigten und unentbehrlichen
Gitern das umfassende und Grund-Gut, das spielt hier keine letzte
Rolle. Wir wiirden dieses Urgut in der Richtung «das Leben» suchen;
aber natiirlich ist auch «Leben» ein zweideutiger Begriff mit einer
mehr naturwissenschaftlichen und einer mehr emphatischen Be-
deutung, welche beide unter einander so mannigfach verflochten
sind, daB sich der Gebrauch desselben Wortes fiir beide rechtfertigt.
Schon damit scheint belegt, daB das «Gute» nicht ohne einen
Zweck uber sich hinaus denkbar ist. Im Gegensatz dazu ist das Schone
in sich selbst, in seinem innersten Wesen auf nichts ihm AuBeres be-
zogen. Das erschwert, die zwei Bedeutungen des Wortes «schén»,
die wir schon andeutend erwihnten, in ein begriffliches Verhiltnis
untereinander zu setzen. Sie sind zwar genug verkniipft, umdiegleiche
Bezeichnung beider zu ermoglichen, aber sie decken sich doch keines-
wegs ganz. Worin streng die Verkniipfung und Gemeinsamkeit be-
steht, ist allerdings hier noch nicht bestimmbar, da wir noch mit der
fast aggregativen Sammlung von Empfindungen dem Schénen gegen-
tber befaB3t sind. Auf der einen Seite steht das dsthetisch Schone, das,
unerachtet tiefer Unterschiede, sowohl in Kunst wie in Natur auf-
scheint. Auf der andern Seite steht eine, wenn wir so sagen durfen,
mehr allgemein-menschliche Bedeutung von «schén», die deutlich
einen gewissen, allerdings keineswegs unbedingten Abstand zum
asthetisch Schoénen hilt. Wir sagen etwa: eine schéne Stunde, eine
schone Begegnung, ein schones Gesprich, ein schénes Wort, eine
schone Tat, eine schéne Seele, ein schéner Traum, ein schéner Le-
benslauf, die schéne Lésung einer Aufgabe, es schén haben — oder

9

2 Studia Philosophica XXXV



noch weiter ausgreifend: die Jugend ist schon, das Gliick ist schén, die
Liebe ist schon. Darin kommt jenes Schwebende voll zum Ausdruck,
ohne diese zweite Bedeutung ganz in die erste, dsthetische hineinzu-
ziehen. Sobald wir das wollten, wiirden alle diese allgemein schénen
Dinge etwas Kunstgewerbliches annehmen.- Es finden natirlich
Uberschneidungen mit dem Guten statt. Aber wenn wir dagegen
halten: ein gutes Wort, ein gutes Gesprich, eine gute Stunde, es gut
haben - so schwingt in diesem «gut» doch alsbald mehr oder minder
wieder die Dienlichkeit, Tauglichkeit mit. « Gut» ist nie ganz fern
von gut zu etwas, brauchbar, forderlich; wozu kann weithin offen
bleiben. Das Gute kann einfach etwas sein, was soviel Gediegenheit
und Standfestigkeit besitzt, daB es vielen herantretenden berechtigten
Zwecken zu genugen vermag. Das Schone ist nach seinem Wesen
unnutz.

Wenn das Schone das Wesen hat, schweben zu kénnen, so ist damit
gegeben, daB es hoch oben ist. Sein Ort ist in der Héhe. Das «Schéne»
ist etwas Hohes. Wieso kann da die rdumliche Bestimmung «hoch»
zu einem Wertbegriff werden? Die Frage stellt sich ohne weiteres
diesem Anlauf zur Definition von «schén» in den Weg. Das Wort
«hoch» als Wertbegriff ist verbreitet, und so selbstverstindlich, daf3
die Frage: Warum? seltsam erscheint. Wir reden von einem hoch-
gemuten EntschluB, einer hochtrachtenden Gesinnung, einem hoheits-
vollen Menschen. Eine gewisse Rolle spielt dabei die gesellschaftliche
Abmessung: Der Herrschende steht oben, er hat Uberschau von da,
ist allen von unten sichtbar, er kann, wenn wir es derb sagen diirfen,
allen auf den Kopf spucken; er kann von oben nach unten sich immer
wieder freikimpfen. Aber das ist nicht das Mittelste. Das « Hohe» hat
auch rein geistige Bedeutung. Im Mittelalter war in der Héhe Gott
und die Seligen; aber auch sonst wohnte dem Oben ein weltanschau-
licher Sinn bei. Die Hettiter hielten ihren Gottesdienst auf hohen
Bergen. Bei den Chinesen und Juden war « Himmel» ein Wort fur
Gott. Weltlich: Das unmittelbare Erlebnis des offenen Himmels,
vielleicht am meisten des gestirnten Himmels, erlegt sich als Wert
symbolisch auf. Ebenso das Gefiihl, das in neueren Zeiten den Men-
schen auf einem Berggipfel ergreift. Die Freiheit und Macht des
Geistes wird als im Kopf sitzend empfunden. Wo er herrscht, hilt
sich der Mensch moralisch aufrecht, bleibt dem Schicksal gegentiber
obenauf. Das Erlebnis der Hohe schenkt auch in iiberwiltigendem
MaBe das Gefiihl der Freiheit — welche sich mit dem Hohen zusammen

10



als zentraler Wesenszug des Schonen anfiigt. Freiheit ist wortlich
etwas Negatives, nach ihrer erlebten Bedeutung jedoch etwas héchst
Positives.

Diesen letzteren Bedeutungen uns fir unsere Definitionsbemithung
anzuvertrauen, bleibt uns von jetzt an nicht erspart, wenn wir nicht
von einem verengerten Begriff der Wissenschaftlichkeit ins Leere
gefihrt zu werden wiinschen. SchlieBlich ist ja auch das Schone
selbst etwas, was nie ganz zum Gegenstand rationaler Wissenschaft
werden kann. So halten wir uns weiter an den maoglichst scharf er-
griffenen Erlebnischarakter des Schénen. Das Schéne ist also nicht
nur selbst etwas als fre: Erlebtes, sondern auch etwas, wenn der
Mensch einigermaflen mithalten kann, aus dem Mittelpunkt heraus
Befreiendes. Es befreit den Menschen vor aller Knechtung durch die
Michte, die ihn zum bloBen Objekt machen, und zu aller Macht, die
ihn zum Subjekt macht. Es befreit ihn zu dem Wissen, daB3 es das
Hohere unbeugbar gibt, die gottliche Freiheit, die sich ewig tber alle
Last, allen Tod emporschwingt. Das Schone befreit von Zwang und
Drang des Alltags mit seinem niederziehenden Druck, seinen Sorgen,
Verknotungen und Befiirchtungen. Es unterliegt keinen Bindungen,
weder nach vorn noch nach hinten noch seitlich. Es geht nicht ein in
die scharfen, widereinander gespannten Gegensitzlichkeiten, nicht
in die Schwarz-WeiB-Malerei der Ethik, es ist nie Partei. Was in
Parteilichkeit eingespannt, gebeugt, gefangen, gefesselt ist, kann nicht
schon sein. Das Unfreie ist nicht schén (etwa die deutsche Kunst um
1500). Das Unschone, Mifgestaltete ist knechtisch (sagt Gottfried
Keller). Das Freie aber ist schwerelos, leicht, es schwebt und fligelt
in der Freiheit seiner kithnen ruhigen Hohe — die wir als «rein» er-
leben.

Diese Reinheit hat mit der moralischen «Reinheit» als der Ent-
haltung vom Leben nichts zu tun. Das Schéne ist rein im Sinne eines
Urerlebnisses, welches wohl selbst der Reinheit erst ihren vollen Sinn
gibt. Das Schoéne ist nicht kalt; aber es ist nicht an das dumpfe,
hitzige, im Privaten verstrickende Geschling und Gewucher der Lei-
denschaften und ihrer Drangfiille gebunden; die Reinheit des Sché-
nen ist eher mit der spezifischen Reinheit des Objektiven, mit der
reinen frischen Luft hoher Geisteswerke verwandt, welche duBerlich
gerafft und innerlich weit sind, mit der sauberen Kiihle aller strengen
Dinge, die frei zu unsern Haupten kreisen. Es unterliegt nicht der
Unreinheit des GenieBens und nicht der Unreinheit des Entbehrens.

11



Es hilt sich in einem hohen Bereich des Seins, an welchem nicht
schmutzige Fingerspuren haften — das seinen Schimmer nicht durch
Gebrauch trubt. Gebrauchtwerden schabt ab, verbraucht und macht
unrein. Aber die Reinheit des Schénen ist nicht die Reinheit des
Nichttuns, des Todes; diese ist vielmehr Unreinheit. Wo das Schéne
doch mit dieser sich zu verstricken scheint, vermag es sich selbst zu
reinigen, weil es atmet und lebt. Es l6st die Abscheidungen und Uber-
bleibsel, mit denen sich der Mensch verunreinigt und vergiftet, die
Restbestinde ungelebten und tberzogenen Lebens. Es stromt die
Hemmungen und Verstockungen hinweg. Die Hemmung richtet den
Menschen auf seine Funktion, bringt Enge, Reibung, Krampf her-
vor. Das Schone schreitet frei aus sich hervor und erneuert sich aus
angeschlagener Quelle.

Das Unreine ist auch der Gegensatz zum Hoken: es ist das Niedrige.
Auch hier ist das rein Moralische fernzuhalten ; oder vielmehr ist das
moralisch Niedrige nur ein Sonderfall des Niedrigen iiberhaupt.
Dieses Letztere ist zunidchst wie das Hohe raumlich zu fassen. Das
Niedrige ist das Niedergedriickte und Belastete, Schlaffe, am Boden
Liegende, auf den Grund Gesunkene, ohne Kraft und Willen, sich
aufzurichten ins Subjektsein hinein. Es ist auch das Niederdriickende
und Lastende, das den Menschen kurzatmig, geprefit, unfrei macht
und vom Schénen scheidet, sowohl als aufnehmenden wie als hervor-
bringenden. Vom Niedrigen, das nun an Konkretheit gewonnen hat,
kénnen wir nochmals zuriickleuchten auf das Hohe und gewinnen
auch fir dieses Obere damit an Konkretion. Die Bestimmung des
Schénen hat sich von aller Begniigtheit im Formalen fernzuhalten;
denn das Schéne ist immer konkret. Im MaBe seiner Konkretheit und
Inhaltsfiille ist natiirlich seine rationale Theorie erschwert; sonst aber
lohnt sich die Bemiihung dazu iberhaupt nicht. Der konkretere ver-
dichtete Gegenbegriff zum Niedrigen ist das Edle — welches sich mit
dem Schoénen iiberschneidet und tief in dessen Inhaltsbereich ein-
dringt. Das Verhiltnis zwischen «schén» und «edel» aufzuhellen,
sind gleich zwei leichtere Auswege abzuweisen — erstens die Meinung,
als ob der Inhalt der Kunst nur edel sein diirfte; zweitens, als ob
«edel» auch nur zum gréBeren Teil in der Religion oder Ethik unter-
zubringen sei. In dieser, besonders nach ihrer christlichen oder Kant’-
schen* Prigung hat «edel» keinen Platz auf der Werttafel. Der gut-

* Er sagt in der «Kritik der praktischen Vernunft» (gegen Ende): «In
unseren Zeiten, wo man mehr mit schmelzenden weichherzigen Gefiihlen

12



willige Mensch, der seiner unedlen muhseligen Natur mit Knirschen
das Gute abpreBt — der Glaubige, der angstvoll angespannt tber die
bose Wirklichkeit und das Schicksal sich hintberkiampft, wobei ihm
oft jeder freiere Atemzug, jeder Lichtblick, jede Aufreckung zum
Himmel versagt bleibt, und der vielleicht sogar kaum noch bewuft
daran zu leiden vermag — sie sind gewil3 nicht ede/ im unmittelbaren
Sinn. Das Unmittelbare gehért aber zum Edlen. Damit weist es einen
schwer bestimmbaren Anteil an Nattrlichem auf. Doch nicht zuletzt
dieser Anteil begriindet seine Verwandtschaft zum Schonen. Auch die
Verwendung des Begriffs edel mit gesellschaftlichem Sinn, welche hier
einen wesentlichen Raum einnimmt, hat eine starke Wurzel im Na-
tarlichen. Der Edle, Adlige istdaswohl urspringlich meistens aufGrund
von unmittelbar einleuchtenden kérperlichen und geistigseelischen
Wesensziigen (1. Samuel 9,2. 10, 23/4), die vielleicht auch nicht rein
individuell in Erscheinung treten, sondern forterbbar, ziichtbar sind.

oder hochfliegenden, aufblahenden und das Herz eher welk als stark machen-
den AnmaBungen iiber das Gemiit mehr auszurichten hofft, als durch die der
menschlichen Unvollkommenheit und dem Fortschritt im Guten angemes-
senere trockene und ernsthafte Vorstellung der Pflicht, ist die Hinweisung
auf diese Methode nétiger als jemals. Kindern Handlungen als edle, groB-
miitige, verdienstliche zum Muster aufzustellen, in der Meinung, sie durch
Einfléssung eines Enthusiasmus fiir dieselben einzunehmen, ist vollends
zweckwidrig. Denn da sie noch in Beobachtung der gemeinsten Pflicht und
selbst in der richtigen Beurteilung derselben so weit zuriick sind, so heil3t das
so viel, als sie bei Zeiten zu Phantasten zu machen. Aber auch bei dem be-
lehrteren und erfahreneren Teil der Menschen ist diese vermeinte Triebfeder,
wo nicht von nachteiliger, wenigstens von keiner echten moralischen Wirkung
aufs Herz, die man dadurch doch hat zuwege bringen wollen . . . Ich wiinsche
Kinder mit Beispielen sogenannter edler (iiberverdienstlicher) Handlungen,
mit welchen unsere empfindsamen Schriften so viel um sich werfen, zu ver-
schonen, und alles blo3 auf Pflicht und den Wert, den ein Mensch sich in
seinen eigenen Augen durch das BewuBtsein, sie nicht iibertreten zu haben,
geben kann und mufl, auszusetzen, weil, was auf leere Wiinsche und Sehn-
suchten nach unersteiglicher Vollkommenheit hinauslduft, lauter Roman-
helden hervorbringt, die, indem sie sich auf ihr Gefiihl fiir das tiberschwing-
lich GrofBle viel zu Gute tun, sich dafiir von der Beobachtung der gemeinen
und gangbaren Schuldigkeit, die alsdenn ihnen nur unbedeutend klein
scheint, frei sprechen.» — An wenigen ganz gro3en Héhepunkten seiner Ethik
zeichnet Kant einen Menschen, der allein um der eigenen Menschenwiirde
willen «im groBten Ungliick des Lebens aushilt». Kant beharrt darauf, dal3
dieses AuBerste als bloBe Pflicht insofern eine gewisse Selbstverstindlichkeit
sei. Aber vielleicht ist es gerade als Selbstverstandliches «edel».

13



Welches sind nun diese Wesenszuge ganz allgemein? Der Edle ist
auf jeden Fall groBgesinnt und hat die Kraft dazu. Er ist nicht
schwichlich, durftig, eng, burokratisch, kleinlich, auch nicht unter-
wirfig, demiitig, haltlos sich hingebend, und was sonst zur «Sklaven-
moral» gehort. Er vergiBt nicht das erfahrene Bose aus Schwiiche,
aber er ist ohne Rachsucht, er vermag zu verzeihen. Er ist nicht mit
dem Kleinen befaf8t, nimmt es nicht ausdriicklich ans Herz. Er ist
nicht gutmitig. Er ist nicht selbstlos, besitzt Selbstgefiihl ohne Eitel-
keit, vermag aber vollig selbstvergessen zu sein, wo er sich zum Ein-
satz aufgerufen fiihlt. Gegen das Gemeine ist er voll Ekel und erbar-
mungslos. Er tut den Andern kein Unrecht, nimmt aber solches auch
nicht hin. Er ist fahig zu vertrauen, doch, enttiuscht, nicht siebenzig
mal siebzig mal. Er kann geben, gestattet sich Spendelaune, vermag
aber auch ohne Ziererei zu nehmen. Er ist nicht profitlich, nicht
interessiert, nicht rechenhaft, nicht mesquin. Er hat ein Verhéltnis zu
«Ehre» und bringt Opfer dafiir, doch ohne Ostentation. Als Edler
nimmt er seine Vorrechte, aber auch seine Vorpflichten wahr. Er ist
kérperlich wohlgeraten und eher von guter Rasse, deren Linie durch
Isolierung einer Population (Ehebeschrinkungen usw.) weiter her-
ausgearbeitet werden soll. In seinem Auftreten ist nachdrucklose
Gewichtigkeit und gehaltvolle Desinvolture vereint. Er ist weder in
der AuBen- noch in der Innenwendung festgenietet. Sein Wesen ist
nicht verhemmt, nicht verknickt, sondern gerade und anwesend —
wie das Schone es ist.

Es liegt ohne weiteres auf der Hand, wie breit dieses Ideal der Ent-
artung zuginglich ist. In aller Hochziichtung lauert die Gefahr der
Verschwichlichung und anderen Absinkens. Von «veredeln» kann
aber nur die Rede sein, wo eben mit der durch Ziichtung erméglich-
ten Differenzierung auch derjenige Grad von Kraft gewahrt oder erst
erreicht wird, ohne den von «edel» nicht die Rede sein kann. Aber ist
nicht ein gewisser Grad von Eingeengtheit des Raums der Lebens-
moglichkeit, von Uberempfindlichkeit und Anfilligkeit, von inne-
wohnender Riickschlagsstrebung zum Ausruhen im Einfacheren, im
«Nattrlichen» mit der Edelkeit verknupft? Ist das nicht, fragen wir
uns, eine aus Begriffs-Dialektik und Erfahrung sich aufnétigende
Empfindung? Vieles Edle und Schéne braucht seltene Bedingungen,
kann nur in Nischen sich halten. Veredlung ist Verfeinerung, und
Verfeinerung ist Schwinden der Robustheit. Diese Fragen sind fiir
das Schéne bedeutsam, weil es sowohl an Feinheit wie an Kraft Teil

14



hat. Es wurde sich darum handeln, ob hier je das Positive beider
Entwicklungsstrange hinldnglich vereinbart werden kann: Verfei-
nerung und Kraft. Vorbehaltlich anderer Erfahrung mochten wir es
nicht fir méglich halten, gleichzeitig Differenzierung und gesteigerte
Lebenskraft anzuziichten. Beispiel: Die Rose « Queen Elizabeth» be-
zahlt ihre unglaubliche Wiichsigkeit, Stengelfestigkeit und Bluhfihig-
keit mit Duftlosigkeit und leiser Formvergréberung. Ahnlich «Frau
Carl Druschki»; um nur Bekanntestes zu nennen. Entscheidet man sich
fur Differenziertheit, so ist zu beachten, daB3 Edelkeit und Schénheit
unterhalb eines bestimmten KraftmalBes wesenlos wird. Und jeden-
falls ist nicht jede Heikelkeit etwas Veredeltes. Die andere Gefahr fir
das Edle liegt bei seiner Zuchtbarkeit, ndmlich, daBl es als etwas
mechanisch Machbares miB3verstanden wird. Selbstverstindlich aber
gehort zum Edlen neben seinem Natur-Anteil auch ein solcher des
Geistes, ja auch dessen Freiheit. Das ist bei einem «edeln» Charakter
ganz klar; auch bei seinem legitimsten Ausdruck, beim Menschen-
antlitz, besonders in vorgeruckteren Jahren, wo man nach Bismarcks
Wort fur sein Gesicht selbst verantwortlich wird — namlich durch
dessen mehr und mehr tiberwiegende Ausprigung von innen her.
In jungen Jahren ist die sozusagen anatomische Seite des Gesichts-
ausdrucks naturlich groBler.

Ohne weiteres schlieBt sich an letztere Feststellung die Frage des
«edeln» Menschenkorpers an — nur da8 es dem Geist in héherem
Alter nicht mehr gelingt, da die entartende Naturanlage mit seiner
erstarkenden Gestalthaftigkeit, auch wenn diese zweifellos vorhanden
ist, zu durchdringen und in seinem Sinn emporzubilden. Es ist also
beim Adel des Menschenkorpers der Naturanteil groBer; doch der
Kopf gehort auch zum Koérper und muf3 zur Ausdrucksdeutung sein
Wort mitreden. (Das stellt den Bildhauer eines von vornherein als
solchen gemeinten Torsos vor eine nicht ganz lgsbare Aufgabe.) All-
gemein laBt sich vielleicht sagen, daBB das Rohe, Plumpe, dumpf
Lastende, Massige, Unproportionierte, dem LinienfluB Undurch-
laBige, Ausdrucksunfihige an einem Menschenkérper unedel ist. Es
gibt entsprechend einen Adel des Feingliedrigen, Grazilen, Anmuti-
gen, Durchmodellierten, Ausdrucksvollen. Sind dies etwa die Ideale
der Bildhauerei des 4. Jahrhunderts v. Chr., so kime doch niemand
auf die Idee, dem Korper griechischer Gottinnen des 5. Jahrhunderts
die Bezeichnung «edel» vorzuenthalten, obschon er undifferenziert
monumental, michtig, wenig aufgegliedert, nicht geistig individuali-

15



siert ist. Die sakrale Symboltrachtigkeit ist hier sogar unvergleichlich
grofer als dort. Erstaunlicherweise macht die Zuerkennung des Kor-
per-Adels nicht halt, wo von kenntlicher Geistigkeit kaum mehr die
Rede ist. DaB3 die Frauen in den GroBstidten schoner sind, und dies
auch bei Zuzug dorthin schon in der nachsten Generation eintretend,
erklart sich auf lamarckistische Weise dadurch, daB daselbst die
Atmosphire heute hochgradig erotisiert ist. (Es ist von Tiergruppen
erwiesen, dal} je groBer sie sind, desto friher die Geschlechtlichkeit
ausgebildet wird.) Und andrerseits ist der Korper das zustindige
Organ, welches da das allgegenwirtige Angebot unterschwellig,
potentiell, entwurfsweise beantwortet und sich dadurch ausbildet.

Diese Verschonerung ist eine Veredlung des Korpers, ohne dal es
eine subjektive Vergeistigung, Ethisierung oder Charakteraufhéhung
bedeuten miBte. Edel kann auch Koérperlichkeit sein, bei der Geistig-
keit iiberhaupt noch nicht entfaltet ist. Wenn wir das Schreiten von
Individuen der Naturvélker edel finden, so ist da eine Naturumfan-
genheit wirksam, deren adelnde Wirkung von der vollen Durch-
geistigung sogar kaum zu erreichen ist — wortiber Kleists « Marionet-
tentheater» zu vergleichen wire. Die schone Bewegung ist nicht
ausfahrend und fliehend, sondern bleibt im Ausgangs- und Mittel-
punkt verwurzelt. Das setzt sich in die Tierwelt fort; da konnte die
Beobachtung unendliche Mannigfaltigkeit der Moglichkeiten zu Adel
der Form eréffnen. Die schwingende musikalische Bewegungs-Schén-
heit der Langarmaffen (Gibbons) hebt sich begliickend ab von der
unseligen unedeln Eckigkeit, mit der sich die nahe verwandten Men-
schenaffen bewegen — bei denen ein Ansatz gemacht wurde, die Tier-
heit zu verlassen, ohne daf3 die Menschheit mit ihren Geistméoglich-
keiten erreicht wurde. In der Bewegung zeigt sich da die Natur schon
weitgehend abgestorben, ohne daB bereits Verstand und Wille deren
Stelle so gut wie moglich ausfillten. Es gibt Augenblicke, wo dieses
gebrochene Verhéltnis sich zu einem subjektiven verzweifelten, aber
auch wieder unedeln Leiden zu erheben scheint.

Man koénnte die Zergliederung noch weit treiben an Beispielen wie
eine « Edelrose», ein «edles Pferd », ein «edler Blitenduft» (dies z. B.
abgehoben von einem guten Bliutenduft, der etwa etwas Treuherzig-
Zutunliches haben mag). Nur soviel sei tiber Formadel gesagt, daB3
auch da Polarisierungen beobachtet werden kénnten: Auf der einen
Seite stiinde der Wesensadel, der dem Gerafften, Kiihlen, Objekti-
vierenden beiwohnt, welches die duBere Schmalheit, Strenge, Zucht

16



einer inneren Fille ohne Ausdruckssiichtigkeit wire. Diese Erschei-
nung wire anzutreffen in einfachen, nicht gefillten Blitenformen, in
klassischer Kunst, in der Linearmalerei, in der Zeichnung als solcher,
welche doch in ihren vielleicht herben UmriBschwiingen die Dimen-
sion mitzugeben weil}, die sonst der Farbe vorbehalten ist. Oder gar
in der Plastik, die eine unendliche Vielfalt von Blickseiten zur Ein-
heit fiigt; — entsprechend etwa in Bachschen Solosonaten fiir Geige,
wo Harmonie, ja Kontrapunkt spiirbar auch ohne Doppelgriffe mit-
schwingt. — Dem allen gegentuber ist das Edle in entfesselter, ja rau-
schender Formiuippigkeit etwa bei Pfingstrosen, Zentifolien oder in der
Kunst bei den hochsten Schopfungen von Rubens seltener und
schwerer gedanklich zu fassen. Aber auch da liegt die nahe Verwandt-
schaft der Begriffe zwischen dem Edlen und dem Schénen auf der
Hand.

Die edeln Verhéltnisse eines Bauwerks, die natiirlich keineswegs
positiv von der Geometrie zu erschopfen sind, leiten tber zum Edeln
in der anorganischen Natur. Es gibt eindeutig unedle Linien der
Landschaft, etwa der Bergumrisse vor dem Horizont, wie z. B. in den
niedrigeren Lagen des Jura, und eindeutig edle wie etwa im Apennin,
besonders gegen Studen zu. Die Deutschrémer, in der Figurenmalerei
auf dem Irrweg falschen naturlosen Adels, fanden duch die italieni-
sche Berglandschaft zum echten Adel. Woran hier dieser Adel liegt,
welche Naturformen bedeutend und ausdrucksvoll, welche flau,
nichtssagend, spannungslos sind, das zu untersuchen wirde weit fiih-
ren. Aber auch in der Kunst gibt es ja keine rationalen Kriterien fur das
«Bedeutende», hochstens einige rein negative Vorbedingungen dafiir.

Der starke Naturanteil im « Edlen» bedingt dessen verhaltnisméaBige
Zeitgebundenheit. Das Edle ist im Hier und Jetzt voll, ohne Uber-
und Unterschull gegenwirtig. Es kommt als solches nicht von weit
her, ist nicht hintergriindig, sehnstichtig oder reumiitig. Das grenzt
wiederum von Religion und von Ethos ab. Als sinnlich Anwesendes
ist das Schéne wesensgemaB8 und wahrnehmbar. Auch das Kunst-
schone ist als solches da oder nicht da. Es ist, soweit es wirklich schon ist,
nie durftig, vielmehr blihend und reich. Es verlaBlich hervorzu-
bringen oder ganz zu ermessen, dazu gehort aber auf die Dauer auch
Leiden und Mihsal; durch kinstliche Paradiese hindurch geht da
kein Weg. Aber wenn es erschwungen ist, gestaltend oder aufnehmend,
durch gegenwirtiges Kénnen und Mithalten, ist es ganz es selbst ohne
Leiden und Miihsal. In der Kunst gibt es nicht wie in der Wissen-

17



schaft Experimentieren; guter Wille und Bemiihung werden im Er-
gebnis nicht angerechnet. Das Schone ist rund in sich selber. Es gibt
keinen methodischen Einstieg in das Schoéne. Es neigt sich nie ent-
gegen, es hilft dem Unfihigen nicht auf, sondern lif3t ihn abgleiten,
ja wirft ihn nieder. Da gilt: Wer hat, dem wird gegeben; wer nicht
hat, dem wird noch genommen, das er hat.

Im Bereiche seelischen menschlichen Seins ist das Schone objektiv
hauptsiachlich Sache des weiblichen Geschlechtes. So ist nicht nur
diese wegblickende Erbarmungslosigkeit dem Unfihigen gegentber
ein weiblicher Zug des Schénen. Auch der polar entgegengesetzte
Zug des Schonen ist es: Das Schone ist infolge seiner Unversichert-
heit, seiner bloBen Gegenwirtigkeit wehrlos. Es vermag sich nicht zu
bewahren; es hat nicht nur keine Macht gegeniiber dem Genommen-
werden seitens des dazu Fiahigen, gleichgiiltig ob dieser es ans Herz
nimmt und hegt oder darnach mit eigener Haltlosigkeit verkommen
laBt. Es verliert da sein furchtloses Sichgehoren. Auch das ist ein
Stiick seiner Bestimmung. Es ist auch zum Untergang geformt; denn
es trigt zwar fithlbar zeitiiberhobene Ewigkeit an sich, und es geht
doch mit der Zeit hin. Es ist ihm eine tiefe Trauer eingesenkt («Grund-
trauer» nennt sie Gottfried Keller, und Bismarck redet dhnlich), weil
es niemals das Vollkommene erreicht. Und da es auf alles oder nichts
gestellt ist, stirbt es daran; das heiBt Tragik. Schiller, der darum
wubBte, sagt nicht nur: Auch das Schéne muf sterben; sondern dariiber
hinaus: Das ist das Los des Schonen auf der Erde. Aber dieses Sterben
ist selber noch schén. Die Tragik ist ein edles, erhebendes, erhabenes
Leiden, das in keine ErmiBigung willigt und den Menschen in ein
schénes Gefiihl seiner selbst einbringt. In der Jugend, wo der Mensch
glaubt, das Dasein in der Spitze eines Augenblicks zusammenraffen
und festhalten zu kénnen, hat er Zugang zu solchem Erlebnis. Aber
das Schéne hat kein Prinzip, das ihm Verfigharkeit gibe, keine Ge-
wihrleistung, keine Moglichkeit, wieder aus seinem Begriff, seiner
Erinnerung gefolgert zu werden, keine Systematisierbarkeit; es hilt
sich auf der Wogenhohe des Hier und Jetzt, zittert eine kurze Weile
darauf wie ein Schmetterling. Doch die Zeit verweilt nicht, geht weiter,
es gibt keinen Nachschub aus einer Hinterwelt fir das Schone, es
vergeht wie eine Welle, Was kann dieses Verwehen aufhalten und
wieder befestigen? Das Schone selbst vermag es nicht; es ist jetzt und
nimmermehr. Es steht iiber allem Kampf, sei er Unterliegen oder
Siegen; es ist gnadenhaft oder nichts. Aber der Mensch kann sich

18



damit nicht abfinden; er kann sich nicht versacken lassen im grauen
Alltag, im glanzlosen Leiden ohne GréBe, ohne Dariberstehen, in
kleinteiligem Schmerz, welcher den Menschen wiirdelos irritiert und
von sich selbst entfernt. Er verlangt sich den Glauben ab, den Glauben
auch an das Schéne. Glaube kann bis zum Heldentum gehen, aber
er selbst ist doch nicht schon; er rei3t das Schone noch mit sich ins
Ungegenwirtige. Dieses. ist dann das Ideelle, Gultige, das grund-
sitzlich Allgegenwértige, Allgemeine. Als solches saugt es der vorder-
grindigen Gegenwart das Wesen aus, um jenes Leiden unwirklich
zu machen — damit aber auch die Moglichkeit des Schonen selbst,
welches gegenwirtig sein mul. Es hort dann auf, ein Erfahrenes zu
sein, sondern ist von den Forderungen der Religion uiberprigt. Die Ewig-
keit des Schonen selbst ist immanent, nicht transzendent, und dieses
Einwohnen geschieht in dem, was dem Schénen Verganglichkeit auf-
notigt und damit Uberhangen ins Gegenteil. Es laB8t dem Menschen
die Bitternis: Einmal wie Gotter gelebt zu haben, gentigt nicht. Denn
alle Lust will Ewigkeit. Vor diesem ganzen Leiden erscheint die Tra-
gik leicht als unernst, theatralisch, «Wonne der Wehmut» — weit-
gehend zu unrecht.

Aber wenn die Schénheit der Tragik ins Schénselige, GenieBe-
rische entartet, was leicht eintritt, wenn das Schone allzu angstlich
im Edeln festgehalten werden soll — da n kann dem Schénen nur
dadurch Spannung und Ernst bewahrt oder neu verlichen werden,
daB in allem Ernst das untragische Leid :n, das HaBliche eingelassen
wird. Das HaBliche in seinem Ernst ist aber keineswegs nur das Nicht-
Schoéne, Schénheit nicht Erreichende und darin Gleichgultige; es ist
das angriffig Kriankende, das ScheuBliche, das Teuflische, der Ab-
grund des Chaos. Kann dieses noch irgendwie geformt werden? Ohne
Jede Formung aber uberwiltigt es das Schéne ginzlich und zersprengt
vor allem die Kunst. Die Tragik ist dann griindlich tiberwunden,
aber auch jegliche Bejahung. Es handelt sich da eigentlich um ein
metaphysisches und daher unlésliches Problem. Ohne das Nein und
seine Funktion wird alles Ja kraftlos. Sobald aber das ewige Nein
seines Funktionscharakters entkleidet, rein es selbst wird, frei gelassen
wird, ist die Holle entfesselt. Ebenso ist’s dem Schonen gegentiber.
Das Negative ist als Moment des Positiven irgendwie unentbehrlich
und daher zu bejahen, aber es kann diese Rolle als Moment nur spie-
len, wenn es nicht Moment ist, sondern einhertritt auf der eigenen
Spur. Wie weit darf also das HaBliche ins Schéne, besonders ins

19



Kunstschone eingelassen werden? Das ist entsprechend nicht rational
zu lésen, sondern nur dynamisch, im Sinn eines existentiellen Krifte-
spiels, das restlos zu Lasten und Verantwortung und Risiko des Kiinst-
lers geht. Wollte man dem gegenitiber #berhaupt dem HiaBlichen gegen-
uber ein Verbot aussprechen, den vergeblichen Versuch machen, das
Schéne und Edle sauber in sich festzuhalten durch Wegschauen,
Wegschieben von allem Andern, Gemischten oder Entgegengesetz-
ten — so wiirde das Schone so ausgehohlt, dal3 es zusammenséidnke und
von selber ins Ode, Gehaltlose, Schwichliche, Liignerische, in die
Reinheit des Todes, welche wir ja Unreinheit nannten, hintiberhinge.
Dieses Zwischenstadium ist die Kunst und Lebenshaltung des Klassi-
zismus. Er hat die heutige Kiinstlerschaft mit Recht in Zorn gebracht
und dann der nackten HaBlichkeit in die Arme getrieben.

Man méchte denken, HéBlichkeit kénnte doch eine gewisse GroBe
aufweisen — obschon in dieser noch ein Formelement lige. Aber was
in einem MaBe von jeder GroBe entbloBt, was so durch und durch
klein, kraftlos, abgespannt ist, daB3 es keine Schénheit mehr bergen
kann, das ist die breitere und nur versackende Entartung der Schén-
heit ins absolute Unedle, ins Gewéhnliche, zur Bequemlichkeit Um-
gefilschte. Das Schone hat unumwendbar einen gewissen «elitiren»
Charakter. Es wire zwar sinnlos, einem ungeistigen, ungebildeten
Menschen jedes Schénheitsempfinden absprechen zu wollen. Aber
ein zentrales, genaueres, ermessendes, also mindestens implizit auch
unterscheidendes und kritisches Verhiltnis zum Schénen, besonders
der Kunst ist nicht méglich ohne eine durch Uberlieferung und eigene
ernstliche Bemiihung erfolgte Ausbildung des Sinnes dafir (eine Be-
miihung, die allerdings nichts zu tun hat mit der zerbrechenden An-
strengung, die fiir das Verstindnis der meisten modernen Kunstwerke
gefordert wird). Der einfache Mensch wiinscht sich allzusehr in das
Schéne hineinfallen zu lassen wie in ein warmes Bad, wobei dann
billige Sentimentalitit ihm fiir echtes Gefiihl steht. Er hat auch Be-
diirfnis nach dem Edlen des Schénen, aber kann und will da nicht
unterscheiden zwischen echt und unecht, wobei eben das geistig
Unanstrengende den Ausschlag gibt. Hier tritt auch die gesellschaft-
liche Wurzel des Edeln wieder in Wirkung. Besonders in der neueren
Zeit zeigt «das Volk» das lebhafte Befurfnis, sich iiber seinen Werk-
tag, den es als alltdglich, muhselig, notdurftig, entformt, prosaisch,
banal — vielleicht bestenfalls «gemiitlich» — aber unschén und unedel,
und darum unverbesserlich und hoffnungslos uninteressant empfindet

20



- sich dartber eine soziale Form vor Augen zu stellen, wo «in Schén-
heit» und Luxus gelebt wird, feiertéglich, frei, ippig und leicht — sich
prachtig und nutzlos darstellend, furstlich, ja koniglich seinen An-
blick spendend. Diese Lebenseinstellung hat, besonders wenn dafiir
Opfer gebracht wurden, immerhin geholfen der Menschheit mize-
natisch eine Fulle hoher Kunstwerke einzubringen, welche aus ech-
terem Edelsinn oder gar aus sozialer Gesinnung nie hitten ermoglicht
werden koénnen. Das Verlangen des Volks nach Reprisentation, auch
auf seine eigenen Kosten, zeigt sich darin als elementar, dal nach
AbstoBen der aristokratischen Schichten, bei denen und ihrem Prunk
diese Reprisentation immerhin oft eine gewisse kulturelle Echtheit
aufwies, sich nun das entsprechende Interesse auf «demokratischere»
Triager des Schonen richtet, auf Filmstars, Sportchampions und
Schonheitskoniginnen, bei denen das bereits problematisch Edle nun
scharf detoniert zu einem Adel der Illustrierten und Magazine — aber
dann doch wieder auch auf die mediatisierten Kénige und Firsten,
die allerdings oft genug sich von den Filmstars und Sportrekord-
kandidaten kaum noch unterscheiden. Dies hat noch den Vorzug,
daB die Anteilnahme an dieser hybriden «Schénheit» nock weniger
innere Aufreckung braucht, sondern von den Massenmedien ins
Haus und an den Fernsehsessel geliefert wird, wobei noch lustvoll eine
Frere-et-cochon-Vertraulichkeit betreffs der Ehe-Irrungen dieses
neuen Adels in wachsam schniiffelnder Berichterstattung genossen
werden kann. Nichts gegen die Fahigkeit vieler Menschen, interesse-
los zum Schénen auch personlicher Art aufzublicken: aber jene Be-
friedigung des Bediirfnisses nach wenigstens fremder «Schonheit»,
die iiber der eigenen Gewohnlichkeit stehen diirfe und solle, ist das
wahre « Opium fiirs Volk». Solange die englischen Zeitungen auf der
ersten Seite ausfuhrlich Gber die Giste aristokratischer Gesellschaften
und ihre Toiletten berichteten, gab es in England trotz groBem sozia-
len Elend keinerlei revolutionire Stimmung der Enterbten.

Es gibt aber neben dem Niedrigen noch einen andern Gegensatz
zum Schénen als dem Hohem, der nun entschlossen mit einem positiven
Akzent versehen werden muB3 — mindestens seit die Natur uberhaupt
nach langer weltanschaulicher MiBachtung einen solchen fir den
Menschen tragt. (Damit treten wir endgiltig aus der intuitiven und
analogischen in die kontroverse, weithin diskursive, wechselbeztigliche
Erkenntnis des Schonen tiber.) Wir konnen diesen positiven und daher
echt polaren Gegensatz zum Hohen das Tiefe nennen. Abgesehen von

21



anderen Intuitionen méchte wohl, wie schon angedeutet, diese Be-
zeichnung urspringlich z. T. daher kommen, daB der Menschinseiner
eigenen Organisation den Gegensatz dieser Art als einen zwischen
Oben und Unten erlebt. Das geistige, rationale Prinzip ist, als Ver-
stand und Willen, im Gehirn gedacht. Das lebensmaBige, irrationale
Prinzip hat mit Gefiihl und Unmittelbarkeit des Erlebens seinen Sitz
unten im Parasympathicus, niher im plexus solaris genannten Ner-
vengeflecht. Das erstere Prinzip ist weitgehend zur Verfiigung des
Menschen, das zweite verfugt weitgehend tber den Menschen. Als
Negatives ist das Tiefe das Lastende, Herabziehende, Neigende, Her-
abgedruckte, als Positives ist das Tiefe das breit Aufruhende, Beharr-
same, von unten sicher Umgriffene, Gewurzelte, satt Erfullte, das
Gehaltvolle, Gewichtige, Dichte, Webende. Was bloB3 oben ist, ent-
behrt dieses alles und wird zum kraftlos sich Uberhéhenden (sinnlich
wird dies z. B. in der Spitgotik). Lange wurde die Schénheit ganz
im Gebiet des « Oben» gesucht und festgelegt. Es war die Zeit der
idealischen, rein harmonistischen Asthetik, die sich bis ins Ideenver-
kiindende, Lehrhafte und Pidagogische vereinseitigte. Diesem Irrweg
lag weithin zugrunde, daB Fretheit als Kennzeichen des Schénen
leitend wurde, und Freiheit schien nur im Geistigen aufzufinden.

Aber schon betreffs der Freiheit ist das abwegig; denn rein rationale
Freiheit ist in Gefahr, wirklichkeitsfern, machtlos und leer zu werden.
Es gibt aber auch ein erfiilltes Freiheitserleben, welches mindestens
nicht ohne das Gefiihl verwirklicht werden kann. Betreffs des Schénen
wird das ohne weiteres dadurch klar, da3 von Schénheit, wenn sie
nicht rein deduktiv aufgefaBt wird, iberhaupt nur die Rede sein
kann, wo sie sinnlich verkoérpert ist und einfach entgegengenommen
wird — wo sie nicht sein soll, sondern ist, ohne dartuber hinausliegenden
Ausweis. Betreffs der sozusagen sittlichen Freiheit ist jener Forderungs-
charakter legitim, aber die innere Freiheit des Schénen ist, wenn nicht
beziehungslos dazu, doch zunichst etwas anderes.

Es ist ja eines der schwersten Lebensprobleme iiberhaupt, daB es
unentbehrliche letzte Werte und Giter gibt, die nicht «in unserer
Gewalt» sind, sondern geschenkt werden, oder eben auch nicht ge-
schenkt werden. Sie sind auf die Dauer nicht so unabhingig wie die
reinen Naturgiiter; der Geist hat dabei seine Rolle, aber diese ist nicht
einfach beherrschend. Wenn sie ganz versagt werden, dann mul} der
Geist eine ziemlich qualvolle Ersatzrolle fiir das Leben tibernehmen.
Dies aber ist beim Schénen nicht méglich; wer es nicht fithlt, wird es

22



nicht erjagen, sondern bleibt von seinem Erleben ausgeschlossen. Wo-
mit naturlich nicht gesagt ist, daB3 nicht sowohl beim Hervorbringen
wie auch beim Aufnehmen des Schénen Geistigkeit auch mit ihren
Schmerzen und Entbehrungen mitwirken muflte, sogar mit groBer
Instindigkeit. Aber das Untere verliert dabei nie seinen Charakter
als das «Tiefe», weder positiv im Sinn des Tiefgrandigen, noch auch
negativ im Sinn des Abgrundigen.

So gesehen, 148t sich dieser Gegensatz begrifflich in gewissem MaQ
auf die Grundpolaritit des Schénen, und besonders des Kunstscho-
nen, nimlich die zwischen Form und Inhalt, oder letzterer mit leicht
abgewandelter Bedeutung, Gehalt zurtickfiihren. Daran wird auch das
Wesen der Polaritit besonders deutlich. Polaritit hat zum Wesen,
daB ihre zwei Faktoren maBgemeinschaftslos sind, ja dies bis zu
strenger Gegensétzlichkeit, nicht auf einen Nenner zu bringen sind,
aber dennoch einander in jedem Schritte bediirfen und nie aufhéren
kénnen, zu einer Deckung aufzustreben. Dieses Verhiltnis ist nie
ganz auf eine rationale Formel zu bringen, denn das Rationale ist ja
in der polaren Spannung Partei, und einseitig zum MaBstab erhoben,
wiirde es das andere Glied einfach seines Wesens berauben und es
verschlingen. Nur dialektisch lassen sich beide Positionen in ein Ver-
haltnis setzen. So gilt das Wort des Nemesios von Emesa: Wer
kénnte beschreiben, wie das Wesen des Unverniinftigen mit dem Ver-
ninftigen verkniipft ist? Inhalt ohne Form zerfillt ins Chaotische, und
Form ohne Inhalt verdorrt; darum gilt: Wo rohe Krifte sinnlos
walten, da kann sich kein Gebild gestalten; und: Wer das Tiefste ge-
dacht, liebt das Lebendigste. Aber das Verhaltnis von Form und In-
halt bildet sich nur dynamisch durch ein Ringen zwischen den beiden
Faktoren. Es ist ein Kampf, in welchem bald das eine, bald das andere
tiberschieBt. Wo dann fir kurze Weile Gleichgewicht gefunden wird,
da erscheint in Reinheit das Schéne. Dies heif3t allerdings nicht, daf3
nicht auch da, wo das gleichgewichtige Verhiltnis von Form und
Inhalt nicht verwirklicht ist, von Schonheit die Rede sein kénnte. Es
ist nicht nur erlaubt, sondern durchaus wesentlich, daB3 das Schone
Akzente mehr von der einen oder mehr von der andern Seite trage;
das spannt und belebt. Wo dies nun zu weit getrieben wird, da behalt
das Ergebnis dann immer etwas Angestrengtes und damit hochstens
in einem uneigentlicheren Sinn Schénes. Wo aber der Idee nachgejagt
wird (welche hier wie tiberall verfuhrerisch, aber unhaltbar ist), daB3
aus einem Prinzip Wahrheit und Wesen gezeugt werden kénnen -

23



auch da ist Schoénheit eigentlich unméglich. Wo das Schéne allein in
der Form gesucht wird, da entstehen Gestalten der Kunst, die nur
durch eine Bedeutungsverschiebung des Schénheitsbegriffs beim
Schonen festgehalten werden kénnen, und im Ma@e, wie das Form-
prinzip rein durchgefihrt wird, sich davon mehr und mehr ins We-
senlose entfernen. In der Kunst landet man dann bald bei formalem
Harmonismus, der Langeweile des ungefihrdeten und statisch Norm-
gerechten — oder vielleicht bei hermetischer, gelehrter Dichtung,
beim Rickzug in I’art pour I’art. Wo alles innerhalb in sich kreisender,
wirklichkeitsunméchtiger esoterischer Logik bleibt, ist die Schonheit
fern. (Nicht einmal im Kriminalroman darf die mathematisch-not-
wendige Exaktheit rein herrschen.)

Eine andere Kunst aus Streben nach reiner Form kommt von der
einseitigen Uberbewertung der Rhythmik her. Urspriinglich ist die
«sakrale Wiederholung», wie sie Ernst Jinger auf vielen Ebenen an-
hebender Geistigkeit nachweist, zur Erzeugung einer gewissen Ein-
lullung in «hoéhere» tranceartige Zustinde gedacht, und damit vom
«Schonen» ziemlich entfernt. Auch heute herrscht diese bald ein-
lullende, bald aufpeitschende Wiederholung primitiver Grundele-
mente wieder weithin; nur fehlt meist die sakrale, um nicht zu sagen
sakramentale Abzweckung dabei. Die Idee regelmiBiger Form fithrt
dann zu mechanisch-aggregativer Wiederholung. In der abstrakten
bildenden Kunst sind heute schachbrettartige Abfolgen von Elemen-
ten beliebt. Auch in der heutigen Musik sind Formen nicht unbe-
kannt, die fast nur noch Rhythmus sind; oft mit einer Einténigkeit,
die nicht einmal einen kunstgewerblichen Fries ergibe. Auch vieles
heutiger Baukunst mit ihren raumgreifenden Reihen vorfabrizierter
Hiuser, ihren endlosen ungegliederten Fensterreihen tritt daneben.

Die andere Absolutsetzung eines Teilgesichtspunkts des Schénen
bezieht sich auf den Inhalt. Wo die Idee herrscht, man kénne noch
hinter der Zusammenfiigung Form-Inhalt, die ja in der menschlichen
Erfahrung tuberhaupt vorherrscht, etwas rein Objektives, rein In-
haltshaftes abschépfen und photographieren, als das eigentliche Wirk-
liche, kommt man zum Naturalismus, der vermeint, dieses sei dann
auch das Schone. Wo diese Einstellung zum dogmatischen Prinzip
erhoben und alles Gegebene blindlings in die kiinstlerische Gestal-
tung hineingeschaufelt wird, da schligt die neutrale Gemischtheit
der abzubildenden Wirklichkeit, auf der Flucht wieder vor der éden
Langeweile, leicht in eine Bevorzugung des Niedrigen und Gemeinen

24



um. Die Behauptung, daB dies in der Tat des demaskierte Wesen des
Natirlichen sei und daher die Normen fur die Kunst zu bieten habe,
kann doch nur dem fiir das Gemeine Voreingenommenen einleuch-
ten. Doch sobald der flache Reiz des Ubertretens iiberkommener
Tabus sich erschopft, zeigt sich, daBB die Moglichkeit verspielt worden
ist, ohne Verletzung des Naturlichen das Edle und Schoéne zu ge-
stalten — was ein Vielfaches an Kraft und in solcher Lage auch an
Mut verlangen wirde. Dieser Punkt diirfte heute weithin erreicht
sein. |

Von der Problematik der Natur-Idee des Naturalismus aus liegt
es nahe, den Blick ausfihrlicher auf die Frage nach der Naturschon-
heit #berhaupt zu richten. Was Naturschonheit bedeutet, insbesondere
im Bezug auf das Verhiltnis von Form und Inhalt — dies zu beantwor-
ten wire eine schwierige und weitschichtige Frage. Sind Form und
Inhalt an der Landschaft iiberhaupt je voneinander abzusondern -
obschon beides zweifellos auch dann vorhanden ist, wenn wir von
allzu simpeln und die Schénheit nicht tiefer erfassenden Verhaltnissen
dazwischen absehen? Einigen AufschluB3 bote z.B. immerhin, wenn in
sich beschlossenere, seinshaftere, harmonischere, lieblichere, ruhe-
vollere Landschaften gegen dynamischere, wildere, grenzenlosere,
aufreiBendere Landschaften vergleichend gehalten wiirden. Damit
wirden wir zu Schonheitsbeziehungen vordringen, die mehr objektiv
sind als wenn wird nur auf Ausschnitten fuBen, die der Mensch, zwar
von Konfigurationen der Dinge selbst geleitet, beginnend und ab-
schlieBend in die Landschaft hineinschaut. Sobald er damit zu
mathematisch, schematisch verfihrt, stellt sich UberdruB3 ein (man
denke an bestimmte Alpenbilder Hodlers). Primitivere Zivilisations-
zutaten konnen die Landschaft auch nach Form und Inhalt leicht
gliedern: eine StraBe, eine Briicke, ein Eisenbahngeleise; sie konnen
die Unendlichkeit behutsam auf Herkunft und Hinkunft beziehen
und am Gegensatz als Unendlichkeit ermessen und dadurch fithlbar
machen. Sogar instinktive und aus elementaren Umstinden vor-
genommene tief eingreifende Gliederung, etwa durch die alle Natur-
linien durchkreuzende Terrassenkultur auf Hangen uber dem Mittel-
meer kann derart Schénheit hervorbringen. Wenn allzu wenig Form
da ist, verschwimmt alles ins Leere, so in einem hoch fliegenden Flug-
zeug der Himmel. Einige Wolken erméglichen viel mehr das Erlebnis
der Freiheit, einer in sich steigenden, sich befreienden Freiheit. In
den ringsgleichen Bliiten und in den niedrigen Tieren Gberwiegt die

25
3 Studia Philosophica XXXV



Mathematik und erméglicht nur eine dinglichere Schénheit. Bei den
hoheren Tieren bringt die gegenseitige schwebende Bezogenheit von
Links und Rechts einen Ansatz geisthaltiger Dialektik, diejenige von
Gestalt und Bewegungsform etwas Freieres an Schonheit hinein. Da
zeigt Geschmeidigkeit und Hingegebenheit an durchstrémende Le-
bensbewegung das Unendliche des Inhalts ins Formstarkere entwickelt.
Dieses Verhiltnis erfordert fur Schonheit immanente ZweckmaBigkeit
des Organismus; transzendierende, auBerlich herantretende Zweckma-
Bigkeit, soweit es das in der ganzheitlich aufgefaten Natur tiberhaupt
geben kann, ist fir Schonheit fast unwesentlich, ja gefahrlich. Noch
schwimmender sind die Beziehungen bei den Pflanzen; bei ihnen
sind Gesamtgestalt, Verzweigungs-Struktur, Blatt- und Blutenform,
Farbe, Duft und Umweltsverhiltnis in nur fithlbarer Weise sehr fein
aufeinander abgestimmt und erzeugen damit eine sublime Art der
Schoénheit. Nicht unerwidhnt kann auch eine hohe Schonheit bleiben,
welche auf kaum begrifflich aufzuschlisselnde Weise Landschaft und
Lebensraum zwischen den je bewohnenden Einzelwesen, ihren Gestal-
ten, Bewegungsformen, Lauten und Gesprichen zu einem dichten
und zarten Geflecht zusammenfigt.

An allen diesen Stellen die Schénheit nur als eine psychologische
Assoziation des Menschen zu betrachten, ist schlechthin widersinnig.
Mit welchen objektiveren Werten sollte das «Schéne» da im einzelnen
assoziiert sein? Und gilte das Entsprechende allen Werten gegentiber,
die eine gewisse Objektivitidt beanspruchen? Was bliebe dann von der
Welt anderes als ein Gerippe ubrig, wenn alle Gefiithlswerte, alle
Erkenntnisse durch das Gefiihl «nur» subjektiv wiren? Nein, wenn
im Gegenteil alles Hohere im Niedrigeren wenigstens weithin einge-
plant sein muBte (woher sollte es sonst bei der Ubermacht des Letz-
teren moglich und relativ bestandhaft geworden sein?), so gleichfalls
Schénheit und ihr Erlebtwerden seitens des hoheren BewuBtseins. Die
Schénheit erweist sich aber als substantiell auch durch ihre Reflexion,
ihre verhéltnismaBige BewuBtwerdung innerhalb der Natur selbst. Wer
je Amselgesang gehort hat und dann dem materialistischen Dogmatis-
mus zu Liebe daran festhilt, daB derselbe nur der defensiven Terri-
torialmarkierung diene — dem ist wohl nicht zu helfen. Abgesehen
davon, daB3 diese Vogel ihren Gesang sich freundlich, horchend
respondierend und forderlich gegenseitig zuspielen, so hitte doch zu
jener Markierung ein wiederholt ausgestoener miBténiger Warnlaut
genugen konnen. Dal3 die Amsel ihr Kanstlertum kennt und genieBt,

26



sich darin auslebt, das wird schon durch die unaufhérliche probierende
Abwandlung der Tonfolgen bewiesen. Dass Tiere tiberhaupt zu Schon-
heits-Empfindung und -Genuf} fihig sind, beweisen unwiderleglich
die neueren Forschungen iiber die australischen Laubenvégel, welche
sogar bewusst Schones schaffen und beurteilen.

Trotz all diesen Komplikationen ist nun wohl feststehend, daB,
auch wo Form und Inhalt dichter ineinanderhidngen als wo sich die
beiden Pole deutlicher voneinander absetzen — daf3 Schénheit wirk-
lich sehr weitgehend vom Verhiltnis Form—Inhalt (erlebnisniher
gesagt: Gestalt-Stromen) abhangt. Die Dichtigkeit desselben ist da-
bei keineswegs nur Kennzeichen einer dumpferen Stufe, sondern auch
einer noch unverletzteren Ureinheit der Welt. Fur diese ist natiirlich
eine enge Verklammerung der Pole nétig. Dazu ist eine Vorbedin-
gung, daB jede der beiden Seiten schon einen Ansatzpunkt in der
andern finde. Tatsichlich gibt es keine Form an sich und hat alle Form
bereits selbst eine Qualitit, ein besonderes Sosein, einen «Form-
Inhalt». Damit findet in die Form selbst das Unendliche Eingang, und
zwar durch den sogenannten Perspektivismus. Eine Landschaft z. B.
kann unter verschiedenen Blickwinkeln oder aus verschiedener Ent-
fernung unendlich viele Blickseiten mit ganz verschiedenen Gefiihls-
und Schénheitsakzenten darbieten, von denen doch jede wirklich und
konkret in diesem Objekt und seiner Form darin liegt. Das selbe gilt,
mit etwas geminderter Breite der Maglichkeiten, von groBen Geistes-
werken. Es wurde zu weit fithren, diese Tatsache hier aus der Philo-
sophie des Protagoras herzuleiten. Andrerseits gibt es keinen Inhalt,
der an sich rein chaotisch wire; schlechthin tberall sind gewisse
Form- und Sinn-Elemente rein objektiv vorgezeichnet. Eine absolute
inhaltliche Ubergreifung ihrer vielfach verstrebten Gegensatzlichkeiten
gibt es nicht. Daher gelangt die Erkenntnis immer wieder dazu, kon-
kretere Beispiele solcher Polaritit darzureichen. Derartige Blickseiten
sind etwa das Verhiltnis von Allgemeinem und Anwesendem, von
Ideellem und Wirklichem, von Notwendigkeit und Tatséchlichkeit,
von Sinnvollem und Sinnfreiem. Insbesondere das Element des Sinn-
freien, als Positives spit entdeckt, ist fur die heutige Kulturlage wich-
tig, da das Sinnvolle durch die Entfaltung, um nicht zu sagen Wuche-
rung der Technik ein auBerordentliches Ubergewicht erhalten hat.
Es 148t die Fille des Gegebenen auf Zweckbeziehungen des Verstan-
des und des Willens abmagern, denen immer eine starke Anspannung
innewohnt. Alles Sinnfreie besonders der Natur bedeutet demgegen-

27



uber eine unentbehrliche Entspannung und Erholung des Lebens.
Wenn das Sinnvolle, also die Form zu ubermichtig wird, so hat es
bald nichts Sinnfreies mehr mit Sinn zu versehen, weil es dasselbe
aufgezehrt hat. Oder es verhirtet das Sinnfreie ins negativ Sinnvolle,
Unsinnige, ins Widersinnige. Viele moderne Kiunstler unterliegen
dieser Entwicklung, weil sie auch nicht mehr im Stande sind, das Sinn-
freie in seiner Standfestigkeit, in der unaussprechlichen Bedeutung
seines bloBen Wirklichseins einzubeziehen in ihre Gestaltung. Es mul3
dann zu allem eine zerebral von auBlen herangetragene Bedeutung
gefunden werden. In beiden Féllen ist keine Schénheit mehr méglich.
Auf der andern Seite ist die Unentbehrlichkeit von regelmiBiger
Form nicht deshalb zu tbersehen, weil Jahrtausende sie allein im Auge
gehabt haben. Sie befreit von der dumpfen und diisteren Gewalt der
Inhalte, der widerstandslosen Macht des Soseins. Sinn darf also nicht
gesprengt, aber auch Sinnfreies nicht unmittelbar mit Sinn beladen
werden. Wenn stimmige, helle, durchsichtige Form maéchtige, un-
gebirdige Inhalte weitgehend zdhmt, so ist das Schéne wohl nicht
fern. Aber das Verhiltnis wird nie zu einem betonierten, und auch
wenn Schonheit tief gegriindet erscheint, so kann sie sich doch im
Grunde nur fligelleicht einen Augenblick mit dem Verhiltnis in
seiner Richtigkeit verbinden — und sie verschwebt wieder. Da heiBt
es, bei der Hand zu sein.

Obwohl immer dabei das Wesentliche ohne festgeschmiedete Regel
auf der Spitze stehen bleibt und sich nicht entsprechend der aufge-
wandten Kraft verdinglichen 148t — ist es doch bedenkenswert und
-notwendig, wie weit dieses richtige Verhiltnis zwischen den beiden
Elementen sich als Unterlage des Schénen zubereiten 13Bt. Es ist zu
fragen, wie weit die Form in den Stoff eindringen soll, ohne ihn zu
beschéddigen und seiner Dichtigkeit ganz zu berauben — ohne auch an
sich und der eigenen Geltung zu verzagen. Wo ist das richtige MaB3
innerhalb der Grenzen erlaubter Akzentsetzung auf einem der beiden
Kontrahenten, die Mittellinie zwischen dem je eindeutigen Zuviel
oder Zuwenig? Instinkt hierfiir ist abgestorben, und dem Verstand
fehlt es fur eine einigermafen treffsichere Stellvertretung heute an Be-
scheidenheit und Gewissenhaftigkeit. Jedes sozusagen institutionell
befestigte Richteramt dariiber wiirde ja Partei nehmen; jedes dann
unvermeidliche Ausgehen vom Gesichtspunkt des Sinnvollen wirde
auch das Sinnfreie gerade als solches schlieBlich sinnvoll machen.

Zweifellos gehort Proportion zur Schénheit; aber nur unter Wahrung

28



der Tatsache, daBB echte Proportion selber nicht rein rational ist,
sondern ein nicht ganz rationalisierbares Verhiltnis des Rationalen
zum Irrationalen bleibt — darum immer spezifisch gespannt ist und
im Tieferen ein Tun, ein Hineinbringen des nicht ohne weiteres Be-
reiten in die Proportion bedeutet. Es bleibt hier bei der Gegenseitig-
keit der Pole, sich und einander ohne Entwurzelung schwebend zu
erhalten; und das ist nur auf dynamischem Wege méglich, durch ein
Kriftespiel. Damit ist auch die innere Polaritit des Schinen gegeben:
Es muB3 durchhellt und zusammenhaftend sein, Gestalt und Fille
besitzen, Geist und Sinnlichkeit, Endlichkeit und Unendlichkeit —
beides ganz und zur atmenden Einheit gebildet, die nicht als solche
einseitig wird. Das Schéne teilt diese Wesensstruktur mit allen letzten
Dingen, so auch mit dem Leben selbst. Das ist nicht in dem Sinne
gesagt, als miusse jenes Kriftespiel zu einer gegenseitigen Empor-
steigerung beider Seiten bis zu wilder Diamonie fithren. Auch solche
Schonheit meist barocker Art gibt es. Und sie ist, wenn bis zum
Gelingen getrieben, von hohem Rang. Aber sie ist in dieser Hoch-
getriebenheit nicht in breiterem Sinn kennzeichnend. Schénheit kann
auch aus sanfter oder wenigstens ruhiger Entfaltung hervorgehen,
und sie hat in mancher Hinsicht es dann wohl leichter, zu dem Seins-
haften durchzudringen, das doch eigentlich in einem sehr tief liegen-
den Sinn ihr Wesen ist. Wohl kann auch Schénheit aus subjektiv
unseligem Ringen hervorgehen. Aber dieses muB3 darum nicht auch
im objektiven Endergebnis breit erscheinen. Je breiter es schlieBlich
noch im Vordergrund sich behauptet, aus blinder Genétigtheit oder
aus Ernstlosigkeit fir Uberwindung, desto geringer ist die Aussicht
auf diese doch angestrebte Uberwindung im Schinen.

Das lehrt unsere Zeit in besonderem MafBe. Sie hat es sich, neben
mancherlei oft lippischen Spielereien, dem Schénen gegeniiber in
vielem sauer werden lassen. Und dieses Saure, SchweiBige hat sie
in ihren Enderzeugnissen nicht zu tilgen vermocht. Nichtdas Niedrige,
in das urspriingliche Bemihungen um das Schone heute weithin ge-
fithrt haben, ist die gréBte Gefahr fur das Schone. Es gibt auch heute
hohe und hochtrachtende Menschen, vermutlich ungefihr im selben
Anteil wie zu allen Zeiten. Aber das Hohe und Edle prégt sich ihnen
nicht mehr in einem Sein aus, sondern in der unendlichen miihseligen
Bewegung des Verstandes und des Willens. Und diese fiithrt nicht mehr
zur Schonheit. Schénheit ist Ganzheit. Warum ist heute alle organi-
sche Ganzheit zerfallen und nicht mehr herzustellen? Weil Verstand

29



und Willen nicht Ganzheit stiften, sondern nur Aggregat; und das
mit hoéchster Anspannung — wihrend Ganzheit zuvérderst aus dem
Instinkt hervorgeht und von da mihelos allem seinen Stempel auf-
pragt — wie etwa schon jedes alte Dorfbild uns zeigt. Auch Religion
kann da nicht mehr helfen. Ohne auch nur an ihre heute beliebte
Auflésung in Ethik, Sozialfirsorge und Gesellschaftspolitik zu denken,
ist es schon der Glaube selbst, der niemals hat und ist, — er ist es,
welcher in breiterem Sinn allein noch von den Erscheinungen der
Religion tubrig geblieben ist. Von den vielen bei uns verkiindeten
Formen der Meditation, welche die Gegenwart des Goéttlichen erfolg-
reich zu beschwoéren beansprucht, durfte wohl dasselbe gelten. Ihr
Durchdringen zu einem Sein mag vielleicht im Fernen Osten aufzu-
weisen sein; aber im Abendland ordnet sich die Meditation praktisch
ganzlich in die Glaubensmiihsal ein.

Es gibt immer noch sehr zahlreiche Menschen, welche das Schéne
ersehnen und verstindnisvoll zu genieBen vermdéchten, wenn es in
neuem Gewande vor sie hintriate. Aber die Erschaffung des Schénen —
gibt es sie noch? Unaufhaltsam wird die Natur zerstért; die Kunst
ist es schon. Was auf uns zukommt, ist die Frage, ob es gelingt, den
Menschen entsprechend umzubauen, daB er nicht mehr Gemiit,
sondern nur noch Verstand und Willen wire — umbauen zu einem
solchen, der nichts mehr gestaltet, sondern nur noch konstruiert; und
auch dies nur streng geleitet von objektiven Sachverhalten und
Zwingen seiner Willkir abgewinnt. Das braucht keineswegs bloB
verneinende Blickseiten zu haben. Wenn Tragik, die wir mit der
Schénheit verkniipft sahen, nicht vom Willen zu bessern ist, so liegt
demgegeniiber in dem Glauben, es sei im Gegenteil alles, auch was
im Augenblick verfehlt wurde, schlieflich zu bessern, und es sei nie zu
spéat — darin liegt, wenn es ganz ernst genommen und durchgehalten
wird, sittliche GroBe. Doch Schénheit gedeiht auf ihr nicht. Aber da
der Mensch nicht ohne etwas Gefiihlsartiges sein kann, so schligt das
verdringte hohere Gefiihl in kitschige Gefiihligkeit um —inwelcher der
Mensch als Preis seiner Gefugigkeit dafiir ein echtes Gliick genieBen
kann. Welche Rolle kénnte da noch das Schone spielen? Die Fort-
entwicklung des verstandesmiBigen Bereichs ist zwangsldufig; vom
Menschen auf die Bahn gebracht, geht er mit objektiver Notwendig-
keit {iber den Menschen hinweg. Auch urspriunglich objektive Fak-
toren helfen dazu mit. So etwa die Bevolkerungsexplosion, die immer
mehr und rationalere Organisation erfordert und immer mehr nach

30



allen Seiten den Raum einengt fiir das bloBe unrationalisierte spon-
tane Sein — noch mehr fiir eine unhandhabbare schwebende Einheit
von Sein und Sinn: fiir das Schdne. Wie sollte dieser Ablauf angehalten
oder umgedreht werden kénnen? Der Besserungswille, der die Tragik
des Schonen und die Schonheit der Tragik ablésen will, ist in seiner
unendlichen Bemuhung selbst die groBte Tragodie — auBler wenn
wanklos an diese Bemiihung geglaubt wird, mit einem Atem, der
langer ist als der des Schicksals. Aber die Schonheit 148t sich nicht in
diese Linge hinein vertrdsten.

31



	Versuch über das Schöne

