Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 34 (1974)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Historisches Worterbuch der Philosophie. Herausgegeben von jfoachim Ritter.
Band 2: D-F. Verlag Schwabe & Co. Basel/Stuttgart 1972.

Im Februar 1972 ist der zweite Band des von Joachim Ritter herausge-
gebenen, auf 8 Binde geplanten « Historischen Worterbuchs der Philosophie»
erschienen. Die Erfiillung des von W. T. Krug schon 1806 formulierten, aber
bisher nie eingelésten Postulats — ein Werk zu schaffen, das die philosophi-
schen Begriffe «in alphabetischer Ordnung reihete, dabei ihren Ursprung,
ihren Fortgang, ihre Veranderungen, ihre Anfechtungen und Verteidigungen,
Entstellungen und Berichtigungen mit Angaben der Quellen, der Verfasser,
der Zeiten bis auf den gegenwirtigen Augenblick angibe» —istdamitumeinen
Schritt naher geruckt.

Den Wert eines solchen historischen Wérterbuchs wird nur bestreiten,
wer den alten cartesischen Traum, durch «définitions constructives» eine
allgemein verbindliche philosophische Terminologie zu schaffen, noch nicht
ausgetraumt hat; und die begriffsgeschichtliche Unzulénglichkeit der bis-
herigen philosophischen Waorterbiicher kennt jeder, der schon mit ihnen
gearbeitet hat. Dal Joachim Ritter und seine Mitherausgeber gewillt sind,
das solange Desirat gebliebene historische Worterbuch endlich zu realisieren,
zeigt sich schon im Konzept ihres Werkes: Es ist begriffsgeschichtlich, soweit
dies fiir das Verstindnis eines Begriffes notwendig und wiinschenswert ist;
es gibt exakte Definitionen fiir jene Bereiche, in denen dies moglich ist
(Logik, Logistik usw.); es umfat alle philosophischen Schulen und Rich-
tungen (zum groBten Teil auch der ostlichen Welt) und insbesondere die
Terminologie der heute mallgebenden mathematischen Logik, Mengenlehre
und Wissenschaftstheorie, dariiber hinaus aber auch die philosophisch rele-
vanten Begriffe der Fachwissenschaften, von der Theologie und Psychologie
bis zur Kybernetik und Informationstheorie. Da3 die Herausgeber keine
Miihe scheuten, ihr Programm in die Tat umzusetzen, geht schon aus der
Zahl und GroBe der geplanten Artikel und der ungewohnlich hohen Zahl
der zur Mitarbeit beigezogenen Philosophen und Fachwissenschafter hervor.
DaB sie ihr Programm in die Tat umsetzen konnten, hat der erste Band
bewiesen. Der zweite bestitigt es. Es dirfte jedoch miissig sein, Ritters
«Historisches Wérterbuch » hier noch besonders vorstellen oder gar anpreisen
zu wollen; es ist wohl jedem philosophisch Interessierten schon hinlidnglich
bekannt, und seine Qualitit spricht fiir sich selbst. Ich will mich daher darauf
beschranken, kurz auf gewisse kleinere Unterschiede im redaktionellen Kon-
zept der beiden bisher erschienenen Bande hinzuweisen und auf einige grund-
satzliche Schwierigkeiten des Gesamtunternehmens einzugehen, die sich an
Hand des zweiten Bandes etwas besser beurteilen lassen als an Hand des ersten.

223



Der augenfalligste Unterschied zwischen den beiden bisher erschienenen
Binden ist die offensichtlich reichere Nomenklatur des zweiten Bandes.
Begriffe, die man auf Grund der Konzeption des ersten Bandes vermutlich
vergeblich gesucht hitte, «reduktive und induktive Definition» etwa, «Dial-
lele», «Disjunktor» oder «Elementarerlebnisse», erschienen nun als selbstin-
dige terminologische Artikel. Diese Tendenz ist zweifellos begriiBenswert, denn
der Registerband wird noch Jahre auf sich warten lassen, und das Nachschla-
gen wird in jedem Fall wesentlich erleichtert, wenn man einen Terminus
nicht erst aus einem grof3eren Artikel heraussuchen muB.

Weniger augenfillig, aber ebenso begriiBenswert ist eine zweite Tendenz.
Die Redaktoren sind sich offenbar vermehrt der Tatsache bewul3t geworden,
daB3 ein philosophisches Worterbuch nicht nur den Eingeweihten, sondern
auch den Laien verstandlich sein soll, und dafl darum das bei gewissen philo-
sophischen Autoren leider nicht uniibliche esoterische Gelehrtendeutsch
nach Kriaften bekampft werden sollte. Die Bildungsphrasen und der tible
Jargon, die in den Artikeln des ersten Bandes da und dort noch anzutreffen
waren, sind — wie mir scheint — im zweiten Band weitgehend ausgemerzt
worden. Normsetzend wirkten dabei vielleicht auch die in formaler wie
inhaltlicher Hinsicht uiberzeugenden Beispiele mustergiiltiger Lexikonartikel
wie etwa derjenigen von Ludger Oeing-FHanhofT.

Eine der Hauptschwierigkeiten eines historischen Worterbuchs ist zweifellos
die Gefahr der Sinnverkiirzung, wie ich sie nennen mochte. Bei einer begriffs-
geschichtlichen Darstellung miissen die Begriffe notwendigerweise aus dem
Kontext, in dem sie erst ihre volle Bestimmtheit erlangen, herausgelost und
isoliert werden. Selbst wenn sich ein Autor noch so sehr bemiiht, auf Stellung
und Wert eines Begrifls im Ganzen des ihm zugehorigen Systems hinzuweisen,
so werden doch stets wesentliche Bedeutungsgehalte amputiert. Man hat
allenfalls das Ganze im Begrifl, aber nie den Begriff im Ganzen. Innerhalb
eines einzelnen Artikels kann ein Begriff letztlich nur auf eine Weise bestimmt
werden: durch seine Stellung in der Genealogie. Aber dies ist, in einem
geometrischen Bild gesprochen, ebenso unzulinglich wie die Bestimmung
eines Punktes auf Grund einer blofen Ordinatenangabe.

Die fehlende zweite Koordinate, die Stellung des Begriffs innerhalb des
jeweiligen philosophischen Werks, kann auch nicht ersetzt werden durch
Querverweise zwischen den Artikeln verwandter oder gleichartiger Begriffe —
es sei denn, es fanden sich Artikel, die das Ganze, in dem eine Gruppe von
Begriffen ihren festen Ort hat, anniherungsweise umreiflen. Wie der zweite
Band — auf Grund der in ihm behandelten Begriffsfelder deutlicher als der
erste — zeigt, haben die Herausgeber von dieser Moglichkeit tatsichlich
Gebrauch gemacht. Beispielhaft dafiir ist der mehr als 40 Spalten umfassende
Artikel «Ethik» von Joachim Ritter. An diesem Artikel wird, wie an kaum
einem andern, sichtbar, daf3 Begriffsgeschichte, die ihrem Anspruch geniigen
will, immer mehr ist als bloB die Geschichte eines Begrifls. Ritter gibt am
Leitfaden des Begriffs « Ethik» nicht nur eine Terminologie- und Problem-
geschichte, sondern auch iiber weite Strecken — gleichsam als Zusammen-
fassung seiner auf diesem Gebiet maBgebenden Arbeiten — eine Geschichte
der ethischen Theorien. Sein Artikel zeichnet eine klare Linie von der in der

224



griechischen Sittlichkeit angelegten Einheit von Politik und Ethik, ihrer Auf-
16sung im stoischen Ideal des apolitischen und innerlich unabhingigen Weisen
und ihrer Verkiimmerung im Schatten der mittelalterlichen Theologie iiber
die Naturrechts- und Gefiihlstheorien der Neuzeit und die Kantische Neu-
begriindung der Ethik aus der autonomen Vernunft bis zu dem groBartigen
Vermittlungsversuch Hegels zwischen Kantischer Moral und antiker Sittlich-
keit und den daraus entspringenden Konsequenzen. Dank dieser umfassenden
Konzeption finden die Artikel ethischer oder ethischrelevanter Begriffe wie
«Determinismus», «Endzweck», «Eudimonismus», «Freiheit» usw. in
Ritters Ethik-Artikel den nétigen Halt, und sie verleihen ihm ihrerseits eine
noch groflere Konkretion. So wird etwa, um dies am Beispiel der Kantischen
Ethik zu illustrieren, im Artikel «Endzweck» die im Ethik-Artikel kurz
umrissene ethische Bestimmung des Menschen noch einmal beleuchtet. Der
Artikel « Eudamonismus» hebt den revolutioniren Schritt Kants noch ent-
schiedener hervor, indem er aufzeigt, dal sich die gesamte vorkantische
Ethik unter diesem Gegenbegriff zu Kants Pflichtethik zusammenfassen
laBt. Unter dem Stichwort «Freiheit» wird das Prinzip, um das sich die
ganze Kantische Ethik dreht, in seinen verschiedenen Bedeutungen analy-
siert, wihrend der Artikel « Determinismus/Indeterminismus» die Herkunft
der grundlegenden Antinomie von Freiheit und kausaler Determination und
deren Auflésung durch Kant vergegenwirtigt.

Die Gefahr der Sinnverkiirzung kénnte meines Erachtens wesentlich ge-
bannt werden, wenn es auch in andern Begriffsfeldern des Worterbuchs zu
einem ahnlichen Zusammenspiel der einzelnen Artikel kime. Die unvermeid-
lichen Interferenzen oder Unstimmigkeiten zwischen den verschiedenen
Artikeln sind dabei eher ein Vor- als ein Nachteil. Sie erinnern den Leser —
vor allem den unbefangenen — gelegentlich daran, dal Begriffsgeschichte
nicht so bruchlos aufgeht, wie dies bei erster Lektiire eines Worterbuchartikels
vielleicht scheinen mag, und — was noch entscheidender ist — dal3 Begriffs-
geschichte die Lektiire philosophischer Werke niemals ersetzen kann.

Ich habe bisher als fraglos vorausgesetzt, daB ein Begriff zumindest vertikal,
durch seine Stellung in der Genealogie, bestimmt werden kénne. Aber wie die
Lektiire der bisherigen Binde des Worterbuchs lehrt, sind die Schwierig-
keiten hier nicht weniger grof3 als bei dem Versuch, die Position eines Be-
griffs im jeweiligen philosophischen Werk zu lokalisieren. Das Problem zeigt
sich bereits, wenn man die grundsitzliche Frage stellt, was eigentlich eine
Begriffsgeschichte zu einer Geschichte mache. Der Schliissel zu einer mogli-
chen Antwort liegt vielleicht in dem, was Kant iiber die Natur der philo-
sophischen Begriffe gesagt hat: Man kann philosophische Begriffe nicht, wie
die Begriffe der sinnlichen Erfahrung, auf den jeweiligen Gebrauch zuschnei-
den, man kann sie auch nicht, wie die mathematischen Begriffe, so definieren,
daB mit dem Begriff zugleich die Sache gegeben ist. Philosophische Begriffe
lassen sich nur verdeutlichen, exponieren, wie Kant sagt, indem man das,
was in ihnen von Anfang an verworren mitgedacht war, nach und nach ans
Licht hebt, ohne je véllig zu wissen, ob man wirklich alle Bedeutungen er-
faBt hat. Die vollstindige Exposition eines Begriffs kann daher niemals
Anfang, sondern nur Ende eines philosophischen Werkes sein.

225



Die von Kant geschilderte Entwicklung eines Begriffs innerhalb eines
philosophischen Werks scheint nun auch das naheliegendste Modell dessen
zu sein, was innerhalb der Philosophiegeschichte geschieht: die Begriffe
bekommen dadurch Geschichte, dal im Verlaufe der philosophischen Be-
mithungen den urspriinglich noch undifferenzierten Begriffen immer neue
Bedeutungen und Bedeutungsmoglichkeiten abgezwungen werden. Aber
leider ist dies ein Modell, das nur in den seltensten Fillen erftillt sein diirfte,
denn die philosophiegeschichtliche Entwicklung verlduft nie so gradlinig.
Begriffe kénnen ihre urspriingliche Bedeutung verlieren, entgegengesetzten
Sinn annehmen oder gar in Vergessenheit geraten. Sie werden iibersetzt: vom
Griechischen ins Lateinische, vom Lateinischen ins Deutsche, I'ranzosische,
Englische usw.; sie geraten in ein anderes Kulturmilieu: so vom griechisch-
lateinischen ins judisch-christliche und islamische; sie werden in die Fach-
wissenschaften aufgenommen und dadurch ihres philosophischen Gehaltes
beraubt usw. Die Geschichte eines Begriffs nachzuzeichnen wird dadurch zu
einer fast unlésbaren Aufgabe. Die méglichen begriffsgeschichtlichen Uber-
gange sind zwar bald genannt: der Begriffsumfang wird erweitert oder
eingeschrankt, der Begriffsinhalt variiert, modifiziert, prézisiert oder neu
bestimmt. Die Schwierigkeit aber ist, das Prinzip zu finden, das die Uber-
gange und die Reihenfolge der Momente bestimmt, ohne sich dabei der
Szylla der apriorischen Konstruktion oder der Charybdis der begriffslosen
Empirie auszuliefern.

Betrachtet man die Artikel des «Ritter» auf diesen Punkt hin.etwas
genauer, so wird man ungefihr ebenso viele Spielarten der Begriffsgeschichts-
schreibung entdecken, wie es geschichtsphilosophische Modelle gibt: von der
Fortschrittsidee und dem Comteschen Dreistadiengesetz iiber das Lebens-
altermodell von Aufstieg, Bliite und Verfall bis zur reinen Verfallsgeschichte.
Neben Beispielen von geradezu mustergiiltiger Herleitung, wie etwa in der
Entfaltung des Begrifls «Fortschritt», der Darstellung des Begriffspaares
«Form/Materie» oder der Entwicklung des Dialektik-Begriffs bis Kant, trifft
man gelegentlich Fille, wo die Begriflsgeschichte in einer bestenfalls chrono-
logisch geordneten Abfolge von Definitionen versandet, in «Abbildtheorie»
und «Abgeschiedenheit» zum Beispiel oder in «Dialektik» IV, 4-9. Aus-
nahmsweise — wie etwa in «Dialog/dialogisch» und «Erkenntnis» I — findet
sich auch das entgegengesetzte Extrem: Artikel, bei denen der Verdacht nicht
ganz von der Hand zu weisen ist, daf3 die Begriflsgeschichte eher erfunden als
gefunden wurde.

Gelingen oder MiBlingen eines Artikels hingt, wenn man von den prinzi-
piellen Schwierigkeiten absieht, im wesentlichen von zwei Faktoren ab:
von dem Stand der begriffsgeschichtlichen Forschung und der Darstellungs-
gabe des Autors. Was den ersten Punkt betrifft, wurde von den Autoren des
«Ritter» ohne Zweifel vorziigliche Arbeit geleistet. Offensichtliche Ver-
saumnisse — «Abbildtheorie» zum Beispiel ohne Bezugnahme auf den Marxis-
mus — findet man nur in den seltensten Fillen, sehr hiufig dagegen enthalt
ein Artikel Untersuchungsergebnisse, die iiber den bisherigen, zumeist sehr
mangelhaften Stand begriffsgeschichtlicher Forschung weit hinausfiihren. In
bezug auf den zweiten Punkt, die Darstellung, hingegen haben gewisse

226



Autoren und auch gewisse Redaktoren nicht immer eine besonders gliickliche
Hand gehabt. Thre Artikel gehen unnétig in die Breite, Wesentliches und Un-
wesentliches schwimmt durcheinander, eine klare Line fehlt. Diese Mingel
sind umso bedauerlicher, als sie, grundsitzlich gesehen, als einzige vermeid-
bar wiaren.

Welche Kritik man im einzelnen aber auch immer gegen das Woérterbuch
vorbringen und mit welchen grundsitzlichen Schwierigkeiten es im ganzen
auch immer konfrontiert sein mag, eines 14t sich schon auf Grund der
bisherigen Bande nicht bestreiten: Joachim Ritter, seinen Mitarbeitern und
dem Verlag gebiihrt das Verdienst, ein Werk geschaffen zu haben, das nicht
nur zu den unentbehrlichen Werkzeugen jedes philosophisch Interessierten
gehort, sondern das dariiber hinaus die philosophische Summe unseres
Jahrhunderts zu werden verspricht. Es zeigt im Medium der Begriffe, was
Philosophie bisher war, was sie heute ist, und es bleibt dadurch, ohne dies
eigentlich zu wollen, nicht ohne Einflu3 auf das, was Philosophie kiinftig sein

wird. Anton Hiigli

L’origine. L’essence de lorigine. L’origine selon I’Ethique de Spinoza, par
Gabrielle Dufour-Kowalska, Préface de Jeanne Hersch, Biblio-
théque des Archives de Philosophie, Beauchesne, Paris, 1973, 300 p.

Etonnant livre que celui-la. Net, rigoureux, métaphysique, il semble aussi
inactuel, aussi détaché que possible des préoccupations, des schémes de pensée
de notre temps. N’est-il pas une recherche de I’essence de I’origine, une cons-
truction a priori de la signification de sa notion, une élévation de I’esprit a la
transcendance? N’est-il pas le déploiement de la pensée au sein de I’étre méme
de l'origine, dans I’essence originaire telle qu’elle ne peut qu’apparaitre dans
le devenir de son existence concréte, comme dans la dialectique des cinq
genres de Platon, ’évidence identique de I’idée d’étre se découvre elle-méme
emportée dans le tourbillon de 'infinie participation a I'idée du non-étre quila
définit, comme dans la gnése eckhardtienne, le désert silencieux de la déité se
découvre lui-méme, au sein de la trinité, langage expressif de la créature qui
le manifeste, comme dans la pensée spinoziste, 'unique substance se saisit
comme subsistant dans une infinité d’expressions équiparantes a sa totalité?

Soit, mais nous retrouvons ici aussi I’essentiel de la démarche d’un Michel
Henry pour qui P'essence de la manifestation est de faire apparaitre 1’étre
qu’elle est, d’un Martin Heidegger pour qui le langage n’est que I’étre-dit par
soi de ’étre, d’un Hegel qui définit le phénoméne comme ’étre méme deve-
nant ce qu’il est, bref de toute la philosophie contemporaine, qu’elle soit méta-
physique, critique, phénoménologique, politique ou esthétique, qui équipare
le processus définissant du discours ou du faire humain 4 la manifestation de
I’étre en et pour soi.

Non, I’ceuvre de I’auteur est bien de son temps, et dire qu’elle est étrangére
a I’histoire n’a de sens que si I’on entend par 14 qu’elle exprime d’une maniére
nouvelle une structure de pensée propre a tout un pan de la philosophie occi-
dentale — les sympathies de ’auteur sont transparentes — de méme qu’elle se

227



détourne résolument de toute forme d’aristotélisme ou méme sans doute de
structuralisme.

De son temps, L’origine I’est quant a la méthode: la notion simple d’origine
semble bien le résultat d’une mise entre parenthéses phénoménologique, la
relativité nécessaire de I’origine étant suspendue pour faire mieux apparaitre,
de par ’artifice méthodique, 1’absolu de ’origine en soi. (A tout prendre, cette
époché si moderne s’apparente directement a la distinctio formalis a parte rei de
Duns Scot qui elle aussi permet de considérer comme absolu ce qui n’est que
transcendantalement relatif, et qui commande la structure de toute la philoso-
phie classique). De méme, 'interprétation par I'auteur de I’a priori de 1’es-
pace-temps est caractéristique de la tendance contemporaine a considérer les
formes a priori comme des éléments originaires de représentation, ainsi que
le manifeste la doctrine de I’espace-temps chez Ernest Ansermet ou la théorie
des sens du langage chez Maurice Merleau-Ponty. Enfin, lorsqu’au terme de sa
démarche, I'auteur définit ’origine comme la raison créatrice, c’est-a-dire
comme la raison capable de concevoir sans concept, elle rejoint certes la
tendance spirituelle fondamentale des anciens philosophes rappelés ici, a
réduire le discours humain a ’acte silencieux, mais tout aussi bien I’aspiration
de toutes les phénoménologies contemporaines a rejoindre I'ipséité méme de
la chose, I’en-soi-pour-soi du sujet, I’actualité de I'existence, 'unité du corps
social, au-dela, et par assomption aussi, contradictoire, dialectique, histori-
que, violente, révolutionnaire, des moments eidétiques de 1’objet, des factici-
tés essentielles, des aliénations politiques.

La différence ici n’est pas de structure mais de contenu: I'intention de ’au-
teur n’est pas dialectique, mais rationaliste, si ces mots peuvent avoir une
signification suffisante sans autre commentaire. L’auteur pense ’origine, donc
Porigine est. C’est le res apparet, ergo res est de Nicolas d’Autrecourt, si caracté-
ristique de la philosophie moderne, de sa méthode et de sa prétention de
vérité. La dialectique des contemporains, intentionnalité historique infinie,
est ici réalisée de soi, a priori (d’ot1 les majuscules qui reviennent si souvent
dans le texte, vestiges significatifs de I’hypostase). Et de droit, tout est dit,
nous n’avons plus rien a dire. Il n’est cependant jamais trop tard pour mettre
en évidence ce qui de soi est évident. L’intuition rationaliste a toujours besoin

d’une dialectique. André de Muralt

Alexandre Nicev: L’énigme de la catharsis tragique dans Aristote. Sofia,
Académie bulgare des sciences, 1970, 252 p.

Les innombrables tentatives d’élucidation du bref passage de la Poélique
ol Aristote mentionne la catharsis opérée par la tragédie n’ont-elles pas épuisé
toutes les possibilités d’interprétation? Peut-on encore proposer une nouvelle
conception de la catharsis tragique? Telle est la gageure que tente un savant
bulgare, M. Alexandre Nigev, dans un ouvrage écrit en frangais, et qui frappe
d’emblée par ’ampleur de 'information philologique. Tout en affirmant que
I'on trouve chez Aristote des éléments suffisants pour résoudre la question, il

228



utilise abondamment d’autres auteurs: non seulement Platon, dont il con-
fronte 4 maintes reprises le jugement sur la tragédie avec celui d’Aristote,
mais aussi Gorgias, Proclus, Olympiodore, Plutarque, Epictéte, Clément
d’Alexandrie, Cicéron, Quintilien, qui sont chacun ’objet d’un chapitre dis-
tinct. En outre — et cela est particuliérement important — il va puiser des argu-
ments dans les textes tragiques eux-mémes et appuie son interprétation sur
P’analyse de quatre ceuvres (Oedipe-Roi, Antigone, Ajax, Philoctéte). Cette analyse,
il vaut la peine de le noter, utilise abondamment les commentaires des sco-
liastes anciens.

M. Nigev s’oppose a la tradition qui, depuis les travaux de J. Bernays (1857),
donne une signification médicale a la catharsis. Selon lui, Aristote se préoccupe,
comme Platon, de I’effet moral de la tragédie. De ce fait la notion de catharsis
revét dans la Poétique une portée éthique et, sommes-nous tenté d’ajouter,
gnoséologique. Treés schématiquement résumée, la thése de M. Nigev consiste
a dire que par la catharsis le spectateur se libére de certaines affections dues a
des opinions erronées pour accéder au savoir: «L’action dramatique sanc-
tionne un mensonge qui plus tard est réfuté pour céder la place 2 une connais-
sance véritable» (p. 69).

Pour comprendre ce point de vue, nous allons suivre I’auteur dans son ana-
lyse du fameux passage de la Poétique (6, 1449 b 24-28) : «La tragédie est une
imitation d’une action de caractére élevé et compléte... (imitation) qui, par
la pitié et la peur, opére la catharsis de pareilles affections (3" éAéou xal pbBou
nepalvouta Ty Ty Towitey tednpdtoy xddapoty).»

M. Nigev considére le génitif complément de catharsis comme un génitif
«séparatif» indiquant que ’on se purge de certaines affections, et non que
Pon purifie ces affections.

Les affections en question sont la pitié et la peur, ainsi que d’autres «pa-
reilles» (selon 19, 1456 b 1, cet adjectif pourrait en particulier désigner la
colére). M. Nigev souligne avec raison la nécessité de définir soigneusement
ces notions, a partir des termes employés par Aristote dans d’autres passages
(13, 1453 a 2-6; RhAét., 11, 5, 1382 a 21-25; I1, 8, 1385 b 13-16). La pitié est
un sentiment douloureux a I’égard d’une personne qui souflre sans I’avoir
mérité: elle implique donc I'idée de I'innocence de la victime. La peur est
un sentiment douloureux provoqué par la représentation (phantasia) d’un
malheur imminent pouvant frapper une personne semblable au spectateur.
D’une maniére implicite ou explicite, ces deux définitions lient donc ’affec-
tion a une représentation.

La tragédie provoque ces affections chez le spectateur, puis elle ’'en délivre.
Pourquoi cette libération? A cette question, qui résume toute I’énigme de la
catharsis, M. Ni¢ev répond par divers arguments qui mettent tous I’accent sur
les représentations enveloppées dans les affections. Ils consistent en eflet a
montrer que ces représentations sont fausses et que le progreés méme de ’action
dramatique fait apparaitre cette fausseté, entrainant par 1 la liquidation des
affections.

Le premier argument — et le principal aux yeux de I’auteur — est tiré d’un
passage bien connu de la Poétique (9, 1452 a 1-10): «Puisque I’imitation... a

229



pour objet des faits propres a exciter la crainte et la pitié (poBepdv xal &\e-
ew@dv) et que ces faits se produisent surtout lorsqu’ils arrivent contre notre
attente (mopa Ty 865av) tout en découlant les uns des autres, car alors ils
auront le caractére du merveilleux plus que s’ils étaient dus au hasard et a la
fortune..., il s’ensuit que les fables composées ainsi sont plus belles». Selon
M. Nicev, les commentateurs n’ont pas vu la portée de I’expression para tén
doxan. Celle-ci ne désignerait pas simplement le caractére inattendu du dérou-
lement dramatique, mais souligne que ce déroulement est contraire 4 une
opinion erronée. Le spectateur commence par croire que le héros tragique est
innocent, comme lui-méme, et que les dieux le frappent arbitrairement, d’ou
la pitié et la peur. Mais un enchainement de faits découlant les uns des autres
le détrompe et le convainc de la culpabilité du héros, ce qui a pour effet de le
libérer de ces affections.

Cette analyse suppose que le démonstratif fauta («ces faits») désigne I’en-
chainement d’événements aboutissant a la catharsis. Or dans le contexte il ne
peut désigner que les phobéra et les éléeina, les faits produisant la peur et la pitié.
Si 'on admet que ces affections sont fondées sur une opinion erronée, il est
difficile de concevoir que les faits en question s’opposent a cette opinion.

La substitution d’un procédé provoquant les affections au processus ame-
nant leur liquidation se retrouve dans un autre argument, faisant intervenir
le réle de la péripétie, «revirement de ’action dans le sens contraire», et de la
reconnaissance, «passage de 'ignorance a la connaissance» (11, 1452 a 22-23).
Soulignant que ces procédés conduisent a révéler la vérité et a dissiper ainsi
I'ignorance du spectateur, M. Nigev estime qu’ils contribuent a la catharsis.
Mais Aristote déclare au contraire qu’ils sont propres a exciter la pitié ou la
peur (11, 1452 b 1).

Sans nous arréter a d’autres arguments qui n’emportent pas davantage
notre adhésion, venons-en maintenant a celui qui permet, selon nous, de dé-
fendre de la maniére la plus convaincante cette nouvelle conception de la
catharsis:

Le passage du bonheur au malheur - sans lequel il n’y a pas de tragédie —
doit résulter, nous dit Aristote, d’'une «grande faute» commise par le héros
(13, 1453 a 7-17). Qu’est-ce que cette faute (hamartia)? Selon 1’ Ethique a Ni-
comaque (V, 10, 1135 b 18), il y a faute lorsque le principe de P’action réside
dans le sujet lui-méme. La Poétique précise d’autre part que le héros ne doit pas
étre fonciérement mauvais, car alors il ne serait pas semblable au spectateur
(13, 1453 a 1 ss.). Tirant parti de ces indications ,M. Nigev estime que la faute
tragique n’est pas un crime imputable a une perversité naturelle du héros ou
a une fatalité extérieure a lui, mais un acte issu d’une décision personnelle,
d’un choix (prohairésis) constituant le caractére, I’éthos du héros. Pour Aristote,
I’éthos est en effet lié au choix, il est ce qui «révele la prohairésis» (6, 1450 b 8.
Cf. Rhét., 11, 21, 1395 b 13; Eth. Niec., VIII, 15, 1163 a 22). Parmi les carac-
téres que la tragédie peut mettre en scéne figurent en particulier le caractére
colérique (dpylhog) et le caractere frivole (pgdupos) (15, 1454 b 12). Le pas-
sage qui les mentionne ajoute que le poete doit les représenter comme bons
(émereig). Or il est contradictoire de dépeindre comme bon un homme pé-
chant par emportement ou insouciance. De méme il est contradictoire de re-

230



présenter comme digne de pitié, c’est-a-dire comme souffrant injustement, un
homme qui a commis une faute. Tel est précisément le genre de contradiction
sur lequel repose toute ’action tragique. Le poéte excite chez le spectateur des
sentiments douloureux liés a 1'idée que le héros est innocent, puis il ’aide a
prendre conscience de son erreur en faisant apparaitre la culpabilité de ce per-
sonnage, et le délivre ainsi de ces sentiments. Si la peur et la pitié sont les
seules affections explicitement mentionnées, la catharsis ainsi entendue peut
aussi fort bien s’appliquer a la colére, dans la mesure ou le spectacle d’un inno-
cent injustement frappé souléve un tel sentiment a I’égard des dieux, ou méme,
selon un scoliaste (In Sophocl. Ai., 762), a I’égard du poéte.

Avec l'interprétation de M. Nigev, I'opposition entre Platon et Aristote
quant a la valeur de la tragédie apparait sous un jour nouveau. Tous deux
jugent de la tragédie en moralistes. Platon la condamne parce qu’elle éveille
des affections nocives, fondées sur une opinion fausse: selon lui, le poéte met
en scéne un héros «qui se dit homme de bien» et il ameéne le spectateur a
s’apitoyer «mal & propos» sur le sort de ce personnage (Rép., X, 606 b). Aris-
tote admet lui aussi que le héros n’est pas innocent et que le spectateur éprouve
a son égard des sentiments mal fondés. Toutefois, dans sa perspective, le but
de la tragédie n’est pas d’éveiller ces sentiments, mais de les liquider apres les
avoir suscités. L’opinion sur laquelle reposent ces sentiments, poursuit M. Ni-
Zev, est en fait largement répandue dans le public, car elle fait partie inté-
grante du mythe dont part le poete. Celui-ci ne peut donc pas la rejeter d’em-
blée, mais doit en faire apparaitre la fausseté au cours méme de 1’action tra-
gique.

Cependant les conditions de la catharsis ne sont pleinement réalisées que
dans certaines tragédies, «les plus belles» (expression fréquente, cf. p. ex. 13,
1452 b 31), parmi lesquelles figure en particulier Oedipe-Roi. Montrons rapi-
dement comment M. Nigev prétend tirer de ’analyse de ce chef-d’ceuvre une
confirmation de son interprétation de la Poétique:

Au départ, Oedipe apparait comme un souverain soucieux du bien de ses
sujets, et le cheeur — représentant les spectateurs — fait 1’éloge de ses qualités.
Mais au cours de ’action il se révele coupable. Sa faute, selon M. Nigev, n’est
ni le parricide ni Pinceste, mais la colére, que soulignent de nombreuses répli-
ques (p. ex. 337-338, 404-405), et dont un scoliaste souligne le caractére
coupable (Schol. O. R., 649). En effet, c’est a son insu qu’Oedipe a tué son pére
et épousé sa meére, et de ce fait ces actes ne sont pas des fautes. En outre ils ont
été accomplis avant que ne commence la piéce, alors que la véritable faute
tragique survient dans la tragédie elle-méme. En revanche la colére d’Oedipe,
provoquée par le refus de Tirésias de révéler ce qu’il sait de I’assassin de Laios,
éclate sur scéne. Sous le coup de cet emportement, le héros se répand en propos
injustes et impies, puis il se lance, au mépris des avertissements du devin, dans
une enquéte qui aboutira a la catastrophe finale. Devant cet enchainement
d’événements, le spectateur passe de la peur et de la pitié & un sentiment qui
n’apparait qu’apres la liquidation de ces deux affections: ’humanité ou «phil-
anthropie», suscitée par la vue des souffrances, méme méritées (cf. 13, 1453a 2).

On voit bien le caractére anti-tragique de cette interprétation moralisante.
Mais, s’il s’agit de dégager la signification qu’Aristote pouvait préter a Oedipe-

231



Roi, ce caracteére ne suffit pas &4 condamner l'interprétation proposée. En effet,
comme le dit J.-P. Vernant, Aristote «ne comprend plus ce qu’est ’homme
tragique, qui lui est devenu pour ainsi dire étranger» (1). Toutefois la Poétique
elle-méme nous invite a2 mettre I’accent sur les aspects de ’action que M. Nigev
relégue a 'arriére-plan: en citant Oedipe-Roi comme exemple de tragédie ot
la reconnaissance est la plus belle, parce qu’elle coincide avec la péripétie (11,
1452 a 32), le philosophe souligne I'importance, non pas de la colére d’Oedipe,
mais de la découverte de son identité, amenant le renversement complet de la
situation du héros et du but que visait son action (2).

Selon I. Diiring, la plupart des interprétes qui ont cherché a dégager le sens
de la catharsis tragique sont restés dans le vague (3). Tel n’est pas le cas de
M. Nigev: la conception qui se dégage de son étude est extrémement précise.
11 est vrai que les arguments sur lesquels elle se fonde sont de valeur trés iné-
gale et que certains d’entre eux mettent en ceuvre une exégése fort contestable.
Néanmoins elle présente a notre avis un grand intérét. En liant la purgation
des passions opérée par la tragédie 2 un progrés dans la connaissance, elle
conduit a rapprocher la tragédie du dialogue socratique et, plus largement,
de toutes les formes de philosophie qui, depuis Platon, établissent un rapport
étroit entre purification de I’ame et réforme de I’entendement. A cet égard,
les derniers chapitres — que nous n’avons pas le loisir d’analyser ici — ouvrent
des perspectives fort riches.

1) J.-P. Vernant et P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Gréce ancienne, Paris,
Maspero, 1972, p. 21.

2) Id., ibid., p. 106-107.

3) I. Diiring, Aristoteles, Heidelberg, C. Winter, 1966, p. 174.

André-Jean Valke

Karl Ulmer: Philosophie der modernen Lebenswelt. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tiibingen 1972.

«Die Gewinnung einer Weltorientierung ist ... die Absicht dieser Ab-
handlung. Es handelt sich dabei nicht um ein oberflichliches Wissen von
allem und jedem und eine vage Kenntnis dariiber (Orientierung iiber die
Welt), sondern um ein klares Wissen vom Allgemeinen, das es dem Menschen
ermoglicht, sich im Einzelnen zurechtzufinden und es genauer zu erfassen
(Orientierung in der Welt).» (102) Statt da3 wie heute den « Wissenschaften
als urspriinglichem Weltwissen» allein die Bedeutung «fiir die Grundlegung
der gesamten Lebensfithrung des Einzelnen und der Gesellschaft zuge-
messen wird», soll diese Aufgabe wieder «der» Philosophie, d. h. wohl der
von Ulmer entworfenen Weltorientierung zuriickgegeben werden, unge-
achtet er selbst nicht ohne Grund feststellt, da3 die zentrale Stellung, die er
ihr einriumt, «Befremden und Widerspruch erregen» miisse. «Denn der
Anschein und vor allem die allgemeine Meinung behaupten genau das
Gegenteil: Im Zeitalter der Wissenschaft ist die Philosophie iiberholt, so
gut wie Mythos und Religion. In vergangenen Zeiten mag sie eine Bedeutung

232



fir die Wissenschaften und ihre Entwicklung gehabt haben, aber seit der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts haben sich die Wissenschaften end-
giiltig davon freigemacht und sich als selbstindige Erfahrungswissenschaften
eingerichtet. Deswegen hat die Philosophie nicht nur ihre Bedeutung fiir die
Grundlegung der Wissenschaften verloren, sondern auch fiir die Bewahrung
ihres Zusammenhanges und ihrer Einheit. Denn mit der angedeuteten Ent-
wicklung begann auch die Spezialisierung der Wissenschaften, als Be-
dingung ihrer Steigerung, und dadurch wurde es der Philosophie immer
schwerer, deren Zusammenhang sichtbar zu machen und festzuhalten, und
nach der herrschenden Meinung kann dieser Verlust bei dem hohen Stand
der Wissenschaften auch nicht mehr riickgéngig gemacht werden.» (32)

Obgleich Ulmer der iiberlieferten Metaphysik anscheinend keine Chancen
mehr zubilligt — ich sage anscheinend, weil dies sich mit seiner dem «All-
gemeinen» supponierten Bedeutung schlecht vertragen diirfte —, ist er iber-
zeugt, dal3 die Philosophie «eine Bedeutung fiir die Gestaltung der gegen-
wirtigen und zukiinftigen Lebenswelt des Menschen und eine Notwendig-
keit» bekomme, «wie nie zuvor in unserer Geschichte» (32). Entsprechend
heil3t es an einer andern Stelle, der Philosophie falle «heute eine Aufgabe
und Verantwortung zu, die sie in der bisherigen Geschichte des Menschen
noch nicht gehabt» habe «und die ihr selbst auch erst langsam klar» werde
(96).

Solche die Zukunft der Philosophie betreffende Aussagen sind unter-
schiedlich motiviert. Da sie aber weder bewiesen noch widerlegt werden
konnen, wird man vermuten diirfen, da3 in ihnen auch ein mehr oder minder
illusiondres Wunschdenken mitspielen kann, beziehe es sich auf die eigene
Reprisentanz «der» Philosophie oder auf deren anonyme Geltung. An-
gesichts der faktischen Situation der Philosophie innerhalb unserer gegen-
wirtigen Welt scheint mir statt der Selbstiiberschidtzung ihrer Rolle eine
Selbstbescheidung am Platze zu sein, zumal auch der Verfasser ihre Un-
zulanglichkeiten fiir die Lebenspraxis und die Uneinigkeit unter den Philo-
sophen — sie ist zweifellos tiefgreifender als die zwischen den Naturwissen-
schaftern — feststellt. Die daraus entspringenden Bedenken diirften durch
die Polemik Ulmers gegen «die» Wissenschaft — deren Reprédsentanten
scheinen fiir ihn in erster Linie Gehlen und Schelsky zu sein — eher noch ver-
stiarkt als gemildert werden. Und was die spezifische Aufgabe angeht, die er
deshalb der Philosophie vorbehilt, weil die Wissenschaften zu ihrer Bewilti-
gung unfihig seien, so nimmt auch sie fiir jene nicht ein.

Diese Aufgabe bestehe darin, die «allgemeine Struktur der menschlichen
Weltstellung offenbar zu machen (197). Es seien «die allgemeinsten und
umfassendsten Begriffe», die dem «Leben Halt und Fithrung geben», es
«emporheben» und ihm «seine Héhe » verleihen (77). Eine ahnliche Formu-
lierung lautet, daB «wir uns auf die allgemeinsten und umfassendsten Be-
griffe besinnen» miiBten, «die zu unserem Weltverstandnis gehoren, und
in denen es seine letzte Grundlage hat» (104). In ihnen, den allgemeinsten
und umfassendsten Begriffen, «hiange» unser Leben (120), und einmal
spricht Ulmer — allerdings nicht zustimmend — von einem «ewigen unver-
anderlichen Allgemeinen» (89), auf welchem fiir die iiberlieferte Meta-

238
16 Studia Philosophica XXXIV



physik «das Individuelle in seinem Bestehen ... gegriindet» gewesen sei
(188).

Wenn «das Allgemeine» oder die «allgemeinsten Begriffe» in Ulmers
Philosophie eine dermafBen eminente Rolle spielen, wie es die Zitate wohl
dokumentieren, dann sollte man wissen, in welchem Sinne er das vieldeutige
Allgemeine verstanden haben will: ob als das «allem» Seienden «Gemein-
same», ob als «allgemeine Wesenheit» oder wie sonst. Das zu prazisieren
wire umso notwendiger gewesen, weil auch die Wissenschaften, nicht nur
die Philosophie allgemeine Konzepte, z. B. Gesetze, entwerfen. Aber zum
mindesten die Gesetze beziehen sich letzten Endes auf beobachtbare reale
einzelne Sachverhalte, aus denen sie urspriinglich abstrahierend gewonnen
worden sind und deren Zusammenhinge schon bestanden, bevor diese als
Gesetze formuliert worden sind. Von der philosophischen Allgemeinheit
dagegen sagt der Verfasser selber ausdriicklich, sie konne «durch den Anhalt
an Erfahrungstatsachen nie erreicht und durch sie auch nicht belegt»
werden (205). Das heil3t, daB3 es sich dabei um pure spekulative Konstruk-
tionen handelt, denen in der erfahrbaren Wirklichkeit keine Korrelate zu-
geordnet sind und die deshalb nicht blo3 scheinbar, sondern faktisch leere
Gebilde bleiben.

Aufgrund dieser volligen Leere der philosophischen allgemeinsten Be-
griffe scheint es mir zweifelhaft zu sein, ob sie das leisten konnen, was ihnen
Ulmer nachsagt: «dem» Leben Halt und Fiithrung zu geben. Am Ende
mag es fiir das Leben eines Denkers gelten. Allein dergleichen fiir das mensch-
liche Leben schlechthin, d. h. wohl fiir das Leben «aller» Menschen zu
behaupten, halte ich fiir absurd. Freilich schrinkt der Verfasser spiter seine
These selber etwas ein. Im Zusammenhang einer gegeniiber der bisherigen
Kunstbetrachtung einen «ganz anderen Weg» einschlagenden Wesens- und
Ortsbestimmung der Kunst hei3t es, das Weltverstindnis des Menschen sei
«urspriinglich in ein allgemeines und individuelles gegabelt» (189). Das
trifft iibrigens nach wie vor auch auf die gegenwirtige Naturforschung zu,
ungeachtet ihrer generalisierenden Tendenzen. Denn schlieBlich lassen sich
keine Allgemeinbegriffe, sondern nur konkrete einzelne Objekte beobachten,
und nur mit solchen 1aft sich experimentieren. Davon abgesehen warnt
Ulmer mit Recht vor dem gesteigerten Rationalismus. Dessen «grofite
Gefahr besteht darin, daB der Mensch, von der ihm dadurch gegebenen
Freiheit und den darin erdffneten neuen Méglichkeiten fasziniert, den Wert
des Rational-Allgemeinen absolut setzt und damit das Sinnlich-Individuelle
entwertet» (246). Jedoch bleibt diese legitime Warnung gegeniiber der
Betonung des Allgemeinen gewichtslos, und man kann nur hoffen, daf3
Ulmers Forderung, dergemal3 jede politische Theorie und Praxis auf Philo-
sophie zu begriinden sei (225), nie erfiillt wird: die Streitereien wiren noch
unerquicklicher als sie ohnehin schon sind. Das hindert uns nicht daran,
etwa seine gute Darstellung der «Bedeutung und Grenze der politischen
Theorie von Karl Marx» sowie seine treffenden kritischen Bemerkungen
zur faktischen Politik anzuerkennen. Nur bedurfte es dazu, meine ich, nicht
der Philosophie, wie Ulmer sie versteht und die er schlicht als «die» Philoso-
phie zu nennen pflegt: als Wissen vom Ganzen des urspriinglichen Weltwissens.

234



Nach diesem «urspriinglichen» Wissen — worin seine Urspriinglichkeit
bestehen soll, bleibt unklar — sucht der Verfasser von Anbeginn seines Werkes
an und bestimmt es vorldufig als «Inbegriff des Kennens und Kénnens,
das nach vielfiltiger Klugheit und zusammenfassender Weisheit gegliedert
ist, und das den einzelnen Menschen instand setzt, sich angemessen in der
Welt zu verhalten und damit zu erhalten» (11). Offensichtlich muf} sich
dieses Kennen und Koénnen jedes Individuum aufgrund des frithzeitig be-
ginnenden Erfahrens selbst erwerben, weshalb sein Riickbezug auf ein
«urspringliches» (apriorisches?) Weltwissen eine spekulative Setzung
bleibt. Als aufweisbarer, aullerhalb seiner gedanklichen Setzung bestehender
Sachverhalt gibt es das urspriingliche Wissen sowenig wie das « Allgemeine»,
welches «dem Bestehen und Erscheinen des vielen einzelnen zugrunde»
liegen und es einheitlich bestimmen soll (309) — es sei denn wiederum als
Denkerzeugnis, dem kein Wirkliches entspricht. Der spekulativ-irreale Cha-
rakter des fragwiirdigen Weltwissens zeigt sich vor allem in seinen mythisch-
religiésen Ziigen, die schon von den Griechen — wie Ulmer mit Recht be-
merkt — der Kritik unterworfen worden sind, und zwar aufgrund ihres Ver-
suches, die Weltstellung des Menschen auf die eigene Vernunft und die
darin wurzelnde Wissenschaft und Philosophie abzustiitzen. Nun war es,
historisch gesehen, wohl so, da3 die individuelle und pidagogische Lebens-
weisheit und die politische Weltweisheit mit einem konstruierten urspriing-
lichen Weltwissen zusammenhingen. Allein mit der Entstehung der mo-
dernen Wissenschaften und vollends in der Gegenwart hat es jede Bedeutung
und zumal seine angebliche Urspriinglichkeit verloren. Deshalb scheint mir
Ulmers Bemiihen, ihm als « Weltorientierung» wieder eine Rolle zu sichern,
ein illusiondres Unterfangen zu sein.

Mit dieser seiner Weltorientierung verkniipft der Verfasser den — m. E.
kaum begreiflichen — Anspruch, «die Struktur der gegenwirtigen und zu-
kiinftigen Weltstellung des Menschen erfaB3t zu haben» (378). Ihrem In-
halt nach bietet sie sich in einer bedriickenden Armseligkeit dar, die auch
durch den haufigen Gebrauch der nichtssagenden Worte « Weltverstehen»,
«Weltgesetzlichkeit», « Weltstruktur» keine Bereicherung erfahrt. Was Ulmer
einmal anderen Autoren vorwirft: daf3 sie «sich in vagen und vieldeutigen
Worten, bei denen man sich alles mégliche vorstellen kann», bewegen (423),
das trifft auch fiir weite Bereiche seiner eigenen Erérterungen zu. Das Welt-
verstehen etwa gliedert sich in drei Arten: Handeln, Herstellen und Wahr-
nehmen, die sich in vier Bezirken oder «Weltbahnen» — Verhiltnis des
Menschen zur Natur, zu seinesgleichen, zum Géttlichen und zu sich selbst —
auswirken. Spater kommen dann noch Kunst, Sprache und Zeichen, Sprach-
werke und Kultur, Geschichte und Weltstruktur als weitere Welt- oder
Wissensbahnen dazu. Eine Analyse der mit diesen Ausdriicken gemeinten
Sachgehalte erwartet man vergeblich. Sonst hitte beispielweise heraus-
gestellt werden miissen, dafl der « Weltcharakter» der Natur ein anderer
ist als der des Géottlichen.

Die bislang akzentuierten Punkte finden sich zur Hauptsache in den
beiden ersten Teilen des Buches: «Das Wissen vom Ganzen der mensch-
lichen Lebens- und Weltverhiltnisse und der Weg zu seiner Gewinnung»

235



und «Die Weltorientierung und die Grundordnung von Gesellschaft und
politischer Welt». Die zwei andern Teile behandeln «die Grundgliederungen
der menschlichen Weltstellung in den Wissenschaften und die Philosophie»
und die «Allgemeinbildung und die Struktur der Lebenswelt». Im Zen-
trum des dritten Teils steht Schellings Wissenschafts- und Universititsidee,
eingefiigt in die Geschichte der mittelalterlichen bis zur gegenwirtigen
Universitat. Die Idee als solche versteht Schelling nach Ulmer in der alten
platonischen Bedeutung, was besagt, «dall damit die urspriingliche und
allgemeine Struktur der Sache gemeint ist, die ihre innere Einheit bedeu-
tet und zugleich der Grund fiir ihr Bestehen ist» (271). Im Hinblick auf die
Universitat hat Schelling deren Idee als « Wissenschaftlichkeit» und «wissen-
schaftliche Bildung», zu welcher das «organische Ganze» oder die «Ein-
heit der Wissenschaften» einschlieBlich des Wissens darum und die «Pro-
duktivitit» gehoren, bestimmt. Ein wesentlicher Zug der wissenschaftlichen
Bildung stellt der «philosophische Blick» dar, «der letztlich der Blick auf
das absolute Wissen und damit auf das Absolute selbst ist. Auf dieses muf3
sich die Wissenschaft beziehen, um sich in ihrem Wesen zu erhalten und
zu steigern» (292). Von Schellings philosophischer Idee der Universitit
schreibt nun Ulmer, daB} sie seit Humboldts Griindung «in allen ihren
wesentlichen Momenten im Laufe der letzten 150 Jahre zunehmend her-
vorgetreten und Wirklichkeit geworden ist. Das kann als eine Bestitigung
dafiir gelten, dal3 es sich bei der Philosophie nicht um leere Spekulationen
handelt, die tiber der Wirklichkeit in den Wolken schwebt, sondern daf3
in ihr ein Gesetz der Wirklichkeit erfaBt wird, worin deren mdogliche und
notwendige Entwicklung vorgezeichnet ist, und dal3 es sich bei der Diffe-
renz von philosophischer Idee und Wirklichkeit im Zusammenhang mit
der Universitit in der Tat um eine Differenz der geschichtlichen Entwick-
lung gehandelt hat, die sich im Laufe der Zeit aufhebt» (329).

DaB in der Idee ein «Gesetz der Wirklichkeit erfal3t wird, worin deren
mogliche und notwendige Entwicklung vorgezeichnet ist», oder daB3 sie
«nichts anderes ist als die Struktur der Wirklichkeit selbst» (353), das wird
freilich durch die Zeugnisse, die Ulmer als partielle Verwirklichung der
Schellingschen Idee in Anspruch nimmt, keineswegs belegt. Denn in diesen
Zeugnissen laBt sich keine Spur einer der vermeintlichen Realisierung
vorgéangigen Kenntnis jener Idee aufweisen. Zum andern spielt das absolute
Wissen, welches die unerldBliche Voraussetzung der Schellingschen Kon-
zeption der Wissenschaftlichkeit bildet, spiter iiberhaupt keine Rolle mehr.
Und schlieBlich unterldBt es Ulmer, diese Konzeption daraufhin zu be-
fragen, ob sie noch fiir die moderne Wissenschaftlichkeit mallgebend sein
konne — Schelling war Schopfer faszinierender Spekulationen, nicht em-
pirischer Forscher. Von daher betrachtet stellt sich zuletzt auch die Frage
nach der Berechtigung der oben zitierten, von Ulmer anscheinend akzep-
tierten Auffassung der platonischen Idee in ihrem Verhiltnis zur « Wirk-
lichkeit». Ich meine, sie 146t sich von der wissenschaftlichen Erfahrung her
gesehen, die doch wohl in einer Beziehung zur « Wirklichkeit» steht, nicht
halten — es sei denn als eben doch in den Wolken schwebendes erdachtes Ge-
bilde, das als solches kein Wirkliches in seinem Bestand zu bestimmen vermag.

236



Ich habe mit Absicht auf ein inhaltliches Referat des Buches von Ulmer
weitgehend verzichtet, weil es mir in der jetzigen Situation wichtiger zu
sein scheint, den Anspruch «der», d. h. also seiner als Weltorientierung
skizzierten Philosophie in den Mittelpunkt zu riicken: und dieser Anspruch
hat m. E. mit Wissenschaftlichkeit nichts mehr zu tun. Von der groflen Zu-
kunft, die er der Philosophie einrdumt, hoérten wir schon. Mit seiner Be-
hauptung jedoch, dergemil3 «heute in der Tat die Tendenz zur Anerken-
nung der zentralen, grundlegenden Stellung der Philosophie fiir alle Wissen-
schaften, wie bisher noch nicht in ihrer Geschichte» (360) bestehe, unter-
stellt er einen Tatbestand, fiir den er keine Zeugnisse beibringt und bei-
bringen kann. Denn faktisch ist es doch so, daB3 die meisten Wissenschafter
der Philosophie ablehnend oder gleichgiiltig gegeniiberstehen; und die
wenigen Biologen und Physiker interessieren sich allenfalls fiir wissen-
schaftstheoretische und sprachanalytische Fragen, kaum je fur philoso-
phische Themen, wie Ulmer sie versteht. Gleichwohl wird das spekulative,
seine Gegenstinde erzeugende Denken vermutlich nie ganz aussterben,
da der Hang dazu wie derjenige zu irrealen Welten zum Wesen des Men-
schen gehoéren diirfte H. Kunz

Walter Schulz: Philosophie in der verdnderten Welt. Verlag Gunther Neske,
Pfullingen 1972.

Es miisse als ausgemacht gelten, schreibt Walter Schulz, da3 die ehemals
philosophische Analyse der Zeit, in der wir leben, der Vergangenheit ange-
hore. «Sie ist fir uns unwiederholbar.» Denn eine solche Analyse benétige
den Hintergrund einer zeitlosen Metaphysik mit unbedingter Geltung. —
Was aber ist heute Metaphysik! Das Unzeitliche ist zeitlich geworden. Der
Philosoph wird zur Bescheidung gezwungen, und dazu, auf das Ganze zu
verzichten, von dem noch Hegel sagen konnte, es sei die Wahrheit. Meta-
physik sei heute, so lesen wir bei Schulz, «Privatphilosophie», an der die
Einzelwissenschaften achtlos voriibergehen. Wiederum steht der Philosoph
vor einer, so scheint es, verteilten Welt und muB sich fragen: Wozu eigentlich
noch Philosophie?

Die Philosophie muf}, so Schulz, «zeitgemil3 denken». Sie muB es lernen,
einzusehen und zu bejahen, daB sie nicht mehr den Grund fiir die Einzel-
wissenschaften legen kann; sie darf nicht langer im Glauben verharren, sie
konne EinfluB auf die Gestaltung des Alltags nehmen. «Zeitgemall denken»
heiBt aber nicht, die Bezugssysteme dieses Denkens in der Gegenwart, im
ZeitgemiaBen suchen zu wollen: Denn die Gegenwart ist in dieser Hinsicht
blind. Um das Heutige zu verstehen, zu «messen», um «die scheinbar
divergierenden Phinomene auf einen Nenner zu bringen», muf3 der Philo-
soph auf die Geschichte seiner Disziplin zuriickgreifen, wenn er seine Ma@3-
stibe gewinnen will. Dies ist legitim, denn unsere Gegenwart ist «traditions-
geladen». In wechselseitiger Beziehung ist das Heutige mit dem Friiheren
verflochten. Wird dieser ProzeB zu Ende gedacht, so tritt dessen Grund-

237



merkmal hervor, die Dialektik. Sie ermoglicht die Besinnung auf die Tradi-
tion; sie hilft, die Gegenwart, die Lebenskonzeption des modernen Menschen,
die Struktur der Gesellschaft, die Auffassungen von Wissenschaft und Kunst
begrifflich zu verarbeiten, zu be-greifen. Sie lenkt ferner den Blick auf die
Zukunft und damit auf die Entwicklung, auf den Fortschritt: Was schlieBlich
die im Zeichen der Dialektik durchgefiithrten Analysen zu Tage férdern,
sind insofern «begriffliche Vorliufigkeiten», als sie fiir neue, reale Ver-
anderungen offen sein sollen.

Das Werk ist in funf Analyseeinheiten gegliedert: Verwissenschaftlichung,
Verinnerlichung, Vergeistigung und Verleiblichung, Vergeschichtlichung
und Verantwortung — es sind dies die Pfeiler, auf denen unsere Gegenwart
ruht. Greifen wir einige Gedanken heraus.

Der Ansatz der modernen Wissenschaften — so Walter Schulz — sei von
Grund auf unphilosophisch. In den Sozialwissenschaften ginge es nicht um
das «Wesen des Menschen», sondern, so kénnte man vereinfachen, um einen
«Quasi-Menschen», ein «funktionierendes Ding», das als Reprisentant der
Wirklichkeit auftritt. Der Philosoph, so konnte man nun meinen, hitte allen
Grund, sich dagegen aufzulehnen. Walter Schulz aber protestiert nicht. Im
Gegenteil, er lehrt, der Philosoph miisse sich in diese neue Wirklichkeit
«einleben». Wenn er dabei auch immer Laie bleiben wird, so verfiigt er doch
iiber ein Koénnen, das selbst virtuose Einzelwissenschaftler entbehren: Uber
sich selbst und ihr Tun nachzudenken.

Der Philosoph angesichts einer verinderten Welt sucht die Fachvertreter
der Einzelwissenschaften auf und stellt ihnen ohne Uberheblichkeit die
helfende Frage: «Was tust Du eigentlich? Zeige es mir, und wihrend Du
weitereilst, will ich dariiber nachdenken.»

Diese Frage wird — dem Sinne nach — im vorliegenden Werk immer wieder
aufgeworfen. So wird beispielsweise die Problematik des technischen Fort-
schritts erortert. Er vollziehe sich nicht von selbst, sondern geschehe stets im
Wechselbezug zwischen dem handelnden Menschen und seinen Gegeben-
heiten. Geschichte ist nicht auferlegt, sie ist aufgegeben.

Ein anderes Beispiel: Mit dem Negieren der Tradition geben wir auch den
alten abendlandischen Gedanken der «Verinnerlichung» auf. Stellvertretend
fiir Jahrhunderte konnte Augustinus noch von einer Wahrheit sprechen, die
im Inneren des Menschen wohne. Heute ist diese Wahrheit radikal sikulari-
siert. Vielleicht kann man sie im hintersten Winkel dieser «neuen Wirklich-
keit» versteckt vermuten. Hier aber sei hinzugefiigt, daB3 die Analysen unserer
Zeit nicht nur zu Kritik fithren. In der Auseinandersetzung mit der «letzten
groBen Philosophie», der Existenzphilosophie, gewinnt Walter Schulz die
Einsicht, daB trotz « Destruktion der Tradition» eine Oase der Innerlichkeit
bewahrt werden konnte, die im menschlichen Miteinander, in der Beziehung
vom Ich zum Du weiterlebt und weiterleben wird.

Im Kapitel «Verleiblichung und Vergeistigung» und im letzten Teil des
Werkes, der mit «Verantwortung» iiberschrieben ist, kommt der uniiberseh-
bare EinfluB der «Verwissenschaftlichung» auf die Jetztzeit zur Ausfithrung. -
Der Mensch ist — dies als Beispiel — Trieb und Vernunft. Er sei mit dieser
Zweiheit nie so ganz zu Rande gekommen. Ehemals wurde Trieb mit morali-

238



schen Kategorien bekampft — nur heute? Trieb ist nichts philosophisches mehr,
er wird biologisch gedeutet. — Oder ein anderes Beispiel: Was ist heute in der
Sozialwissenschaft «gut» und «bose»? Man spricht nicht mehr von Ethik und
Moral, man spricht von «Frustration», von « Gehemmtheit», von biologisch
politologisch oder 6konomisch bedingter Unfreiheit. Begriffe wie Gut und
Bose werden rationalisiert, wie iiberhaupt Rationalitit zum Leitbegriff der
modernen Anthropologie geworden ist. « Emanzipation», « Miindigkeit» und
«kritisches BewuBtsein» werden zu Idealen erhoben.

Allein, diese Ideale bleiben — so Schulz — «eigentiimlich leer». Sie sind,
ethisch betrachtet, neutral. Sie sagen uns nicht, wie wir leben sollen, wofiir
wir uns entscheiden sollen, wonach wir streben sollen. — Emanzipation an sich,
was ist das? Leerformeln helfen uns nicht. Denn «der Mensch ist ein durch
sich selbst gefahrdetes Wesen, das sich stindig der Forderung unterstellen
mubB, die Ordnung seiner selbst als das Gute zu bewirken. »

Zur inhaltlichen Originalitit dieses Buches kommen seine sprachlichen und
didaktischen Qualititen: Walter Schulz ist bekannt als Meister des Erlauterns
und Interpretierens. Komplizierte und dunkle Gedankenginge werden von
ihm in einer sehr selten zu findenden Klarheit ausgesprochen. Er schreibt
fir den Leser. Die wichtigsten Stromungen abendldndischen Denkens sind
in sein Gedankenwerk eingegangen. Von der ausgezeichneten Systematik des
Buches ganz abgeschen sind die historischen Exkurse fiir jeden von grolem
Wert, der sich mit Philosophie befassen will.

Die auf den neunhundert Seiten ausgebreitete Gedankenfiille verwirrt
nicht. Sie fithrt den Leser in eine Ordnung, hinter der nicht nur eine Idee,
sondern eine lebenslange Denkarbeit steht. Nach dem Studium dieses sicher
bleibenden Werkes deutscher Philosophie kommt das seltene Bediirfnis auf,
diesem Philosophen zu danken. Hat die Philosophie mit seiner Hilfe
ihren Auftrag, nach dem Sinn zu fragen, ihre Zeit, ihre Gegenwart zu begrei-
fen, neu wahrgenommen? F. M. Wickert

Henri Maldiney, Regard Parole Espace. 1’age d’homme. Lausanne
1878. 323 p:

Henri Maldiney, Le legs des choses dans I’ euvre de Francis Ponge. L’age
d’homme. Lausanne 1974. 104 p.

Présent a Henri Maldiney. (Textes offerts & H. Maldiney pour son
soixanti¢éme anniversaire par P. Bazaine, L. Binswanger, R. Drago-
netti, R. Kuhn, P. Lachi¢ze-Rey, Francis Ponge, E. Strauss...)
L’age d’homme. Lausanne 1973. 249 p.

Les essais de Henri Maldiney qui ont été rassemblés sous le titre Regard
Parole Espace se meuvent tous vers une question centrale: comprendre. Appa-
remment, les deux versants en seraient la psychologie et 'esthétique. Mais la
psychologie, 'esthétique, existent-elles? «Il y a certes une psychologie posi-
tive. Il y en a méme plusieurs» (p. 87). Mais son objet est hétérogene:
«psychogenése sans historicité, Gestalt sans Gestaltung, réflexologie sans

239



véritable comportement, comportement sans sujet», tou(te)s ces modes de
la psychologie positive «ont en vue une généralité séparée de l'individua-
lité concréte» et qui n’accede a I’objectivité qu’en court-circuitant la réalité.
C’est donc contre elle qu’il faut apprendre «ce que veut dire exister».
Ce souci a conduit H. Maldiney a s’expliquer avec le projet de Ludwig
Binswanger dont I’ceuvre entier s’ordonne autour de la question: «’homme
dans la psychiatrie» et corrélativement la psychiatrie en situation dans
I’expérience humaine. Si I'on peut toujours convoquer I’homme dans le
savoir et légiférer sur les significations qu’il produit, ce n’est encore que ’assu-
mer dans une représentation. Pour s’ajuster a la présence, saine ou malade, la
psychologie doit donc réactiver ses concepts de telle sorte que le sens soit mis
«dans un état d’origine perpétuelle» (p. 88). C’est pourquoi, a la notion de
sens, la Daseinanalyse substitue celle de «direction de sens». La langue commune
dit que dans la vie il y a des hauts et des bas, et c’est bien selon cette premiére
polarité que s’éprouvent et se jouent nos exaltations et nos déceptions, et rien
ne le montre avec plus de netteté que la psychose maniaco-dépressive dont les
phases basculent d’une aérienne légéreté a de pesantes ténébres. De telle ma-
niére que le sens du comportement n’est jamais donné qu’a partir de son style.
Haut et bas ne sont pas encore — a ce niveau d’expérience et de compréhen-
sion — des thé¢mes que ’on peut intégrer au systéme d’un délire ou d’une my-
thologie, mais des directions d’existence qui s’esquissent et se signifient au
niveau de la communication du sentir qui est, comme Erwin Strauss I’a mon-
tré, inséparablement ressentir et se mouvoir.

Or ce moment de communication «non-thématique» est aussi celui qui
décide des «dimensions principiellement esthétiques des ceuvres d’art en fone-
tionnement» (p. 124). Si pour beaucoup ’art est mort, les dissections néanmoins
abondent; mais quelle qu’en soit ’habileté, elles ne maitrisent les apparences
qu’en excluant I’apparaitre. C’est donc contre elles qu’il faut manifester que
I’art vit de «la vie des formes» et que pour ’approcher il faut comprendre com-
ment une forme se forme. Ces analyses, conduites le plus souvent & partir de
productions picturales, nous valent les plus belles pages de H. Maldiney,
vibrant a I'unisson de I’ceuvre d’une passion qui témoigne que l'esprit vit de
Part autant que ’art vit de I’esprit.

Ces raisons suffisent 4 éclairer le sens de la rencontre avec Francis Ponge,
lui qui, s’éprouvant co-légataire du don auquel par sa présence chaque chose
consent, se fait & soi-méme cette promesse: «s'il est possible de fonder une
science dont la matiére serait les impressions esthétiques, je veux étre I’homme
de cette science». Et chez I'un comme chez ’autre, la rigueur tendue du style
est faite de perpétuelles reprises, dans une approche qui ne prétend pas en
finir avec le réel. B. Rordorf

240



Rupert Hofmann: Logisches und metaphysisches Rechisverstindnis. Zum
Rechtsbegriff Hans Kelsens. Verlag Anton Pustet. Miinchen und
Salzburg 1967.

In seiner Miinchner Dissertation stellt Rupert Hofmann zuerst die Reine
Rechtslehre von Hans Kelsen in ihren Grundziigen dar und zeigt dann die
logischen und sachlichen Schwichen dieser Position. Er selber sieht das Recht
als «die Ordnung des Seienden, insofern sie durch die Vermittlung der Vernunft im Ge-
wissen befehlend wird» (S. 74). Wenig spéter heisst es allerdings und nun bedeu-
tend pragmatischer, vom Recht konne «vielleicht zweckmassiger und genauer
als Ordnung des in Gemeinschaft lebenden Menschen» gesprochen werden (S. 78).
Dem folgt eine Auseinandersetzung mit der von Kelsen behaupteten Tren-
nung von Sein und Sollen, die Hofmann als Trennung von Erkennen und
Wollen deutet. Hofmann kritisiert an Kelsen’s Lehre insbesondere, dass sie
eine rein formale Rechtslehre darstellt und insofern das Recht der Macht aus-
liefert. Doch ist mit dem von Hofmann gewahlten Ausgangspunkt ebenso-
wenig gewihrleistet, dass das richtige Recht Wirklichkeit wird. Um die
Fragwiirdigkeit aller Rechtssetzung fiihrt keine noch so schéne Formel herum.
Sie vermag nicht einmal als sicherer Maflstab zu dienen, wenn es gilt, die
richtigen rechtlichen Regeln zu finden, weil gerade das streitig sein wird, was
als die richtige Ordnung anzusehen ist. Da hilft auch die Berufung auf die
Ordnung des Seienden nicht. H. Schul

. Schultz

Hans Dombois (Herausgeber): Recht und Institution. Zweite Folge.
Arbeitsberichte und Referate aus der Institutionenkommission der
Evangelischen Studiengemeinschaft. Forschungen und Berichte der
Evangelischen Studiengemeinschaft im Auftrage des Wissenschaft-
lichen Kuratoriums, Band 24. Ernst Klett Verlag. Stuttgart 1969.

In dem hier angezeigten Sammelband erstattet Rolf-Peter Callies einen
eingehenden Bericht iiber den Gang des Gespriaches der Institutionskommis-
sion der Evangelischen Studiengemeinschaft in den Jahren 1956 bis 1961.
Vorbereitet durch Ausfithrungen von Hans Dombois iiber Institution und
Norm (S. 96), welcher darauf hinweist, dass die Rechtsnorm nicht stets dem
Gebot der Gerechtigkeit unterstehende Verhaltensnorm, sondern freie Set-
zungen verwirklicht, so insbesondere im Personen- und Sachenrecht, gelangte
die Kommission zu folgender Deutung der Institution: «Das dreifache Gegen-
iiber von Gott—-Mensch, Mensch-Mensch und Mensch-Erde... verweist auf
ein Dreifaches von exemplarischen Institutionen als Bund-Ehe—Eigentum»
(S. 46). «Institution ist als von der theologischen Anthropologie der Gottes-
ebenbildlichkeit her konstituiert durch Gottes schopferischen Anruf, des
Menschen gehorsame Antwort und den Niederschlag dieses Prozesses der

241



Menschwerdung in einem rechtlichen Status» (S. 47). Damit soll jedoch keine
ein fiir allemal festgefiigte Einrichtung gemeint sein, sondern der durch die
Geschichte bedingte Wandel beeinflusst die jeweile Form einer Institution.
Die auf einem bestimmten Glauben beruhende Rechtsansicht entzieht sich
damit der Kritik. Angemerkt sei nur, dass der Hinweis von Dombois auf zwei
grundverschiedene Arten rechtlicher Normen nicht neu ist; schon Walther
Burckhardt unterschied Organisations- und Verhaltensvorschriften.

H. Schultz

The Identity Theory of Mind. Edited by C. F. Presley, St Lucia: Uni-
versity of Queensland Press, 1967, xix—164.

Ce volume comprend les rapports d’une conférence de philosophes
australiens sur I’approche du probléme corps-esprit par la théorie de I'iden-
tité. La majorité des travaux sont des arguments pour la version de Smart de
la théorie — ou des critiques de celle-ci. Les commentaires de Smart sur les
travaux révelent que, apres avoir converti D. M. Armstrong a la conception
que les états mentaux dont on ne peut rendre compte en termes de beha-
viourism doivent étre décrits en termes d’états cérébraux, il adhére mainte-
nant lui-méme a la modification de sa théorie par Armstrong, c’est-a-dire
que tous les états mentaux sont en fait des états cérébraux. Tous les membres
du symposium sont d’accord avec Smart pour rejeter le behaviourism comme
base de la théorie de la relation corps-esprit.

Un travail, celui de Brian Medlin, traite du Concept of Mind de Ryle. Cest
un essai pour mouler Ryle dans 'une des formes traditionnelles des philo-
sophes qui traitent de la question corps-esprit, c’est-a-dire le dualisme, le
behaviourism ou le matérialisme. Ryle refuse d’étre forcé a adopter une
position ontologique; viennent eh quelque sorte a son aide C. D. Rollins
et D. L. Gunner qui, en discutant contre Smart, refusent au philosophe le
droit légitime de se préoccuper de fins ontologiques. Dans son ensemble,
ce volume offre une critique serrée et excellente de la théorie corps-esprit
qui s’est acquis le plus de défenseurs parmi les philosophes de langue anglaise.

M. van de Pitte

The Psychology of Knowing. Edited by Joseph R. Royce and William
W. Rozeboom. New York: Gordon and Breach, 1972, vii—496.

Ce volume contient les actes du second Congres Banfl sur la psychologie
théorétique. La conférence d’ouverture de Willard Van Orman Quine met

242



en évidence le théme dela réunion: des vues théorétiques, c’est-a-dire philo-
sophiques, ne peuvent étre traitées avec fruit si ce n’est en relation avec des
recherches empiriques. La preuve dont la validité pourrait vérifier une
théorie de connaissance ne peut venir que de la psychologie et de la lin-
guistique. Quatre des travaux sont consacrés aux analyses conceptuelles de
concepts épistémologiques centraux. Les autres travaux sont, pour la plupart,
des analyses psychologiques détaillées d’actes cognitifs spécifiques. Le dernier
travail, par Karl Pribram, traite de la biologie de la connaissance. Si Pribram
a raison, alors I’énigme de la connaissance est un probléme médical plutét

que philosophique. M. van de Pitte

Bijdragen. Tijdschrift voor Filosofie en Teologie (Amsterdam) Vol. 33 et
34 (1972-1973)

Cette revue, fondée une année apres la Tijdschrift voor Filosofie est, comme
le titre I’indique, un organe a la fois philosophique et théologique. Les contri-
butions théologiques y sont les plus nombreuses. Toutefois on y trouve un cer-
tain nombre d’articles philosophiques de valeur. Signalons p. ex. une étude
sur «La rupture de Marx avec Hegel» (1972); une contribution de G. H.
Gadamer: Wahrheit und Methode; une étude critique de la pensée du philo-
sophe flamand D. Depetter sous le titre: Complexité et unité de ’homme.
Ici également les articles en néerlandais sont suivis d’une traduction en des
langues plus abordables. Des comptes rendus critiques completent 1'infor-

mation. N. A. Luyten

Tijdschrift voor Filosofie (Leuven), Vol. 34 et 35 (1972, 1973)

Suite au dédoublement de I’Université catholique de Louvain (Leuven et
Louvain la Neuve), la Tijdschrift qui était déja la revue principale en langue
néerlandaise, est devenue en outre 1’organe officiel de I’Institut supérieur de
philosophie néerlandophone. Tout en étant le porte-parole des philosophes de
la Flandre et des Pays-Bas, la revue ouvre largement ses pages a une collabora-
tion internationale. Ainsi dans le volume 34 on ne trouve pas moins de quatre
articles en allemand, trois en frangais et le méme nombre en anglais. Les ar-
ticles écrits en néerlandais sont suivis d’un résumé dans des langues plus
internationales (frangais, anglais, allemand). Le spectre des sujets traités est
extrémement vaste. On est surtout frappé par I’actualité d’un grand nombre
de contributions, consacrées a des philosophes contemporains (Lévinas, Karl
Jaspers, Husserl, Merleau Ponty, Ryle, Strawson) ou & des problémes actuel-

243



lement débattus. Les grandes figures de I’histoire de la philosophie ne sont pas
oubliées pour autant, ni d’ailleurs les thémes fondamentaux de la réflexion
philosophique. Des études critiques, des comptes rendus, des notices biblio-
graphiques, une chronique de la vie philosophique internationale, et surtout
une abondante bibliographie historique et systématique complétent ’infor-
mation. Le niveau général de la revue est trés élevé. Aussi bien ceux qui
veulent se tenir au courant de la recherche actuelle dans le domaine philoso-
phique que ceux qui s’intéressent 4 la problématique consulteront avec profit
cette revue de haute tenue. N. A. Luyten

244



	Besprechungen = Comptes rendus

