
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Herausgegeben -von Joachim Ritter.

Band 2: D-F. Verlag Schwabe & Co. Basel/Stuttgart 1972.

Im Februar 1972 ist der zweite Band des von Joachim Ritter herausgegebenen,

auf 8 Bände geplanten «Historischen Wörterbuchs der Philosophie»
erschienen. Die Erfüllung des von W. T. Krug schon 1806 formulierten, aber
bisher nie eingelösten Postulats - ein Werk zu schaffen, das die philosophischen

Begriffe «in alphabetischer Ordnung reihete, dabei ihren Ursprung,
ihren Fortgang, ihre Veränderungen, ihre Anfechtungen und Verteidigungen,
Entstellungen und Berichtigungen mit Angaben der Quellen, der Verfasser,
der Zeiten bis aufden gegenwärtigen Augenblick angäbe» - istdamitumeinen
Schritt näher gerückt.

Den Wert eines solchen historischen Wörterbuchs wird nur bestreiten,
wer den alten cartesischen Traum, durch «définitions constructives» eine

allgemein verbindliche philosophische Terminologie zu schaffen, noch nicht
ausgeträumt hat; und die begriffsgeschichtliche Unzulänglichkeit der
bisherigen philosophischen Wörterbücher kennt jeder, der schon mit ihnen
gearbeitet hat. Daß Joachim Ritter und seine Mitherausgeber gewillt sind,
das solange Desirat gebliebene historische Wörterbuch endlich zu realisieren,
zeigt sich schon im Konzept ihres Werkes : Es ist begriffsgeschichtlich, soweit
dies für das Verständnis eines Begriffes notwendig und wünschenswert ist;
es gibt exakte Definitionen für jene Bereiche, in denen dies möglich ist

(Logik, Logistik usw.) ; es umfaßt alle philosophischen Schulen und
Richtungen (zum größten Teil auch der östlichen Welt) und insbesondere die

Terminologie der heute maßgebenden mathematischen Logik, Mengenlehre
und Wissenschaftstheorie, darüber hinaus aber auch die philosophisch
relevanten Begriffe der Fachwissenschaften, von der Theologie und Psychologie
bis zur Kybernetik und Informationstheorie. Daß die Herausgeber keine
Mühe scheuten, ihr Programm in die Tat umzusetzen, geht schon aus der
Zahl und Größe der geplanten Artikel und der ungewöhnlich hohen Zahl
der zur Mitarbeit beigezogenen Philosophen und Fachwissenschafter hervor.
Daß sie ihr Programm in die Tat umsetzen konnten, hat der erste Band
bewiesen. Der zweite bestätigt es. Es dürfte jedoch müssig sein, Ritters
«Historisches Wörterbuch» hier noch besonders vorstellen oder gar anpreisen
zu wollen; es ist wohl jedem philosophisch Interessierten schon hinlänglich
bekannt, und seine Qualität spricht für sich selbst. Ich will mich daher darauf
beschränken, kurz auf gewisse kleinere Unterschiede im redaktionellen Konzept

der beiden bisher erschienenen Bände hinzuweisen und auf einige
grundsätzliche Schwierigkeiten des Gesamtunternehmens einzugehen, die sich an
Hand des zweiten Bandes etwas besser beurteilen lassen als an Hand des ersten.

223



Der augenfälligste Unterschied zwischen den beiden bisher erschienenen
Bänden ist die offensichtlich reichere Nomenklatur des zweiten Bandes.

Begriffe, die man auf Grund der Konzeption des ersten Bandes vermutlich
vergeblich gesucht hätte, «reduktive und induktive Definition» etwa, «Dial-
lele», «Disjunktor» oder «Elementarerlebnisse», erschienen nun als selbständige

terminologische Artikel. Diese Tendenz ist zweifellos begrüßenswert, denn
der Registerband wird noch Jahre auf sich warten lassen, und das Nachschlagen

wird in jedem Fall wesentlich erleichtert, wenn man einen Terminus
nicht erst aus einem größeren Artikel heraussuchen muß.

Weniger augenfällig, aber ebenso begrüßenswert ist eine zweite Tendenz.
Die Redaktoren sind sich offenbar vermehrt der Tatsache bewußt geworden,
daß ein philosophisches Wörterbuch nicht nur den Eingeweihten, sondern
auch den Laien verständlich sein soll, und daß darum das bei gewissen
philosophischen Autoren leider nicht unübliche esoterische Gelehrtendeutsch
nach Kräften bekämpft werden sollte. Die Bildungsphrasen und der üble
Jargon, die in den Artikeln des ersten Bandes da und dort noch anzutreffen

waren, sind - wie mir scheint - im zweiten Band weitgehend ausgemerzt
worden. Normsetzend wirkten dabei vielleicht auch die in formaler wie
inhaltlicher Hinsicht überzeugenden Beispiele mustergültiger Lexikonartikel
wie etwa derjenigen von Ludger Oeing-Hanhoff.

Eine der Hauptschwierigkeiten eines historischen Wörterbuchs ist zweifellos
die Gefahr der Sinnverkürzung, wie ich sie nennen möchte. Bei einer
begriffsgeschichtlichen Darstellung müssen die Begriffe notwendigerweise aus dem
Kontext, in dem sie erst ihre volle Bestimmtheit erlangen, herausgelöst und
isoliert werden. Selbst wenn sich ein Autor noch so sehr bemüht, auf Stellung
und Wert eines Begriffs im Ganzen des ihm zugehörigen Systems hinzuweisen,
so werden doch stets wesentliche Bedeutungsgehalte amputiert. Man hat
allenfalls das Ganze im Begriff, aber nie den Begriff im Ganzen. Innerhalb
eines einzelnen Artikels kann ein Begriff letztlich nur auf eine Weise bestimmt
werden: durch seine Stellung in der Genealogie. Aber dies ist, in einem
geometrischen Bild gesprochen, ebenso unzulänglich wie die Bestimmung
eines Punktes auf Grund einer bloßen Ordinatenangabe.

Die fehlende zweite Koordinate, die Stellung des Begriffs innerhalb des

jeweiligen philosophischen Werks, kann auch nicht ersetzt werden durch
Querverweise zwischen den Artikeln verwandter oder gleichartiger Begriffe -
es sei denn, es fänden sich Artikel, die das Ganze, in dem eine Gruppe von
Begriffen ihren festen Ort hat, annäherungsweise umreißen. Wie der zweite
Band - auf Grund der in ihm behandelten Begriffsfelder deutlicher als der
erste - zeigt, haben die Herausgeber von dieser Möglichkeit tatsächlich
Gebrauch gemacht. Beispielhaft dafür ist der mehr als 40 Spalten umfassende
Artikel «Ethik» von Joachim Ritter. An diesem Artikel wird, wie an kaum
einem andern, sichtbar, daß Begriffsgeschichte, die ihrem Anspruch genügen
will, immer mehr ist als bloß die Geschichte eines Begriffs. Ritter gibt am
Leitfaden des Begriffs «Ethik» nicht nur eine Terminologie- und
Problemgeschichte, sondern auch über weite Strecken - gleichsam als Zusammenfassung

seiner auf diesem Gebiet maßgebenden Arbeiten - eine Geschichte
der ethischen Theorien. Sein Artikel zeichnet eine klare Linie von der in der

224



griechischen Sittlichkeit angelegten Einheit von Politik und Ethik, ihrer
Auflösung im stoischen Ideal des apolitischen und innerlich unabhängigen Weisen
und ihrer Verkümmerung im Schatten der mittelalterlichen Theologie über
die Naturrechts- und Gefühlstheorien der Neuzeit und die Kantische
Neubegründung der Ethik aus der autonomen Vernunft bis zu dem großartigen
Vermittlungsversuch Hegels zwischen Kantischer Moral und antiker Sittlichkeit

und den daraus entspringenden Konsequenzen. Dank dieser umfassenden

Konzeption finden die Artikel ethischer oder ethischrelevanter Begriffe wie
«Determinismus», «Endzweck», «Eudämonismus», «Freiheit» usw. in
Ritters Ethik-Artikel den nötigen Halt, und sie verleihen ihm ihrerseits eine
noch größere Konkretion. So wird etwa, um dies am Beispiel der Kantischen
Ethik zu illustrieren, im Artikel «Endzweck» die im Ethik-Artikel kurz
umrissene ethische Bestimmung des Menschen noch einmal beleuchtet. Der
Artikel «Eudämonismus» hebt den revolutionären Schritt Kants noch
entschiedener hervor, indem er aufzeigt, daß sich die gesamte vorkantische
Ethik unter diesem Gegenbegriff zu Kants Pflichtethik zusammenfassen
läßt. Unter dem Stichwort «Freiheit» wird das Prinzip, um das sich die

ganze Kantische Ethik dreht, in seinen verschiedenen Bedeutungen analysiert,

während der Artikel «Determinismus/Indeterminismus» die Herkunft
der grundlegenden Antinomie von Freiheit und kausaler Determination und
deren Auflösung durch Kant vergegenwärtigt.

Die Gefahr der Sinnverkürzung könnte meines Erachtens wesentlich
gebannt werden, wenn es auch in andern Begriffsfeldern des Wörterbuchs zu
einem ähnlichen Zusammenspiel der einzelnen Artikel käme. Die unvermeidlichen

Interferenzen oder Unstimmigkeiten zwischen den verschiedenen
Artikeln sind dabei eher ein Vor- als ein Nachteil. Sie erinnern den Leser -
vor allem den unbefangenen - gelegentlich daran, daß Begriffsgeschichte
nicht so bruchlos aufgeht, wie dies bei erster Lektüre eines Wörterbuchartikels
vielleicht scheinen mag, und - was noch entscheidender ist - daß
Begriffsgeschichte die Lektüre philosophischer Werke niemals ersetzen kann.

Ich habe bisher als fraglos vorausgesetzt, daß ein Begriffzumindest vertikal,
durch seine Stellung in der Genealogie, bestimmt werden könne. Aber wie die
Lektüre der bisherigen Bände des Wörterbuchs lehrt, sind die Schwierigkeiten

hier nicht weniger groß als bei dem Versuch, die Position eines

Begriffs im jeweiligen philosophischen Werk zu lokalisieren. Das Problem zeigt
sich bereits, wenn man die grundsätzliche Frage stellt, was eigentlich eine

Begriffsgeschichte zu einer Geschichte mache. Der Schlüssel zu einer möglichen

Antwort liegt vielleicht in dem, was Kant über die Natur der
philosophischen Begriffe gesagt hat: Man kann philosophische Begriffe nicht, wie
die Begriffe der sinnlichen Erfahrung, auf den jeweiligen Gebrauch zuschneiden,

man kann sie auch nicht, wie die mathematischen Begriffe, so definieren,
daß mit dem Begriff zugleich die Sache gegeben ist. Philosophische Begriffe
lassen sich nur verdeutlichen, exponieren, wie Kant sagt, indem man das,

was in ihnen von Anfang an verworren mitgedacht war, nach und nach ans
Licht hebt, ohne je völlig zu wissen, ob man wirklich alle Bedeutungen
erfaßt hat. Die vollständige Exposition eines Begriffs kann daher niemals
Anfang, sondern nur Ende eines philosophischen Werkes sein.

225



Die von Kant geschilderte Entwicklung eines Begriffs innerhalb eines

philosophischen Werks scheint nun auch das naheliegendste Modell dessen

zu sein, was innerhalb der Philosophiegeschichte geschieht: die Begriffe
bekommen dadurch Geschichte, daß im Verlaufe der philosophischen
Bemühungen den ursprünglich noch undifferenzierten Begriffen immer neue
Bedeutungen und Bedeutungsmöglichkeiten abgezwungen werden. Aber
leider ist dies ein Modell, das nur in den seltensten Fällen erfüllt sein dürfte,
denn die philosophiegeschichtliche Entwicklung verläuft nie so gradlinig.
Begriffe können ihre ursprüngliche Bedeutung verlieren, entgegengesetzten
Sinn annehmen oder gar in Vergessenheit geraten. Sie werden übersetzt: vom
Griechischen ins Lateinische, vom Lateinischen ins Deutsche, Französische,
Englische usw.; sie geraten in ein anderes Kulturmilieu: so vom
griechischlateinischen ins jüdisch-christliche und islamische; sie werden in die
Fachwissenschaften aufgenommen und dadurch ihres philosophischen Gehaltes
beraubt usw. Die Geschichte eines Begriffs nachzuzeichnen wird dadurch zu
einer fast unlösbaren Aufgabe. Die möglichen begriffsgeschichtlichen Übergänge

sind zwar bald genannt: der Begriffsumfang wird erweitert oder
eingeschränkt, der Begriffsinhalt variiert, modifiziert, präzisiert oder neu
bestimmt. Die Schwierigkeit aber ist, das Prinzip zu finden, das die
Übergänge und die Reihenfolge der Momente bestimmt, ohne sich dabei der
Szylla der apriorischen Konstruktion oder der Gharybdis der begriffslosen
Empirie auszuliefern.

Betrachtet man die Artikel des «Ritter» auf diesen Punkt hin etwas

genauer, so wird man ungefähr ebenso viele Spielarten der Begriffsgeschichts-
schreibung entdecken, wie es geschichtsphilosophische Modelle gibt: von der
Fortschrittsidee und dem Comteschen Dreistadiengesetz über das
Lebensaltermodell von Aufstieg, Blüte und Verfall bis zur reinen Verfallsgeschichte.
Neben Beispielen von geradezu mustergültiger Herleitung, wie etwa in der
Entfaltung des Begriffs «Fortschritt», der Darstellung des Begriffspaares
«Form/Materie» oder der Entwicklung des Dialektik-Begriffs bis Kant, trifft
man gelegentlich Fälle, wo die Begriffsgeschichte in einer bestenfalls chronologisch

geordneten Abfolge von Definitionen versandet, in «Abbildtheorie»
und «Abgeschiedenheit» zum Beispiel oder in «Dialektik» IV, 4—9.

Ausnahmsweise - wie etwa in «Dialog/dialogisch» und «Erkenntnis» I - findet
sich auch das entgegengesetzte Extrem: Artikel, bei denen der Verdacht nicht
ganz von der Hand zu weisen ist, daß die Begriffsgeschichte eher erfunden als

gefunden wurde.
Gelingen oder Mißlingen eines Artikels hängt, wenn man von den prinzipiellen

Schwierigkeiten absieht, im wesentlichen von zwei Faktoren ab:
von dem Stand der begriffsgeschichtlichen Forschung und der Darstellungsgabe

des Autors. Was den ersten Punkt betrifft, wurde von den Autoren des

«Ritter» ohne Zweifel vorzügliche Arbeit geleistet. Offensichtliche
Versäumnisse - «Abbildtheorie» zum Beispiel ohne Bezugnahme auf den Marxismus

- findet man nur in den seltensten Fällen, sehr häufig dagegen enthält
ein Artikel Untersuchungsergebnisse, die über den bisherigen, zumeist sehr

mangelhaften Stand begriffsgeschichtlicher Forschung weit hinausführen. In
bezug auf den zweiten Punkt, die Darstellung, hingegen haben gewisse

226



Autoren und auch gewisse Redaktoren nicht immer eine besonders glückliche
Hand gehabt. Ihre Artikel gehen unnötig in die Breite, Wesentliches und
Unwesentliches schwimmt durcheinander, eine klare Line fehlt. Diese Mängel
sind umso bedauerlicher, als sie, grundsätzlich gesehen, als einzige vermeidbar

wären.
Welche Kritik man im einzelnen aber auch immer gegen das Wörterbuch

vorbringen und mit welchen grundsätzlichen Schwierigkeiten es im ganzen
auch immer konfrontiert sein mag, eines läßt sich schon auf Grund der
bisherigen Bände nicht bestreiten: Joachim Ritter, seinen Mitarbeitern und
dem Verlag gebührt das Verdienst, ein Werk geschaffen zu haben, das nicht
nur zu den unentbehrlichen Werkzeugen jedes philosophisch Interessierten
gehört, sondern das darüber hinaus die philosophische Summe unseres
Jahrhunderts zu werden verspricht. Es zeigt im Medium der Begriffe, was
Philosophie bisher war, was sie heute ist, und es bleibt dadurch, ohne dies

eigentlich zu wollen, nicht ohne Einfluß auf das, was Philosophie künftig sein
w*rc^' Anton Hügli

L'origine. L'essence de l'origine. L'origine selon l'Ethique de Spinoza, par
Gabrielle Dufour-Kowalska, Préface de Jeanne Hersch,
Bibliothèque des Archives de Philosophie, Beauchesne, Paris, 1973, 300 p.

Etonnant livre que celui-là. Net, rigoureux, métaphysique, il semble aussi

inactuel, aussi détaché que possible des préoccupations, des schèmes de pensée
de notre temps. N'est-il pas une recherche de l'essence de l'origine, une
construction a priori de la signification de sa notion, une élévation de l'esprit à la
transcendance? N'est-il pas le déploiement de la pensée au sein de l'être même
de l'origine, dans l'essence originaire telle qu'elle ne peut qu'apparaître dans
le devenir de son existence concrète, comme dans la dialectique des cinq
genres de Platon, l'évidence identique de l'idée d'être se découvre elle-même
emportée dans le tourbillon de l'infinie participation à l'idée du non-être qui la
définit, comme dans la gnose eckhardtienne, le désert silencieux de la déité se

découvre lui-même, au sein de la trinité, langage expressif de la créature qui
le manifeste, comme dans la pensée spinoziste, l'unique substance se saisit

comme subsistant dans une infinité d'expressions équiparantes à sa totalité?
Soit, mais nous retrouvons ici aussi l'essentiel de la démarche d'un Michel

Henry pour qui l'essence de la manifestation est de faire apparaître l'être
qu'elle est, d'un Martin Heidegger pour qui le langage n'est que l'être-dit par
soi de l'être, d'un Hegel qui définit le phénomène comme l'être même devenant

ce qu'il est, brefde toute la philosophie contemporaine, qu'elle soit
métaphysique, critique, phénoménologique, politique ou esthétique, qui équipare
le processus définissant du discours ou du faire humain à la manifestation de

l'être en et pour soi.

Non, l'œuvre de l'auteur est bien de son temps, et dire qu'elle est étrangère
à l'histoire n'a de sens que si l'on entend par là qu'elle exprime d'une manière
nouvelle une structure de pensée propre à tout un pan de la philosophie
occidentale - les sympathies de l'auteur sont transparentes - de même qu'elle se

227



détourne résolument de toute forme d'aristotélisme ou même sans doute de
structuralisme.

De son temps, L'origine l'est quant à la méthode : la notion simple d'origine
semble bien le résultat d'une mise entre parenthèses phénoménologique, la
relativité nécessaire de l'origine étant suspendue pour faire mieux apparaître,
de par l'artifice méthodique, l'absolu de l'origine en soi. (A tout prendre, cette
époché si moderne s'apparente directement à la distinctioformalis aparte rei de
Duns Scot qui elle aussi permet de considérer comme absolu ce qui n'est que
transcendantalement relatif, et qui commande la structure de toute la philosophie

classique). De même, l'interprétation par l'auteur de l'a priori de l'es-

pace-temps est caractéiistique de la tendance contemporaine à considérer les

formes a priori comme des éléments originaires de représentation, ainsi que
le manifeste la doctrine de l'espace-temps chez Ernest Ansermet ou la théorie
des sens du langage chez Maurice Merleau-Ponty. Enfin, lorsqu'au terme de sa

démarche, l'auteur définit l'origine comme la raison créatrice, c'est-à-dire
comme la raison capable de concevoir sans concept, elle rejoint certes la
tendance spirituelle fondamentale des anciens philosophes rappelés ici, à

réduire le discours humain à l'acte silencieux, mais tout aussi bien l'aspiration
de toutes les phénoménologies contemporaines à rejoindre l'ipséité même de

la chose, l'en-soi-pour-soi du sujet, l'actualité de l'existence, l'unité du corps
social, au-delà, et par assomption aussi, contradictoire, dialectique, historique,

violente, révolutionnaire, des moments eidétiques de l'objet, des factici-
tés essentielles, des aliénations politiques.

La différence ici n'est pas de structure mais de contenu : l'intention de l'auteur

n'est pas dialectique, mais rationaliste, si ces mots peuvent avoir une
signification suffisante sans autre commentaire. L'auteur pense l'origine, donc

l'origine est. C'est le res apparet, ergo res est de Nicolas d'Autrecourt, si caractéristique

de la philosophie moderne, de sa méthode et de sa prétention de
vérité. La dialectique des contemporains, intentionnalité historique infinie,
est ici réalisée de soi, a priori (d'où les majuscules qui reviennent si souvent
dans le texte, vestiges significatifs de l'hypostase). Et de droit, tout est dit,
nous n'avons plus rien à dire. Il n'est cependant jamais trop tard pour mettre
en évidence ce qui de soi est évident. L'intuition rationaliste a toujours besoin
d'une dialectique. André de Murait

Alexandre Nicev: L'énigme de la catharsis tragique dans Aristote. Sofia,
Académie bulgare des sciences, 1970, 252 p.

Les innombrables tentatives d'élucidation du bref passage de la Poétique

où Aristote mentionne la catharsis opérée par la tragédie n'ont-elles pas épuisé
toutes les possibilités d'interprétation? Peut-on encore proposer une nouvelle
conception de la catharsis tragique? Telle est la gageure que tente un savant
bulgare, M. Alexandre Nicev, dans un ouvrage écrit en français, et qui frappe
d'emblée par l'ampleur de l'information philologique. Tout en affirmant que
l'on trouve chez Aristote des éléments suffisants pour résoudre la question, il

228



utilise abondamment d'autres auteurs: non seulement Platon, dont il
confronte à maintes reprises le jugement sur la tragédie avec celui d'Aristote,
mais aussi Gorgias, Proclus, Olympiodore, Plutarque, Epictète, Clément
d'Alexandrie, Cicéron, Quintilien, qui sont chacun l'objet d'un chapitre
distinct. En outre - et cela est particulièrement important - il va puiser des
arguments dans les textes tragiques eux-mêmes et appuie son interprétation sur
l'analyse de quatre œuvres Oedipe-Roi, Antigone, Ajax, Philoctète) .Cette analyse,
il vaut la peine de le noter, utilise abondamment les commentaires des sco-
liastes anciens.

M. Nicev s'oppose à la tradition qui, depuis les travaux deJ. Bernays 1857),
donne une signification médicale à la catharsis. Selon lui, Aristote se préoccupe,
comme Platon, de l'effet moral de la tragédie. De ce fait la notion de catharsis

revêt dans la Poétique une portée éthique et, sommes-nous tenté d'ajouter,
gnoséologique. Très schématiquement résumée, la thèse de M. Nicev consiste
à dire que par la catharsis le spectateur se libère de certaines affections dues à
des opinions erronées pour accéder au savoir: «L'action dramatique
sanctionne un mensonge qui plus tard est réfuté pour céder la place à une connaissance

véritable» (p. 69).

Pour comprendre ce point de vue, nous allons suivre l'auteur dans son analyse

du fameux passage de la Poétique (6, 1449 b 24—28) : «La tragédie est une
imitation d'une action de caractère élevé et complète... (imitation) qui, par
la pitié et la peur, opère la catharsis de pareilles affections (8i' èXëou xat <p6ßo'j

7repa(voui:a ty]v tùW toio'jtcdv 7talh]|j.aT<DV xâô-apaiv).»

M. Nicev considère le génitif complément de catharsis comme un génitif
«séparatif» indiquant que l'on se purge de certaines affections, et non que
l'on purifie ces affections.

Les affections en question sont la pitié et la peur, ainsi que d'autres
«pareilles» (selon 19, 1456 b 1, cet adjectif pourrait en particulier désigner la
colère). M. Nicev souligne avec raison la nécessité de définir soigneusement
ces notions, à partir des termes employés par Aristote dans d'autres passages
(13, 1453 a 2-6; Rhét., II, 5, 1382 a 21-25; II, 8, 1385 b 13-16). La pitié est

un sentiment douloureux à l'égard d'une personne qui souffre sans l'avoir
mérité: elle implique donc l'idée de l'innocence de la victime. La peur est

un sentiment douloureux provoqué par la représentation (phantasia) d'un
malheur imminent pouvant frapper une personne semblable au spectateur.
D'une manière implicite ou explicite, ces deux définitions lient donc l'affection

à une représentation.
La tragédie provoque ces affections chez le spectateur, puis elle l'en délivre.

Pourquoi cette libération? A cette question, qui résume toute l'énigme de la
catharsis, M. Nicev répond par divers arguments qui mettent tous l'accent sur
les représentations enveloppées dans les affections. Ils consistent en effet à

montrer que ces représentations sont fausses et que le progrès même de l'action
dramatique fait apparaître cette fausseté, entraînant par là la liquidation des

affections.
Le premier argument - et le principal aux yeux de l'auteur - est tiré d'un

passage bien connu de la Poétique (9, 1452 a 1-10): «Puisque l'imitation... a

229



pour objet des faits propres à exciter la crainte et la pitié (cpoßepüiv xal èXe-

eivâiv) et que ces faits se produisent surtout lorsqu'ils arrivent contre notre
attente (irapà xtjv 56$av) tout en découlant les uns des autres, car alors ils

auront le caractère du merveilleux plus que s'ils étaient dus au hasard et à la
fortune..., il s'ensuit que les fables composées ainsi sont plus belles». Selon
M. Nicev, les commentateurs n'ont pas vu la portée de l'expression para tèn

doxan. Celle-ci ne désignerait pas simplement le caractère inattendu du
déroulement dramatique, mais souligne que ce déroulement est contraire à une
opinion erronée. Le spectateur commence par croire que le héros tragique est

innocent, comme lui-même, et que les dieux le frappent arbitrairement, d'où
la pitié et la peur. Mais un enchaînement de faits découlant les uns des autres
le détrompe et le convainc de la culpabilité du héros, ce qui a pour effet de le
libérer de ces affections.

Cette analyse suppose que le démonstratif tauta («ces faits») désigne
l'enchaînement d'événements aboutissant à la catharsis. Or dans le contexte il ne

peut désigner que les phobéra et les éléeina, les faits produisant la peur et la pitié.
Si l'on admet que ces affections sont fondées sur une opinion erronée, il est

difficile de concevoir que les faits en question s'opposent à cette opinion.
La substitution d'un procédé provoquant les affections au processus amenant

leur liquidation se retrouve dans un autre argument, faisant intervenir
le rôle de la péripétie, «revirement de l'action dans le sens contraire», et de la
reconnaissance, «passage de l'ignorance à la connaissance» (11, 1452 a22-23).
Soulignant que ces procédés conduisent à révéler la vérité et à dissiper ainsi
l'ignorance du spectateur, M. Nicev estime qu'ils contribuent à la catharsis.

Mais Aristote déclare au contraire qu'ils sont propres à exciter la pitié ou la

peur (11, 1452 b 1).
Sans nous arrêter à d'autres arguments qui n'emportent pas davantage

notre adhésion, venons-en maintenant à celui qui permet, selon nous, de
défendre de la manière la plus convaincante cette nouvelle conception de la
catharsis:

Le passage du bonheur au malheur - sans lequel il n'y a pas de tragédie -
doit résulter, nous dit Aristote, d'une «grande faute» commise par le héros

(13, 1453 a 7-17). Qu'est-ce que cette faute (hamartia)? Selon l'Ethique à Ni-
comaque (V, 10, 1135 b 18), il y a faute lorsque le principe de l'action réside
dans le sujet lui-même. La Poétique précise d'autre part que le héros ne doit pas
être foncièrement mauvais, car alors il ne serait pas semblable au spectateur
(13, 1453 a 1 ss.). Tirant parti de ces indications ,M. Niöev estime que la faute
tragique n'est pas un crime imputable à une perversité naturelle du héros ou
à une fatalité extérieure à lui, mais un acte issu d'une décision personnelle,
d'un choix (prohairésis) constituant le caractère, l'éthos du héros. Pour Aristote,
l'éthos est en effet lié au choix, il est ce qui «révèle la prohairésis» (6, 1450 b 8.

Cf. Rhét., II, 21, 1395 b 13; Eth. Nie., VIII, 15, 1163 a 22). Parmi les caractères

que la tragédie peut mettre en scène figurent en particulier le caractère
colérique (àp-fiAoç) et le caractère frivole (pâ&i>p.oî) (15, 1454 b 12). Le
passage qui les mentionne ajoute que le poète doit les représenter comme bons
(èiueiy.eÏ4). Or il est contradictoire de dépeindre comme bon un homme
péchant par emportement ou insouciance. De même il est contradictoire de re-

230



présenter comme digne de pitié, c'est-à-dire comme souffrant injustement, un
homme qui a commis une faute. Tel est précisément le genre de contradiction
sur lequel repose toute l'action tragique. Le poète excite chez le spectateur des

sentiments douloureux liés à l'idée que le héros est innocent, puis il l'aide à

prendre conscience de son erreur en faisant apparaître la culpabilité de ce

personnage, et le délivre ainsi de ces sentiments. Si la peur et la pitié sont les

seules affections explicitement mentionnées, la catharsis ainsi entendue peut
aussi fort bien s'appliquer à la colère, dans la mesure où le spectacle d'un innocent

injustement frappé soulève un tel sentiment à l'égard des dieux, ou même,
selon un scoliaste (In Sophocl. Ai., 762), à l'égard du poète.

Avec l'interprétation de M. Nicev, l'opposition entre Platon et Aristote

quant à la valeur de la tragédie apparaît sous un jour nouveau. Tous deux

jugent de la tragédie en moralistes. Platon la condamne parce qu'elle éveille
des affections nocives, fondées sur une opinion fausse: selon lui, le poète met
en scène un héros «qui se dit homme de bien» et il amène le spectateur à

s'apitoyer «mal à propos» sur le sort de ce personnage (Rép., X, 606 b). Aristote

admet lui aussi que le héros n'est pas innocent et que le spectateur éprouve
à son égard des sentiments mal fondés. Toutefois, dans sa perspective, le but
de la tragédie n'est pas d'éveiller ces sentiments, mais de les liquider après les

avoir suscités. L'opinion sur laquelle reposent ces sentiments, poursuit M.
Nicev, est en fait largement répandue dans le public, car elle fait partie
intégrante du mythe dont part le poète. Celui-ci ne peut donc pas la rejeter d'emblée,

mais doit en faire apparaître la fausseté au cours même de l'action
tragique.

Cependant les conditions de la catharsis ne sont pleinement réalisées que
dans certaines tragédies, «les plus belles» (expression fréquente, cf. p. ex. 13,

1452 b 31), parmi lesquelles figure en particulier Oedipe-Roi. Montrons
rapidement comment M. Nicev prétend tirer de l'analyse de ce chef-d'œuvre une
confirmation de son interprétation de la Poétique:

Au départ, Oedipe apparaît comme un souverain soucieux du bien de ses

sujets, et le chœur - représentant les spectateurs - fait l'éloge de ses qualités.
Mais au cours de l'action il se révèle coupable. Sa faute, selon M. Nicev, n'est
ni le parricide ni l'inceste, mais la colère, que soulignent de nombreuses répliques

(p. ex. 337-338, 404-405), et dont un scoliaste souligne le caractère
coupable (Schol. 0. R., 649). En effet, c'est à son insu qu'Oedipe a tué son père
et épousé sa mère, et de ce fait ces actes ne sont pas des fautes. En outre ils ont
été accomplis avant que ne commence la pièce, alors que la véritable faute
tragique survient dans la tragédie elle-même. En revanche la colère d'Oedipe,
provoquée par le refus de Tirésias de révéler ce qu'il sait de l'assassin de Laïos,
éclate sur scène. Sous le coup de cet emportement, le héros se répand en propos
injustes et impies, puis il se lance, au mépris des avertissements du devin, dans

une enquête qui aboutira à la catastrophe finale. Devant cet enchaînement
d'événements, le spectateur passe de la peur et de la pitié à un sentiment qui
n'apparaît qu'après la liquidation de ces deux affections: l'humanité ou
«philanthropie», suscitée par la vue des souffrances, même méritées (cf. 13,1453 a 2).

On voit bien le caractère anti-tragique de cette interprétation moralisante.
Mais, s'il s'agit de dégager la signification qu'Aristote pouvait prêter à Oedipe-

231



Roi, ce caractère ne suffit pas à condamner l'interprétation proposée. En effet,
comme le dit J.-P. Vernant, Aristote «ne comprend plus ce qu'est l'homme
tragique, qui lui est devenu pour ainsi dire étranger» (1). Toutefois la Poétique
elle-même nous invite à mettre l'accent sur les aspects de l'action que M. Nièev
relègue à l'arrière-plan: en citant Oedipe-Roi comme exemple de tragédie où
la reconnaissance est la plus belle, parce qu'elle coïncide avec la péripétie (11,
1452 a 32), le philosophe souligne l'importance, non pas de la colère d'Oedipe,
mais de la découverte de son identité, amenant le renversement complet de la
situation du héros et du but que visait son action (2).

Selon I. Düring, la plupart des interprètes qui ont cherché à dégager le sens
de la catharsis tragique sont restés dans le vague (3). Tel n'est pas le cas de
M. Nicev: la conception qui se dégage de son étude est extrêmement précise.
Il est vrai que les arguments sur lesquels elle se fonde sont de valeur très
inégale et que certains d'entre eux mettent en œuvre une exégèse fort contestable.
Néanmoins elle présente à notre avis un grand intérêt. En liant la purgation
des passions opérée par la tragédie à un progrès dans la connaissance, elle
conduit à rapprocher la tragédie du dialogue socratique et, plus largement,
de toutes les formes de philosophie qui, depuis Platon, établissent un rapport
étroit entre purification de l'âme et réforme de l'entendement. A cet égard,
les derniers chapitres - que nous n'avons pas le loisir d'analyser ici - ouvrent
des perspectives fort riches.

1) J.-P. Vernant et P. Vidal-Naquet, Mythe et tragédie en Grèce ancienne, Paris,
Maspero, 1972, p. 21.

2) Id., ibid., p. 106-107.
3) I. Düring, Aristoteles, Heidelberg, C. Winter, 1966, p. 174.

André-Jean Vrelke

Karl Ulmer: Philosophie der modernen Lebenswelt. J. G. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen 1972.

«Die Gewinnung einer Weltorientierung ist die Absicht dieser
Abhandlung. Es handelt sich dabei nicht um ein oberflächliches Wissen von
allem und jedem und eine vage Kenntnis darüber (Orientierung über die
Welt), sondern um ein klares Wissen vom Allgemeinen, das es dem Menschen
ermöglicht, sich im Einzelnen zurechtzufinden und es genauer zu erfassen

(Orientierung in der Welt).» (102) Statt daß wie heute den «Wissenschaften
als ursprünglichem Weltwissen» allein die Bedeutung «für die Grundlegung
der gesamten Lebensführung des Einzelnen und der Gesellschaft
zugemessen wird», soll diese Aufgabe wieder «der» Philosophie, d. h. wohl der
von Ulmer entworfenen Weltorientierung zurückgegeben werden,
ungeachtet er selbst nicht ohne Grund feststellt, daß die zentrale Stellung, die er
ihr einräumt, «Befremden und Widerspruch erregen» müsse. «Denn der
Anschein und vor allem die allgemeine Meinung behaupten genau das

Gegenteil: Im Zeitalter der Wissenschaft ist die Philosophie überholt, so

gut wie Mythos und Religion. In vergangenen Zeiten mag sie eine Bedeutung

232



für die Wissenschaften und ihre Entwicklung gehabt haben, aber seit der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts haben sich die Wissenschaften
endgültig davon freigemacht und sich als selbständige Erfahrungswissenschaften
eingerichtet. Deswegen hat die Philosophie nicht nur ihre Bedeutung für die
Grundlegung der Wissenschaften verloren, sondern auch für die Bewahrung
ihres Zusammenhanges und ihrer Einheit. Denn mit der angedeuteten
Entwicklung begann auch die Spezialisierung der Wissenschaften, als

Bedingung ihrer Steigerung, und dadurch wurde es der Philosophie immer
schwerer, deren Zusammenhang sichtbar zu machen und festzuhalten, und
nach der herrschenden Meinung kann dieser Verlust bei dem hohen Stand
der Wissenschaften auch nicht mehr rückgängig gemacht werden.» (32)

Obgleich Ulmer der überlieferten Metaphysik anscheinend keine Chancen
mehr zubilligt — ich sage anscheinend, weil dies sich mit seiner dem
«Allgemeinen» supponierten Bedeutung schlecht vertragen dürfte -, ist er
überzeugt, daß die Philosophie «eine Bedeutung für die Gestaltung der
gegenwärtigen und zukünftigen Lebenswelt des Menschen und eine Notwendigkeit»

bekomme, «wie nie zuvor in unserer Geschichte» (32). Entsprechend
heißt es an einer andern Stelle, der Philosophie falle «heute eine Aufgabe
und Verantwortung zu, die sie in der bisherigen Geschichte des Menschen
noch nicht gehabt» habe «und die ihr selbst auch erst langsam klar» werde
(96).

Solche die Zukunft der Philosophie betreffende Aussagen sind
unterschiedlich motiviert. Da sie aber weder bewiesen noch widerlegt werden
können, wird man vermuten dürfen, daß in ihnen auch ein mehr oder minder
illusionäres Wunschdenken mitspielen kann, beziehe es sich auf die eigene
Repräsentanz «der» Philosophie oder auf deren anonyme Geltung.
Angesichts der faktischen Situation der Philosophie innerhalb unserer
gegenwärtigen Welt scheint mir statt der Selbstüberschätzung ihrer Rolle eine

Selbstbescheidung am Platze zu sein, zumal auch der Verfasser ihre
Unzulänglichkeiten für die Lebenspraxis und die Uneinigkeit unter den
Philosophen - sie ist zweifellos tiefgreifender als die zwischen den Naturwissenschaftern

- feststellt. Die daraus entspringenden Bedenken dürften durch
die Polemik Ulmers gegen «die» Wissenschaft - deren Repräsentanten
scheinen für ihn in erster Linie Gehlen und Schelsky zu sein - eher noch
verstärkt als gemildert werden. Und was die spezifische Aufgabe angeht, die er
deshalb der Philosophie vorbehält, weil die Wissenschaften zu ihrer Bewältigung

unfähig seien, so nimmt auch sie für jene nicht ein.
Diese Aufgabe bestehe darin, die «allgemeine Struktur der menschlichen

Weltstellung offenbar zu machen (197). Es seien «die allgemeinsten und
umfassendsten Begriffe», die dem «Leben Halt und Führung geben», es

«emporheben» und ihm «seine Höhe » verleihen (77). Eine ähnliche Formulierung

lautet, daß «wir uns auf die allgemeinsten und umfassendsten
Begriffe besinnen» müßten, «die zu unserem Weltverständnis gehören, und
in denen es seine letzte Grundlage hat» (104). In ihnen, den allgemeinsten
und umfassendsten Begriffen, «hänge» unser Leben (120), und einmal
spricht Ulmer - allerdings nicht zustimmend — von einem «ewigen
unveränderlichen Allgemeinen» (89), auf welchem für die überlieferte Meta-

233
16 Studia Philosophlca XXXIV



physik «das Individuelle in seinem Bestehen gegründet» gewesen sei

(188).
Wenn «das Allgemeine» oder die «allgemeinsten Begriffe» in Ulmers

Philosophie eine dermaßen eminente Rolle spielen, wie es die Zitate wohl
dokumentieren, dann sollte man wissen, in welchem Sinne er das vieldeutige
Allgemeine verstanden haben will: ob als das «allem» Seienden «Gemeinsame»,

ob als «allgemeine Wesenheit» oder wie sonst. Das zu präzisieren
wäre umso notwendiger gewesen, weil auch die Wissenschaften, nicht nur
die Philosophie allgemeine Konzepte, z. B. Gesetze, entwerfen. Aber zum
mindesten die Gesetze beziehen sich letzten Endes auf beobachtbare reale
einzelne Sachverhalte, aus denen sie ursprünglich abstrahierend gewonnen
worden sind und deren Zusammenhänge schon bestanden, bevor diese als
Gesetze formuliert worden sind. Von der philosophischen Allgemeinheit
dagegen sagt der Verfasser selber ausdrücklich, sie könne «durch den Anhalt
an Erfahrungstatsachen nie erreicht und durch sie auch nicht belegt»
werden (205). Das heißt, daß es sich dabei um pure spekulative Konstruktionen

handelt, denen in der erfahrbaren Wirklichkeit keine Korrelate
zugeordnet sind und die deshalb nicht bloß scheinbar, sondern faktisch leere
Gebilde bleiben.

Aufgrund dieser völligen Leere der philosophischen allgemeinsten
Begriffe scheint es mir zweifelhaft zu sein, ob sie das leisten können, was ihnen
Ulmer nachsagt: «dem» Leben Halt und Führung zu geben. Am Ende

mag es für das Leben eines Denkers gelten. Allein dergleichen für das menschliche

Leben schlechthin, d. h. wohl für das Leben «aller» Menschen zu
behaupten, halte ich für absurd. Freilich schränkt der Verfasser später seine

These selber etwas ein. Im Zusammenhang einer gegenüber der bisherigen
Kunstbetrachtung einen «ganz anderen Weg» einschlagenden Wesens- und
Ortsbestimmung der Kunst heißt es, das Weltverständnis des Menschen sei

«ursprünglich in ein allgemeines und individuelles gegabelt» (189). Das
trifft übrigens nach wie vor auch auf die gegenwärtige Naturforschung zu,
ungeachtet ihrer generalisierenden Tendenzen. Denn schließlich lassen sich
keine Allgemeinbegriffe, sondern nur konkrete einzelne Objekte beobachten,
und nur mit solchen läßt sich experimentieren. Davon abgesehen warnt
Ulmer mit Recht vor dem gesteigerten Rationalismus. Dessen «größte
Gefahr besteht darin, daß der Mensch, von der ihm dadurch gegebenen
Freiheit und den darin eröffneten neuen Möglichkeiten fasziniert, den Wert
des Rational-Allgemeinen absolut setzt und damit das Sinnlich-Individuelle
entwertet» (246). Jedoch bleibt diese legitime Warnung gegenüber der
Betonung des Allgemeinen gewichtslos, und man kann nur hoffen, daß
Ulmers Forderung, dergemäß jede politische Theorie und Praxis auf
Philosophie zu begründen sei (225), nie erfüllt wird: die Streitereien wären noch
unerquicklicher als sie ohnehin schon sind. Das hindert uns nicht daran,
etwa seine gute Darstellung der «Bedeutung und Grenze der politischen
Theorie von Karl Marx» sowie seine treffenden kritischen Bemerkungen
zur faktischen Politik anzuerkennen. Nur bedurfte es dazu, meine ich, nicht
der Philosophie, wie Ulmer sie versteht und die er schlicht als «die» Philosophie

zu nennen pflegt : als Wissen vom Ganzen des ursprünglichen Weltwissens.

234



Nach diesem «ursprünglichen» Wissen - worin seine Ursprünglichkeit
bestehen soll, bleibt unklar - sucht der Verfasser von Anbeginn seines Werkes

an und bestimmt es vorläufig als «Inbegriff des Kennens und Könnens,
das nach vielfältiger Klugheit und zusammenfassender Weisheit gegliedert
ist, und das den einzelnen Menschen instand setzt, sich angemessen in der
Welt zu verhalten und damit zu erhalten» (11). Offensichtlich muß sich
dieses Kennen und Können jedes Individuum aufgrund des frühzeitig
beginnenden Erfahrens selbst erwerben, weshalb sein Rückbezug auf ein
«ursprüngliches» (apriorisches?) Weltwissen eine spekulative Setzung
bleibt. Als aufweisbarer, außerhalb seiner gedanklichen Setzung bestehender
Sachverhalt gibt es das ursprüngliche Wissen sowenig wie das «Allgemeine»,
welches «dem Bestehen und Erscheinen des vielen einzelnen zugrunde»
liegen und es einheitlich bestimmen soll (309) — es sei denn wiederum als

Denkerzeugnis, dem kein Wirkliches entspricht. Der spekulativ-irreale
Charakter des fragwürdigen Weltwissens zeigt sich vor allem in seinen mythischreligiösen

Zügen, die schon von den Griechen - wie Ulmer mit Recht
bemerkt - der Kritik unterworfen worden sind, und zwar aufgrund ihres
Versuches, die Weltstellung des Menschen auf die eigene Vernunft und die
darin wurzelnde Wissenschaft und Philosophie abzustützen. Nun war es,
historisch gesehen, wohl so, daß die individuelle und pädagogische
Lebensweisheit und die politische Weltweisheit mit einem konstruierten ursprünglichen

Weltwissen zusammenhingen. Allein mit der Entstehung der
modernen Wissenschaften und vollends in der Gegenwart hat es jede Bedeutung
und zumal seine angebliche Ursprünglichkeit verloren. Deshalb scheint mir
Ulmers Bemühen, ihm als « Weltorientierung» wieder eine Rolle zu sichern,
ein illusionäres Unterfangen zu sein.

Mit dieser seiner Weltorientierung verknüpft der Verfasser den - m. E.
kaum begreiflichen - Anspruch, «die Struktur der gegenwärtigen und
zukünftigen Weltstellung des Menschen erfaßt zu haben» (378). Ihrem
Inhalt nach bietet sie sich in einer bedrückenden Armseligkeit dar, die auch
durch den häufigen Gebrauch der nichtssagenden Worte «Weltverstehen»,
«Weltgesetzlichkeit», «Weltstruktur» keine Bereicherung erfahrt. Was Ulmer
einmal anderen Autoren vorwirft: daß sie «sich in vagen und vieldeutigen
Worten, bei denen man sich alles mögliche vorstellen kann», bewegen (423),
das trifft auch für weite Bereiche seiner eigenen Erörterungen zu. Das
Weltverstehen etwa gliedert sich in drei Arten: Handeln, Herstellen und
Wahrnehmen, die sich in vier Bezirken oder «Weltbahnen» - Verhältnis des

Menschen zur Natur, zu seinesgleichen, zum Göttlichen und zu sich selbst -
auswirken. Später kommen dann noch Kunst, Sprache und Zeichen, Sprachwerke

und Kultur, Geschichte und Weltstruktur als weitere Welt- oder
Wissensbahnen dazu. Eine Analyse der mit diesen Ausdrücken gemeinten
Sachgehalte erwartet man vergeblich. Sonst hätte beispielweise herausgestellt

werden müssen, daß der «Weltcharakter» der Natur ein anderer
ist als der des Göttlichen.

Die bislang akzentuierten Punkte finden sich zur Hauptsache in den
beiden ersten Teilen des Buches: «Das Wissen vom Ganzen der menschlichen

Lebens- und Weltverhältnisse und der Weg zu seiner Gewinnung»

235



und «Die Weltorientierung und die Grundordnung von Gesellschaft und
politischer Welt». Die zwei andern Teile behandeln «die Grundgliederungen
der menschlichen Weltstellung in den Wissenschaften und die Philosophie»
und die «Allgemeinbildung und die Struktur der Lebenswelt». Im
Zentrum des dritten Teils steht Schellings Wissenschafts- und Universitätsidee,
eingefügt in die Geschichte der mittelalterlichen bis zur gegenwärtigen
Universität. Die Idee als solche versteht Schelling nach Ulmer in der alten
platonischen Bedeutung, was besagt, «daß damit die ursprüngliche und
allgemeine Struktur der Sache gemeint ist, die ihre innere Einheit bedeutet

unci zugleich der Grund für ihr Bestehen ist» (271). Im Hinblick auf die
Universität hat Schelling deren Idee als «Wissenschaftlichkeit» und
«wissenschaftliche Bildung», zu welcher das «organische Ganze» oder die «Einheit

der Wissenschaften» einschließlich des Wissens darum und die
«Produktivität» gehören, bestimmt. Ein wesentlicher Zug der wissenschaftlichen
Bildung stellt der «philosophische Blick» dar, «der letztlich der Blick auf
das absolute Wissen und damit auf das Absolute selbst ist. Auf dieses muß
sich die Wissenschaft beziehen, um sich in ihrem Wesen zu erhalten und
zu steigern» (292). Von Schellings philosophischer Idee der Universität
schreibt nun Ulmer, daß sie seit Humboldts Gründung «in allen ihren
wesentlichen Momenten im Laufe der letzten 150 Jahre zunehmend
hervorgetreten und Wirklichkeit geworden ist. Das kann als eine Bestätigung
dafür gelten, daß es sich bei der Philosophie nicht um leere Spekulationen
handelt, die über der Wirklichkeit in den Wolken schwebt, sondern daß
in ihr ein Gesetz der Wirklichkeit erfaßt wird, worin deren mögliche und
notwendige Entwicklung vorgezeichnet ist, und daß es sich bei der Differenz

von philosophischer Idee und Wirklichkeit im Zusammenhang mit
der Universität in der Tat um eine Differenz der geschichtlichen Entwicklung

gehandelt hat, die sich im Laufe der Zeit aufhebt» (329).
Daß in der Idee ein «Gesetz der Wirklichkeit erfaßt wird, worin deren

mögliche und notwendige Entwicklung vorgezeichnet ist», oder daß sie

«nichts anderes ist als die Struktur der Wirklichkeit selbst» (353), das wird
freilich durch die Zeugnisse, die Ulmer als partielle Verwirklichung der
Schellingschen Idee in Anspruch nimmt, keineswegs belegt. Denn in diesen
Zeugnissen läßt sich keine Spur einer der vermeintlichen Realisierung
vorgängigen Kenntnis jener Idee aufweisen. Zum andern spielt das absolute
Wissen, welches die unerläßliche Voraussetzung der Schellingschen
Konzeption der Wissenschaftlichkeit bildet, später überhaupt keine Rolle mehr.
Und schließlich unterläßt es Ulmer, diese Konzeption daraufhin zu
befragen, ob sie noch für die moderne Wissenschaftlichkeit maßgebend sein
könne — Schelling war Schöpfer faszinierender Spekulationen, nicht
empirischer Forscher. Von daher betrachtet stellt sich zuletzt auch die Frage
nach der Berechtigung der oben zitierten, von Ulmer anscheinend
akzeptierten Auffassung der platonischen Idee in ihrem Verhältnis zur
«Wirklichkeit». Ich meine, sie läßt sich von der wissenschaftlichen Erfahrung her
gesehen, die doch wohl in einer Beziehung zur «Wirklichkeit» steht, nicht
halten - es sei denn als eben doch in den Wolken schwebendes erdachtes
Gebilde, das als solches kein Wirkliches in seinem Bestand zu bestimmen vermag.

236



Ich habe mit Absicht auf ein inhaltliches Referat des Buches von Ulmer
weitgehend verzichtet, weil es mir in der jetzigen Situation wichtiger zu
sein scheint, den Anspruch «der», d. h. also seiner als Weltorientierung
skizzierten Philosophie in den Mittelpunkt zu rücken: und dieser Anspruch
hat m. E. mit Wissenschaftlichkeit nichts mehr zu tun. Von der großen
Zukunft, die er der Philosophie einräumt, hörten wir schon. Mit seiner
Behauptung jedoch, dergemäß «heute in der Tat die Tendenz zur Anerkennung

der zentralen, grundlegenden Stellung der Philosophie für alle
Wissenschaften, wie bisher noch nicht in ihrer Geschichte» (360) bestehe, unterstellt

er einen Tatbestand, für den er keine Zeugnisse beibringt und
beibringen kann. Denn faktisch ist es doch so, daß die meisten Wissenschafter
der Philosophie ablehnend oder gleichgültig gegenüberstehen; und die
wenigen Biologen und Physiker interessieren sich allenfalls für
wissenschaftstheoretische und sprachanalytische Fragen, kaum je für philosophische

Themen, wie Ulmer sie versteht. Gleichwohl wird das spekulative,
seine Gegenstände erzeugende Denken vermutlich nie ganz aussterben,
da der Hang dazu wie derjenige zu irrealen Welten zum Wesen des
Menschen gehören dürfte H. Kunz

Walter Schulz ' Philosophie in der veränderten Welt. Verlag Günther Neske,

Pfullingen 1972.

Es müsse als ausgemacht gelten, schreibt Walter Schulz, daß die ehemals

philosophische Analyse der Zeit, in der wir leben, der Vergangenheit angehöre.

«Sie ist für uns unwiederholbar.» Denn eine solche Analyse benötige
den Hintergrund einer zeitlosen Metaphysik mit unbedingter Geltung. -
Was aber ist heute Metaphysik! Das Unzeitliche ist zeitlich geworden. Der
Philosoph wird zur Bescheidung gezwungen, und dazu, auf das Ganze zu
verzichten, von dem noch Hegel sagen konnte, es sei die Wahrheit.
Metaphysik sei heute, so lesen wir bei Schulz, «Privatphilosophie», an der die
Einzelwissenschaften achtlos vorübergehen. Wiederum steht der Philosoph
vor einer, so scheint es, verteilten Welt und muß sich fragen: Wozu eigentlich
noch Philosophie?

Die Philosophie muß, so Schulz, «zeitgemäß denken». Sie muß es lernen,
einzusehen und zu bejahen, daß sie nicht mehr den Grund für die
Einzelwissenschaften legen kann; sie darf nicht länger im Glauben verharren, sie

könne Einfluß auf die Gestaltung des Alltags nehmen. «Zeitgemäß denken»
heißt aber nicht, die Bezugssysteme dieses Denkens in der Gegenwart, im
Zeitgemäßen suchen zu wollen: Denn die Gegenwart ist in dieser Hinsicht
blind. Um das Heutige zu verstehen, zu «messen», um «die scheinbar
divergierenden Phänomene auf einen Nenner zu bringen», muß der Philosoph

auf die Geschichte seiner Disziplin zurückgreifen, wenn er seine Maßstäbe

gewinnen will. Dies ist legitim, denn unsere Gegenwart ist «traditionsgeladen».

In wechselseitiger Beziehung ist das Heutige mit dem Früheren
verflochten. Wird dieser Prozeß zu Ende gedacht, so tritt dessen Grund-

237



merkmal hervor, die Dialektik. Sie ermöglicht die Besinnung auf die Tradition

; sie hilft, die Gegenwart, die Lebenskonzeption des modernen Menschen,
die Struktur der Gesellschaft, die Auffassungen von Wissenschaft und Kunst
begrifflich zu verarbeiten, zu be-greifen. Sie lenkt ferner den Blick auf die
Zukunft und damit auf die Entwicklung, auf den Fortschritt: Was schließlich
die im Zeichen der Dialektik durchgeführten Analysen zu Tage fördern,
sind insofern «begriffliche Vorläufigkeiten», als sie für neue, reale
Veränderungen offen sein sollen.

Das Werk ist in fünf Analyseeinheiten gegliedert: Verwissenschaftlichung,
Verinnerlichung, Vergeistigung und Verleiblichung, Vergeschichtlichung
und Verantwortung - es sind dies die Pfeiler, auf denen unsere Gegenwart
ruht. Greifen wir einige Gedanken heraus.

Der Ansatz der modernen Wissenschaften - so Walter Schulz - sei von
Grund auf unphilosophisch. In den Sozialwissenschaften ginge es nicht um
das «Wesen des Menschen», sondern, so könnte man vereinfachen, um einen

«Quasi-Menschen», ein «funktionierendes Ding», das als Repräsentant der
Wirklichkeit auftritt. Der Philosoph, so könnte man nun meinen, hätte allen
Grund, sich dagegen aufzulehnen. Walter Schulz aber protestiert nicht. Im
Gegenteil, er lehrt, der Philosoph müsse sich in diese neue Wirklichkeit
«einleben». Wenn er dabei auch immer Laie bleiben wird, so verfügt er doch
über ein Können, das selbst virtuose Einzelwissenschaftler entbehren: Über
sich selbst und ihr Tun nachzudenken.

Der Philosoph angesichts einer veränderten Welt sucht die Fachvertreter
der Einzelwissenschaften auf und stellt ihnen ohne Überheblichkeit die
helfende Frage: «Was tust Du eigentlich? Zeige es mir, und während Du
weitereilst, will ich darüber nachdenken.»

Diese Frage wird - dem Sinne nach - im vorliegenden Werk immer wieder
aufgeworfen. So wird beispielsweise die Problematik des technischen
Fortschritts erörtert. Er vollziehe sich nicht von selbst, sondern geschehe stets im
Wechselbezug zwischen dem handelnden Menschen und seinen Gegebenheiten.

Geschichte ist nicht 'auferlegt, sie ist aufgegeben.
Ein anderes Beispiel : Mit dem Negieren der Tradition geben wir auch den

alten abendländischen Gedanken der «Verinnerlichung» auf. Stellvertretend
für Jahrhunderte konnte Augustinus noch von einer Wahrheit sprechen, die
im Inneren des Menschen wohne. Heute ist diese Wahrheit radikal säkularisiert.

Vielleicht kann man sie im hintersten Winkel dieser «neuen Wirklichkeit»

versteckt vermuten. Hier aber sei hinzugefügt, daß die Analysen unserer
Zeit nicht nur zu Kritik führen. In der Auseinandersetzung mit der «letzten
großen Philosophie», der Existenzphilosophie, gewinnt Walter Schulz die
Einsicht, daß trotz «Destruktion der Tradition» eine Oase der Innerlichkeit
bewahrt werden konnte, die im menschlichen Miteinander, in der Beziehung
vom Ich zum Du weiterlebt und weiterleben wird.

Im Kapitel «Verleiblichung und Vergeistigung» und im letzten Teil des

Werkes, der mit «Verantwortung» überschrieben ist, kommt der unübersehbare

Einfluß der «Verwissenschaftlichung» aufdieJetztzeit zur Ausführung. -
Der Mensch ist - dies als Beispiel - Trieb und Vernunft. Er sei mit dieser
Zweiheit nie so ganz zu Rande gekommen. Ehemals wurde Trieb mit morali-

238



sehen Kategorien bekämpft - nur heute Trieb ist nichts philosophisches mehr,
er wird biologisch gedeutet. - Oder ein anderes Beispiel: Was ist heute in der
Sozialwissenschaft «gut» und «böse»? Man spricht nicht mehr von Ethik und
Moral, man spricht von «Frustration», von «Gehemmtheit», von biologisch
politologisch oder ökonomisch bedingter Unfreiheit. Begriffe wie Gut und
Böse werden rationalisiert, wie überhaupt Rationalität zum Leitbegriff der
modernen Anthropologie geworden ist. «Emanzipation», «Mündigkeit» und
«kritisches Bewußtsein» werden zu Idealen erhoben.

Allein, diese Ideale bleiben - so Schulz - «eigentümlich leer». Sie sind,
ethisch betrachtet, neutral. Sie sagen uns nicht, wie wir leben sollen, wofür
wir uns entscheiden sollen, wonach wir streben sollen. - Emanzipation an sich,
was ist das? Leerformeln helfen uns nicht. Denn «der Mensch ist ein durch
sich selbst gefährdetes Wesen, das sich ständig der Forderung unterstellen
muß, die Ordnung seiner selbst als das Gute zu bewirken. »

Zur inhaltlichen Originalität dieses Buches kommen seine sprachlichen und
didaktischen Qualitäten: Walter Schulz ist bekannt als Meister des Erläuterns
und Interpretierens. Komplizierte und dunkle Gedankengänge werden von
ihm in einer sehr selten zu findenden Klarheit ausgesprochen. Er schreibt
für den Leser. Die wichtigsten Strömungen abendländischen Denkens sind
in sein Gedankenwerk eingegangen. Von der ausgezeichneten Systematik des

Buches ganz abgesehen sind die historischen Exkurse für jeden von großem
Wert, der sich mit Philosophie befassen will.

Die auf den neunhundert Seiten ausgebreitete Gedankenfülle verwirrt
nicht. Sie führt den Leser in eine Ordnung, hinter der nicht nur eine Idee,
sondern eine lebenslange Denkarbeit steht. Nach dem Studium dieses sicher
bleibenden Werkes deutscher Philosophie kommt das seltene Bedürfnis auf,
diesem Philosophen zu danken. Hat die Philosophie mit seiner Hilfe
ihren Auftrag, nach dem Sinn zu fragen, ihre Zeit, ihre Gegenwart zu begreifen,

neu wahrgenommen? j Wickert

Henri Maldiney, Regard Parole Espace. L'âge d'homme. Lausanne
1973. 323 p.

Henri Maldiney, Le legs des choses dans l'œuvre de Francis Ponge. L'âge
d'homme. Lausanne 1974. 104 p.

Présent à Henri Maldiney. (Textes offerts à H. Maldiney pour son
soixantième anniversaire par P. Bazaine, L. Binswanger, R. Drago-
netti, R. Kuhn, P. Lachièze-Rey, Francis Ponge, E. Strauss...)

L'âge d'homme. Lausanne 1973. 249 p.

Les essais de Henri Maldiney qui ont été rassemblés sous le titre Regard
Parole Espace se meuvent tous vers une question centrale: comprendre.

Apparemment, les deux versants en seraient la psychologie et l'esthétique. Mais la
psychologie, l'esthétique, existent-elles? «Il y a certes une psychologie positive.

Il y en a même plusieurs» (p. 87). Mais son objet est hétérogène:
«psychogenèse sans historicité, Gestalt sans Gestaltung, réflexologie sans

239



véritable comportement, comportement sans sujet», tou(te)s ces modes de
la psychologie positive «ont en vue une généralité séparée de l'individualité

concrète» et qui n'accède à l'objectivité qu'en court-circuitant la réalité.
C'est donc contre elle qu'il faut apprendre «ce que veut dire exister».
Ce souci a conduit H. Maldiney à s'expliquer avec le projet de Ludwig
Binswanger dont l'œuvre entier s'ordonne autour de la question: «l'homme
dans la psychiatrie» et corrélativement la psychiatrie en situation dans

l'expérience humaine. Si l'on peut toujours convoquer l'homme dans le
savoir et légiférer sur les significations qu'il produit, ce n'est encore que l'assumer

dans une représentation. Pour s'ajuster à la présence, saine ou malade, la
psychologie doit donc réactiver ses concepts de telle sorte que le sens soit mis
«dans un état d'origine perpétuelle» (p. 88). C'est pourquoi, à la notion de

sens, la Daseinanalyse substitue celle de «direction de sens». La langue commune
dit que dans la vie il y a des hauts et des bas, et c'est bien selon cette première
polarité que s'éprouvent et se jouent nos exaltations et nos déceptions, et rien
ne le montre avec plus de netteté que la psychose maniaco-dépressive dont les

phases basculent d'une aérienne légèreté à de pesantes ténèbres. De telle
manière que le sens du comportement n'est jamais donné qu'à partir de son style.

Haut et bas ne sont pas encore - à ce niveau d'expérience et de compréhension

- des thèmes que l'on peut intégrer au système d'un délire ou d'une
mythologie, mais des directions d'existence qui s'esquissent et se signifient au
niveau de la communication du sentir qui est, comme Erwin Strauss l'a montré,

inséparablement ressentir et se mouvoir.

Or ce moment de communication «non-thématique» est aussi celui qui
décide des «dimensions principiellement esthétiques des œuvres d'art en

fonctionnement» (p. 124). Si pour beaucoup l'art est mort, les dissections néanmoins
abondent; mais quelle qu'en soit l'habileté, elles ne maîtrisent les apparences
qu'en excluant l'apparaître. C'est donc contre elles qu'il faut manifester que
l'art vit de «la vie des formes» et que pour l'approcher il faut comprendre
comment une forme se forme. Ces analyses, conduites le plus souvent à partir de

productions picturales, nous valent les plus belles pages de H. Maldiney,
vibrant à l'unisson de l'œuvre d'une passion qui témoigne que l'esprit vit de
l'art autant que l'art vit de l'esprit.

Ces raisons suffisent à éclairer le sens de la rencontre avec Francis Ponge,
lui qui, s'éprouvant co-légataire du don auquel par sa présence chaque chose

consent, se fait à soi-même cette promesse: «s'il est possible de fonder une
science dont la matière serait les impressions esthétiques, je veux être l'homme
de cette science». Et chez l'un comme chez l'autre, la rigueur tendue du style
est faite de perpétuelles reprises, dans une approche qui ne prétend pas en
finir avec le réel. R Rgrdgrf

240



Rupert Hofmann: Logisches und metaphysisches Rechtsverständnis. Zum
Rechtsbegriff Hans Kelsens. Verlag Anton Pustet. München und
Salzburg 1967.

In seiner Münchner Dissertation stellt Rupert Hofmann zuerst die Reine
Rechtslehre von Hans Kelsen in ihren Grundzügen dar und zeigt dann die
logischen und sachlichen Schwächen dieser Position. Er selber sieht das Recht
als «die Ordnung des Seienden, insofern sie durch die Vermittlung der Vernunft im
Gewissen befehlend wird» (S. 74). Wenig später heisst es allerdings und nun bedeutend

pragmatischer, vom Recht könne «vielleicht zweckmässiger und genauer
als Ordnung des in Gemeinschaft lebenden Menschen» gesprochen werden (S. 78).
Dem folgt eine Auseinandersetzung mit der von Kelsen behaupteten Trennung

von Sein und Sollen, die Hofmann als Trennung von Erkennen und
Wollen deutet. Hofmann kritisiert an Kelsen's Lehre insbesondere, dass sie

eine rein formale Rechtslehre darstellt und insofern das Recht der Macht
ausliefert. Doch ist mit dem von Hofmann gewählten Ausgangspunkt ebensowenig

gewährleistet, dass das richtige Recht Wirklichkeit wird. Um die
Fragwürdigkeit aller Rechtssetzung führt keine noch so schöne Formel herum.
Sie vermag nicht einmal als sicherer Maßstab zu dienen, wenn es gilt, die
richtigen rechtlichen Regeln zu finden, weil gerade das streitig sein wird, was
als die richtige Ordnung anzusehen ist. Da hilft auch die Berufung auf die

Ordnung des Seienden nicht. „ v h It

Hans Dombois (Herausgeber) : Recht und Institution. Zweite Folge.
Arbeitsberichte und Referate aus der Institutionenkommission der

Evangelischen Studiengemeinschaft. Forschungen und Berichte der

Evangelischen Studiengemeinschaft im Auftrage des Wissenschaftlichen

Kuratoriums, Band 24. Ernst Klett Verlag. Stuttgart 1969.

In dem hier angezeigten Sammelband erstattet Rolf-Peter Callies einen
eingehenden Bericht über den Gang des Gespräches der Institutionskommission

der Evangelischen Studiengemeinschaft in den Jahren 1956 bis 1961.

Vorbereitet durch Ausführungen von Hans Dombois über Institution und
Norm (S. 96), welcher daraufhinweist, dass die Rechtsnorm nicht stets dem
Gebot der Gerechtigkeit unterstehende Verhaltensnorm, sondern freie
Setzungen verwirklicht, so insbesondere im Personen- und Sachenrecht, gelangte
die Kommission zu folgender Deutung der Institution : «Das dreifache Gegenüber

von Gott-Mensch, Mensch-Mensch und Mensch-Erde... verweist auf
ein Dreifaches von exemplarischen Institutionen als Bund-Ehe—Eigentum»
(S. 46). «Institution ist als von der theologischen Anthropologie der Gottes-
ebenbildlichkeit her konstituiert durch Gottes schöpferischen Anruf, des

Menschen gehorsame Antwort und den Niederschlag dieses Prozesses der

241



Menschwerdung in einem rechtlichen Status» (S. 47). Damit soll jedoch keine
ein für allemal festgefügte Einrichtung gemeint sein, sondern der durch die
Geschichte bedingte Wandel beeinflusst die jeweile Form einer Institution.

Die auf einem bestimmten Glauben beruhende Rechtsansicht entzieht sich
damit der Kritik. Angemerkt sei nur, dass der Hinweis von Dombois auf zwei
grundverschiedene Arten rechtlicher Normen nicht neu ist; schon Walther
Burckhardt unterschied Organisations- und Verhaltensvorschriften.

H. Schultz

The Identity Theory of Mind. Edited by G. F. Presley, St Lucia:
University of Queensland Press, 1967, xix-164.

Ce volume comprend les rapports d'une conférence de philosophes
australiens sur l'approche du problème corps-esprit par la théorie de l'identité.

La majorité des travaux sont des arguments pour la version de Smart de
la théorie - ou des critiques de celle-ci. Les commentaires de Smart sur les

travaux révèlent que, après avoir converti D. M. Armstrong à la conception
que les états mentaux dont on ne peut rendre compte en termes de
behaviourism doivent être décrits en termes d'états cérébraux, il adhère maintenant

lui-même à la modification de sa théorie par Armstrong, c'est-à-dire

que tous les états mentaux sont en fait des états cérébraux. Tous les membres
du symposium sont d'accord avec Smart pour rejeter le behaviourism comme
base de la théorie de la relation corps-esprit.

Un travail, celui de Brian Medlin, traite du Concept of Mind de Ryle. C'est
un essai pour mouler Ryle dans l'une des formes traditionnelles des

philosophes qui traitent de la question corps-esprit, c'est-à-dire le dualisme, le
behaviourism ou le matérialisme. Ryle refuse d'être forcé à adopter une
position ontologique; viennent eti quelque sorte à son aide C. D. Rollins
et D. L. Gunner qui, en discutant contre Smart, refusent au philosophe le
droit légitime de se préoccuper de fins ontologiques. Dans son ensemble,
ce volume offre une critique serrée et excellente de la théorie corps-esprit
qui s'est acquis le plus de défenseurs parmi les philosophes de langue anglaise.

M. van de Pitte

The Psychology of Knowing. Edited by Joseph R. Royce and William
W. Rozeboom. New York: Gordon and Breach, 1972, vii-496.

Ce volume contient les actes du second Congrès Banff sur la psychologie
théorétique. La conférence d'ouverture de Willard Van Orman Quine met

242



en évidence le thème de la réunion : des vues théorétiques, c'est-à-dire
philosophiques, ne peuvent être traitées avec fruit si ce n'est en relation avec des

recherches empiriques. La preuve dont la validité pourrait vérifier une
théorie de connaissance ne peut venir que de la psychologie et de la
linguistique. Quatre des travaux sont consacrés aux analyses conceptuelles de

concepts épistémologiques centraux. Les autres travaux sont, pour la plupart,
des analyses psychologiques détaillées d'actes cognitifs spécifiques. Le dernier
travail, par Karl Pribram, traite de la biologie de la connaissance. Si Pribram
a raison, alors l'énigme de la connaissance est un problème médical plutôt
que philosophique. M. van de Pitte

Bijdragen. Tijdschrift voor Filosofie en Teologie (Amsterdam) Vol. 33 et
34 (1972-1973)

Cette revue, fondée une année après la Tijdschrift voor Filosofie est, comme
le titre l'indique, un organe à la fois philosophique et théologique. Les
contributions théologiques y sont les plus nombreuses. Toutefois on y trouve un
certain nombre d'articles philosophiques de valeur. Signalons p. ex. une étude

sur «La rupture de Marx avec Hegel» (1972); une contribution de G. H.
Gadamer: Wahrheit und Methode; une étude critique de la pensée du philosophe

flamand D. Depetter sous le titre: Complexité et unité de l'homme.
Ici également les articles en néerlandais sont suivis d'une traduction en des

langues plus abordables. Des comptes rendus critiques complètent
l'information. \r a t iJV. A. Luyten

Tijdschrift voor Filosofie (Leuven), Vol. 34 et 35 (1972, 1973)

Suite au dédoublement de l'Université catholique de Louvain (Leuven et
Louvain la Neuve), la Tijdschrift qui était déjà la revue principale en langue
néerlandaise, est devenue en outre l'organe officiel de l'Institut supérieur de

philosophie néerlandophone. Tout en étant le porte-parole des philosophes de

la Flandre et des Pays-Bas, la revue ouvre largement ses pages à une collaboration

internationale. Ainsi dans le volume 34 on ne trouve pas moins de quatre
articles en allemand, trois en français et le même nombre en anglais. Les
articles écrits en néerlandais sont suivis d'un résumé dans des langues plus
internationales (français, anglais, allemand). Le spectre des sujets traités est

extrêmement vaste. On est surtout frappé par l'actualité d'un grand nombre
de contributions, consacrées à des philosophes contemporains (Lévinas, Karl
Jaspers, Husserl, Merleau Ponty, Ryle, Strawson) ou à des problèmes actuel-

243



lement débattus. Les grandes figures de l'histoire de la philosophie ne sont pas
oubliées pour autant, ni d'ailleurs les thèmes fondamentaux de la réflexion
philosophique. Des études critiques, des comptes rendus, des notices
bibliographiques, une chronique de la vie philosophique internationale, et surtout
une abondante bibliographie historique et systématique complètent
l'information. Le niveau général de la revue est très élevé. Aussi bien ceux qui
veulent se tenir au courant de la recherche actuelle dans le domaine philosophique

que ceux qui s'intéressent à la problématique consulteront avec profit
cette revue de haute tenue. T

244


	Besprechungen = Comptes rendus

