Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 34 (1974)

Buchbesprechung: Zur Erlanger Philosophie der Praxis
Autor: Hugli, Anton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung — Etude critique

Lur Erlanger Philosophie der Praxis

Die praktische Philosophie hat ihre Rehabilitierung erfahren?!, ihre
Relevanz wird heute kaum mehr ernsthaft bestritten. Sobald man aber zu
fragen beginnt, was «praktische Philosophie» eigentlich sei und sein solle, ist
es mit dem Konsens auch schon vorbei. Der Begriff « praktische Philosophie»
erweist sich als bloBe Etikette fiir ein Durch- und Nebeneinander verschieden-
ster Definitionsvorschlige, Fragestellungen und methodischer Ansitze. Die
oft als der Weisheit letzter SchluB3 angebotenen Neuauflagen und Neuformu-
lierungen aristotelischer, humescher, kantischer, hegelscher, marxistischerusw.
Philosopheme erinnern auf unangenehme Weise daran, dal3 die praktische
Philosophie zu den #ltesten und traditionsreichsten Disziplinen der Philo-
sophie gehort.

Die Lage ist allerdings nicht ganz so hoffnungslos, wie es zunichst scheinen
mag. Es gibt zweifellos Fragen, die eine praktische Philosophie, wie immer
man sie auch verstehen mag, nicht umgehen kann, und es gibt Methoden,
von denen jeder, mehr oder weniger reflektiert, Gebrauch machen wird, der
sich dariiber klar zu werden versucht, was iiberhaupt gefragt ist. Unumging-
lich zum Beispiel ist die Frage, ob praktische Philosophie lehrbar und ihre
Normen rational begriindbar seien, und zu den grundlegenden methodischen
Voraussetzungen gehért sicherlich ein gewisses MalB3 an Sprachanalyse, und
sei es auch nur in dem minimalen Sinn einer Klarung oder Normierung der
verwendeten Begriffe. Zu den vielversprechendsten Ansitzen praktischer
Philosophie zihlt daher mit Recht die in den letzten Jahrzehnten vor allem
im angelsichsischen Raum entwickelte Metaethik. Die Methode der Sprach-
analyse wurde hier zu einer virtuos beherrschten Technik ausgebaut, und die
Begriindungsproblematik wurde schon durch das erste bahnbrechende Werk,
Moores «Principia Ethica» in den Mittelpunkt geriickt.

Bezeichnenderweise ist die analytische Ethik in Deutschland lange Zeit
vollig ignoriert worden?®. Das Interesse an ihr ist erst in jiingster Zeit, nicht
zuletzt auf Grund einer entscheidenden Wendung in der philosophischen

1 Vgl. den vielsagenden Titel des von Manfred Riedel herausgegebenen
Sammelbandes: Rehabilitierung der praktischen Philosophie, Band 1I:
Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg 1972.

® Erste Zeugnisse einer Auseinandersetzung mit der Metaethik im deutsch-
sprachigen Raum sind meines Wissens der Abschnitt iiber die analytische
Ethik in Wolfgang Stegmiiller: Hauptstromungen der Gegenwartsphiloso-
phie, Stuttgart 19694, S. 504-523, und Hans Alberts Aufsatz: Ethik und Meta-

199



Diskussion, richtig erwacht. Im Verlaufe der letzten Kontroversen zeigte sich
namlich immer deutlicher, daf3 die Antwort auf die I'rage nach der rationalen
Begriindung von Normen auch dariiber entscheidet, ob es zwischen den ma@-
gebenden gegnerischen Positionen ein sinnvolles Gespriach oder gar eine
Einigung geben kann oder nicht. Auf der einen Seite steht, grob gesprochen,
die kritische Theorie der Gesellschaft, welche die Irrationalitit und Un-
gerechtigkeit der gesellschaftlichen Verhiltnisse zu entlarven versucht, sich
aber selbst den Vorwurf des Romantizismus und Irrationalismus gefallen
lassen muflte, weil sie sich bisher methodisch als unfiahig erwies, die Normen
ihrer Kriuk rational zu rechtfertigen. IThr gegeniiber steht die analytische
Philosophie, die zwar in Bereichen wie Logik und Wissenschaftstheorie
aullerst subtile rationale Methoden und Techniken entwickelt hat, aber bis
anhin — belastet durch die in ihren positivistischen Anfingen geschaffene
Kluft zwischen wissenschaftlich erkennbaren Tatsachen und dezisionistisch
entscheidbaren Normen — im Bereich des praktischen Handelns kaum festen
Ful} zu fassen vermochte®. Die Frage, ob Normen rational begriindbar seien,
wurde daher in dieser Situation zur Frage, ob eine den Intentionen der kriti-
schen Theorie verpflichtete praktische Philosophie den strengen Rationalitits-
kriterien der analytischen Philosophie unterworfen werden kénne.

Einer der ersten, der diese Problematik klar gesehen und die Verbindung
von kritischer Theorie der Gesellschaft und analytischer Philosophie zum
Programm erhoben hat, ist Paul Lorenzen in seinem Aufsatz «Szientismus
versus Dialektik»*. Lorenzen sieht die Losung des Problems in einer « Grund-
legung der praktischen Philosophie», wie er sie bereits in «Normative

Ethik, Das Dilemma der analytischen Moralphilosophie, in: Archiv fiir
Philosophie, Band 11, 1961, wieder abgedruckt in: Hans Albert, Konstruk-
tion und Kritik, Hamburg 1972, S. 127-167. Gegen Ende der 60-er Jahre
erschienen dann eine Reihe weiterer Arbeiten. Vgl. etwa Hans Lenk: Der
«Ordinary Language Approach» und die Neutralititsthese der Meta-
Ethik, Zum Problem der sprachanalytischen Deutung der Ethik, in: Das
Problem der Sprache, hrsg. H.-G. Gadamer, Miinchen 1967, S. 183-206
(wieder abgedruckt in: Metalogik und Sprachanalyse, Studien zur analyti-
schen Philosophie, Freiburg 1973) ; Helmut Fahrenbach, Sprachanalyse und
Ethik, in: Das Problem der Sprache, a.a.O. S. 373-385; Giinther Patzig,
Ethik ohne Metaphysik, Gottingen 1971 ; vgl. weiter die Arbeiten von Helmut
Fahrenbach, Ingrid Craemer — Ruegenberg, Friedrich Kambartel, in: Reha-
bilitierung der praktischen Philosophie, a.a.O. Einen guten Uberblick iiber
die metaethische Literatur gibt Annemarie Pieper: Analytische Ethik, Ein
Uberblick iiber die seit 1900 in England und Amerika erschienene Ethik-
Literatur, in: Philosophisches Jahrbuch, 78/1, 1971, S. 144-176.

3 Sprechendster Ausdruck der Kontroverse zwischen diesen beiden Rich-
tungen ist der berithmte «Positivismusstreit in der deutschen Soziologie».
Vgl. den von Heinz Maus und Friedrich Fiirstenberg herausgegebenen gleich-
namigen Sammelband, Neuwied/Berlin 1969 (1970%).

4 In: Hermeneutik und Dialektik, Festschrift fiir H.-G. Gadamer, hrsg.
von R. Bubner, K. Cramer, R. Wiehl, Tiibingen 1970, Bd. 1, S. 57-72.

200



Logic and Ethics» (Mannheim 1969, S. 73-89) entworfen hat. Dieser Lo-
sungsvorschlag ist inzwischen von seinem Schiiler Oswald Schwemmer in
einer Arbeit mit dem Titel «Philosophie der Praxis, Versuch zur Grund-
legung einer Lehre vom moralischen Argumentieren, in Verbindung mit einer
Interpretation der praktischen Philosophie Kants» (Frankfurt am Main 1971)
weiter ausgefiithrt worden. Schwemmers Werk kommt darum zweifellos eine
Schliisselrolle zu. Wie weit hat er die gestellte Aufgabe tatsichlich gelést?
Eine Analyse seiner Arbeit kann diese Frage vielleicht beantworten.

Wie der Untertitel verrit, verfolgte Schwemmer mit seiner Arbeit zwei
Ziele: den Aufbau einer Lehre vom moralischen Argumentieren und eine
kritische Interpretation der praktischen Philosophie Kants. Meine Analyse
wird vor allem dem ersten Teil seiner Aufgabe, der Lehre vom moralischen
Argumentieren, gelten. Vergegenwirtigen wir uns zunachst kurz den Inhalt
seines Werkes!

Schwemmer versteht seinen Vorschlag als eine Thematisierung dessen,
was wir im Alltag immer schon tun. Es gehore zu unserer taglichen Erfahrung,
daB3 unsere Wiinsche untereinander und mit den Wiinschen anderer in Kon-
flikt gerieten, ebenso aber auch, daB es uns nicht selten gelinge, solche Kon-
flikte auszuraumen. Der Wille, Interessenkonflikte mit Hilfe einer verbind-
lichen Methode zu lésen, sei daher das leitenden Motiv fiir seinen Versuch,
eine Lehre vom moralischen Argumentieren aufzustellen (20).

Die gemeinsame Praxis beginnt nach Schwemmer schon beim Aufbau
dieser Lehre: als Redepraxis. Darum miisse zunichst eine gemeinsame
Terminologie geschaffen werden. Schwemmer schlagt dazu das in der Erlan-
ger-Schule iibliche Verfahren vor: Mit Hilfe einer sogenannt «deiktischen»
Sprache soll auf gewisse Redesituationen hingewiesen werden, in denen die
ersten Termini der einzufithrenden «logischen» Sprache gebraucht werden
sollen; «dann werden mit Hilfe dieser so eingefiihrten Termini neue Situa-
tionen hergestellt, in denen die weiteren Termini der logischen Sprache ...
eingefiithrt werden» (35).

Als erstes fiithrt Schwemmer «anthropologische Elementartermini» ein, die
das Verhalten von Menschen in der alltidglichen «Lebenspraxis» beschreiben
sollen (37-57). A wird von B zur Ausfithrung einer Handlung «aufgefor-
dert». Kommt A der Aufforderung nach, so «verhdlt» er sich ihr gemaf3
oder fiithrt eine «Verhaltung» aus. Wenn ein «Zustand», d. h. das Bestehen
von Gelegenheiten zu bestimmten Verhaltungen oder die Ausfithrung von
bestimmten Verhaltungen, auf Grund einer Verhaltung x mit einer bestimmten
RegelmiaBigkeit eintritt, dann ist er eine « Wirkung» der Verhaltung x.

Durch die Einfithrung «dialogischer Elementartermini» soll die sprach-
liche Vorbereitung unseres Verhaltens normiert werden (57-68). «Probe-
weise» vorgetragene Aufforderungen innerhalb eines die Verhaltungen
regelnden Redezusammenhanges nennt Schwemmer «Vorschlige» und
«Gegenvorschlage». Werde ein Vorschlag auf Grund einer vorausgehenden
«Beratung» angenommen, so werde ein «BeschluB» gefaf3t. Berate jemand
mit sich selbst, so «iiberlege» er sich, was zu tun sei, und fasse auf Grund
seiner Uberlegungen einen «EntschluB». Die Verhaltungen, die nach einer
vorbereitenden Beratung ausgefiihrt werden, sollen « Handlungen» heiB3en.

201

14 Studia Philosophica XXXIV



Um iiber die Wirkung von Handlungen reden zu kénnen, brauchen wir
nach Schwemmer eine dritte Art von Begriffen: die «noologischen Termini»
(68-77). Wer eine Handlung vorschlage, von dem kénne man sagen, er
«begehre» den durch die Handlung bewirkten Zustand; dieser Zustand sei
sein «Zweck», die Handlung das « Mittel». Das Ziel einer Beratung lasse sich
daher wie folgt formulieren: Es gilt, den Konflikt unvertraglicher Begehrun-
gen dadurch zu beheben, daB3 man sich — mit Hilfe eines methodischen Vor-
gehens —auf miteinander vertriagliche Zwecke einigt und diese nun gemeinsam
begehrt. Abgeschlossen sei die «praktische» Beratung aber erst dann, wenn
auf Grund des gemeinsam gebildeten Willens eine «theoretische» Beratung
tber die richtigen Mittel zur Herbeifiithrung des gewollten Zustandes erfolge
und ein Beschluf3 iiber die Ausfithrung oder Unterlassung bestimmter Hand-
lungen gefaB3t werde. Diese theoretische Beratung beginne mit «Vermutun-
gen» von der Art «die Handlung x bewirkt den Zustand A» und ende mit
einer « Meinungsbildung», die sich auf ein — hier als problemlos vorausge-
setztes — theoretisches «Wissen» stiitze.

Durch eine Interpretation des Kantischen Gliickseligkeitsbegriffs versucht
Schwemmer im folgenden, das von ihm gestellte Problem, die Bildung eines
einsichtigen Willens, anhand von Kants Texten kritisch zu rekonstruieren
(78-105). Das Hauptgewicht seiner Interpretation liegt dabei auf der
Kantischen Unterscheidung zwischen «Gliickseligkeit durch Natur» und
«Glickseligkeit durch Freiheit».

Die «Gliickseligkeit durch Natur» ist nach Schwemmer gleichbedeutend
mit dem, was Kant auch als Gliickseligkeit «unter bloss empirischen Bedin-
gungen» bezeichne (88). Ihre Eigenart bestehe darin, daf3 sowohl die Materie
der Gliickseligkeit (das, was von verschiedenen Menschen zu verschiedenen
Zeiten als gliickseligmachend begehrt werde) wie auch die Moglichkeit und die
Wege, die begehrten Zustinde zu erreichen, nur empirisch festgestellt werden
konne (88f.). Ihr Prinzip laute: Handle so, daBl du «jeweils den Zustand
herbeifiihrst, der deinen Begehrungen am meisten (nach deinem eigenen
Urteil) entspricht» (104). Kants entscheidende Einsicht sei nun ohne Zweifel,
daB eine solche Gliickseligkeit durch Natur «unmoglich sei», weil sie weder
erkannt noch erreicht werden kénne. Falls aber auch die tiber diese Einsicht
hinausgehende These Kants zutrife, Gliickseligkeit sei, von der Natur des
Menschen her gesehen, iiberhaupt nicht erreichbar, so wire jeder Versuch,
Begehrenskonflikte zu beheben, von vornherein zum Scheitern verurteilt
(96f1.). Kant habe jedoch selbst zugestanden, da3 zumindest eine Art von
Glickseligkeit moglich sei: die Gliickseligkeit durch Freiheit (101). Worin
diese Gliickseligkeit besteht, kann nach Schwemmer allerdings erst dann
methodisch geklart werden, wenn die nichste Aufgabe gelost ist: die Formu-
lierung des Moralprinzips und die Rekonstruktion des kategorischen Impera-
tivs (106-131, 132-166).

Wenn Begehrenskonflikte lésbar sein sollen, so mul} ein Prinzip gefunden
werden, dessen Befolgung die Vertraglichkeit der Begehrungen ermoglicht,
und das zugleich verhindert, daB3 ein von der Wirkung der vorgeschlagenen
Handlungen Betroffener oder eine der vorgebrachten Begehrungen von der
Beratung ausgeschlossen wird (106f.). Den Beweis dafiir, da3 Handeln nach

202



einem solchen Prinzip nicht unméglich ist, sicht Schwemmer in unserem
faktischen Verhalten. Es gehore zu unserer tiaglichen Erfahrung, dal3 jemand
seine Begehrung b (den Zweck Z) zuriickstelle, weil sie mit dem gemeinsamen
Willen (dem Oberzweck Z) seiner Gruppe nicht vertraglich sei, und statt
dessen die vertragliche Begehrung b* (den Zweck Z*) iibernehme. Diese
Handlungsweise sei aber auch das Ziel der gesuchten Methode: Die fakti-
schen Begehrungen b, . . .b, sollen in die miteinander vertraglichen Begeh-
rungen b;*. . .bp* transformiert werden konnen. Die Beratung selbst bestehe
darin, daB jeweils fiir eine bestimmte Begehrung b der Vorschlag gemacht
werde, b durch b* zu ersetzen. b wird, wie Schwemmer dies nennt, durch die
Annahme von b* «gedeutet». Stimme der Betreffende der Deutung zu, so
«interpretiere» er b durch b*. Die rein faktische Zustimmung geniige
freilich noch nicht, es miisse vielmehr ein «kritisches Verstehen» gesucht
werden, das die Richtigkeit der Interpretation fiir jedermann einsichtig
mache. Das gesuchte Moralprinzip sei darum nichts anderes als die Auf-
forderung: «LaBt uns gemeinsam . .. unser Wissen oder unser Verstandnis
bilden bzw. unseren Willen bilden!» (126) Oder negativ ausgedriickt:
«Transzendiere deine Subjektivitat» (deine bloB subjektiven Begehrungen)!

Nach Schwemmers (und Lorenzens) Auffassung ist dieses Prinzip der
Transsubjektivitit eine bloBe Neuformulierung von Kants kategorischem
Imperativ. Die allgemeine Formel des kategorischen Imperativs, handle nach
der Maxime, von der du wollen kannst, daB sie ein allgemeines Gesetz werde,
werde zwar haufig im Sinne eines Konsistenzprinzips verstanden, das sich
etwa wie folgt umschreiben lasse: «Wenn du den Zustand, der dadurch her-
beigefiihrt wird, daB jeder so handelt wie du, nicht begehrst, dann sollst du
die Maxime dieser Handlung verwerfen» (140f.). Diese Deutung sei aber
schon darum falsch, weil nach Kant fiir die moralische Beurteilung nicht die
Wirkungen einer Handlung maBgebend seien und weil niemals angenommen
werden koénne, daB3 alle auf gleiche Weise handelten. Der kategorische Impe-
rativ kénne nur auf eine Weise interpretiert werden: als die Formulierung des
Programms, «dal3 ein Wille einsichtig sein soll, bzw. da3 man — in der Sprache
Kants — nur solche Maximen annehmen oder befolgen soll, die ... von
jedermann (in der relevant-gleichen Situation) angenommen oder befolgt
werden sollen» (153). Diese Interpretation bestdtigten auch die iibrigen
Formulierungen des kategorischen Imperativs. Die erste «Subformel» vom
Naturgesetz als eines «Typus» des Sittengesetzes besage nicht mehr, als da
die Allgemeinheit einer Begehrung oder eines Zweckes von jedermann iiber-
nommen werden solle (156). Die zweite « Subformel», nach der jeder nicht
nur als Mittel, sondern auch als Zweck zu behandeln sei, driicke bloB die
allgemeine Forderung aus, «bei der Willensbildung nicht irgendwelche
Begehrungen faktisch auszuzeichnen, sondern eine jede Begehrung. .. zunachst
fir gleichberechtigt anzunehmen» (160). Die dritte «Subformel» vom
«Reich der Zwecke» schlieBlich kénne nur verstanden werden als die Auf-
forderung, durch transsubjektive Beratung jenen Zustand herzustellen, in dem
alle Betroffenen miteinander vertragliche Zwecke verfolgten (161 fL.).

Die Rekonstruktion des kategorischen Imperativs im Sinne des Trans-
subjektivitdtsprinzips zeigt nun nach Schwemmers Auffassung auch, wie

203



Sittlichkeit und Gliickseligkeit bei Kant zusammenhingen. Gliickseligkeit
soll erstrebt werden, Sittlichkeit aber sei Bedingung der Moglichkeit fiir die
(einzig mogliche) Gliickseligkeit, weil durch sie der Konflikt der Begehrungen
gelost werde. Kurz, Moralitat bestehe in der Erzeugung der Gliickseligkeit
durch Freiheit, die — im Gegensatz zur Gliickseligkeit durch Natur — die
eigene Glickseligkeit nur in dem Ma@e realisiere wie die allgemeine Gliick-
seligkeit realisiert werde (167-175).

Schwemmers letztes Kapitel (207-242) dient der bisher ungeklirten Frage,
wie der Ubergang vom Deuten oder Interpretieren zum kritischen Verstehen
einsichtig gemacht werden kann. Um einen Zweck Z* vor einem Zweck Z
als geeigneten Unterzweck von Z auszuzeichnen, geniigt es nach seiner
Ansicht nicht, zu wissen, daB3 beide Unterzwecke von Z sind. Eine solche
Auszeichnung sei erst moglich, wenn es zusitzliche, bereits gerechtfertigte
Zwecke gebe, die mit Z*, aber nicht mit Z vertriglich seien. Dies wiederum
bedinge, daB zwischen simtlichen als geboten anerkannten Zwecken die
Unter- und Oberzweckbeziehung angegeben 'und so die «Struktur» des von
ihnen gebildeten «Systems» herausgestellt werden kénne. Schwemmer
schlagt daher zur Bestimmung von Z* folgende Methode vor: «Wir sollen ein
System gerechtfertigter Normen finden, deren Zwecke mit Z* vertraglich
sind und von deren Zwecken einer als Oberzweck Z zu Z* und Z verstanden
werden kann» (213). Gerechtfertigt seien Normen dann, wenn iiber die von
ihnen geforderten Handlungsweisen transsubjektiv beraten worden sei, unge-
rechtfertigt, wenn bloB subjektive Begehrungen die Festlegung der Handlungs-
weisen bestimmten, und insbesondere, wenn durch sie eine transsubjektive
Beratung iiber ihre Gerechtigkeit verhindert werde (215).

Nach welchen Regeln eine transsubjektive Beratung durchgefiithrt werden
soll, 146t sich nach Schwemmer niclit von vornherein sagen, da die Beratung
immer in einer bestimmten Situation stattfinde und bereits bestimmte Zwecke
als geboten, verboten oder freigestellt voraussetze (208f., 216). Es miisse sich
hingegen ein allgemeines Verfahren angeben lassen, mit dessen Hilfe gepriift
werden konne, ob jeweils die Bedingungen transsubjektiver Beratung erfiillt
seien oder nicht. Der Aufbau dieses Verfahrens kénne zugleich als eine kri-
tische Rekonstruktion der dialektischen Methode von Marx verstanden
werdends, '

Als erstes sei zunichst die «faktische Genese» des faktisch verfolgten
Normensystems unserer Gesellschaft zu leisten. Den besten Ausgangspunkt
dafiir bilden nach Schwemmers Auffassung die sogenannten «Primér-
zwecke», d. h. jene Zwecke, die der Befriedigung der physischen Bediirfnisse

12 Diese Rekonstruktion der dialektischen Methode ist allerdings sehr
liickenhaft und erschépft sich weitgehend in der Rekonstruktion einzelner
Marxscher Termini. Ausfiithrlicher dargestellt — wenn auch im Ausgang von
Hegel und nicht von Marx —~ hat Schwemmer eine solche'Rekonstruktion
dagegen in dem gemeinsam mit Siegfried Blasche verfaBten Aufsatz « Me-
thode und ‘Dialektik, Vorschl'aige zu einer methodischen Rekonstruktion
Hegelscher Dialektik», in: Rehabilitierung der praktischen Phllosoph1e,
a.a.0. (Anm. 1), S. 457-486.

204



der Gruppenmitglieder und der Realisierung des allgemeinen Interessens am
konfliktfreien Miteinanderleben dienten. In einem zweiten Schritt gelte es
dann, alle weiteren Zwecke, die sich in der Verfolgung der Primérzwecke auf
Grund der Arbeitsteilung und der organischen Differenzierung der Gesell-
schaft herausgebildet hitten, miteinander in Strukturbeziehung zu bringen
(22011.). Als Richtschnur fiir diese Systemerweiterung konne die historische
Entwicklung dienen, wobei aber die Zwecke fritherer gesellschaftlicher Situa-
tionen nur soweit aufzunehmen seien, als sie in unserer Gesellschaft tatsiachlich
noch verfolgt wiirden (229). Die «historische Genese» sei in diesem Sinne ein
Hilfsmittel fiir die faktische Genese, aber mit ihr nicht identisch.

Aber auch die faktische Genese hat nach Schwemmer ihren Zweck nicht
in sich selbst, sondern soll schliellich in eine dritte Methode ausmiinden:
in die «normative Genese». Deren Aufgabe bestehe darin, die in der fakti-
schen Genese herausgestellten Zwecke und Handlungsweisen auf die Frage
hin zu untersuchen, ob sie eine transsubjektive Beratung verhinderten oder
nicht. Verhindert werde die Beratung iiberall dort, wo die «gesellschaftlichen
Verhiltnisse», d. h. die Beziechung zwischen jenen Untergruppen der Gesell-
schaft, die zu den Auffordernden, und jenen, die zu den Aufgeforderten
gehoren, zu «Herrschaftsverhaltnissen» geworden seien in dem Sinne, daf3
«jemand schon auf Grund seiner blofB3 faktischen Zugehorigkeit zu einer
Untergruppe der Gesellschaft in die Position des Auffordernden oder des
Aufgeforderten gerat» (218). Die normative Genese miisse also bei jedem
Schritt der faktischen Genese priifen, ob auf Grund der gesellschaftlich not-
wendigen Systemerweiterung ein Herrschaftsverhéltnis entstehe oder nicht.
Ziel der gesellschaftlichen Praxis sei es dann, die Verhéltnisse so zu verandern,
daf3 die Bedingungen transsubjektiven Beratens erfiillt werden (234f1L.).

Eine explizite Bestimmung der Begriffe «Ethik» oder «Moral» wird
man in Schwemmers Werk vergeblich suchen; der Begriff des Guten, der
traditionellerweise zu den Schliisselbegriffen praktischer Philosophie gehort,
wird nur am Rande erwihnt. Schwemmer 148t uns aber iiber sein Verstind-
nis dieser Begriffe keinen Augenblick im unklaren. Die Lehre vom morali-
schen Argumentieren dient der «Ausarbeitung von Normen zur Konflikts-
bewiltigung ». Sie ist motiviert durch die Erfahrung von Konflikten zwischen
unvereinbaren Wiinschen, «verbunden mit dem Wissen, daf sie — zumindest
teilweise — ausraumbar sind, und dem Willen, sie auszurdumen» (20). In
moralischen Wertbegriffen ausgedriickt: Jeder Zustand des Konflikts ist vom
Ubel. Gut in sich selbst ist nur jener Zustand, in dem auf Grund einer voraus-
gehenden transsubjektiven Beratung gehandelt wird, und moralisch gut
handelt nur, wer dem gemeinsamen BeschluB3 gemaf3 den gebotenen Hand-
lungsweisen folgt und die verbotenen unterla3t. Diese Wertungen entspringen
offenbar — wie Schwemmers Rekonstruktion des Kantischen Gliickseligkeits-
begriffs nahelegt — der menschlichen Natur: Jeder Mensch will gliicklich
werden. Glickseligkeit aber ist nur im konfliktfreien Zustand moglich. Jeder
wird daher den konfliktfreien Zustand dem Zustand des Konflikts vorziehen
und verntinftigerweise jenen einzigen Weg wihlen, der zu diesem Ziel fiihrt:
die transsubjektive Beratung unter den Auspizien des Moralprinzips.

205



Schwemmers Argumentation wirft eine Reihe von Fragen auf: 1. Hat
Moral einen Zweck, und kann ein solcher Zweck anthropologisch begriindet
werden? 2. Wird Moral, wie Schwemmer sie versteht, dem gesetzten Zweck
tatsdchlich gerecht? 3. Ist das von ihm vorgeschlagene Argumentationsver-
fahren iiberhaupt durchfiihrbar? Ich will diese Fragen zum Ausgangspunkt
meiner Kritik wahlen.

I

DaB alle Menschen nach Gliickseligkeit streben, sei unbestritten. Dies
folgt, wie Schwemmer mit Recht hervorhebt, material-analytisch aus der
Bestimmung der Gliickseligkeit als des «Zustandes, der durch die Erfiillung
aller Begehrungen einer Person herbeigefiihrt wird» (80f.). Ebenso unbestrit-
ten sei, daB3 Gliickseligkeit im Zustand des Konflikts nicht fiir alle erreichbar
ist; denn dies ergibt sich aus der einfachen Tatsache, daf3 verschiedene Men-
schen verschiedene und verinderliche Begehrungen haben (95). Aber lassen
diese unbestrittenen Primissen irgendwelche Schliisse auf das Wesen und den
Zweck der Moral zu? Eines der klassischen Beispiele fiir eine solche SchluB3-
folgerung ist Hobbes’ Erklarung des Staatsvertrages aus der Mechanik der
natiirlichen Begierden, und Schwemmers Gedankengang erinnert tatsachlich
weit mehr an Hobbes als an Kant.

Zugegeben, die Unterschiede zwischen Schwemmers und Hobbes’ Argu-
mentation sind nicht zu iibersehen: Schwemmer setzt nicht hypothetisch
einen imaginaren Naturzustand voraus, sondern geht von dem faktischen
gesellschaftlichen Zustand aus, der bereits alle Formen der Kommunikation
und Interaktion, der staatlichen und rechtlichen Bindung und des moralischen
Handelns in sich enthéilt. Er scheint auch nicht beweisen zu wollen, daf3 sich
die Handelnden, um ihren Interessenkonflikten zu entgehen, ebenso zwangs-
weise dem Moralprinzip unterwerfen miiBten, wie die Hobbeschen Staats-
biirger, zur Beendigung des Krieges aller gegen alle, dies gegeniiber dem
Staatsoberhaupt tun. Schwemmer hebt bei seiner Interpretation der Kanti-
schen Redeweise vom «Faktum der Vernunft» sogar ausdriicklich hervor,
daB jeder Versuch, das Moralprinzip zu rechtfertigen, sinnlos sei. Das Moral-
prinzip kénne dem einzelnen nur dadurch einsichtig werden, daf3 er an der
gemeinsamen Praxis teilnehme; denn nur so erfahre er, daf3 die gemeinsame
Transformation die Erfiillung seiner urspriinglichen Begehrungen bedeute
(193f.). Schwemmer unterstreicht damit die an sich sehr sympathische Ein-
sicht, daB3 jede philosophische Rechtfertigung einmal ein Ende hat. Seine
Selbstbescheidung ist hier aber durchaus fehl am Platz und dient bloB dazu,
die Argumentation dort abzubrechen, wo sie — von seinem eigenen Ansatz
her gesehen — am dringlichsten erforderlich wire und wo sie Hobbes auch
weitergefiihrt hat.

Moralisches Handeln, wie Schwemmer es versteht, ist nichts anderes als
Mittel zum Zweck, niamlich zur Herstellung jenes Zustandes, in dem Gliick-
seligkeit erst moglich wird. Die Frage, ob dieser Zweck fiir alle erstrebenswert
sei, ist daher ebenso berechtigt wie die Frage, ob moralisches Handeln auch
das zweckmaBigste Mittel sei. Und die Behauptung, durch Teilnahme an der

206



moralischen Praxis werde sowohl die Wiinschbarkeit des Zwecks wie die
ZweckmaBigkeit des Mittels einsichtig — der theologischen Weisheit des credo
ut intelligam verbliiffend dhnlich — ist sicher nicht die Antwort, die man auf
diese Frage erwartet.

DaB3 Schwemmer die einer Zweck-Mittelbetrachtung entsprechenden
Uberlegungen, zumindest in bezug auf die Frage der ZweckmiBigkeit der
Moral, nicht vollig fremd geblieben sind, beweist seine Kritik an Kants
Wertung des kategorischen Imperativs als eines absoluten Prinzips, das unter
allen Umstidnden, auch wenn niemand sonst es tue, zu befolgen sei (172ff.).
Nur auf Grund einer dogmatischen Wertung kénne Kant dazu kommen, von
der Situation, in der gehandelt werden soll, abzusehen und sich «,monolo-
gisch dogmatisch® eine Welt auszudenken, die nach ,bloBen Vernunftge-
setzen‘ geordnet ist, anstatt das Verniinftigerwerden der faktischen Welt
gemal dem Moralprinzip zu betreiben zu versuchen» (175).

Das Handeln nach dem Moralprinzip ist also offenbar nur ein bedingt
taugliches Mittel zur Erreichung des konfliktfreien Zustandes. Ist vielleicht
der konfliktfreie Zustand auch nur ein bedingt giiltiger Zweck? An eine solche
Moglichkeit scheint Schwemmer nicht gedacht zu haben. Aber nur darum,
weil er in dieser Frage selbst dogmatisch verfahrt. Schwemmer bezeichnet
zwar eine Rechtfertigung des Moralprinzips als sinnlos, halt er es aber fir
selbstverstandlich, dafl niemand, ohne dazu motiviert zu sein, auf die mora-
lische Praxis eingehen wiirde. Er 1aBt auch keinen Zweifel offen, worin er
diese Motivation sieht: «Das Verlangen nach Gliickseligkeit (zunéchst nach
der eigenen) motiviert (durch die Erfahrung der Fehlschlige bei den Ver-
suchen, dieses Verlangen zu befriedigen) die Sittlichkeit» (172). Was unter-
scheidet eine solche « Motivation» von einer Rechtfertigung? Schwemmer hat
sich dazu nicht geduBert; doch seine Ausfithrungen tiber die Unmoglichkeit,
das Moralprinzip zu rechtfertigen, geben zumindest einige Fingerzeige. Jede
Rechtfertigung von Zwecken, Begehrungen oder Handlungen setzt nach seiner
Auffassung das Moralprinzip bereits voraus; es kénne daher keine Rechtferti-
gung des Prinzip aller Rechtfertigung geben (193). Dieses Argument ist zwei-
fellos richtig, solange Rechtfertigung als moralische Rechtfertigung verstan-
den wird. Niemand wird bestreiten, daB3 man das Prinzip aller Moral nicht
seinerseits wieder moralisch rechtfertigen kann. Aber muf3 denn jede Recht-
fertigung eo ipso moralisch sein? Schwemmer hat mit seiner « Motivation»
selbst angedeutet, dal es ein dem Moralprinzip vorausgehendes Prinzip
geben muB3: das egoistische Prinzip der eigenen Gliickseligkeit oder, wie Kant
es nennen wiirde, das Prinzip der Klugheit. Er hat dariiber hinaus auch zu
verstehen gegeben, worin eine Rechtfertigung auf Grund dieses Prinzips
besteht: die Tatsache, dal3 eine Handlung der eigenen Gliickseligkeit forder-
lich ist, ist ein Grund, sie zu tun. Genau genommen hat er damit zweierlei
behauptet: Er hat einerseits eine normative Aussage dariiber gemacht, was
einen nicht-moralischen Gruend zu inem Rechtfertigungsgrund macht, und
er hat anderseits eine anthropologische Erklarung dafiir gegeben, warum
jedermann einen solchen Grund als Grund anerkennen wird.

Betrachtet man Schwemmers «Motivation» im Lichte dieser Voraus-
setzungen, dann wird auch ihr Inhalt etwas klarer. Schwemmer gibt zwar

207



keine Rechtfertigung des Moralprinzips, aber er macht eine Rechtfertigungs-
behauptung, die sich etwa wie folgt umschreiben lieBe: Jedermann kann zu
der Einsicht gefithrt werden, daf3 die durch das Moralprinzip geforderte
Transzendierung der subjektiven Begehrungen seiner Gliickseligkeit besser
dient als der Versuch, Begehrungen unmittelbar zu befriedigen. Diese Recht-
fertigungsbehauptung impliziert eine kosmologische Behauptung tiber die
Beschaffenheit der Welt und eine soziologische iiber die Beschaffenheit der
Gesellschaft. Unsere Welt und unsere Gesellschaft sind so beschaffen, daB3
jeder, gleichgiiltig in welcher Position er sich auch befinden mag, gleich viel
Gewinn aus einer nach dem Moralprinzip geregelten Praxis ziehen kann.
Aber trifft diese Behauptung wirklich zu? Hobbes geht in seiner Theorie von
einer dhnlichen These aus, allerdings unter der zusitzlichen Annahme eines
Naturzustandes. Bereits unter dieser zusitzlichen Bedingung kann man sich
berechtigterweise fragen, ob angesichts der allen gemeinsamen «conditio
humana» die natiirlichen Unterschiede zwischen den Menschen tatsichlich
so wenig ins Gewicht fallen, daB jeder, wie stark und michtig er auch sein
mag, durch den Zusammenschlul3 mit den andern in jedem Fall mehr gewinnt
als verliert®. Die bekannten Schwierigkeiten in einem analogen Fall, dem Ver-
such, den internationalen Naturzustand der Staaten durch die Grindung
eines Weltstaatenbundes zu beenden, sprechen jedenfalls eher gegen die
Richtigkeit der Hobbeschen These. Noch berechtigter aber sind die Zweifel,
wenn es nicht um den Ubergang vom Naturzustand zu einem Rechtszu-
stand, sondern — wie bei Schwemmer — um den Ubergang vom faktischen
gesellschaftlichen Zustand zu einer gemeinsamen moralischen Praxis geht.
Es mag sicherlich Falle geben, in denen das Handeln nach dem Moral-
prinzip von allen Beteiligten als im Sinne des Gliicksprinzips lohnend emp-
funden wird. Aber stehen dieser Erfahrung, auf die sich Schwemmer so gerne
beruft, nicht zahlreiche andere, gegenteilige Erfahrungen gegeniiber? Und
fithren diese nicht zum Zusammenbruch seiner Hauptvoraussetzung, der
konfliktfreie Zustand sei im wohlverstandenen Interesse eines jeden? Wenn
jedoch das Ziel der moralischen Praxis nicht mehr fiir alle und nicht in jedem
Fall wiinschenswert erscheint, was kénnte es dann fiir Griinde geben, dennoch
auf sie einzugehen? Etwa die Anerkennung eines moralischen Prinzips
zweiter Ordnung, das von uns forderte, die eigene Gliickseligkeit nur in dem
MaBe zu betreiben, als dies die Gliickseligkeit der andern nicht verhindert?
Unter welchen Bedingungen konnte man aber hoffen, dal} ein solches Prinzip
Anerkennung finde? Jedenfalls nicht auf Grund der Schwemmerschen und
Hobbeschen Voraussetzung, einziges auflermoralisches Motiv menschlichen
Handelns sei das rein egoistische Interesse an der eigenen Gliickseligkeit.
Weit eher miilte man, wie etwa Butler, neben dem natiirlichen egoistischen
Interesse ein ebenso natiirliches altruistisches Interesse an der Gliickseligkeit
der andern voraussetzen. Oder sollte man vielleicht auf den Versuch, eine
Motivation fiir das Moralprinzip zu finden, tiberhaupt verzichten?

8 Vgl. dazu etwa D. P. Gauthier: Morality and Advantage, in: Philoso-

phical Review, LXXVI, 1967, S. 460-75; Norbert Hoerster: Utilitaristische
Ethik und Verallgemeinerung, Freiburg/Miinchen 1971, S. 118f%.

208



Ich habe nicht die Absicht, diese Fragen zu beantworten®. Ich mochte
bloB aufihre Existenz und dadurch auf die Zweifelhaftigkeit der Schwemmer-
schen Voraussetzungen hinweisen. Die These, das Moralprinzip lasse sich
nur durch eine Tathandlung, d. h. durch Teilnahme an der gemeinsamen
Praxis einsichtig machen, hat Schwemmer mit seiner versteckten Recht-
fertigungsbehauptung selbst in Frage gestellt. Seine anthropologische Vor-
aussetzung, der Mensch handle primér nur aus Selbstinteresse, ist alles andere
als selbstverstandlich. Und noch weniger die stillschweigende Annahme,
jedermann miifite schon aus Selbstinteresse den konfliktfreien Zustand dem
Zustand des Konflikts vorziehen. Am allerwenigsten aber geht es an, die
Annahme oder Verwerfung des Moralprinzips mit einem Entscheid fiir oder
gegen die Vernunft gleichzusetzen. Zu den wesentlichen Aufgaben der Ver-
nunft gehort nimlich unter anderem, Zwecke auf ihre Wiinschbarkeit und
Mittel auf ihre ZweckmaBigkeit hin zu priifen, und man kénnte aus durchaus
rationalen Griinden zu dem Ergebnis kommen, daB sich der ganze Aufwand
der Moral, von ithrem Zweck her gesehen, nicht lohne, oder dal3 dieser
Zweck auf anderem Wege besser erreichbar sei’. Fiir die traditionelle prakti-
sche Philosophie jedenfalls ist die Frage, warum ich tiberhaupt moralisch
handeln soll, von groBter Bedeutung. Beinahe jeder Philosoph bemiihte sich,
darauf eine Antwort zu finden, von Platon und Aristoteles iiber Hobbes,
Spinoza und Hume bis zu Bentham und Mill. Der erste, der mit dieser
Tradition bricht, und die Pflicht um der Pflicht willen preist ist Kant.

Die Zwiespialtigkeit Schwemmers in der Frage der Rechtfertigung des
Moralprinzips weckt gewisse Zweifel, ob er diesem Umstand in seiner Kant-
interpretation gentigend Rechnung getragen hat.

Schwemmer scheint sich der Schwierigkeit, Kants deontologische Pflicht-
ethik mit der teleologischen Bestimmung des Moralprinzips (als eines Mittels
zum Zweck der Konfliktbewiltigung)® in Einklang zu bringen, bewulit
gewesen zu sein. Aber sein Vermittlungsversuch ist wenig tiberzeugend. Das
Moralprinzip, schreibt er, sei insofern Mittel, als es «zur Erreichung der
faktisch entstandenen Begehrungen» diene, und insofern Zweck, als es diese
Begehrungen veriandere und somit keinem der schon bekannten Zwecke als

¢ Zur Diskussion dieser Fragen vgl. etwa: J. A. Brunton: Egoism and
Morality, in: The Philosophical Quarterly, VI, 1956, S. 289-303; P. Foot:
Moral Beliefs, in: Proceedings of the Aristotelian Society, LIX, 1958-59,
S. 83-104; P. Winch: Nature and Convention, in: Proceedings of the Aristo-
telian Society, LX, 1959-60, S. 231-252; D. Z. Phillips: Does ist Pay to Be
Good? in: Proceedings of the Aristotelian Society, LXV, 196465, S. 45-60;
P. Winch: Moral Integrity, Oxford 1968; W. D. Hudson: Modern Moral
Philosophy, London/Basingstoke 1970, S. 272 {f.

7 Vgl. dazu etwa G. J. Warnock: The Object of Morality, London 1971,
S. 1524,

8 Zur Unterscheidung zwischen deontologischen und teleologischen Theo-
rien vgl. C. D. Broad: Five Types of Ethical Theory, London 1930, S. 278:
«The concepts of obligation are fundamental and the concepts of value are
definable in terms of them. Thus it might be held that the notion of fittingness

209



dienlich angesehen werden kénne (173). Dieses Argument beruht jedoch auf
einer reinen Aequivokation der Begriffe «Mittel» und «Zweck». Nach
Schwemmers Sprachregelung ist eine Handlung x ein Mittel, sofern die rele-
vanten Wirkungen dieser Handlung x (im Sinne einer hinreichenden Be-
dingung) zu dem als Zweck begehrten Zustand fiithren (69). So verstanden ist
jedoch das Moralprinzip fiir keinen materialen Zweck ein Mittel, sondern
allenfalls eine notwendige Bedingung dafiir, daf die materialen Zwecke durch
die Ausfithrung der fiir sie erforderlichen Handlungen iiberhaupt realisiert
werden kénnen, indem es alle Handlungen anderer, die diesen Handlungen
zuwiderlaufen, ausschlieBt. Mittel im Schwemmerschen Sinn ist das Moral-
prinzip nur fiir einen Zweck: den Zustand, in dem miteinander vertrigliche
Zwecke verfolgt werden; denn nur dieser Zweck kann durch die Handlung
der intersubjektiven Beratung tatsichlich erreicht werden. Im Hinblick auf
diesen Zweck bleibt aber das Moralprinzip stets Mittel und wird niemals
zum Zweck selbst — was wohl kaum Kants Meinung gewesen sein diirfte.

IT.

Ich habe bisher mit Schwemmer vorausgesetzt, Moral sei ein Mittel zur
Lésung von Begehrungskonflikten. Aber entspricht dies tatsachlich der Rolle
des moralischen Handelns? Anders gefragt, ist die Losung von Konflikten in
jedem Fall ein moralisches Problem, und ist jedes moralische Problem redu-
zierbar auf einen Begehrungskonflikt? Man kénnte diesen Fragen mit dem
Hinweis begegnen, es sei Schwemmer schlieBlich unbenommen, die Rolle der
Moral auf seine Weise festzulegen. Und dies wire auch kaum zu bestreiten.
Aber Schwemmer erhebt den Anspruch, mehr zu geben als ewne willkiirliche
Neudefinition, namlich eine Rekonstruktion des alltdaglichen Verstindnisses
von Moral. Seine Rekonstruktion muB sich daher vor dem Alltagsverstindnis
rechtfertigen kénnen.

Die Frage, ob die Losung von Begehrenskonflikten stets ein moralisches
Problem sei, 148t sich wohl nicht ohne weiteres beantworten. Offenkundig ist
jedoch sicher dies: Gewaltlose Losung von Konflikten ist nicht nur eine Ange-
legenheit des moralischen Handelns im engeren Sinn, sondern ebensosehr
auch des Rechts, der Politik und der Wirtschaft. In allen diesen Bereichen
wurden spezielle Verfahrensweisen ausgebildet, die keinem andern Zweck
dienen als dem, Interessenkonflikte zu losen. Die These, jeder Begehrens-
konflikt sei moralischer Natur, lieBe sich darum nur durch die Behauptung
aufrecht erhalten, jeder rechtliche, politische und wirtschaftliche Konflikt sei
auch ein moralischer. Aber was heil3t dies? Wenn diese Identititsbehauptung
zutrife, dann wéiren die bisher iiblichen Verfahren der Konfliktlosung in
Politik, Recht und Wirtschaft entweder miflbildete Formen der transsub-
jektiven Beratung — eine Annahme, die so unplausible klingt, daB sie beson-

is fundamental, and that ,X is intrinsically good‘ means that it is fitting for
every rational being to desire X. Such theories might be called Deontological.
The concepts of value are fundamental, and the concepts of obligation are
definable in terms of them. Such theories may be called Teleological.»

210



derer Rechtfertigung bediirfte, oder Verfahren, die sich zwar von der trans-
subjektiven Beratung prinzipiell unterscheiden, durch diese aber in Zukunft
zu ersetzen wiren — eine Forderung, die wohl jedermann als unrealistisch,
wenn nicht als absurd, zuriickweisen wiirde. Besagt jedoch die Identitits-
behauptung nicht mehr, als daf3 bei jeder Losung von Interessenkonflikten
auch moralische Uberlegungen mitspielten, so ist dagegen sicher nicht viel
einzuwenden, auller daBl es genauerer Aufklirung bedarf, worin dieses
«Mitspielen» eigentlich besteht.

Ein moglicher Ausweg wire vielleicht noch der, sich auf die generelle
These zuriickzuziehen, jede politische, rechtliche und wirtschaftliche Institu-
tion sei das Resultat von menschlichen Handlungen und bediirfe, wie jedes
Handeln, der moralischen Rechtfertigung. Aber auch dieser Ausweg fiihrt
nicht weiter, denn die Tatsache, daB3 diese Institutionen moralisch begriin-
det werden koénnen, macht die durch sie zu losenden Interessenkonflikte
ebenso wenig zu moralischen, wie die Tatsache, da3 die Institution Wissen-
schaft philosophisch gerechtfertigt werden kann, die wissenschaftlichen Pro-
bleme in philosophische verwandelt. Schwemmers Behauptung, Begehrens-
konflikte seien durch moralisches Handeln zu lésen, scheint daher ziemlich
zweifelhaft und bedarf zumindest eingehender Erérterung.

Wie steht es aber mit der in Schwemmers Programm implizierten umge-
kehrten Voraussetzung, dal3 jedes moralische Problem auf einen Begehrens-
konflikt zuriickzufithren sei? Der allgemeinste Ausruck eines ethischen Pro-
blems ist zweifellos die Frage: Was soll ich tun? Oder: Was habe ich zu tun?
Diese Frage ist aber keineswegs immer durch einen Interessenkonflikt
motiviert, und sie dient auch nicht in erster Linie dazu, versteckte Interessen-
konflikte aufzudecken. Die Frage etwa, in der die antiken Philosophen das
Hauptproblem der Ethik zu fassen pflegten — wie soll ich leben? was macht
ein gutes Leben aus? —, hat zunachst iiberhaupt nichts mit Interessenkon-
flikten zu tun, auller man bezeichnete jede Alternative zwischen verschie-
denen Handlungsmoglichkeiten von vornherein als Konflikt. Allerdings kann
hier vielleicht zu Recht eingewendet werden, die Frage, wie man leben soll,
sei kein genuin moralisches Problem: es gebe kein fiir alle verbindliches
gutes Leben und keinen Lebenszweck, den alle befolgen miiten ; moralische
Praxis betreffe nur die sozialen oder sozial relevanten Handlungen. Aber
selbst wenn man das Gebiet der Moral auf diese Weise beschrinkt?, bedeutet
das noch lange nicht, da Moral ausschlieSlich der Lésung von Konflikten
dienen miisse. Sind etwa die utilitaristischen Zweckbestimmungen der Ethik

® Wer diese Beschrinkung anerkennt, muf3 aber jede Polemik gegen die
Existenzphilosophen unterlassen, welche eine «verniinftig nicht begriind-
bare ,Existenzerhellung® (Jaspers) von der interpersonal anerkennbaren
Wissenschaft» unterscheiden (vgl. Wilhelm Kamlah/Paul Lorenzen: Logi-
sche Propadeutik oder Vorschule des verniinftigen Redens, Mannheim 1967,
S. 146f1.). Denn das, was man unter Ethik versteht und rational diskutierbar
und lehrbar zu machen versucht, hat dann eo ipso nichts mehr mit jener von
der Existenzphilosophie wieder ins BewuBtsein geriickten Frage zu tun, wie
man leben soll.

211



wie grofites Gliick der grofBten Zahl, Forderung der sozialen Harmonie,
Verbesserung der conditio humana usw. nicht ebenso berechtigt, wenn nicht
umfassender? Oder hat Schwemmer diesen utilitaristischen Zwecken schon
durch das Postulat Rechnung getragen, dafl die Begehrungen aller Betrof-
fenen in die Beratung aufgenommen werden miillten?

Lorenzen hat in seiner eigenen Darstellung einer « Grundlegung der prak-
tischen Philosophie» auf eine Zweckbestimmung der praktischen Philosophie
verzichtet und ihre Funktion auf die Rechtfertigung praktischer Normen
beschrinkt!®. Diese Moglichkeit hiatte auch Schwemmer offengestanden.
Aber er ist, wie ich glaube zu Recht, nicht darauf eingegangen. Eine Methode
zur Rechtfertigung praktischer Normen 143t sich nur unter der Voraussetzung
entwickeln, dafl man sich zuvor iiber die Bedeutung der Moral oder der
moralischen Urteile klargeworden ist. Denn wie soll ich Normen rechtfertigen,
wenn ich nicht weil}, wozu sie dienen? Wie kann ich nach der Rechtfertigung
von Urteilen fragen, wenn ich nicht weil3, welcher Art diese Urteile sind?
Eine solche Bedeutungsanalyse moralischer Urteile ist umso dringlicher, als
bisher noch keineswegs feststeht, worin ihre Eigenart besteht. Sind es Be-
schreibungen? Vorschriften? Erklirungen? Direktiven? Exklamationen? Der
groBte Teil der metaethischen Literatur dient keinem andern Ziel als der
Klirung dieser Fragen. Es ist jedoch zweifelhaft — und wird heute selbst
innerhalb der Oxforder-Schule immer mehr bezweifelt!* — ob durch diese
Sprachanalysen Brauchbares zutage gefordert wurde, ja ob es iiberhaupt so
etwas wie eine Sprache der Moral gebe. Weit fruchbarer scheint es, das We-
sen der Moralitit nicht mehr in dem zu suchen, was durch die moralischen
Urteile geschieht (das Wecken von Uberzeugungen, Emotionen usw.), oder
was in ihnen ausgedriickt wird (Attitiiden, Imperative usw.), sondern viel-
mehr von dem Gegenstand auszugehen, #ber den in moralischen Urteilen
gesprochen wird!?, oder von dem Gesichtspunkt, durch den moralische
Uberlegungen erst zu moralischen werden. Ein solcher inhaltlicher Ausgangs-
punkt kommt dem Schwemmerschen Ansatz sehr nahe, fithrt aber keineswegs
mit Notwendigkeit zu seiner Bestimmung der Moral als eines Mittels zur
Konfliktlosung. Die dem gleichen Ansatz verpflichtete metaethische Literatur
weist jedenfalls bisher in anderer Richtung?'?.

10 Vgl. Normative Logic and Ethics, a.a.O., S. 74f.

11 Zu den vehementesten Gegnern der rein sprachanalytischen Betrach-
tung gehoéren etwa Mary Warnock (vgl. Ethics since 1900, London 1960
(19662), S. 98f1., 144 ff.) und G. J. Warnock (vgl. etwa The Object of Morality,
a.a2.0. (Anm. 7), S. 125-138).

12 Zu diesen Unterscheidungen vgl. G.J. Warnock: Contemporary Moral
Philosophy, London/Basingstoke 1967, S. 48-61; The Object of Morality,
a.a.0., S. 128ff. Einen Einblick in die Schwierigkeiten, die sich einer adé-
quaten Definition von Moral oder Ethik in den Weg stellen, vermittelt etwa
der von G. Wallace und A. D. M. Walker herausgegebene Sammelband
«The Definition of Morality» (London 1970). ‘

13 Als Beispiele fiir eine inhaltlich orientierte analytische Ethik vgl. etwa:
Stephen Toulmin: An Examination of the Place of Reason in Ethics, Cam-

212



Diese Tatsache zu ignorieren zeugt nicht eben von groBer Kommunika-
tionsbereitschaft und fiihrt héchstens dazu, dal man, trotz aller Bemiihungen
um eine schrittweise aufgebaute Terminologie, die Gefolgschaft schon vor
dem Beginn seines Unternehmens verliert.

Gesetzt aber, man wire sich darin einig, daBl Moral der Losung von Kon-
flikten zu dienen habe, so bleibt noch immer die Frage, ob Schwemmers
Lehre vom moralischen Argumentieren dieser Funktion der Moral auch
gerecht werde. Rekapitulieren wir die Hauptschritte seines Verfahrens: Als
erstes gilt es, ein in bezug auf die Situation S gerechtfertigtes System von
Normen zu finden. Die Rechtfertigung eines zur allgemeinen Annahme vor-
geschlagenen Zweckes Z* besteht dann in dem Nachweis, daB Z*, im Gegen-
satz zu dem urspriinglich begehrten Zweck Z, mit diesem Normensystem
vertriglich ist und daB ein Zweck Z dieses Systems als Oberzweck von Z und
Z* verstanden werden kann. Vertraglich mit einem System gerechtfertigter
Normen ist ein Zweck offenbar unter zwei Bedingungen. Er ist entweder aus
diesem System als geboten ableitbar oder aber freigestellt in dem Sinne, daf3
er weder geboten noch — auf Grund einer Ableitbarkeit aus einem System
ungerechtfertigter Normen — verboten ist (vgl. 176fF.). In bezug auf jeden
moglichen Zweck Z miiite also mit Hilfe einer solchen Deduktion entscheid-
bar sein, ob er als geboten, verboten oder freigestellt zu betrachten sei. Kon-
nen durch dieses Verfahren tatsichlich alle Begehrenskonflikte gelost werden?
Eine notwendige Voraussetzung dafiir ist zweifellos die, daB3 — nach durchge-
fithrtem Beratungsverfahren — keine Normenkonflikte auftreten konnen. Wie
weit ist diese Voraussetzung erfiillt? Nach Schwemmer voll und ganz. «Dal3
die durch eine gerechte Norm zu iibernehmen geforderte Begehrung in ihrer
Erfiillung nicht durch die Erfiillung einer Begehrung, die durch eine andere
gerechte Norm zu iibernehmen gefordert ist, behindert werden kann, ver-
steht sich: Damit iiberhaupt der Fall einer solchen Behinderung auftreten
kann, miissen die beiden Normen fiir einen gemeinsamen Handlungszusam-
menhang aufgestellt werden, d. h. die Situation, relativ zu der sie zur Uber-
nahme einer Begehrung auffordern, ist die gleiche. Mit den gleichen Anga-
ben, durch die die in ihnen angegebene Situation beschrieben wird, konnen sie
aber nicht zu einer verschiedenen Wissens- und Verstandnisbildung kommen,
d. h. konnen sie nicht zu miteinahder unvertraglichen Begehrungen auf-
fordern» (177).

Der Nerv der Schwemmerschen Argumentation liegt darin, daB3 jede Recht-
fertigung in bezug auf eine Situation S durchgefiihrt wird und daB3 darum,
nach Abschlufl des Rechtfertigungsverfahrens, fiir die Situation S jeweils nur
noch eine situationsgerechte Norm {ibrig bleiben kann. Ein Normenkonflikt
ist damit per definitionem ausgeschlossen. Doch was heil3t in diesem Kontext
«Situation» und «situationsgerecht»? ‘

Wie Schwemmer gleich zu Beginn seines Werkes betont, darf von ihm
niemand d‘en Vorschlag einer « Situationsethik» erwarten, «in der eine Recht-

bridge 1950; Kurt Baier: The Moral Point of View, New York 1958; G. J.
Warnock: The Object of Morality, a.a.O.; Carl Wellmann: Challenge and
Response, Justification in Ethics, London/Amsterdam 1971.

213



fertigung von Normen unseres Handelns nur relativ zu der jeweiligen
,konkreten Situation® . .. zugelassen wird» (17). Nicht einzelne Handlungen
sollen gerechtfertigt werden, sondern die « Handlungsweisen» der «gruppen-
méiBig iblichen Praxis», d.h. die Handlungen, «die immer wieder in
(relevant) gleichen Situationen ausgefiihrt werden» (215). Wenn Schwemmer
von Situation spricht, meint er also nie eine aktuelle, historisch einmalige
Situation, sondern einen bestimmten Situationstypus, der durch die Angabe
der (in den verschiedenen Situationen) gleichbleibenden Umstinde charak-
terisiert wird. Die in den Normen enthaltenen Situationsbeschreibungen
diirfen daher nur Pradikatoren enthalten, aber keine Eigennamen, Kenn-
zeichnungen oder Indikatoren.

Schwemmers Behauptung, sein Verfahren schlieBe Normenkonflikte aus,
mul} entsprechend relativiert werden. Normenkonflikte sind ausgeschlossen —
in bezug auf ein und denselben Situationstyp. Moralische Konflikte haben
jedoch die unangenehme Eigenart, nicht auf der Ebene der Situationstypen,
sondern in konkreten Situationen aufzutreten. Konkrete Situationen wieder-
um haben die ebenso unangenehme Eigenschaft, dal sie durch keinen
Situationstyp erschopfend beschrieben werden kénnen. Es ist darum logisch
nicht unméglich und erfahrungsgemil oft zutreffend, daB ein und dieselbe
konkrete Situation sowohl die Charakteristika des Situationstyps S; wie die
des Situationstyps S, enthalt. Konsequenz: die fiir den Situationstyp S, ge-
forderte Norm gerit in Konflikt mit der fiir S, geforderten Norm.

Leider hat Schwemmer kein Beispiel gegeben fiir das, was er unter einer
Norm versteht. Aber die in der ethischen Literatur gebriauchlichen Standard-
beispiele fiir Prinzipien- und Normenkonflikte kénnten wohl alle zur Ver-
anschaulichung des von mir umschriebenen Konfliktfalls beigezogen werden.
Ich erinnere bloB an eines der bekanntesten Exempel: Sartres junger Fran-
zose, der vor der Frage steht, ob er bei seiner kranken Mutter bleiben oder
in die Résistance eintreten soll**. Sowohl die Forderung, bei einer Besetzung
seines Landes (S;) fiir die nationale Befreiung zu kampfen, wie auch die
Forderung, bei fehlender staatlicher oder anderer Altersfiirsorge (S,) fiir
seine notleidenden Eltern zu sorgen, diirfte als Beispiel fiir eine gerecht-
fertigte Norm betrachtet werden kénnen. Der Normenkonflikt entsteht nun
gerade dadurch, daB3 in der konkreten Situation sowohl die Bedingungen von
S; wie die von S, erfiillt sind, die beiden Normen sich aber in ihrer Erfiillung
ausschlieBen. Wie kann ein solcher Konflikt gelost werden? Durch Schwem-
mers Verfahren jedenfalls nicht. Es bleibt nichts anderes {ibrig, als fiir den
jeweiligen Fall und im Hinblick auf die betroffenen Personen Pro und Contra
gegeneinander abzuwigen und sich, wie man in der Alltagssprache zu sagen
pflegt, nach bestem Wissen und Gewissen fiir die eine oder die andere Alter-
native zu entscheiden. Das Ergebnis der Entscheidung kénnte dann zwar
wieder als eine Norm formuliert werden, zum Beispiel, daB bei einem Kon-
flikt zwischen der Pflicht gegeniiber den Eltern und der Pflicht gegeniiber
dem Vaterland die Pflicht gegeniiber den Eltern den Vorrang habe, aber
damit wire tiberhaupt nichts gewonnen; denn die Entscheidung wird ja

14 I’Existentialisme est un Humanisme, Paris 1946, S. 39fT.

214



nicht durch diese Norm gerechtfertigt, sondern die Norm durch die — als
berechtigt vorausgesetzte — Entscheidung.

Schwemmers Deduktionismus ware letztlich nur auf eine Weise zu retten:
dadurch, daB in seine Normen die Losung fiir alle moglichen Konfliktfille
eingebaut wiirde. Aber vermutlich wire eine solche Norm gar nicht formu-
lierbar oder dann so kompliziert, daB sie sich fiir die Praxis als unbrauchbar
erwiese. Zudem, was ich fiir entscheidender halte, besteht niemals Gewahr
dafiir, daB alle Konfliktfille erfaBt werden konnten. Die Aufgabe, jede ein-
zelne Situation fiir sich zu priifen, bleibt daher weiterhin bestehen, und von
dieser Priifung allein hidngt ab, ob der betreffenden Norm im jeweiligen Fall
Giiltigkeit zukommt oder nicht. Dies besagt jedoch nicht mehr und nicht
weniger, als daf3 jedes noch so vollstindige System gerechfertigter Normen
fur die Losung von praktischen Konflikten letztlich irrelevant ist. Schwem-
mers Verfahren bietet allenfalls einen denkokonomischen Vorteil: Es verhilft
uns zu einem Satz von Standardlésungen fir Normalsituationen und gewahrt
dadurch eine gewisse Entscheidungshilfe. Aber es ist weit von dem entfernt,
was es zu geben verspricht: ein Instrument zur Lésung von Begehrenskon-
flikten. Daf3 Schwemmer diese Tatsache entgangen ist, kann nur durch ein
schwerwiegendes Versiumnis erklart werden. Er setzte all seinen Ehrgeiz
in den Versuch, ein Verfahren zur Rechtfertigung von Normen, Handlungs-
weisen und Entscheidungsregeln zu entwickeln ohne auch nur einen Augen-
blick an die Frage zu verschwenden, wozu solche Normen iiberhaupt gut
sind. Der besagte denkékonomische Vorteil hitte den ganzen Aufwand wohl
kaum gerechtfertigt. Oder gibt es vielleicht Griinde, die das Schwemmersche
Verfahren als lohnender erscheinen lassen?

Schwemmer versteht seine Lehre vom moralischen Argumentieren in
erster Linie nicht als Instrument zur Losung individueller moralischer Pro-
bleme, sondern als Teil einer kritischen Theorie der Gesellschaft, der in Ver-
bindung gesehen werden muf3 mit der postulierten faktischen und normativen
Genese unseres gesellschaftlichen Normensystems. Ver diesem Hintergrund
erscheint sein Programm als durchaus sinnvoll ; denn zu den Hauptgeschiften
einer kritischen Gesellschaftstheorie gehort sicherlich die Kritik und Recht-
fertigung der rechtlichen, sozialen, 6konomischen und politischen Institu-
tionen und Handlungsweisen, und soweit es um die Rechtfertigung von
Handlungsweisen geht, habe ich ja die Brauchbarkeit des Schwemmerschen
Deduktionsverfahrens nicht angezweifelt. Ich habe bloB bestritten, daB3 die
Rechtfertigung von Handlungsweisen ein taugliches Mittel sei zur Losung
von Begehrenskonflikten. Welchen Sinn hat es dann aber noch, Handlungs-
weisen rechtfertigen zu wollen?

Falls Handlungsweisen, wie ich bisher mit Schwemmer voraussetzte, nur
dazu dienen, die Praxis zu beschreiben, «die — im Durchschnitt — von jedem
Gruppenmitglied iibernommen werden, wenn es in eine bestimmte Situation
geraty» (215); so ist die Antwort durch meine Kritik schon gegeben. Durch die
Rechtfertigung von Handlungsnormen gewinnt man bestenfalls gewisse Ent-
scheidungshilfen fiir Standardsituationen, die psychologisch gesehen niitzlich,
aber im Prinzip iiberfliissig sind, weil sie allein als solche keine Handlung
rechtfertigen und keinen Begehrenskonflikt 16sen. Bei niherem Zusehen wird

215



man jedoch bald entdecken, daf3 es neben diesen handlungsleitenden Normen
oder «Handlungsmaximen» Handlungsweisen véllig anderer Art gibt. Ich
mochte sie «institutionalisierte Handlungsweisen» nennen'®.

Im Gegensatz zu den Handlungsmaximen miissen institutionalisierte
Handlungsweisen o6ffentlich bekannt, autorisiert und - wie das Adjektiv
besagt — auf irgendeine Weise institutionalisiert sein, sei es informell durch
Erziehung und 6ffentliche Meinung oder formell durch eine politische oder
rechtliche Korperschaft. Wer insitutionalisierte Handlungsweisen nicht be-
folgt, hat darum meist mit irgendwelchen Sanktionen zu rechnen, nicht selten
sogar mit strafrechtlichen. Noch ein anderer Unterschied zu den Handlungs-
normen verdient in unserem Zusammenhang Beachtung. Durch die institu-
tionalisierten Handlungsweisen werden die unter sie fallenden Handlungen
vollstandig bestimmt oder gar erst konstituiert. Ein Gesetz brechen zum
Beispiel kann man nur auf Grund dessen, daf3 es Gesetze gibt. Anders als
bei den Handlungsmaximen bedarf daher die einzelne Handlung keiner
besonderen Rechtfertigung. Thre Rechtfertigung liegt darin, daB3 sie durch
eine institutionalisierte Handlungsweise geboten wird, und sie ist nur dann
richtig ausgefiihrt, wenn sie der vorgeschriebenen Praxis folgt. Dieser zweite
Unterschied zeigt deutlich, wo man ansetzen muf3, wenn man auf die grup-
penmaiBige Praxis EinfluB nehmen will: nicht bei den Handlungsmaximen,
sondern bei den institutionalisierten Handlungsweisen. Die Gerechtigkeit
oder Ungerechtigkeit einer Handlungsweise entscheidet hier iiber die Gerech-
tigkeit oder Ungerechtigkeit einer ganzen Praxis. Im Hinblick auf die insti-
tutionalisierten Handlungsweisen scheint daher Schwemmers Verfahren
aulerst fruchtbar zu sein. Es erlaubte uns, die bestehenden Institutionen einer
rationalen Kritik zu unterziehen und Begehrenskonflikte, zumindest soweit
sie sich in der Forderung nach institutionalisierten Handlungsweisen aus-
driicken, transsubjektiv zu lésen. '

Leider ist dies nur die Halfte der Geschichte. Einer institutionalisierten
Handlunigsweise gegeniiber kann man namlich nicht nur fragen, ob die
betreffende Handlungsweise gerecht sei, sondern ebenso sehr, warum sie
iiberhaupt institutionalisiert werden soll. Eine Institutionalisierung ist ein so
schwerwiegender Schritt, dal er besonderer Rechtfertigung bedarf; denn er
bedeutet nicht weniger als daB fiir einen bestimmten Bereich durch einen
einzigen Akt alle weiteren moralischen Uberlegungen dariiber, was im Einzel-
fall zu tun oder zu lassen sei, auler Kraft gesetzt werden. Aus welchen Griin-
den kann man einen solchen Schritt tun? Aus moralischen jedenfalls nicht,

18 Meine Unterscheidung zwischen Handlungsmaximen und institutiona-
lisierten Handlungsweisen entspricht weitgehend John Rawls’ Distinktion
zwischen der «summary conception of rules», nach der die Einzelfille
logisch die Prioritdt haben vor der Regel, und den «rules of practices», die
logisch die Prioritit haben vor den Einzelfillen. Vgl. Two Concepts of
Rules, in: Philosophical Review, LXIV, 1955, S. 3-32, und die dort angege-
benen Literaturhinweise. In derselben Richtung geht auch J. R. Searles Unter-
scheidung zwischen «regulativen» und «konstitutiven» Regeln, vgl. Speech
Acts, Cambridge 1969, S. 33-42.

216



denn es wird sich kaum ein moralischer Grund finden lassen, der dazu legiti-
mierte, die moralische Entscheidung des einzelnen zu suspendieren. Wiirde
zum Beispiel im Verlaufe der transsubjektiven Beratung der Vorschlag
gemacht, eine Handlungsweise zu institutionalisieren, so kdme dies dem
Eingestandnis gleich, daBentweder diebetreffende Handlungsweisenichtallen
verstandlich gemacht werden konnte und Institutionalisierung bewirken soll,
was Einsicht nicht vermochte, oder nicht allen die moralische Integritit
zugetraut werden kann, der allgemeinen Einsicht entsprechend zu handeln.
In beiden Fillen wire Institutionalisierung ein Ausdruck dafiir, daf3 die
transsubjektive Beratung versagt hat und die Sache darum einer Institution
iibergeben muB. Aber wenn schon institutionalisiert werden soll, warum dann
nur einzelne Handlungsweisen und nicht auch — in Form von Institutionen
zweiter Stufe wie zum Beispiel Parlamente und Gerichte — die Lésung von
Begehrenskonflikten selbst?

Schwemmer gerat hier offensichtlich in ein Dilemma: Beschrankt er sich
darauf, Begehrenskonflikte durch die Rechtfertigung von Handlungsmaximen
zu losen, so kann er zwar das vorgeschlagene Verfahren zur Anwendung brin-
gen, aber wird dadurch sein Ziel verfehlen ; sucht er die Konfliktlosung auf dem
Weg einer Rechtfertigung von institutionalisierten Handlungsweisen, so kann
er sein Ziel zwar prinzipiell erreichen, aber muf3 zugleich sein Verfahren in den
wesentlichsten Punkten preisgeben. Im einen Fall ist er gezwungen, das Ziel
dem Verfahren, im andern, das Verfahren dem Ziel zu opfern. Kurz, wenn
moralisches Argumentieren ein Mittel zur Konfliktlosung sein soll, dann ist
Schwemmers Lehre vom moralischen Argumentieren das falsche Mittel.

Um MiBverstindnissen vorzubeugen: meine Zweifel an der ethischen
Relevanz von Handlungsmaximen implizieren keineswegs eine irrationale
«Situationsethik», und mein Nachweis, dal die Schwemmersche Methode
die Institutionalisierung von Handlungsweisen nicht rechtfertigen kann,
besagt nicht, daB Schwemmers Formulierungen des Moralprinzips unzu-
treffend und die Idee des moralischen Diskurses als einer transsubjektiven
Beratung falsch wire. Eine «Situationsethik» braucht schon darum nicht
irrational zu sein, weil die Einsicht, daB3 moralisches Argumentieren auf die
konkrete Situation bezogen werden miisse, die Idee einer transsubjektiven
Beratung keineswegs ausschlieBt. Die transsubjektive Beratung erfordert
namlich nicht, da3 sich alle auf einen Satz von starren Normen verpflichten,
sondern bloB, daB3 alle — falls sie in dieselbe konkrete Situation gerieten — die-
selbe Norm als die richtige erachten wiirden. Ob aber nur einer ausnahmsweise
oder die meisten téglich vor der betreffenden Situation stehen, ist vollig bedeu-
tungslos. Bedeutung gewinnt diese Frage erst, wenn man, wie Schwemmer, die
stillschweigende Voraussetzung macht, eine Rechtfertigung von einzelnen
Handlungen sei nur moglich, wenn man diese unter eine allgemeine Regel
oder Norm subsumieren konne. Aber diese Voraussetzung ist ein reines
Dogma, und ein iibles dazu®.

16 Fin gutes Heilmittel gegen dieses Dogma ist die Lektiire von Carl
Wellmanns « Challenge and Response» (a.a.O. (Anm. 13)). Vgl. vor allem
S. 4-31.

217

15 Studia Philosophica XXXIV



Mit meinen letzten Sitzen deutete ich an, daB sich Schwemmer nicht
unbedingt in einem ausweglosen Dilemma befindet. Soweit es um nicht-
institutionalisierte Handlungsweisen geht, wire sein Ziel, die Lésung von
Begehrenskonflikten, durch eine transsubjektive Beratung moglicherweise
erreichbar, allerdings unter Preisgabe des von ihm vorgeschlagenen deduk-
tiven Verfahrens. Umgekehrt ist nicht auszuschliefen, daB sein deduktives
Verfahren und die von ihm geforderte faktische und normative Genese des
gesellschaftlichen Normensystems — bei entsprechender Modifikation der
Idee der transsubjektiven Beratung — tatsichlich zur Rechtfertigung institu-
tionalisierter Handlungsweisen beigezogen werden konnte. Priifen wir daher
als letztes die Frage, ob sein methodischer Vorschlag — mit oder ohne Modi-
fikation — tiberhaupt durchfithrbar wire.

III.

Die Anwendung des deduktiven Verfahrens setzt voraus, daB3 die Beraten-
den iiber die Gerechtigkeit eines bestimmten Normensystems bereits einen
gemeinsamen Willen gebildet haben. Worauf stiitzt sich Schwemmers An-
nahme, daf3 eine solche Einigung tatsichlich erzielt werden kann? Eine An-
erkennung bestimmter Zwecke ergibt sich nach Schwemmer schon daraus,
daB sich die Beratenden in einem Handlungszusammenhang befinden. Dies
heiBe namlich, «daf sie gewisse Zwecke immer schon gemeinsam verfolgen —
denn sonst bestiinde eben kein Handlungszusammenhang» (208). Erst weil
sie schon einige Zwecke gemeinsam verfolgten, kénnten sie tiberhaupt in die
Lage geraten, sich iiber bestimmte andere Zwecke uneinig zu sein. Aber
garantiert diese partielle Einigkeit auch schon, daB sie sich tiber ein ganzes
Normensystem einigen konnen?

AufschluBreich in dieser Beziehung scheint mir Schwemmers Postulat,
bei der Genese des faktisch verfolgten Normensystems von den sogenannten
Primarzwecken auszugehen, «deren Erreichung als ein Mittel verstanden wer-
den kann zur Erfiillung der Begehrungen, die die Sicherung der Gruppen-
existenz zum Ziel haben» (220), oder als ein Mittel fiir die « Realisierung der
Kommunikation» und des «konfliktfreien Miteinanderhandelns» (222). Die
Berechtigung solcher negativer Zwecke, wie ich sie nennen mochte, wird
wohl kaum jemand bestreiten, denn niemand kann ein Interesse daran haben,
die notwendigen Bedingungen seiner physischen und sozialen Existenz in
Frage zu stellen”. Aber zwischen den Zwecken, von deren Erreichung oder
Nicht-Erreichung die Existenz der Gesellschaft abhingt, und jenen Zwecken,
deren Realisierung eine sinnvolle, erfiillte, «gute» — oder wie man sie auch
immer nennen mag — Existenz ausmacht, besteht ein erheblicher Unter-
schied. Empirisch geschen ist es jedenfalls sehr zweifelhaft, ob man sich iiber
die positiven Ziele eines «guten» sozialen Lebens auch nur annidhernd so
gut wird einigen kénnen wie iiber die negativen Zwecke.

17 Wie Peter Winch in seinem Artikel « Nature and Convention» (a.a.O.,

Anm. 6) tiberzeugend gezeigt hat, gibt es aus diesem Grunde Normen, die in
dem Begriff einer Gesellschaft schon enthalten sind.

218



Fiir Schwemmer scheint diese Schwierigkeit nicht zu bestehen. Dies wohl
aus mehreren Griinden: Durch vage Begriffe wie «Sicherung der Gruppen-
existenz», « Realisierung der Kommunikation» wirdder Unterschiedzwischen
positiven und negativen Zwecken schon terminologisch verwischt. Die Rede-
weise von «gesellschaftlich notwendigen Beduirfnissen» (234) legt nahe, dal
alle Handlungsweisen, die als Konkretisierung und Differenzierung der
Primirzwecke verstanden werden kénnen, von jedermann ebenso akzeptiert
werden miifiten wie die Primarzwecke selbst. Und gesellschaftlich notwendig
in diesem Sinne sind letztlich alle Zwecke; denn nach Schwemmer kann es
keinen Zweck geben, der nicht auch als Unterzweck der Primirzwecke ver-
standen werden kann, da ein Zweck per definitionem erst dann verstanden ist,
wenn sein Zusammenhang mit den Primarzwecken aufgezeigt werden kann
(226). Wasfiir einen Grund kann es dann iiberhaupt noch geben, einen Zweck
als ungerecht zuriickzuweisen? Letztlich nur den, daB der betreffende Zweck
die Erfiillung eines Priméarzweckes oder eines zur Erfiillung eines Primér-
zweckes erforderlichen Unterzweckes verhindert. Aber ist die Tatsache, daB3
ein Zweck die Erfiillung der Primdrzwecke nicht verhindert, auch schon ein
Grund, ihn als geboten zu betrachten? Sicherlich nicht, denn daraus, dal3
ein Zweck nicht verboten ist, folgt ja nach Lorenzens Modallogik noch nicht,
daB er geboten ist; er kénnte auch freigestellt sein.

"Wire die Deduktionsbasis in Form eines Systems gerechtfertigter Zwecke
schon errichtet, so kénnte das Gebotensein eines Zweckes mit Hilfe einer
Ableitung leicht erwiesen werden. Doch solange es darum geht, die Deduk-
tionsbasis erst zu finden, bleibt zur Priifung eines Zweckes nur das negative
Kriterium des Verboten- oder Nicht-Verbotenseins. Auf Grund welcher
Kriterien sollen die Beratenden in diesem Fall iiber Geboten oder Nicht-
Gebotensein eines Zweckes entscheiden? Etwa auf Grund dessen, dal3 er
faktisch von allen begehrt wird? Wenn sich Schwemmer mit einer blo3
faktischen Einigkeit begniigte, so wire dieses Kriterium ausreichend, aber er
fordert nicht eine «faktische generelle», sondern eine «normative universelles
Einigkeit, «deren Herstellung schrittweise beraten und geregelt worden ist
und die nicht nachtraglich zu ihrem Eintreffen in einer bestimmten Gruppe
festgestellt . . . wird» (124). Die allgemeine Annahme eines Zweckes ist also
kein Kriterium fiir seine Richtigkeit, sondern seine Richtigkeit der Grund fiir
seine allgemeine Annahme. Dadurch wird die Frage nach den Kriterien der
normativen Richtigkeit eines Zweckes nur noch dringlicher. Eine Antwort
aber wird man bei Schwemmer vergeblich suchen und aus zwei Griinden,
wie ich glaube, auch nicht erwarten diirfen.

Der erste Grund liegt in der von Schwemmer implizit vorausgesetzten
Konsensustheorie der Wahrheit, der Theorie der «interpersonalen Verifi-
zierung», wie Kamlah und Lorenzen sie nennen'®. Nach dieser Theorie
ist die Aussage «x ist P» dann und nur dann wahr, «wenn auch jeder andere,
der mit mir dieselbe Sprache spricht, der sachkundig und verniinftig ist»,
dem Gegenstand x «nach geeigneter Nachpriifung den Pradikator ,P* (oder

18 Vgl. Logische Propadeutik, a.a.O. (Anm. 9), S. 120.

219



einen synonymen Pridikator) zusprechen wiirde»?. Das einzige Wahrheits-
kriterium ist die potentielle Zustimmung aller andern und nicht — wie bei den
ontologischen Wahrheitstheorien — die sogenannte Ubereinstimmung mit der
Wirklichkeit oder die Wiedergabe oder Abbildung von Sachverhalten.

Welche Bedeutung die Entscheidung zwischen diesen Wahrheitstheorien
fir die praktische Philosophie hat, 1463t sich in unserm Zusammenhang leicht
illustrieren. Die von mir verwendete Alternative, ob ein Zweck darum gut
sei, weil ihn alle begehrten, oder ob ihn alle begehrten, weil er gut sei, ist nur
auf dem Boden der Korrespondenztheorie der Wahrheit formulierbar; denn
sie setzt voraus, daBl Gutsein eine Qualitit ist, die einem Zweck an sich,
unabhingig von seiner faktischen oder potentiellen Anerkennung, zukommt.
Fiir die Konsensustheorie dagegen ist die Frage, ob ein Zweck, der potentiell
von allen als gerechtfertigt anerkannt und begehrt wird, wirklich gut sei,
sinnlos®. Mein Einwand fallt damit allerdings nicht dahin. Den Unterschied
zwischen scheinbar und wirklich gerechtfertigt, gibt es ja, wie gezeigt, auch
innerhalb der Schwemmerschen Konsensustheorie. Ein Zweck ist erst dann
wirklich gerechtfertigt, wenn er nicht faktisch, sondern auf Grund transsub-
jektiver Beratung anerkannt wird. Eine transsubjektive Beratung setzt jedoch
irgendwelche giiltigen Argumentationsregeln voraus. Schwemmer miillte
daher fir die Beratung iiber die Normen der Deduktionsbasis ein ebenso
giiltiges und den Konsensus garantierendes Verfahren angeben kénnen, wie er
dies fiir die Ableitung gebotener, verbotener und freigestellter Zwecke auf der
Grundlage einer schon bestehenden Deduktionsbasis getan hat. Fin solches
vorgangiges Priiffungsverfahren kann es aber schon aus rein logischen Griin-
den nicht geben; denn zur Aufstellung von Beratungsregeln wird, wie Schwem-
mer selbst sagt, bereits «die Annahme bestimmter Zwecke als geboten, ver-
boten oder freigestellt benotigt» (216). Der einzige Ausweg wire die Angabe
von ontologischen Kriterien, z. B. da8 ein Zweck dann gerechtfertigt sei,
wenn er gewisse Eigenschaften oder Qualitiaten wie etwa die Forderung von
Lust oder die Verminderung von Schmerz usw. aufweise. Doch diesen Ausweg
hat sich Schwemmer mit der Entscheidung fiir die Konsensustheorie der
Wabhrheit verbaut. MuB3 er also vor der Frage, wie es zu einer universellen
Einigung iiber ein System gerechtfertigter Normen kommen kann, endgiiltig
kapitulieren?

Wir haben bisher bloB festgestellt, daBl eine entscheidende Wahrheits-
bedingung der Konsensustheorie, die «geeignete Nachpriifung», bei der
Errichtung der Deduktionsbasis nicht erfiillt werden kann. Die Konsensus-
theorie nennt aber noch eine zweite Wahrheitsbedingung, die Bedingung der

1 A.a.0, S. 118f.

2 Dies ware meines Erachtens auch das Argument, das fiir Schwemmers
formale Zweckbestimmung der Moral (Methode der Konfliktlésung) spriche
und gegen die iiblichen inhaltlichen Zweckbestimmungen der utilitaristi-
schen Theorien ins Feld gefiihrt werden kénnte; denn inhaltliche Bestimmun-
gen wie «grofites Gliick der groBten Zahl» usw. bergen die Gefahr in sich,
das, was Ergebnis eines Konsensus sein soll, durch einen reinen Definitionsakt
vorwegzunehmen.

220



Verniinftigkeit der Beratenden. Wenn die erste Bedingung nicht erfillt
werden kann, dann mul3 eben das volle Gewicht der Wahrheit auf der zwei-
ten ruhen. Mit andern Worten: das einzige Kriterium fiir das Gebotensein der
grundlegenden Normen ist nicht irgendeine ontologische Qualitit, nicht das
Bestehen eines Priiffungsverfahrens und nicht die Tatsache, daB3 sie faktisch
anerkannt werden, sondern die Tatsache, daf} sie von verniinftigen Beratenden
anerkannt werden. Und was macht die Verniinftigkeit der Beratenden aus?

Verniinftigkeit ist zunichst eine individuelle Qualitidt, die sich unter
anderem in der Idhigkeit ausdriickt, dem Moralprinzip Folge leisten zu
kénnen. Aber diese individuelle Qualitidt kann nur unter bestimmten sozialen
Bedingungen zur Geltung kommen: in der « Gemeinsamkeit» der Beratungs-
situation?®!. Die Hoffnung auf einen Normenkonsens kann daher nur durch
die Annahme legitimiert werden, dal3 es in der Beratungssituation keine
unlésbaren Begehrenskonflikte mehr geben wird. In eben dieser Annahme
sehe ich den zweiten Grund dafiir, dafl Schwemmer die Errichtung der De-
duktionsbasis fiir unproblematisch hilt. Er hat eine solche Annahme zwar
nicht explizit ausgesprochen, aber seine Bemerkungen iiber die normative
Genese weisen unzweideutig darauf hin.

Die normative Genese eines Normensystems besteht nach Schwemmer
darin, «die faktische Genese schrittweise zu wiederholen, und zwar jeweils
mit der Frage, ob durch die gesellschaftlich notwendige Systemerweiterung
in einem bestimmten Schritt ein Herrschaftsverhéltnis entsteht oder nicht»
(235); d. h. ob jemand allein auf Grund seiner faktischen Zugehérigkeit zu
einer Untergruppe der Gesellschaft in die Position des Aufgeforderten oder
des Auffordernden geridt und eine transsubjektive Beratung dadurch verun-
moglicht wird (217). Uberall dort, wo sich die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse als Herrschaftsverhiltnisse entpuppten, miisse die praktische Philosophie
in eine diese Verhiltnisse verdndernde Praxis iibergehen mit dem Ziel, die
Bedingungen transsubjektiven Beratens erst herzustellen. «Die Philosophie
der Praxis hat», wie Schwemmer es formuliert, «die Aufgabe, zu einer Praxis
zu fithren, durch die ein Zustand herbeigefiihrt wird, in dem Philosophie als
Methode der Konflikbewiltigung — wie sie hier vorgetragen worden ist —
iiberfliissig werden sollte» (236).

In dieser Formulierung klingt nicht nur die Marxsche These von der
Aufhebung der Philosophie durch die Aufhebung des Proletariats nach; sie
gibt zugleich dem mit dieser These verbundenen Dogma Ausdruck, daB3 sich
mit der Aufhebung des Privateigentums und der Klassengesellschaft (der
Herrschaftsverhiltnisse in Schwemmers Terminologie) alle sozialen Konflikte

21 Die individuelle Verniinftigkeit ist schon darum nicht von der Beratungs-
situation zu isolieren, weil die Kriterien zur Priifung der Verniinftigkeit eines
Beratenden wiederum nur durch eine transsubjektive Beratung festgesetzt
werden konnen. Vgl. dazu Jiirgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen
zu einer Theorie der kommunikativen Kompetenz, in: Jirgen Habermas/
Niklas Luhmann; Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was
leistet die Systemforschung? Frankfurt am Main 1971, S. 123-136, insbe-
sondere S. 134f.

221



(Begehrenskonflikte) von selbst auflésen werden. Dal3 ein Dogma ungepriift
iibernommen wird, ist eines, ein anderes, daf3 sich Schwemmers Philosophie
der Praxis mit diesem bestimmten Dogma selbst diskreditiert. Auf der einen
Seite wird eine Lehre vom moralischen Argumentieren entwickelt, die nur
unter den idealen Bedingungen transsubjektiver Beratung anwendbar ist,
auf der andern Seite wird zugestanden, dal3 diese Bedingungen in unserer
mit Herrschaftsverhiltnissen durchsetzten Gesellschaft nicht erfiillt sind und
die entscheidende Praxis darin besteht, sie erst zu erfiillen. Kurz, Schwemmer
bietet uns eine Methode der Konfliktlosung fiir eine Situation, in der es keine
ernsthaften Konflikte mehr geben kann, wihrend er iiber die tatsidchlich
bestehende Konfliktsituation nicht mehr zu sagen weil}, als daB3 sie zum
Verschwinden gebracht werden miisse. Wie und nach welchen Normen soll
dies geschehen? Oder bedarf die gesellschaftsverindernde Praxis keiner
Normen? Ist jedes Mittel gerechtfertigt, das zur Realisierung der Vernunft
fithrt? Auch die Anwendung von Gewalt? Die Antwort auf diese zentralen
Fragen bleibt im dunkeln. Aber solange Schwemmer die Vernunft nicht zur
Praxis bringen kann, darf er kaum hoflen, die Praxis je zur Vernunft zu
bringen.

Was bleibt von Schwemmers Philosophie der Praxis, aufs Ganze gesehen,
noch tibrig? Ich rekapituliere die Hauptschritte meiner Kritik. Schwemmer
geht von einem als selbstverstindlich vorausgesetzten Zweck des moralischen
Handelns aus, der Losung von Begehrenskonflikten, ohne sich die Frage zu
stellen, ob moralisches Handeln {iberhaupt einen Zweck und ob es gerade
diesen Zweck hat. Er preist das von ihm entwickelte Verfahren der trans-
subjektiven Beratung als das einzige Mittel zur Erreichung des gesetzten
Zwecks, ohne sich um die augenscheinliche Tatsache zu kiimmern, daB es
eine Reihe gesellschaftlicher Institutionen gibt, die zu eben diesem Zwecke
geschaffen worden sind. Nach Schwemmers Ansicht 146t sich auf der Grund-
lage eines Systems gerechtfertigter Normen die Berechtigung einer Begeh-
rung durch ein rein deduktives Verfahren erweisen. Er {ibersieht, daf3
Handlungsnormen einzelne Begehrungen grundsitzlich nicht rechtfertigen
konnen, solange diese Normen nicht institutionalisiert werden, und der Be-
reich moralischer Argumentation verlassen wird, sobald sie institutionalisiert
werden. Schwemmer setzt voraus, unter den Bedingungen transsubjektiver
Beratung kénne eine Einigung tiber ein System gerechtfertigter Normen er-
zielt werden, vermag aber nicht anzugeben, worauf sich diese Hoffnung
stiitzt. Er hilt die Bedingungen transsubjektiver Beratung fiir erfiillbar, weil3
aber iiber ihre Erfiillbarkeit nicht mehr zu sagen, als daB sie auf dem Wege
gesellschaftsverindernder Praxis gesucht werden miisse.

Mit einem Wort: Schwemmers Bemithung um eine methodisch gesicherte
Sprache mag begriiBenswert, seine Formulierung des Moralprinzips richtig,
die Vorstellung des moralischen Diskurses als einer transsubjektiven Beratung
grundlegend und der Versuch, bei der Rechtfertigung von Normen die histo-
rische Situation zu beriicksichtigen, wegweisend sein, aber dem eigentlichen
Ziel, der Grundlegung eciner Lehre vom moralischen Argumentieren hat
uns sein Werk nicht wesentlich ndher gebracht. Anton Higli

222



	Zur Erlanger Philosophie der Praxis

