
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Buchbesprechung: Zur Erlanger Philosophie der Praxis

Autor: Hügli, Anton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung - Etude critique

Zur Erlanger Philosophie der Praxis

Die praktische Philosophie hat ihre Rehabilitierung erfahren1, ihre
Relevanz wird heute kaum mehr ernsthaft bestritten. Sobald man aber zu
fragen beginnt, was «praktische Philosophie» eigentlich sei und sein solle, ist
es mit dem Konsens auch schon vorbei. Der Begriff «praktische Philosophie»
erweist sich als bloße Etikette für ein Durch- und Nebeneinander verschiedenster

Definitionsvorschläge, Fragestellungen und methodischer Ansätze. Die
oft als der Weisheit letzter Schluß angebotenen Neuauflagen und Neuformulierungen

aristotelischer, humescher, kantischer, hegelscher, marxistischerusw.
Philosopheme erinnern auf unangenehme Weise daran, daß die praktische
Philosophie zu den ältesten und traditionsreichsten Disziplinen der
Philosophie gehört.

Die Lage ist allerdings nicht ganz so hoffnungslos, wie es zunächst scheinen

mag. Es gibt zweifellos Fragen, die eine praktische Philosophie, wie immer
man sie auch verstehen mag, nicht umgehen kann, und es gibt Methoden,
von denen jeder, mehr oder weniger reflektiert, Gebrauch machen wird, der
sich darüber klar zu werden versucht, was überhaupt gefragt ist. Unumgänglich

zum Beispiel ist die Frage, ob praktische Philosophie lehrbar und ihre
Normen rational begründbar seien, und zu den grundlegenden methodischen
Voraussetzungen gehört sicherlich ein gewisses Maß an Sprachanalyse, und
sei es auch nur in dem minimalen Sinn einer Klärung oder Normierung der
verwendeten Begriffe. Zu den vielversprechendsten Ansätzen praktischer
Philosophie zählt daher mit Recht die in den letzten Jahrzehnten vor allem
im angelsächsischen Raum entwickelte Metaethik. Die Methode der Sprachanalyse

wurde hier zu einer virtuos beherrschten Technik ausgebaut, und die
Begründungsproblematik wurde schon durch das erste bahnbrechende Werk,
Moores «Principia Ethica» in den Mittelpunkt gerückt.

Bezeichnenderweise ist die analytische Ethik in Deutschland lange Zeit
völlig ignoriert worden2. Das Interesse an ihr ist erst in jüngster Zeit, nicht
zuletzt auf Grund einer entscheidenden Wendung in der philosophischen

1 Vgl. den vielsagenden Titel des von Manfred Riedel herausgegebenen
Sammelbandes : Rehabilitierung der praktischen Philosophie, Band 1 :

Geschichte, Probleme, Aufgaben, Freiburg 1972.
2 Erste Zeugnisse einer Auseinandersetzung mit der Metaethik im

deutschsprachigen Raum sind meines Wissens der Abschnitt über die analytische
Ethik in Wolfgang Stegmüller: Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie,

Stuttgart 19694, S. 504—523, und Hans Alberts Aufsatz : Ethik und Meta-

199



Diskussion, richtig erwacht. Im Verlaufe der letzten Kontroversen zeigte sich
nämlich immer deutlicher, daß die Antwort auf die Frage nach der rationalen
Begründung von Normen auch darüber entscheidet, ob es zwischen den
maßgebenden gegnerischen Positionen ein sinnvolles Gespräch oder gar eine

Einigung geben kann oder nicht. Auf der einen Seite steht, grob gesprochen,
die kritische Theorie der Gesellschaft, welche die Irrationalität und
Ungerechtigkeit der gesellschaftlichen Verhältnisse zu entlarven versucht, sich
aber selbst den Vorwurf des Romantizismus und Irrationalismus gefallen
lassen mußte, weil sie sich bisher methodisch als unfähig erwies, die Normen
ihrer Kritik rational zu rechtfertigen. Ihr gegenüber steht die analytische
Philosophie, die zwar in Bereichen wie Logik und Wissenschaftstheorie
äußerst subtile rationale Methoden und Techniken entwickelt hat, aber bis
anhin - belastet durch die in ihren positivistischen Anfängen geschaffene
Kluft zwischen wissenschaftlich erkennbaren Tatsachen und dezisionistisch
entscheidbaren Normen - im Bereich des praktischen Handelns kaum festen
Fuß zu fassen vermochte3. Die Frage, ob Normen rational begründbar seien,
wurde daher in dieser Situation zur Frage, ob eine den Intentionen der
kritischen Theorie verpflichtete praktische Philosophie den strengen Rationalitätskriterien

der analytischen Philosophie unterworfen werden könne.
Einer der ersten, der diese Problematik klar gesehen und die Verbindung

von kritischer Theorie der Gesellschaft und analytischer Philosophie zum
Programm erhoben hat, ist Paul Lorenzen in seinem Aufsatz «Szientismus
versus Dialektik»4. Lorenzen sieht die Lösung des Problems in einer «Grundlegung

der praktischen Philosophie», wie er sie bereits in «Normative

Ethik, Das Dilemma der analytischen Moralphilosophie, in: Archiv für
Philosophie, Band 11, 1961, wieder abgedruckt in: Hans Albert, Konstruktion

und Kritik, Hamburg 1972, S. 127-167. Gegen Ende der 60-er Jahre
erschienen dann eine Reihe weiterer Arbeiten. Vgl. etwa Hans Lenk: Der
«Ordinary Language Approach» und die Neutralitätsthese der
MetaEthik, Zum Problem der sprachanalytischen Deutung der Ethik, in: Das
Problem der Sprache, hrsg. H.-G. Gadamer, München 1967, S. 183-206
(wieder abgedruckt in: Metalogik und Sprachanalyse, Studien zur analytischen

Philosophie, Freiburg 1973) ; Helmut Fahrenbach, Sprachanalyse und
Ethik, in: Das Problem der Sprache, a.a.O. S. 373-385; Günther Patzig,
Ethik ohne Metaphysik, Göttingen 1971 ; vgl. weiter die Arbeiten von Plelmut
Fahrenbach, Ingrid Craemer - Ruegenberg, Friedrich Kambartel, in:
Rehabilitierung der praktischen Philosophie, a. a. O. Einen guten Überblick über
die metaethische Literatur gibt Annemarie Pieper: Analytische Ethik, Ein
Überblick über die seit 1900 in England und Amerika erschienene Ethik-
Literatur, in: Philosophisches Jahrbuch, 78/1, 1971, S. 144—176.

3 Sprechendster Ausdruck der Kontroverse zwischen diesen beiden
Richtungen ist der berühmte «Positivismusstreit in der deutschen Soziologie».
Vgl. den von Heinz Maus und Friedrich Fürstenberg herausgegebenen
gleichnamigen Sammelband, Neuwied/Berlin 1969 (1970a).

4 In: Hermeneutik und Dialektik, Festschrift für H.-G. Gadamer, hrsg.
von R. Bubner, K. Cramer, R. Wiehl, Tübingen 1970, Bd. 1, S. 57-72.

200



Logic and Ethics» (Mannheim 1969, S. 73-89) entworfen hat. Dieser
Lösungsvorschlag ist inzwischen von seinem Schüler Oswald Schwemmer in
einer Arbeit mit dem Titel «Philosophie der Praxis, Versuch zur Grundlegung

einer Lehre vom moralischen Argumentieren, in Verbindung mit einer
Interpretation der praktischen Philosophie Kants» (Frankfurt am Main 1971)
weiter ausgeführt worden. Schwemmers Werk kommt darum zweifellos eine
Schlüsselrolle zu. Wie weit hat er die gestellte Aufgabe tatsächlich gelöst?
Eine Analyse seiner Arbeit kann diese Frage vielleicht beantworten.

Wie der Untertitel verrät, verfolgte Schwemmer mit seiner Arbeit zwei
Ziele: den Aufbau einer Lehre vom moralischen Argumentieren und eine
kritische Interpretation der praktischen Philosophie Kants. Meine Analyse
wird vor allem dem ersten Teil seiner Aufgabe, der Lehre vom moralischen
Argumentieren, gelten. Vergegenwärtigen wir uns zunächst kurz den Inhalt
seines Werkes!

Schwemmer versteht seinen Vorschlag als eine Thematisierung dessen,

was wir im Alltag immer schon tun. Es gehöre zu unserer täglichen Erfahrung,
daß unsere Wünsche untereinander und mit den Wünschen anderer in Konflikt

gerieten, ebenso aber auch, daß es uns nicht selten gelinge, solche Konflikte

auszuräumen. Der Wille, Interessenkonflikte mit Hilfe einer verbindlichen

Methode zu lösen, sei daher das leitenden Motiv für seinen Versuch,
eine Lehre vom moralischen Argumentieren aufzustellen (20).

Die gemeinsame Praxis beginnt nach Schwemmer schon beim Aufbau
dieser Lehre: als Redepraxis. Darum müsse zunächst eine gemeinsame
Terminologie geschaffen werden. Schwemmer schlägt dazu das in der Erlan-
ger-Schule übliche Verfahren vor: Mit Hilfe einer sogenannt «deiktischen»
Sprache soll auf gewisse Redesituationen hingewiesen werden, in denen die
ersten Termini der einzuführenden «logischen» Sprache gebraucht werden
sollen; «dann werden mit Hilfe dieser so eingeführten Termini neue
Situationen hergestellt, in denen die weiteren Termini der logischen Sprache
eingeführt werden» (35).

Als erstes führt Schwemmer «anthropologische Elementartermini» ein, die
das Verhalten von Menschen in der alltäglichen «Lebenspraxis» beschreiben
sollen (37-57). A wird von B zur Ausführung einer Handlung «aufgefordert».

Kommt A der Aufforderung nach, so «verhält» er sich ihr gemäß
oder führt eine «Verhaltung» aus. Wenn ein «Zustand», d. h. das Bestehen

von Gelegenheiten zu bestimmten Verhaltungen oder die Ausführung von
bestimmten Verhaltungen, aufGrund einerVerhaltung x mit einer bestimmten
Regelmäßigkeit eintritt, dann ist er eine «Wirkung» der Verhaltung x.

Durch die Einführung «dialogischer Elementartermini» soll die sprachliche

Vorbereitung unseres Verhaltens normiert werden (57-68). «Probeweise»

vorgetragene Aufforderungen innerhalb eines die Verhaltungen
regelnden Redezusammenhanges nennt Schwemmer «Vorschläge» und
«Gegenvorschläge». Werde ein Vorschlag auf Grund einer vorausgehenden
«Beratung» angenommen, so werde ein «Beschluß» gefaßt. Berate jemand
mit sich selbst, so «überlege» er sich, was zu tun sei, und fasse auf Grund
seiner Überlegungen einen «Entschluß». Die Verhaltungen, die nach einer
vorbereitenden Beratung ausgeführt werden, sollen «Handlungen» heißen.

201
14 Studia Philosophica XXXIV



Um über die Wirkung von Handlungen reden zu können, brauchen wir
nach Schwemmer eine dritte Art von Begriffen: die «noologischen Termini»
(68-77). Wer eine Handlung vorschlage, von dem könne man sagen, er
«begehre» den durch die Handlung bewirkten Zustand; dieser Zustand sei

sein «Zweck», die Handlung das «Mittel». Das Ziel einer Beratung lasse sich
daher wie folgt formulieren : Es gilt, den Konflikt unverträglicher Begehrun-
gen dadurch zu beheben, daß man sich - mit Hilfe eines methodischen
Vorgehens - aufmiteinander verträgliche Zwecke einigt und diese nun gemeinsam
begehrt. Abgeschlossen sei die «praktische» Beratung aber erst dann, wenn
auf Grund des gemeinsam gebildeten Willens eine «theoretische» Beratung
über die richtigen Mittel zur Herbeiführung des gewollten Zustandes erfolge
und ein Beschluß über die Ausführung oder Unterlassung bestimmter
Handlungen gefaßt werde. Diese theoretische Beratung beginne mit «Vermutungen»

von der Art «die Handlung x bewirkt den Zustand A» und ende mit
einer «Meinungsbildung», die sich auf ein - hier als problemlos vorausgesetztes

- theoretisches «Wissen» stütze.
Durch eine Interpretation des Kantischen Glückseligkeitsbegriffs versucht

Schwemmer im folgenden, das von ihm gestellte Problem, die Bildung eines

einsichtigen Willens, anhand von Kants Texten kritisch zu rekonstruieren
(78-105). Das Hauptgewicht seiner Interpretation liegt dabei auf der
Kantischen Unterscheidung zwischen «Glückseligkeit durch Natur» und
«Glückseligkeit durch Freiheit».

Die «Glückseligkeit durch Natur» ist nach Schwemmer gleichbedeutend
mit dem, was Kant auch als Glückseligkeit «unter bloss empirischen
Bedingungen» bezeichne (88). Ihre Eigenart bestehe darin, daß sowohl die Materie
der Glückseligkeit (das, was von verschiedenen Menschen zu verschiedenen
Zeiten als glückseligmachend begehrt werde) wie auch die Möglichkeit und die
Wege, die begehrten Zustände zu erreichen, nur empirisch festgestellt werden
könne (88f.). Ihr Prinzip laute: Handle so, daß du «jeweils den Zustand
herbeiführst, der deinen Begehrungen am meisten (nach deinem eigenen
Urteil) entspricht» (104). Kants entscheidende Einsicht sei nun ohne Zweifel,
daß eine solche Glückseligkeit durch Natur «unmöglich sei», weil sie weder
erkannt noch erreicht werden könne. Falls aber auch die über diese Einsicht
hinausgehende These Kants zuträfe, Glückseligkeit sei, von der Natur des

Menschen her gesehen, überhaupt nicht erreichbar, so wäre jeder Versuch,
Begehrenskonflikte zu beheben, von vornherein zum Scheitern verurteilt
(96ff.). Kant habe jedoch selbst zugestanden, daß zumindest eine Art von
Glückseligkeit möglich sei: die Glückseligkeit durch Freiheit (101). Worin
diese Glückseligkeit besteht, kann nach Schwemmer allerdings erst dann
methodisch geklärt werden, wenn die nächste Aufgabe gelöst ist: die Formulierung

des Moralprinzips und die Rekonstruktion des kategorischen Imperativs

(106-131, 132-166).
Wenn Begehrenskonflikte lösbar sein sollen, so muß ein Prinzip gefunden

werden, dessen Befolgung die Verträglichkeit der Begehrungen ermöglicht,
und das zugleich verhindert, daß ein von der Wirkung der vorgeschlagenen
Handlungen Betroffener oder eine der vorgebrachten Begehrungen von der
Beratung ausgeschlossen wird (106f.). Den Beweis dafür, daß Handeln nach

202



einem solchen Prinzip nicht unmöglich ist, sieht Schwemmer in unserem
faktischen Verhalten. Es gehöre zu unserer täglichen Erfahrung, daß jemand
seine Begehrung b (den Zweck Z) zurückstelle, weil sie mit dem gemeinsamen
Willen (dem Oberzweck Z) seiner Gruppe nicht verträglich sei, und statt
dessen die verträgliche Begehrung b* (den Zweck Z*) übernehme. Diese

Handlungsweise sei aber auch das Ziel der gesuchten Methode: Die
faktischen Begehrungen bi. .bn sollen in die miteinander verträglichen Begeh-

rungen bj*. .bn* transformiert werden können. Die Beratung selbst bestehe

darin, daß jeweils für eine bestimmte Begehrung b der Vorschlag gemacht
werde, b durch b* zu ersetzen, b wird, wie Schwemmer dies nennt, durch die
Annahme von b* «gedeutet». Stimme der Betreffende der Deutung zu, so

«interpretiere» er b durch b*. Die rein faktische Zustimmung genüge
freilich noch nicht, es müsse vielmehr ein «kritisches Verstehen» gesucht
werden, das die Richtigkeit der Interpretation für jedermann einsichtig
mache. Das gesuchte Moralprinzip sei darum nichts anderes als die
Aufforderung: «Laßt uns gemeinsam unser Wissen oder unser Verständnis
bilden bzw. unseren Willen bilden!» (126) Oder negativ ausgedrückt:
«Transzendiere deine Subjektivität» (deine bloß subjektiven Begehrungen)

Nach Schwemmers (und Lorenzens) Auffassung ist dieses Prinzip der
Transsubjektivität eine bloße Neuformulierung von Kants kategorischem
Imperativ. Die allgemeine Formel des kategorischen Imperativs, handle nach
der Maxime, von der du wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde,
werde zwar häufig im Sinne eines Konsistenzprinzips verstanden, das sich

etwa wie folgt umschreiben lasse: «Wenn du den Zustand, der dadurch
herbeigeführt wird, daß jeder so handelt wie du, nicht begehrst, dann sollst du
die Maxime dieser Handlung verwerfen» (140f.). Diese Deutung sei aber
schon darum falsch, weil nach Kant für die moralische Beurteilung nicht die
Wirkungen einer Handlung maßgebend seien und weil niemals angenommen
werden könne, daß alle auf gleiche Weise handelten. Der kategorische Imperativ

könne nur auf eine Weise interpretiert werden : als die Formulierung des

Programms, «daß ein Wille einsichtig sein soll, bzw. daß man - in der Sprache
Kants - nur solche Maximen annehmen oder befolgen soll, die von
jedermann (in der relevant-gleichen Situation) angenommen oder befolgt
werden sollen» (153). Diese Interpretation bestätigten auch die übrigen
Formulierungen des kategorischen Imperativs. Die erste «Subformel» vom
Naturgesetz als eines «Typus» des Sittengesetzes besage nicht mehr, als daß
die Allgemeinheit einer Begehrung oder eines Zweckes von jedermann
übernommen werden solle (156). Die zweite «Subformel», nach der jeder nicht
nur als Mittel, sondern auch als Zweck zu behandeln sei, drücke bloß die
allgemeine Forderung aus, «bei der Willensbildung nicht irgendwelche
Begehrungen faktisch auszuzeichnen, sondern eine jede Begehrung... zunächst
für gleichberechtigt anzunehmen» (160). Die dritte «Subformel» vom
«Reich der Zwecke» schließlich könne nur verstanden werden als die
Aufforderung, durch transsubjektive Beratung jenen Zustand herzustellen, in dem
alle Betroffenen miteinander verträgliche Zwecke verfolgten (161 ff.).

Die Rekonstruktion des kategorischen Imperativs im Sinne des

Transsubjektivitätsprinzips zeigt nun nach Schwemmers Auffassung auch, wie

203



Sittlichkeit und Glückseligkeit bei Kant zusammenhängen. Glückseligkeit
soll erstrebt werden, Sittlichkeit aber sei Bedingung der Möglichkeit für die
(einzig mögliche) Glückseligkeit, weil durch sie der Konflikt der Begehrungen
gelöst werde. Kurz, Moralität bestehe in der Erzeugung der Glückseligkeit
durch Freiheit, die - im Gegensatz zur Glückseligkeit durch Natur - die
eigene Glückseligkeit nur in dem Maße realisiere wie die allgemeine
Glückseligkeit realisiert werde (167-175).

Schwemmers letztes Kapitel (207-242) diènt der bisher ungeklärten Frage,
wie der Übergang vom Deuten oder Interpretieren zum kritischen Verstehen
einsichtig gemacht werden kann. Um einen Zweck Z* vor einem Zweck Z
als geeigneten Unterzweck von Z auszuzeichnen, genügt es nach seiner
Ansicht nicht, zu wissen, daß beide Unterzwecke von Z sind. Eine solche

Auszeichnung sei erst möglich, wenn es zusätzliche, bereits gerechtfertigte
Zwecke gebe, die mit Z*, aber nicht mit Z verträglich seien. Dies wiederum
bedinge, daß zwischen sämtlichen als geboten anerkannten Zwecken die
Unter- und Oberzweckbeziehung angegeben und so die «Struktur» des von
ihnen gebildeten «Systems» herausgestellt werden könne. Schwemmer
schlägt daher zur Bestimmung von Z* folgende Methode vor: «Wir sollen ein
System gerechtfertigter Normen finden, deren Zwecke mit Z* verträglich
sind und von deren Zwecken einer als Oberzweck Z zu Z* und Z verstanden
werden kann» (213). Gerechtfertigt seien Normen dann, wenn über die von
ihnen geforderten Handlungsweisen transsubjektiv beraten worden sei,
ungerechtfertigt, wenn bloß subjektive Begehrungen die Festlegung der Handlungsweisen

bestimmten, und insbesondere, wenn durch sie eine transsubjektive
Beratung über ihre Gerechtigkeit verhindert werde (215).

Nach welchen Regeln eine transsubjektive Beratung durchgeführt werden
soll, läßt sich nach Schwemmer nicht von vornherein sagen, da die Beratung
immer in einer bestimmten Situation stattfinde und bereits bestimmte Zwecke
als geboten, verboten oder freigestellt voraussetze (208f., 216). Es müsse sich
hingegen ein allgemeines Verfahren angeben lassen, mit dessen Hilfe geprüft
werden könne, ob jeweils die Bedingungen transsubjektiver Beratung erfüllt
seien oder nicht. Der Aufbau dieses Verfahrens könne zugleich als eine
kritische Rekonstruktion der dialektischen Methode von Marx verstanden
werden4".

Als erstes sei zunächst die «faktische Genese» des faktisch verfolgten
Normensystems unserer Gesellschaft zu leisten. Den besten Ausgangspunkt
dafür bilden nach Schwemmers Auffassung die sogenannten «Primärzwecke»,'

d. h. jene Zwecke, die der Befriedigung der physischen Bedürfnisse

4a Diese Rekonstruktion der dialektischen Methode ist allerdings sehr
lückenhaft und erschöpft sich weitgehend in der Rekonstruktion einzelner
Marxscher Termini. Ausführlicher dargestellt - wenn auch im Ausgang von
Hegel und nicht von Marx - hat Schwemmer eine solche Rekonstruktion
dagegen in dem gemeinsam mit Siegfried Blasche verfaßten Aufsatz
«Methode und Dialektik, Vorschläge zu einer methodischen Rekonstruktion
Hegelscher Dialektik», in: Rehabilitierung der praktischen Philosophie,
a.a.O. (Anm. 1), S. 457-486.

204



der Gruppenmitglieder und der Realisierung des allgemeinen Interessens am
konfliktfreien Miteinanderleben dienten. In einem zweiten Schritt gelte es

dann, alle weiteren Zwecke, die sich in der Verfolgung der Primärzwecke auf
Grund der Arbeitsteilung und der organischen Differenzierung der Gesellschaft

herausgebildet hätten, miteinander in Strukturbeziehung zu bringen
(220 ff.). Als Richtschnur für diese Systemerweiterung könne die historische
Entwicklung dienen, wobei aber die Zwecke früherer gesellschaftlicher
Situationen nur soweit aufzunehmen seien, als sie in unserer Gesellschaft tatsächlich
noch verfolgt würden (229). Die «historische Genese» sei in diesem Sinne ein
Hilfsmittel für die faktische Genese, aber mit ihr nicht identisch.

Aber auch die faktische Genese hat nach Schwemmer ihren Zweck nicht
in sich selbst, sondern soll schließlich in eine dritte Methode ausmünden:
in die «normative Genese». Deren Aufgabe bestehe darin, die in der
faktischen Genese herausgestellten Zwecke und Handlungsweisen auf die Frage
hin zu untersuchen, ob sie eine transsubjektive Beratung verhinderten oder
nicht. Verhindert werde die Beratung überall dort, wo die «gesellschaftlichen
Verhältnisse», d. h. die Beziehung zwischen jenen Untergruppen der Gesellschaft,

die zu den Auffordernden, und jenen, die zu den Aufgeforderten
gehören, zu «Herrschaftsverhältnissen» geworden seien in dem Sinne, daß
«jemand schon auf Grund seiner bloß faktischen Zugehörigkeit zu einer
Untergruppe der Gesellschaft in die Position des Auffordernden oder des

Aufgeforderten gerät» (218). Die normative Genese müsse also bei jedem
Schritt der faktischen Genese prüfen, ob auf Grund der gesellschaftlich
notwendigen Systemerweiterung ein Herrschaftsverhältnis entstehe oder nicht.
Ziel der gesellschaftlichen Praxis sei es dann, die Verhältnisse so zu verändern,
daß die Bedingungen transsubjektiven Beratens erfüllt werden (234ff.).

Eine explizite Bestimmung der Begriffe «Ethik» oder «Moral» wird
man in Schwemmers Werk vergeblich suchen; der Begriff des Guten, der
traditionellerweise zu den Schlüsselbegriffen praktischer Philosophie gehört,
wird nur am Rande erwähnt. Schwemmer läßt uns aber über sein Verständnis

dieser Begriffe keinen Augenblick im unklaren. Die Lehre vom moralischen

Argumentieren dient der «Ausarbeitung von Normen zur
Konfliktsbewältigung». Sie ist motiviert durch die Erfahrung von Konflikten zwischen
unvereinbaren Wünschen, «verbunden mit dem Wissen, daß sie - zumindest
teilweise - ausräumbar sind, und dem Willen, sie auszuräumen» (20). In
moralischen Wertbegriffen ausgedrückt: Jeder Zustand des Konflikts ist vom
Übel. Gut in sich selbst ist nur jener Zustand, in dem auf Grund einer
vorausgehenden transsubjektiven Beratung gehandelt wird, und moralisch gut
handelt nur, wer dem gemeinsamen Beschluß gemäß den gebotenen
Handlungsweisen folgt und die verbotenen unterläßt. Diese Wertungen entspringen
offenbar - wie Schwemmers Rekonstruktion des Kantischen Glückseligkeitsbegriffs

nahelegt - der menschlichen Natur: Jeder Mensch will glücklich
werden. Glückseligkeit aber ist nur im konfliktfreien Zustand möglich. Jeder
wird daher den konfliktfreien Zustand dem Zustand des Konflikts vorziehen
und vernünftigerweise jenen einzigen Weg wählen, der zu diesem Ziel führt :

die transsubjektive Beratung unter den Auspizien des Moralprinzips.

205



Schwemmers Argumentation wirft eine Reihe von Fragen auf: 1. Hat
Moral einen Zweck, und kann ein solcher Zweck anthropologisch begründet
werden? 2. Wird Moral, wie Schwemmer sie versteht, dem gesetzten Zweck
tatsächlich gerecht? 3. Ist das von ihm vorgeschlagene Argumentationsverfahren

überhaupt durchführbar? Ich will diese Fragen zum Ausgangspunkt
meiner Kritik wählen.

I.

Daß alle Menschen nach Glückseligkeit streben, sei unbestritten. Dies

folgt, wie Schwemmer mit Recht hervorhebt, material-analytisch aus der
Bestimmung der Glückseligkeit als des «Zustandes, der durch die Erfüllung
aller Begehrungen einer Person herbeigeführt wird» (80f.). Ebenso unbestritten

sei, daß Glückseligkeit im Zustand des Konflikts nicht für alle erreichbar
ist; denn dies ergibt sich aus der einfachen Tatsache, daß verschiedene
Menschen verschiedene und veränderliche Begehrungen haben (95). Aber lassen
diese unbestrittenen Prämissen irgendwelche Schlüsse auf das Wesen und den
Zweck der Moral zu? Eines der klassischen Beispiele für eine solche
Schlußfolgerung ist Hobbes' Erklärung des Staatsvertrages aus der Mechanik der
natürlichen Begierden, und Schwemmers Gedankengang erinnert tatsächlich
weit mehr an Hobbes als an Kant.

Zugegeben, die Unterschiede zwischen Schwemmers und Plobbes'
Argumentation sind nicht zu übersehen: Schwemmer setzt nicht hypothetisch
einen imaginären Naturzustand voraus, sondern geht von dem faktischen
gesellschaftlichen Zustand aus, der bereits alle Formen der Kommunikation
und Interaktion, der staatlichen und rechtlichen Bindung und des moralischen
Handelns in sich enthält. Er scheint auch nicht beweisen zu wollen, daß sich
die Handelnden, um ihren Interessenkonflikten zu entgehen, ebenso zwangsweise

dem Moralprinzip unterwerfen müßten, wie die Hobbeschen
Staatsbürger, zur Beendigung des Krieges aller gegen alle, dies gegenüber dem
Staatsoberhaupt tun. Schwemmer hebt bei seiner Interpretation der Kantischen

Redeweise vom «Faktum der Vernunft» sogar ausdrücklich hervor,
daß jeder Versuch, das Moralprinzip zu rechtfertigen, sinnlos sei. Das
Moralprinzip könne dem einzelnen nur dadurch einsichtig werden, daß er an der
gemeinsamen Praxis teilnehme ; denn nur so erfahre er, daß die gemeinsame
Transformation die Erfüllung seiner ursprünglichen Begehrungen bedeute
(193f.). Schwemmer unterstreicht damit die an sich sehr sympathische
Einsicht, daß jede philosophische Rechtfertigung einmal ein Ende hat. Seine

Selbstbescheidung ist hier aber durchaus fehl am Platz und dient bloß dazu,
die Argumentation dort abzubrechen, wo sie - von seinem eigenen Ansatz
her gesehen - am dringlichsten erforderlich wäre und wo sie Hobbes auch
weitergeführt hat.

Moralisches Handeln, wie Schwemmer es versteht, ist nichts anderes als

Mittel zum Zweck, nämlich zur Herstellung jenes Zustandes, in dem
Glückseligkeit erst möglich wird. Die Frage, ob dieser Zweck für alle erstrebenswert
sei, ist daher ebenso berechtigt wie die Frage, ob moralisches Handeln auch
das zweckmäßigste Mittel sei. Und die Behauptung, durch Teilnahme an der

206



moralischen Praxis werde sowohl die Wünschbarkeit des Zwecks wie die
Zweckmäßigkeit des Mittels einsichtig - der theologischen Weisheit des credo

ut intelligam verblüffend ähnlich - ist sicher nicht die Antwort, die man auf
diese Frage erwartet.

Daß Schwemmer die einer Zweck-Mittelbetrachtung entsprechenden
Überlegungen, zumindest in bezug auf die Frage der Zweckmäßigkeit der
Moral, nicht völlig fremd geblieben sind, beweist seine Kritik an Kants
Wertung des kategorischen Imperativs als eines absoluten Prinzips, das unter
allen Umständen, auch wenn niemand sonst es tue, zu befolgen sei (172ff.).
Nur auf Grund einer dogmatischen Wertung könne Kant dazu kommen, von
der Situation, in der gehandelt werden soll, abzusehen und sich ^monologisch

dogmatisch' eine Welt auszudenken, die nach ,bloßen Vernunftgesetzen'

geordnet ist, anstatt das Vernünftigerwerden der faktischen Welt
gemäß dem Moralprinzip zu betreiben zu versuchen» (175).

Das Handeln nach dem Moralprinzip ist also offenbar nur ein bedingt
taugliches Mittel zur Erreichung des konfliktfreien Zustandes. Ist vielleicht
der konfliktfreie Zustand auch nur ein bedingt gültiger Zweck? An eine solche

Möglichkeit scheint Schwemmer nicht gedacht zu haben. Aber nur darum,
weil er in dieser Frage selbst dogmatisch verfährt. Schwemmer bezeichnet

zwar eine Rechtfertigung des Moralprinzips als sinnlos, hält er es aber für
selbstverständlich, daß niemand, ohne dazu motiviert zu sein, auf die moralische

Praxis eingehen würde. Er läßt auch keinen Zweifel offen, worin er
diese Motivation sieht: «Das Verlangen nach Glückseligkeit (zunächst nach
der eigenen) motiviert (durch die Erfahrung der Fehlschläge bei den
Versuchen, dieses Verlangen zu befriedigen) die Sittlichkeit» (172). Was
unterscheidet eine solche «Motivation» von einer Rechtfertigung? Schwemmer hat
sich dazu nicht geäußert; doch seine Ausführungen über die Unmöglichkeit,
das Moralprinzip zu rechtfertigen, geben zumindest einige Fingerzeige. Jede
Rechtfertigung von Zwecken, Begehrungen oder Handlungen setzt nach seiner

Auffassung das Moralprinzip bereits voraus; es könne daher keine Rechtfertigung

des Prinzip aller Rechtfertigung geben (193). Dieses Argument ist zweifellos

richtig, solange Rechtfertigung als moralische Rechtfertigung verstanden

wird. Niemand wird bestreiten, daß man das Prinzip aller Moral nicht
seinerseits wieder moralisch rechtfertigen kann. Aber muß denn jede
Rechtfertigung eo ipso moralisch sein? Schwemmer hat mit seiner «Motivation»
selbst angedeutet, daß es ein dem Moralprinzip vorausgehendes Prinzip
geben muß : das egoistische Prinzip der eigenen Glückseligkeit oder, wie Kant
es nennen würde, das Prinzip der Klugheit. Er hat darüber hinaus auch zu
verstehen gegeben, worin eine Rechtfertigung auf Grund dieses Prinzips
besteht: die Tatsache, daß eine Handlung der eigenen Glückseligkeit förderlich

ist, ist ein Grund, sie zu tun. Genau genommen hat er damit zweierlei
behauptet: Er hat einerseits eine normative Aussage darüber gemacht, was
einen nicht-moralischen Gruend zu inem Rechtfertigungsgrund macht, und
er hat anderseits eine anthropologische Erklärung dafür gegeben, warum
jedermann einen solchen Grund als Grund anerkennen wird.

Betrachtet man Schwemmers «Motivation» im Lichte dieser
Voraussetzungen, dann wird auch ihr Inhalt etwas klarer. Schwemmer gibt zwar

207



keine Rechtfertigung des Moralprinzips, aber er macht eine Rechtfertigungsbehauptung,

die sich etwa wie folgt umschreiben ließe: Jedermann kann zu
der Einsicht geführt werden, daß die durch das Moralprinzip geforderte
Transzendierung der subjektiven Begehrungen seiner Glückseligkeit besser

dient als der Versuch, Begehrungen unmittelbar zu befriedigen. Diese
Rechtfertigungsbehauptung impliziert eine kosmologische Behauptung über die
Beschaffenheit der Welt und eine soziologische über die Beschaffenheit der
Gesellschaft. Unsere Welt und unsere Gesellschaft sind so beschaffen, daß
jeder, gleichgültig in welcher Position er sich auch befinden mag, gleich viel
Gewinn aus einer nach dem Moralprinzip geregelten Praxis ziehen kann.
Aber trifft diese Behauptung wirklich zu? Hobbes geht in seiner Theorie von
einer ähnlichen These aus, allerdings unter der zusätzlichen Annahme eines
Naturzustandes. Bereits unter dieser zusätzlichen Bedingung kann man sich

berechtigterweise fragen, ob angesichts der allen gemeinsamen «conditio
humana» die natürlichen Unterschiede zwischen den Menschen tatsächlich
so wenig ins Gewicht fallen, daß jeder, wie stark und mächtig er auch sein

mag, durch den Zusammenschluß mit den andern in jedem Fall mehr gewinnt
als verliert5. Die bekannten Schwierigkeiten in einem analogen Fall, dem
Versuch, den internationalen Naturzustand der Staaten durch die Gründung
eines Weltstaatenbundes zu beenden, sprechen jedenfalls eher gegen die
Richtigkeit der Flobbeschen These. Noch berechtigter aber sind die Zweifel,
wenn es nicht um den Übergang vom Naturzustand zu einem Rechtszustand,

sondern — wie bei Schwemmer - um den Übergang vom faktischen
gesellschaftlichen Zustand zu einer gemeinsamen moralischen Praxis geht.
Es mag sicherlich Fälle geben, in denen das Handeln nach dem
Moralprinzip von allen Beteiligten als im Sinne des Glücksprinzips lohnend
empfunden wird. Aber stehen dieser Erfahrung, auf die sich Schwemmer so gerne
beruft, nicht zahlreiche andere, gegenteilige Erfahrungen gegenüber? Und
führen diese nicht zum Zusammenbruch seiner Hauptvoraussetzung, der
konfliktfreie Zustand sei im wohlverstandenen Interesse eines jeden? Wenn
jedoch das Ziel der moralischen Praxis nicht mehr für alle und nicht in jedem
Fall wünschenswert erscheint, was könnte es dann für Gründe geben, dennoch
auf sie einzugehen? Etwa die Anerkennung eines moralischen Prinzips
zweiter Ordnung, das von uns forderte, die eigene Glückseligkeit nur in dem
Maße zu betreiben, als dies die Glückseligkeit der andern nicht verhindert?
Unter welchen Bedingungen könnte man aber hoffen, daß ein solches Prinzip
Anerkennung fände? Jedenfalls nicht auf Grund der Schwemmerschen und
Hobbeschen Voraussetzung, einziges außermoralisches Motiv menschlichen
Handelns sei das rein egoistische Interesse an der eigenen Glückseligkeit.
Weit eher müßte man, wie etwa Butler, neben dem natürlichen egoistischen
Interesse ein ebenso natürliches altruistisches Interesse an der Glückseligkeit
der andern voraussetzen. Oder sollte man vielleicht auf den Versuch, eine
Motivation für das Moralprinzip zu finden, überhaupt verzichten?

6 Vgl. dazu etwa D. P. Gauthier: Morality and Advantage, in: Philosophical

Review, LXXVI, 1967, S. 460-75; Norbert Ploerster: Utilitaristische
Ethik und Verallgemeinerung, Freiburg/München 1971, S. 118ff.

208



Ich habe nicht die Absicht, diese Fragen zu beantworten6. Ich möchte
bloß auf ihre Existenz und dadurch auf die Zweifelhaftigkeit der Schwemmer-
schen Voraussetzungen hinweisen. Die These, das Moralprinzip lasse sich

nur durch eine Tathandlung, d. h. durch Teilnahme an der gemeinsamen
Praxis einsichtig machen, hat Schwemmer mit seiner versteckten
Rechtfertigungsbehauptung selbst in Frage gestellt. Seine anthropologische
Voraussetzung, der Mensch handle primär nur aus Selbstinteresse, ist alles andere
als selbstverständlich. Und noch weniger die stillschweigende Annahme,
jedermann müßte schon aus Selbstinteresse den konfliktfreien Zustand dem
Zustand des Konflikts vorziehen. Am allerwenigsten aber geht es an, die
Annahme oder Verwerfung des Moralprinzips mit einem Entscheid für oder

gegen die Vernunft gleichzusetzen. Zu den wesentlichen Aufgaben der
Vernunft gehört nämlich unter anderem, Zwecke auf ihre Wünschbarkeit und
Mittel auf ihre Zweckmäßigkeit hin zu prüfen, und man könnte aus durchaus
rationalen Gründen zu dem Ergebnis kommen, daß sich der ganze Aufwand
der Moral, von ihrem Zweck her gesehen, nicht lohne, oder daß dieser
Zweck auf anderem Wege besser erreichbar sei'. Für die traditionelle praktische

Philosophie jedenfalls ist die Frage, warum ich überhaupt moralisch
handeln soll, von größter Bedeutung. Beinahe jeder Philosoph bemühte sich,
darauf eine Antwort zu finden, von Piaton und Aristoteles über Hobbes,
Spinoza und Hume bis zu Bentham und Mill. Der erste, der mit dieser
Tradition bricht, und die Pflicht um der Pflicht willen preist ist Kant.

Die Zwiespältigkeit Schwemmers in der Frage der Rechtfertigung des

Moralprinzips weckt gewisse Zweifel, ob er diesem Umstand in seiner
Kantinterpretation genügend Rechnung getragen hat.

Schwemmer scheint sich der Schwierigkeit, Kants deontologische Pflichtethik

mit der teleologischen Bestimmung des Moralprinzips (als eines Mittels
zum Zweck der Konfliktbewältigung)8 in Einklang zu bringen, bewußt
gewesen zu sein. Aber sein Vermittlungsversuch ist wenig überzeugend. Das

Moralprinzip, schreibt er, sei insofern Mittel, als es «zur Erreichung der
faktisch entstandenen Begehrungen» diene, und insofern Zweck, als es diese

Begehrungen verändere und somit keinem der schon bekannten Zwecke als

6 Zur Diskussion dieser Fragen vgl. etwa: J. A. Brunton: Egoism and
Morality, in: The Philosophical Quarterly, VI, 1956, S. 289-303; P. Foot:
Moral Beliefs, in: Proceedings of the Aristotelian Society, LIX, 1958-59,
S. 83-104; P. Winch: Nature and Convention, in: Proceedings of the Aristotelian

Society, LX, 1959-60, S. 231-252; D. Z. Phillips: Does ist Pay to Be

Good? in: Proceedings of the Aristotelian Society, LXV, 1964—65, S. 45-60;
P. Winch: Moral Integrity, Oxford 1968; W. D. Hudson: Modern Moral
Philosophy, London/Basingstoke 1970, S. 272 ff.

7 Vgl. dazu etwa G. J. Warnock: The Object of Morality, London 1971,
S. 152 ff.

8 Zur Unterscheidung zwischen deontologischen und teleologischen Theorien

vgl. G. D. Broad: Five Types of Ethical Theory, London 1930, S. 278:
«The concepts of obligation are fundamental and the concepts of value are
definable in terms of them. Thus it might be held that the notion offittingness

209



dienlich angesehen werden könne (173). Dieses Argument beruht jedoch auf
einer reinen Aequivokation der Begriffe «Mittel» und «Zweck». Nach
Schwemmers Sprachregelung ist eine Handlung x ein Mittel, sofern die
relevanten Wirkungen dieser Handlung x (im Sinne einer hinreichenden
Bedingung) zu dem als Zweck begehrten Zustand führen (69). So verstanden ist
jedoch das Moralprinzip für keinen materialen Zweck ein Mittel, sondern
allenfalls eine notwendige Bedingung dafür, daß die materialen Zwecke durch
die Ausführung der für sie erforderlichen Handlungen überhaupt realisiert
werden können, indem es alle Handlungen anderer, die diesen Handlungen
zuwiderlaufen, ausschließt. Mittel im Schwemmerschen Sinn ist das

Moralprinzip nur für einen Zweck: den Zustand, in dem miteinander verträgliche
Zwecke verfolgt werden ; denn nur dieser Zweck kann durch die Handlung
der intersubjektiven Beratung tatsächlich erreicht werden. Im Hinblick auf
diesen Zweck bleibt aber das Moralprinzip stets Mittel und wird niemals

zum Zweck selbst - was wohl kaum Kants Meinung gewesen sein dürfte.

II.

Ich habe bisher mit Schwemmer vorausgesetzt, Moral sei ein Mittel zur
Lösung von Begehrungskonflikten. Aber entspricht dies tatsächlich der Rolle
des moralischen Handelns? Anders gefragt, ist die Lösung von Konflikten in
jedem Fall ein moralisches Problem, und ist jedes moralische Problem
reduzierbar auf einen Begehrungskonflikt? Man könnte diesen Fragen mit dem
Hinweis begegnen, es sei Schwemmer schließlich unbenommen, die Rolle der
Moral auf seine Weise festzulegen. Und dies wäre auch kaum zu bestreiten.
Aber Schwemmer erhebt den Anspruch, mehr zu geben als eixie willkürliche
Neudefinition, nämlich eine Rekonstruktion des alltäglichen Verständnisses

von Moral. Seine Rekonstruktion muß sich daher vor dem Alltagsverständnis
rechtfertigen können.

Die Frage, ob die Lösung von Begehrenskonflikten stets ein moralisches
Problem sei, läßt sich wohl nicht ohne weiteres beantworten. Offenkundig ist
jedoch sicher dies: Gewaltlose Lösung von Konflikten ist nicht nur eine
Angelegenheit des moralischen Handelns im engeren Sinn, sondern ebensosehr
auch des Rechts, der Politik und der Wirtschaft. In allen diesen Bereichen
wurden spezielle Verfahrensweisen ausgebildet, die keinem andern Zweck
dienen als dem, Interessenkonflikte zu lösen. Die These, jeder Begehrenskonflikt

sei moralischer Natur, ließe sich darum nur durch die Behauptung
aufrecht erhalten, jeder rechtliche, politische und wirtschaftliche Konflikt sei

auch ein moralischer. Aber was heißt dies? Wenn diese Identitätsbehauptung
zuträfe, dann wären die bisher üblichen Verfahren der Konfliktlösung in
Politik, Recht und Wirtschaft entweder mißbildete Formen der transsubjektiven

Beratung — eine Annahme, die so unplausible klingt, daß sie beson-

is fundamental, and that ,X is intrinsically good' means that it is fitting for
every rational being to desire X. Such theories might be called Deonlological.
The concepts of value are fundamental, and the concepts of obligation are
definable in terms of them. Such theories may be called Teleological.»

210



derer Rechtfertigung bedürfte, oder Verfahren, die sich zwar von der
transsubjektiven Beratung prinzipiell unterscheiden, durch diese aber in Zukunft
zu ersetzen wären - eine Forderung, die wohl jedermann als unrealistisch,
wenn nicht als absurd, zurückweisen würde. Besagt jedoch die
Identitätsbehauptung nicht mehr, als daß bei jeder Lösung von Interessenkonflikten
auch moralische Überlegungen mitspielten, so ist dagegen sicher nicht viel
einzuwenden, außer daß es genauerer Aufklärung bedarf, worin dieses

«Mitspielen» eigentlich besteht.
Ein möglicher Ausweg wäre vielleicht noch der, sich auf die generelle

These zurückzuziehen, jede politische, rechtliche und wirtschaftliche Institution

sei das Resultat von menschlichen Handlungen und bedürfe, wie jedes
Handeln, der moralischen Rechtfertigung. Aber auch dieser Ausweg führt
nicht weiter, denn die Tatsache, daß diese Institutionen moralisch begründet

werden können, macht die durch sie zu lösenden Interessenkonflikte
ebenso wenig zu moralischen, wie die Tatsache, daß die Institution Wissenschaft

philosophisch gerechtfertigt werden kann, die wissenschaftlichen
Probleme in philosophische verwandelt. Schwemmers Behauptung, Begehrenskonflikte

seien durch moralisches Handeln zu lösen, scheint daher ziemlich
zweifelhaft und bedarf zumindest eingehender Erörterung.

Wie steht es aber mit der in Schwemmers Programm implizierten
umgekehrten Voraussetzung, daß jedes moralische Problem auf einen Begehrenskonflikt

zurückzuführen sei? Der allgemeinste Ausruck eines ethischen
Problems ist zweifellos die Frage: Was soll ich tun? Oder: Was habe ich zu tun?
Diese Frage ist aber keineswegs immer durch einen Interessenkonflikt
motiviert, und sie dient auch nicht in erster Linie dazu, versteckte Interessenkonflikte

aufzudecken. Die Frage etwa, in der die antiken Philosophen das

Hauptproblem der Ethik zu fassen pflegten - wie soll ich leben? was macht
ein gutes Leben aus? -, hat zunächst überhaupt nichts mit Interessenkonflikten

zu tun, außer man bezeichnete jede Alternative zwischen verschiedenen

Handlungsmöglichkeiten von vornherein als Konflikt. Allerdings kann
hier vielleicht zu Recht eingewendet werden, die Frage, wie man leben soll,
sei kein genuin moralisches Problem: es gebe kein für alle verbindliches
gutes Leben und keinen Lebenszweck, den alle befolgen müßten ; moralische
Praxis betreffe nur die sozialen oder sozial relevanten Handlungen. Aber
selbst wenn man das Gebiet der Moral auf diese Weise beschränkt8, bedeutet
das noch lange nicht, daß Moral ausschließlich der Lösung von Konflikten
dienen müsse. Sind etwa die utilitaristischen Zweckbestimmungen der Ethik

8 Wer diese Beschränkung anerkennt, muß aber jede Polemik gegen die
Existenzphilosophen unterlassen, welche eine «vernünftig nicht begründbare

,Existenzerhellung' (Jaspers) von der interpersonal anerkennbaren
Wissenschaft» unterscheiden (vgl. Wilhelm Kamlah/Paul Lorenzen: Logische

Propädeutik oder Vorschule des vernünftigen Redens, Mannheim 1967,
S. 146ff.). Denn das, was man unter Ethik versteht und rational diskutierbar
und lehrbar zu machen versucht, hat dann eo ipso nichts mehr mit jener von
der Existenzphilosophie wieder ins Bewußtsein gerückten Frage zu tun, wie
man leben soll.

211



wie größtes Glück der größten Zahl, Förderung der sozialen Harmonie,
Verbesserung der conditio humana usw. nicht ebenso berechtigt, wenn nicht
umfassender? Oder hat Schwemmer diesen utilitaristischen Zwecken schon
durch das Postulat Rechnung getragen, daß die Begehrungen aller Betroffenen

in die Beratung aufgenommen werden müßten?
Lorenzen hat in seiner eigenen Darstellung einer « Grundlegung der

praktischen Philosophie» auf eine Zweckbestimmung der praktischen Philosophie
verzichtet und ihre Funktion auf die Rechtfertigung praktischer Normen
beschränkt10. Diese Möglichkeit hätte auch Schwemmer offengestanden.
Aber er ist, wie ich glaube zu Recht, nicht darauf eingegangen. Eine Methode
zur Rechtfertigung praktischer Normen läßt sich nur unter der Voraussetzung
entwickeln, daß man sich zuvor über die Bedeutung der Moral oder der
moralischen Urteile klargeworden ist. Denn wie soll ich Normen rechtfertigen,
wenn ich nicht weiß, wozu sie dienen Wie kann ich nach der Rechtfertigung
von Urteilen fragen, wenn ich nicht weiß, welcher Art diese Urteile sind?
Eine solche Bedeutungsanalyse moralischer Urteile ist umso dringlicher, als

bisher noch keineswegs feststeht, worin ihre Eigenart besteht. Sind es

Beschreibungen? Vorschriften? Erklärungen? Direktiven? Exklamationen? Der
größte Teil der metaethischen Literatur dient keinem andern Ziel als der
Klärung dieser Fragen. Es ist jedoch zweifelhaft - und wird heute selbst
innerhalb der Oxforder-Schule immer, mehr bezweifelt11 - ob durch diese

Sprachanalysen Brauchbares zutage gefördert wurde, ja ob es überhaupt so

etwas wie eine Sprache der Moral gebe. Weit fruchbarer scheint es, das Wesen

der Moralität nicht mehr in dem zu suchen, was durch die moralischen
Urteile geschieht (das Wecken von Überzeugungen, Emotionen usw.), oder
was in ihnen ausgedrückt wird (Attitüden, Imperative usw.), sondern
vielmehr von dem Gegenstand auszugehen, über den in moralischen Urteilen
gesprochen wird12, oder von dem Gesichtspunkt, durch den moralische
Überlegungen erst zu moralischen werden. Ein solcher inhaltlicher Ausgangspunkt

kommt dem Schwemmerschen Ansatz sehr nahe, führt aber keineswegs
mit Notwendigkeit zu seiner Bestimmung der Moral als eines Mittels zur
Konfliktlösung. Die dem gleichen Ansatz verpflichtete metaethische Literatur
weist jedenfalls bisher in anderer Richtung13.

10 Vgl. Normative Logic and Ethics, a.a.O., S. 74f.
11 Zu den vehementesten Gegnern der rein sprachanalytischen Betrachtung

gehören etwa Mary Warnock (vgl. Ethics since 1900, London 1960

(19662), S. 98f., 144 ff.) und G. J. Warnock (vgl. etwa The Object ofMorality,
a.a.O. (Anm. 7), S. 125-138).

12 Zu diesen Unterscheidungen vgl. G. J. Warnock: Contemporary Moral
Philosophy, London/Basingstoke 1967, S. 48-61; The Object of Morality,
a.a.O., S. 128ff. Einen Einblick in die Schwierigkeiten, die sich einer
adäquaten Definition von Moral oder Ethik in den Weg stellen, vermittelt etwa
der von G. Wallace und A. D. M. Walker herausgegebene Sammelband
«The Definition of Morality» (London 1970).

13 Als Beispiele für eine inhaltlich orientierte analytische Ethik vgl. etwa:
Stephen Toulmin: An Examination of the Place of Reason in Ethics, Cam-

212



Diese Tatsache zu ignorieren zeugt nicht eben von großer
Kommunikationsbereitschaft und führt höchstens dazu, daß man, trotz aller Bemühungen
um eine schrittweise aufgebaute Terminologie, die Gefolgschaft schon vor
dem Beginn seines Unternehmens verliert.

Gesetzt aber, man wäre sich darin einig, daß Moral der Lösung von
Konflikten zu dienen habe, so bleibt noch immer die Frage, ob Schwemmers
Lehre vom moralischen Argumentieren dieser Funktion der Moral auch
gerecht werde. Rekapitulieren wir die Hauptschritte seines Verfahrens: Als
erstes gilt es, ein in bezug auf die Situation S gerechtfertigtes System von
Normen zu finden. Die Rechtfertigung eines zur allgemeinen Annahme
vorgeschlagenen Zweckes Z* besteht dann in dem Nachweis, daß Z*, im Gegensatz

zu dem ursprünglich begehrten Zweck Z, mit diesem Normensystem
verträglich ist und daß ein Zweck Z dieses Systems als Oberzweck von Z und
Z* verstanden werden kann. Verträglich mit einem System gerechtfertigter
Normen ist ein Zweck offenbar unter zwei Bedingungen. Er ist entweder aus
diesem System als geboten ableitbar oder aber freigestellt in dem Sinne, daß
er weder geboten noch - auf Grund einer Ableitbarkeit aus einem System
ungerechtfertigter Normen - verboten ist (vgl. 176ff.). In bezug auf jeden
möglichen Zweck Z müßte also mit Hilfe einer solchen Deduktion entscheidbar

sein, ob er als geboten, verboten oder freigestellt zu betrachten sei. Können

durch dieses Verfahren tatsächlich alle Begehrenskonflikte gelöst werden?
Eine notwendige Voraussetzung dafür ist zweifellos die, daß - nach durchgeführtem

Beratungsverfahren - keine Normenkonflikte auftreten können. Wie
weit ist diese Voraussetzung erfüllt? Nach Schwemmer voll und ganz. «Daß
die durch eine gerechte Norm zu übernehmen geforderte Begehrung in ihrer
Erfüllung nicht durch die Erfüllung einer Begehrung, die durch eine andere
gerechte Norm zu übernehmen gefordert ist, behindert werden kann,
versteht sich: Damit überhaupt der Fall einer solchen Behinderung auftreten
kann, müssen die beiden Normen für einen gemeinsamen Handlungszusammenhang

aufgestellt werden, d. h. die Situation, relativ zu der sie zur
Übernahme einer Begehrung auffordern, ist die gleiche. Mit den gleichen Angaben,

durch die die in ihnen angegebene Situation beschrieben wird, können sie

aber nicht zu einer verschiedenen Wissens- und Verständnisbildung kommen,
d. h. können sie nicht zu miteinahder unverträglichen Begehrungen
auffordern» (177).

Der Nerv der Schwemmerschen Argumentation liegt darin, daß jede
Rechtfertigung in bezug auf eine Situation S durchgeführt wird und daß darum,
nach Abschluß des Rechtfertigungsverfahrens, für dié Situation S jeweils nur
noch eine situationsgerechte Norm übrig bleiben kann. Ein Normenkonflikt
ist damit per definitionem ausgeschlossen. Doch Was heißt in diesem Kontext
«Situation» und «situationsgerecht»?

Wie Schwemmer gleich zu Beginn seines Werkes betont, darf von ihm
niemand den Vorschlag einer «Situationsethik» erwarten, «in der eine Rechtbridge

1950; Kurt Baier: The Moral Point of View, New York 1958; G. J.
Warnock: The Object of Morality, a.a.O.; Carl Wellmann: Challenge and
Response, Justification in Ethics, London/Amsterdam 1971.

213



fertigung von Normen unseres Handelns nur relativ zu der jeweiligen
,konkreten Situation' zugelassen wird» (17). Nicht einzelne Handlungen
sollen gerechtfertigt werden, sondern die «Handlungsweisen» der «gruppenmäßig

üblichen Praxis», d. h. die Handlungen, «die immer wieder in
(relevant) gleichen Situationen ausgeführt werden» (215). Wenn Schwemmer
von Situation spricht, meint er also nie eine aktuelle, historisch einmalige
Situation, sondern einen bestimmten Situationstypus, der durch die Angabe
der (in den verschiedenen Situationen) gleichbleibenden Umstände
charakterisiert wird. Die in den Normen enthaltenen Situationsbeschreibungen
dürfen daher nur Prädikatoren enthalten, aber keine Eigennamen,
Kennzeichnungen oder Indikatoren.

Schwemmers Behauptung, sein Verfahren schließe Normenkonflikte aus,
muß entsprechend relativiert werden. Normenkonflikte sind ausgeschlossen -
in bezug auf ein und denselben Situationstyp. Moralische Konflikte haben
jedoch die unangenehme Eigenart, nicht auf der Ebene der Situationstypen,
sondern in konkreten Situationen aufzutreten. Konkrete Situationen wiederum

haben die ebenso unangenehme Eigenschaft, daß sie durch keinen
Situationstyp erschöpfend beschrieben werden können. Es ist darum logisch
nicht unmöglich und erfahrungsgemäß oft zutreffend, daß ein und dieselbe
konkrete Situation sowohl die Charakteristika des Situationstyps S, wie die
des Situationstyps S2 enthält. Konsequenz : die für den Situationstyp S,
geforderte Norm gerät in Konflikt mit der für S2 geforderten Norm.

Leider hat Schwemmer kein Beispiel gegeben für das, was er unter einer
Norm versteht. Aber die in der ethischen Literatur gebräuchlichen Standardbeispiele

für Prinzipien- und Normenkonflikte könnten wohl alle zur
Veranschaulichung des von mir umschriebenen Konfliktfalls beigezogen werden.
Ich erinnere bloß an eines der bekanntesten Exempel: Sartres junger Franzose,

der vor der Frage steht, ob er bei seiner kranken Mutter bleiben oder
in die Résistance eintreten soll14. Sowohl die Forderung, bei einer Besetzung
seines Landes (S,) für die nationale Befreiung zu kämpfen, wie auch die
Forderung, bei fehlender staatlicher oder anderer Altersfürsorge (S2) für
seine notleidenden Eltern zu sorgen, dürfte als Beispiel für eine gerechtfertigte

Norm betrachtet werden können. Der Normenkonflikt entsteht nun
gerade dadurch, daß in der konkreten Situation sowohl die Bedingungen von
St wie die von S2 erfüllt sind, die beiden Normen sich aber in ihrer Erfüllung
ausschließen. Wie kann ein solcher Konflikt gelöst werden? Durch Schwemmers

Verfahren jedenfalls nicht. Es bleibt nichts anderes übrig, als für den
jeweiligen Fall und im Hinblick auf die betroffenen Personen Pro und Contra
gegeneinander abzuwägen und sich, wie man in der Alltagssprache zu sagen
pflegt, nach bestem Wissen und Gewissen für die eine oder die andere
Alternative zu entscheiden. Das Ergebnis der Entscheidung könnte dann zwar
wieder als eine Norm formuliert werden, zum Beispiel, daß bei einem Konflikt

zwischen der Pflicht gegenüber den Eltern und der Pflicht gegenüber
dem Vaterland die Pflicht gegenüber den Eltern den Vorrang habe, aber
damit wäre überhaupt nichts gewonnen; denn die Entscheidung wird ja

14 L'Existentialisme est un Humanisme, Paris 1946, S. 39ff.

214



nicht durch diese Norm gerechtfertigt, sondern die Norm durch die - als

berechtigt vorausgesetzte - Entscheidung.
Schwemmers Deduktionismus wäre letztlich nur auf eine Weise zu retten :

dadurch, daß in seine Normen die Lösung für alle möglichen Konfliktfälle
eingebaut würde. Aber vermutlich wäre eine solche Norm gar nicht formulierbar

oder dann so kompliziert, daß sie sich für die Praxis als unbrauchbar
erwiese. Zudem, was ich für entscheidender halte, besteht niemals Gewähr
dafür, daß alle Konfliktfalle erfaßt werden konnten. Die Aufgabe, jede
einzelne Situation für sich zu prüfen, bleibt daher weiterhin bestehen, und von
dieser Prüfung allein hängt ab, ob der betreffenden Norm im jeweiligen Fall
Gültigkeit zukommt oder nicht. Dies besagt jedoch nicht mehr und nicht
weniger, als daß jedes noch so vollständige System gerechfertigter Normen
für die Lösung von praktischen Konflikten letztlich irrelevant ist. Schwemmers

Verfahren bietet allenfalls einen denkökonomischen Vorteil: Es verhilft
uns zu einem Satz von Standardlösungen für Normalsituationen und gewährt
dadurch eine gewisse Entscheidungshilfe. Aber es ist weit von dem entfernt,
was es zu geben verspricht: ein Instrument zur Lösung von Begehrenskonflikten.

Daß Schwemmer diese Tatsache entgangen ist, kann nur durch ein
schwerwiegendes Versäumnis erklärt werden. Er setzte all seinen Ehrgeiz
in den Versuch, ein Verfahren zur Rechtfertigung von Normen, Handlungsweisen

und Entscheidungsregeln zu entwickeln ohne auch nur einen Augenblick

an die Frage zu verschwenden, wozu solche Normen überhaupt gut
sind. Der besagte denkökonomische Vorteil hätte den ganzen Aufwand wohl
kaum gerechtfertigt. Oder gibt es vielleicht Gründe, die das Schwemmersche
Verfahren als lohnender erscheinen lassen?

Schwemmer versteht seine Lehre vom moralischen Argumentieren in
erster Linie nicht als Instrument zur Lösung individueller moralischer
Probleme, sondern als Teil einer kritischen Theorie der Gesellschaft, der in
Verbindung gesehen werden muß mit der postulierten faktischen und normativen
Genese unseres gesellschaftlichen Normensystems. Vor diesem Hintergrund
erscheint sein Programm als durchaus sinnvoll ; denn zu den Hauptgeschäften
einer kritischen Gesellschaftstheorie gehört sicherlich die Kritik und
Rechtfertigung der rechtlichen, sozialen, ökonomischen und politischen Institutionen

und Handlungsweisen, und soweit es um die Rechtfertigung von
Handlungsweisen geht, habe ich ja die Brauchbarkeit des Schwemmerschen
Deduktionsverfahrens nicht angezweifelt. Ich habe bloß bestritten, daß die
Rechtfertigung von Handlungsweisen ein taugliches Mittel sei zur Lösung
von Begehrenskonflikten. Welchen Sinn hat es dann aber noch, Handlungsweisen

rechtfertigen zu wollen?
Falls Handlungsweisen, wie ich bisher mit Schwemmer voraussetzte, nur

dazu dienen, die Praxis zu beschreiben, «die - im Durchschnitt - von jedem
Gruppenmitglied übernommen werden, wenn es in eine bestimmte Situation
gerät» (215) ; so ist die Antwort durch meine Kritik schon gegeben. Durch die
Rechtfertigung von Handlungsnormen gewinnt man bestenfalls gewisse
Entscheidungshilfen für Standardsituationen, die psychologisch gesehen nützlich,
aber im Prinzip überflüssig sind, weil sie allein als solche keine Handlung
rechtfertigen und keinen Begehrenskonflikt lösen. Bei näherem Zusehen wird

215



man jedoch bald entdecken, daß es neben diesen handlungsleitenden Normen
oder «Handlungsmaximen» Handlungsweisen völlig anderer Art gibt. Ich
möchte sie «institutionalisierte Handlungsweisen» nennen16.

Im Gegensatz zu den Handlungsmaximen müssen institutionalisierte
Handlungsweisen öffentlich bekannt, autorisiert und - wie das Adjektiv
besagt - auf irgendeine Weise institutionalisiert sein, sei es informell durch
Erziehung und öffentliche Meinung oder formell durch eine politische oder
rechtliche Körperschaft. Wer insitutionalisierte Handlungsweisen nicht
befolgt, hat darum meist mit irgendwelchen Sanktionen zu rechnen, nicht selten

sogar mit strafrechtlichen. Noch ein anderer Unterschied zu den Handlungsnormen

verdient in unserem Zusammenhang Beachtung. Durch die
institutionalisierten Handlungsweisen werden die unter sie fallenden Handlungen
vollständig bestimmt oder gar erst konstituiert. Ein Gesetz brechen zum
Beispiel kann man nur auf Grund dessen, daß es Gesetze gibt. Anders als

bei den Handlungsmaximen bedarf daher die einzelne Handlung keiner
besonderen Rechtfertigung. Ihre Rechtfertigung liegt darin, daß sie durch
eine institutionalisierte Handlungsweise geboten wird, und sie ist nur dann
richtig ausgeführt, wenn sie der vorgeschriebenen Praxis folgt. Dieser zweite
Unterschied zeigt deutlich, wo man ansetzen muß, wenn man auf die
gruppenmäßige Praxis Einfluß nehmen will: nicht bei den Handlungsmaximen,
sondern bei den institutionalisierten Handlungsweisen. Die Gerechtigkeit
oder Ungerechtigkeit einer Handlungsweise entscheidet hier über die Gerechtigkeit

oder Ungerechtigkeit einer ganzen Praxis. Im Hinblick auf die
institutionalisierten Handlungsweisen scheint daher Schwemmers Verfahren
äußerst fruchtbar zu sein. Es erlaubte uns, die bestehenden Institutionen einer
rationalen Kritik zu unterziehen und Begehrenskonflikte, zumindest soweit
sie sich in der Forderung nach institutionalisierten Handlungsweisen
ausdrücken, transsubjektiv 'zu lösen.

Leider ist dies nur die Hälfte der Geschichte. Einer institutionalisierten
Handlungsweise gegenüber kann man nämlich nicht nur fragen, ob die
betreffende Handlungsweise gerecht sei, sondern ebenso sehr, warum sie

überhaupt institutionalisiert werden soll. Eine Institutionalisierung ist ein so

schwerwiegender Schritt, daß er besonderer Rechtfertigung bedarf; denn er
bedeutet nicht weniger als daß für einen bestimmten Bereich durch einen
einzigen Akt alle weiteren moralischen Überlegungen darüber, was im Einzelfall

zu tun oder zu lassen sei, äußer Kraft gesetzt werden. Aus welchen Gründen

kann man einen solchen Schritt tun? Aus moralischen jedenfalls nicht,

16 Meine Unterscheidung zwischen Handlungsmaximen und institutionalisierten

Handlungsweisen entspricht weitgehend John Rawls' Distinktion
zwischen der «summary conception of rules», nach der die Einzelfälle
logisch die Priorität haben vor der Regel, und den «rules of practices», die
logisch die Priorität haben vor den Einzelfällen. Vgl. Two Concepts of
Rules, in: Philosophical Review, LXIV, 1955, S. 3-32, und die dort angegebenen

Literaturhinweise. Iii derselben Richtung geht auchJ. R. Searles

Unterscheidung zwischen «regulativen» und «konstitutiven» Regeln, vgl. Speech
Acts, Cambridge 1969, S. 33-42.

216



denn es wird sich kaum ein moralischer Grund finden lassen, der dazu
legitimierte, die moralische Entscheidung des einzelnen zu suspendieren. Würde
zum Beispiel im Verlaufe der transsubjektiven Beratung der Vorschlag
gemacht, eine Handlungsweise zu institutionalisieren, so käme dies dem
Eingeständnis gleich, daß entweder diebetreffendeHandlungsweisenichtallen
verständlich gemacht werden konnte und Institutionalisierung bewirken soll,
was Einsicht nicht vermochte, oder nicht allen die moralische Integrität
zugetraut werden kann, der allgemeinen Einsicht entsprechend zu handeln.
In beiden Fällen wäre Institutionalisierung ein Ausdruck dafür, daß die
transsubjektive Beratung versagt hat und die Sache darum einer Institution
übergeben muß. Aber wenn schon institutionalisiert werden soll, warum dann
nur einzelne Handlungsweisen und nicht auch - in Form von Institutionen
zweiter Stufe wie zum Beispiel Parlamente und Gerichte — die Lösung von
Begehrenskonflikten selbst?

Schwemmer gerät hier offensichtlich in ein Dilemma: Beschränkt er sich

darauf, Begehrenskonflikte durch die Rechtfertigung von Handlungsmaximen
zu lösen, so kann er zwar das vorgeschlagene Verfahren zur Anwendung bringen,

aber wird dadurch sein Ziel verfehlen ; sucht er die Konfliktlösung aufdem
Weg einer Rechtfertigung von institutionalisierten Handlungsweisen, so kann
er sein Ziel zwar prinzipiell erreichen, aber muß zugleich sein Verfahren in den
wesentlichsten Punkten preisgeben. Im einen Fall ist er gezwungen, das Ziel
dem Verfahren, im andern, das Verfahren dem Ziel zu opfern. Kurz, wenn
moralisches Argumentieren ein Mittel zur Konfliktlösung sein soll, dann ist
Schwemmers Lehre vom moralischen Argumentieren das falsche Mittel.

Um Mißverständnissen vorzubeugen: meine Zweifel an der ethischen
Relevanz von Handlungsmaximen implizieren keineswegs eine irrationale
«Situationsethik», und mein Nachweis, daß die Schwemmersche Methode
die Institutionalisierung von Handlungsweisen nicht rechtfertigen kann,
besagt nicht, daß Schwemmers Formulierungen des Moralprinzips
unzutreffend und die Idee des moralischen Diskurses als einer transsubjektiven
Beratung falsch wäre. Eine «Situationsethik» braucht schon darum nicht
irrational zu sein, weil die Einsicht, daß moralisches Argumentieren auf die
konkrete Situation bezogen werden müsse, die Idee einer transsubjektiven
Beratung keineswegs ausschließt. Die transsubjektive Beratung erfordert
nämlich nicht, daß sich alle auf einen Satz von starren Normen verpflichten,
sondern bloß, daß alle - falls sie in dieselbe konkrete Situation gerieten -
dieselbe Norm als die richtige erachten würden. Ob aber nur einer ausnahmsweise
oder die meisten täglich vor der betreffenden Situation stehen, ist völlig
bedeutungslos. Bedeutung gewinnt diese Frage erst, wenn man, wie Schwemmer, die

stillschweigende Voraussetzung macht, eine Rechtfertigung von einzelnen

Handlungen sei nur möglich, wenn man diese unter eine allgemeine Regel
oder Norm subsumieren könne. Aber diese Voraussetzung ist ein reines

Dogma, und ein übles dazu16.

10 Ein gutes Heilmittel gegen dieses Dogma ist die Lektüre von Carl
Wellmanns «Challenge and Response» (a.a.O. (Anm. 13)). Vgl. vor allem
S. 4-31.

217
15 Studia Philosophica XXXIV



Mit meinen letzten Sätzen deutete ich an, daß sich Schwemmer nicht
unbedingt in einem ausweglosen Dilemma befindet. Soweit es um nicht-
institutionalisierte Handlungsweisen geht, wäre sein Ziel, die Lösung von
Begehrenskonflikten, durch eine transsubjektive Beratung möglicherweise
erreichbar, allerdings unter Preisgabe des von ihm vorgeschlagenen deduktiven

Verfahrens. Umgekehrt ist nicht auszuschließen, daß sein deduktives
Verfahren und die von ihm geforderte faktische und normative Genese des

gesellschaftlichen Normensystems - bei entsprechender Modifikation der
Idee der transsubjektiven Beratung - tatsächlich zur Rechtfertigung
institutionalisierter Handlungsweisen beigezogen werden könnte. Prüfen wir daher
als letztes die Frage, ob sein methodischer Vorschlag - mit oder ohne
Modifikation - überhaupt durchführbar wäre.

III.
Die Anwendung des deduktiven Verfahrens setzt voraus, daß die Beratenden

über die Gerechtigkeit eines bestimmten Normensystems bereits einen
gemeinsamen Willen gebildet haben. Worauf stützt sich Schwemmers
Annahme, daß eine solche Einigung tatsächlich erzielt werden kann? Eine
Anerkennung bestimmter Zwecke ergibt sich nach Schwemmer schon daraus,
daß sich die Beratenden in einem Handlungszusammenhang befinden. Dies
heiße nämlich, «daß sie gewisse Zwecke immer schon gemeinsam verfolgen -
denn sonst bestünde eben kein Handlungszusammenhang» (208). Erst weil
sie schon einige Zwecke gemeinsam verfolgten, könnten sie überhaupt in die
Lage geraten, sich über bestimmte andere Zwecke uneinig zu sein. Aber
garantiert diese partielle Einigkeit auch schon, daß sie sich über ein ganzes
Normensystem einigen können?

Aufschlußreich in dieser Beziehung scheint mir Schwemmers Postulat,
bei der Genese des faktisch verfolgten Normensystems von den sogenannten
Primärzwecken auszugehen, «deren Erreichung als ein Mittel verstanden werden

kann zur Erfüllung der Begehrungen, die die Sicherung der Gruppenexistenz

zum Ziel haben» (220), oder als ein Mittel für die «Realisierung der
Kommunikation» und des «konfliktfreien Miteinanderhandelns» (222). Die
Berechtigung solcher negativer Zwecke, wie ich sie nennen möchte, wird
wohl kaum jemand bestreiten, denn niemand kann ein Interesse daran haben,
die notwendigen Bedingungen seiner physischen und sozialen Existenz in
Frage zu stellen17. Aber zwischen den Zwecken, von deren Erreichung oder
Nicht-Erreichung die Existenz der Gesellschaft abhängt, und jenen Zwecken,
deren Realisierung eine sinnvolle, erfüllte, «gute» - oder wie man sie auch
immer nennen mag - Existenz ausmacht, besteht ein erheblicher Unterschied.

Empirisch gesehen ist es jedenfalls sehr zweifelhaft, ob man sich über
die positiven Ziele eines «guten» sozialen Lebens auch nur annähernd so

gut wird einigen können wie über die negativen Zwecke.

17 Wie Peter Winch in seinem Artikel «Nature and Convention» (a.a.O.,
Anm. 6) überzeugend gezeigt hat, gibt es aus diesem Grunde Normen, die in
dem Begriff einer Gesellschaft schon enthalten sind.

218



Für Schwemmer scheint diese Schwierigkeit nicht zu bestehen. Dies wohl
aus mehreren Gründen : Durch vage Begriffe wie « Sicherung der
Gruppenexistenz», «Realisierung der Kommunikation» wirdderUnterschiedzwischen
positiven und negativen Zwecken schon terminologisch verwischt. Die Redeweise

von «gesellschaftlich notwendigen Bedürfnissen» (234) legt nahe, daß
alle Handlungsweisen, die als Konkretisierung und Differenzierung der
Primärzwecke verstanden werden können, von jedermann ebenso akzeptiert
werden müßten wie die Primärzwecke selbst. Und gesellschaftlich notwendig
in diesem Sinne sind letztlich alle Zwecke; denn nach Schwemmer kann es

keinen Zweck geben, der nicht auch als Unterzweck der Primärzwecke
verstanden werden kann, da ein Zweck per definitionem erst dann verstanden ist,
wenn sein Zusammenhang mit den Primärzwecken aufgezeigt werden kann
(226). Was für einen Grund kann es dann überhaupt noch geben, einen Zweck
als ungerecht zurückzuweisen? Letztlich nur den, daß der betreffende Zweck
die Erfüllung eines Primärzweckes oder eines zur Erfüllung eines
Primärzweckes erforderlichen Unterzweckes verhindert. Aber ist die Tatsache, daß
ein Zweck die Erfüllung der Primärzwecke nicht verhindert, auch schon ein
Grund, ihn als geboten zu betrachten? Sicherlich nicht, denn daraus, daß
ein Zweck nicht verboten ist, folgt ja nach Lorenzens Modallogik noch nicht,
daß er geboten ist; er könnte auch freigestellt sein.

'Wäre die Deduktionsbasis in Form eines Systems gerechtfertigter Zwecke
schon errichtet, so könnte das Gebotensein eines Zweckes mit Hilfe einer
Ableitung leicht erwiesen werden. Doch solange es darum geht, die
Deduktionsbasis erst zu finden, bleibt zur Prüfung eines Zweckes nur das negative
Kriterium des Verboten- oder Nicht-Verbotenseins. Auf Grund welcher
Kriterien sollen die Beratenden in diesem Fall über Geboten oder Nicht-
Gebotensein eines Zweckes entscheiden? Etwa auf Grund dessen, daß er
faktisch von allen begehrt wird? Wenn sich Schwemmer mit einer bloß
faktischen Einigkeit begnügte, so wäre dieses Kriterium ausreichend, aber er
fordert nicht eine «faktische generelle», sondern eine «normative universelle»

Einigkeit, «deren Herstellung schrittweise beraten und geregelt worden ist
und die nicht nachträglich zu ihrem Eintreffen in einer bestimmten Gruppe
festgestellt wird» (124). Die allgemeine Annahme eines Zweckes ist also
kein Kriterium für seine Richtigkeit, sondern seine Richtigkeit der Grund für
seine allgemeine Annahme. Dadurch wird die Frage nach den Kriterien der
normativen Richtigkeit eines Zweckes nur noch dringlicher. Eine Antwort
aber wird man bei Schwemmer vergeblich suchen und aus zwei Gründen,
wie ich glaube, auch nicht erwarten dürfen.

Der erste Grund liegt in der von Schwemmer implizit vorausgesetzten
Konsensustheorie der Wahrheit, der Theorie der «interpersonalen
Verifizierung», wie Kamiah und Lorenzen sie nennen18. Nach dieser Theorie
ist die Aussage «x ist P» dann und nur dann wahr, «wenn auch jeder andere,
der mit mir dieselbe Sprache spricht, der sachkundig und vernünftig ist»,
dem Gegenstand x «nach geeigneter Nachprüfung den Prädikator ,P' (oder

18 Vgl. Logische Propädeutik, a.a.O. (Anm. 9), S. 120.

219



einen synonymen Prädikator) zusprechen würde»10. Das einzige Wahrheitskriterium

ist die potentielle Zustimmung aller andern und nicht - wie bei den
ontologischen Wahrheitstheorien - die sogenannte Übereinstimmung mit der
Wirklichkeit oder die Wiedergabe oder Abbildung von Sachverhalten.

Welche Bedeutung die Entscheidung zwischen diesen Wahrheitstheorien
für die praktische Philosophie hat, läßt sich in unserm Zusammenhang leicht
illustrieren. Die von mir verwendete Alternative, ob ein Zweck darum gut
sei, weil ihn alle begehrten, oder ob ihn alle begehrten, weil er gut sei, ist nur
auf dem Boden der Korrespondenztheorie der Wahrheit formulierbar; denn
sie setzt voraus, daß Gutsein eine Qualität ist, die einem Zweck an sich,
unabhängig von seiner faktischen oder potentiellen Anerkennung, zukommt.
Für die Konsensustheorie dagegen ist die Frage, ob ein Zweck, der potentiell
von allen als gerechtfertigt anerkannt und begehrt wird, wirklich gut sei,
sinnlos20. Mein Einwand fallt damit allerdings nicht dahin. Den Unterschied
zwischen scheinbar und wirklich gerechtfertigt, gibt es ja, wie gezeigt, auch
innerhalb der Schwemmerschen Konsensustheorie. Ein Zweck ist erst dann
wirklich gerechtfertigt, wenn er nicht faktisch, sondern auf Grund transsubjektiver

Beratung anerkannt wird. Eine transsubjektive Beratung setzt jedoch
irgendwelche gültigen Argumentationsregeln voraus. Schwemmer müßte
daher für die Beratung über die Normen der Deduktionsbasis ein ebenso

gültiges und den Konsensus garantierendes Verfahren angeben können, wie er
dies für die Ableitung gebotener, verbotener und freigestellter Zwecke auf der
Grundlage einer schon bestehenden Deduktionsbasis getan hat. Ein solches

vorgängiges Prüfungsverfahren kann es aber schon aus rein logischen Gründen

nicht geben ; denn zur Aufstellung von Beratungsregelnwird, wie Schwemmer

selbst sagt, bereits «die Annahme bestimmter Zwecke als geboten,
verboten oder freigestellt benötigt» (216). Der einzige Ausweg wäre die Angabe
von ontologischen Kriterien, z. B. daß ein Zweck dann gerechtfertigt sei,

wenn er gewisse Eigenschaften oder Qualitäten wie etwa die Förderung von
Lust oder die Verminderung von Schmerz usw. aufweise. Doch diesen Ausweg
hat sich Schwemmer mit der Entscheidung für die Konsensustheorie der
Wahrheit verbaut. Muß er also vor der Frage, wie es zu einer universellen
Einigung über ein System gerechtfertigter Normen kommen kann, endgültig
kapitulieren?

Wir haben bisher bloß festgestellt, daß eine entscheidende Wahrheitsbedingung

der Konsensustheorie, die «geeignete Nachprüfung», bei der
Errichtung der Deduktionsbasis nicht erfüllt werden kann. Die Konsensustheorie

nennt aber noch eine zweite Wahrheitsbedingung, die Bedingung der

10 A.a.O., S. 118f.
20 Dies wäre meines Erachtens auch das Argument, das für Schwemmers

formale Zweckbestimmung der Moral (Methode der Konfliktlösung) spräche
und gegen die üblichen inhaltlichen Zweckbestimmungen der utilitaristischen

Theorien ins Feld geführt werden könnte; denn inhaltliche Bestimmungen

wie «größtes Glück der größten Zahl» usw. bergen die Gefahr in sich,
das, was Ergebnis eines Konsensus sein soll, durch einen reinen Definitionsakt
vorwegzunehmen.

220



Vernünftigkeit der Beratenden. Wenn die erste Bedingung nicht erfüllt
werden kann, dann muß eben das volle Gewicht der Wahrheit auf der zweiten

ruhen. Mit andern Worten : das einzige Kriterium für das Gebotensein der
grundlegenden Normen ist nicht irgendeine ontologische Qualität, nicht das
Bestehen eines Prüfungsverfahrens und nicht die Tatsache, daß sie faktisch
anerkannt werden, sondern die Tatsache, daß sie von vernünftigen Beratenden
anerkannt werden. Und was macht die Vernünftigkeit der Beratenden aus?

Vernünftigkeit ist zunächst eine individuelle Qualität, die sich unter
anderem in der Fähigkeit ausdrückt, dem Moralprinzip Folge leisten zu
können. Aber diese individuelle Qualität kann nur unter bestimmten sozialen
Bedingungen zur Geltung kommen: in der «Gemeinsamkeit» der
Beratungssituation21. Die Floffnung auf einen Normenkonsens kann daher nur durch
die Annahme legitimiert werden, daß es in der Beratungssituation keine
unlösbaren Begehrenskonflikte mehr geben wird. In eben dieser Annahme
sehe ich den zweiten Grund dafür, daß Schwemmer die Errichtung der
Deduktionsbasis für unproblematisch hält. Er hat eine solche Annahme zwar
nicht explizit ausgesprochen, aber seine Bemerkungen über die normative
Genese weisen unzweideutig darauf hin.

Die normative Genese eines Normensystems besteht nach Schwemmer
darin, «die faktische Genese schrittweise zu wiederholen, und zwar jeweils
mit der Frage, ob durch die gesellschaftlich notwendige Systemerweiterung
in einem bestimmten Schritt ein Herrschaftsverhältnis entsteht oder nicht»
(235) ; d. h. ob jemand allein auf Grund seiner faktischen Zugehörigkeit zu
einer Untergruppe der Gesellschaft in die Position des Aufgeforderten oder
des Auffordernden gerät und eine transsubjektive Beratung dadurch verun-
möglicht wird (217). Überall dort, wo sich die gesellschaftlichen Verhältnisse

als Herrschaftsverhältnisse entpuppten, müsse die praktische Philosophie
in eine diese Verhältnisse verändernde Praxis übergehen mit dem Ziel, die
Bedingungen transsubjektiven Beratens erst herzustellen. «Die Philosophie
der Praxis hat», wie Schwemmer es formuliert, «die Aufgabe, zu einer Praxis
zu führen, durch die ein Zustand herbeigeführt wird, in dem Philosophie als

Methode der Konflikbewältigung - wie sie hier vorgetragen worden ist -
überflüssig werden sollte» (236).

In dieser Formulierung klingt nicht nur die Marxsche These von der
Aufhebung der Philosophie durch die Aufhebung des Proletariats nach; sie

gibt zugleich dem mit dieser These verbundenen Dogma Ausdruck, daß sich
mit der Aufhebung des Privateigentums und der Klassengesellschaft (der
Herrschaftsverhältnisse in Schwemmers Terminologie) alle sozialen Konflikte

21 Die individuelle Vernünftigkeit ist schon darum nicht von der Beratungssituation

zu isolieren, weil die Kriterien zur Prüfung der Vernünftigkeit eines
Beratenden wiederum nur durch eine transsubjektive Beratung festgesetzt
werden können. Vgl. dazu Jürgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen
zu einer Theorie der kommunikativen Kompetenz, in: Jürgen Habermas/
Niklas Luhmann; Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - Was
leistet die Systemforschung? Frankfurt am Main 1971, S. 123-136,
insbesondere S. 134f.

221



(Begehrenskonflikte) von selbst auflösen werden. Daß ein Dogma ungeprüft
übernommen wird, ist eines, ein anderes, daß sich Schwemmers Philosophie
der Praxis mit diesem bestimmten Dogma selbst diskreditiert. Auf der einen
Seite wird eine Lehre vom moralischen Argumentieren entwickelt, die nur
unter den idealen Bedingungen transsubjektiver Beratung anwendbar ist,
auf der andern Seite wird zugestanden, daß diese Bedingungen in unserer
mit Herrschaftsverhältnissen durchsetzten Gesellschaft nicht erfüllt sind und
die entscheidende Praxis darin besteht, sie erst zu erfüllen. Kurz, Schwemmer
bietet uns eine Methode der Konlliktlösung für eine Situation, in der es keine
ernsthaften Konflikte mehr geben kann, während er über die tatsächlich
bestehende Konfliktsituation nicht mehr zu sagen weiß, als daß sie zum
Verschwinden gebracht werden müsse. Wie und nach welchen Normen soll
dies geschehen? Oder bedarf die gesellschaftsverändernde Praxis keiner
Normen? Ist jedes Mittel gerechtfertigt, das zur Realisierung der Vernunft
führt? Auch die Anwendung von Gewalt? Die Antwort auf diese zentralen
Fragen bleibt im dunkeln. Aber solange Schwemmer die Vernunft nicht zur
Praxis bringen kann, darf er kaum hoffen, die Praxis je zur Vernunft zu
bringen.

Was bleibt von Schwemmers Philosophie der Praxis, aufs Ganze gesehen,
noch übrig? Ich rekapituliere die Hauptschritte meiner Kritik. Schwemmer
geht von einem als selbstverständlich vorausgesetzten Zweck des moralischen
Handelns aus, der Lösung von Begehrenskonflikten, ohne sich die Frage zu
stellen, ob moralisches Handeln überhaupt einen Zweck und ob es gerade
diesen Zweck hat. Er preist das von ihm entwickelte Verfahren der
transsubjektiven Beratung als das einzige Mittel zur Erreichung des gesetzten
Zwecks, ohne sich um die augenscheinliche Tatsache zu kümmern, daß es

eine Reihe gesellschaftlicher Institutionen gibt, die zu eben diesem Zwecke
geschaffen worden sind. Nach Schwemmers Ansicht läßt sich auf der Grundlage

eines Systems gerechtfertigter Normen die Berechtigung einer Begeh-

rung durch ein rein deduktives Verfahren erweisen. Er übersieht, daß
Handlungsnormen einzelne Begehrungen grundsätzlich nicht rechtfertigen
können, solange diese Normen nicht institutionalisiert werden, und der
Bereich moralischer Argumentation verlassen wird, sobald sie institutionalisiert
werden. Schwemmer setzt voraus, unter den Bedingungen transsubjektiver
Beratung könne eine Einigung über ein System gerechtfertigter Normen
erzielt werden, vermag aber nicht anzugeben, worauf sich diese Hoffnung
stützt. Er hält die Bedingungen transsubjektiver Beratung für erfüllbar, weiß
aber über ihre Erfüllbarkeit nicht mehr zu sagen, als daß sie auf dem Wege
gesellschaftsverändernder Praxis gesucht werden müsse.

Mit einem Wort: Schwemmers Bemühung um eine methodisch gesicherte
Sprache mag begrüßenswert, seine Formulierung des Moralprinzips richtig,
die Vorstellung des moralischen Diskurses als einer transsubjektiven Beratung
grundlegend und der Versuch, bei der Rechtfertigung von Normen die
historische Situation zu berücksichtigen, wegweisend sein, aber dem eigentlichen
Ziel, der Grundlegung einer Lehre vom moralischen Argumentieren hat
uns sein Werk nicht wesentlich näher gebracht.

222


	Zur Erlanger Philosophie der Praxis

