
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Die definitorischen Ursprünge des Nihilismus

Autor: Weier, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die definitorischen Ursprünge des Nihilismus

von Winfried Weier

Als Nietzsche den «Glauben an die absolute Wertlosigkeit und
Sinnlosigkeit»1 und das Ereignis, «daß die obersten Werte sich

entwerten»2, «Nihilismus» nannte, begegnete er diesem wie einem

unerwarteten Fremden, den er als den «unheimlichsten aller Gäste»3

empfand. Dieses erstaunte Gewahrwerden seiner Nähe und Gegenwart

rührte daher, daß man den Prozeß nicht bemerkt hatte, der sein

Kommen längst angekündigt und vorbereitet hatte. Erst als sich
schon das Ergebnis dieses Prozesses zeigte, wurde man auf ihn
aufmerksam.

Daher war philosophische Forschung stets in Neigung, den Nihilismus

wie ein geschichtliches Ereignis oder Schicksal zu betrachten
und seine Entstehungsgründe in äußeren Umständen zu suchen: in
Situationen neuester Geschichte4, in dadurch bedingten Umwandlungen

im Religionsverstehen5, im Kulturbewußtsein6 oder in
gesellschaftlichen Umstrukturierungen7. Ja selbst als ein Generations-

1 Der Wille zur Macht, Stuttgart 1964, 419.
2 Ebd. 10.
3 Ebd. 7.
4 Vgl. H. Rauschning, Die Revolution des Nihilismus, New York 1938.

A. von Martin, Der heroische Nihilismus und seine Überwindung, Krefeld
1948, R. Pannwitz, Der Nihilismus und die werdende Welt, Nürnberg 1951.
F. Heinemann, Jenseits des Existentialismus, Stuttgart 1957. M. Polanyi,
Jenseits des Nihilismus, Stuttgart 1960.

6 Vgl. H. Thielicke, Der Nihilismus. Entstehen, Wesen, Überwindung,
Tübingen 1950. O. Weitbrecht, Existentialismus und Nihilismus der Gegenwart,

Frankfurt 1960.
6 Vgl. H. Lilje, Nihilismus, Tübingen 1947. W. Bröcker, Im Strudel des

Nihilismus, Kiel 1951. Bez. Werke von Thielicke, von Martin, Pannwitz,
Weitbrecht.

7 Vgl. F. Leist, Existenz im Nichts. Versuch einer Analyse des Nihilismus,
München 1961 : besonders hier wird der Nihilismus als ein in sich stehendes
Phänomen betrachtet.

162



problem wollte man den Nihilismus fassen8. Indes enthüllten solche

Versuche nur die Bedingungen, nicht die Ursprünge des Nihilismus.
Indem sie ihn wie ein geschichtliches Ereignis behandelten, wiesen
sie auch die Kritik in eine Richtung, in der der Nihilismus letztlich
nicht anzutreffen und daher auch nicht zu treffen war9.

Dagegen gilt es zu überprüfen, ob der Nihilismus nicht vielmehr
die Konsequenz aus Grundhaltungen darstellt, die ihn mit innerer

Notwendigkeit nach sich ziehen, ganz gleich zu welchem Zeitpunkt
und unter welchen äußeren Bedingungen sie auftreten. Da sich der
Nihilismus am deutlichsten innerhalb der neuzeitlichen Philosophie
zeigt, stellt eine systematische Analyse der für neuzeitliches Denken

grundlegenden Ansätze eine Erhellung dieses Problems in Aussicht.
Diese sind darauf zu hinterfragen, ob sie Methoden, defmitorische

Festlegungen oder Postulate beinhalten, die eine Entwicklung zum
Nihilismus hin begründen. Dann könnte ersichtlich werden, daß der
Nihilismus nicht eigene Motivationen oder Prinzipien hinter sich hat,
sondern lediglich als Folgeerscheinung zu Denkpositionen auftritt,
die gar nicht ihn selbst, sondern völlig andere Ziele verfolgten.
Daraus würde begreiflich, daß der Nihilismus deshalb so unvermittelt
und unerwartet ins philosophische Bewußtsein trat, weil er selbst und
als solcher nie intendiert, sondern durch Bewegungen herbeigeführt
wurde, die heterogenen Anliegen verpflichtet waren.

I. Die positivistische Definition des Gegebenen und Wirklichen

Die im Zeichen Piatons stehende antike und mittelalterliche
Philosophie dachte den Sinn als eine, allem Sein und Denken
vorgegebene objektive Wirklichkeit. Im Zuge der neuzeitlichen
Denkbewegung wurde sodann der Sinn mehr und mehr vom Objektiven
abgelöst und dem entwerfenden Subjekt überantwortet, bis er so sehr

versubjektiviert war, daß er alle objektive Geltung verlor10.

8 Vgl. H. Rauschning, Masken und Metamorphosen des Nihilismus. Der
Nihilismus des 20. Jahrhunderts, Frankfurt, Wien 1954.

8 Vgl. E. Mayer, Kritik des Nihilismus, München 1958, 297: «Das
Entweichen des allgemeinen Nihilismus aus dem versuchten Zugriff betrifft auch
die Frage, ob und wie der Nihilismus zu überwinden sei».

10 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendländischen

Geistesentwicklung, Salzburger Studien zur Philosophie Bd. VIII,
Salzburg, München 1970. Hier sind auch die den folgenden Absatz
rechtfertigenden Belege im einzelnen aufgeführt.

163



Dieser Prozeß wurde eingeleitet durch die Festlegung Wilhelms

von Ockham, daß ausschließlich den konstatierbaren Fakten der
Raum-Zeit-Dimension Gegebenheits- und Wirklichkeitscharakter
zukommen solle, während der Bereich überzeitlicher und die einzelnen
Tatsächlichkeiten übergreifender Sinn-, Wert- und Wesensinhalte in
seinem Wirklichkeitsrang in Frage zu stellen sei11. Dieser sollte allein
als ein vom Subjekt gesetzter noch wirklich und gegeben sein, nicht
aber als eine ihm vorgegebene, unbedingte und objektive Wirklichkeit.

Wie die Skeptiker der Renaissance Montaigne, Charron und
Sanchez bezweifelte Descartes, daß es eine, Denken und Sein

vorgeordnete, diese übergreifende Sinnobjektivität geben könne und
lieferte allen Sinn den sich auf eingeborene Ideen ausrichtenden
klaren und distinkten Perzeptionen der « res cogitans » aus, denen ein
«Deus verus» die Welt anzupassen, bzw. objektiven Charakter
verleihen sollte. Indem jedoch Locke, Berkeley und Hume den die

Objektivität der Perzeptionen garantierenden Gott aufgaben,
behielten sie nur noch jeweilige Vorstellungen von Sinn zurück, die sie

aus der Gesetzlichkeit der psychischen Assoziationen zu erklären
suchten. Kant wollte unter diesen zwar Sinnformen entdecken, die
nicht einem psychischen Vorstellungsmechanismus, sondern den

Konstitutionen eines transzendentalen Subjekts zuzurechnen seien.

Doch stellten diese Sinnformen nur Funktionen einer ausgeweiteten

Subjektivität dar, denen keine objektive, sondern eben nur
transzendentale Geltung zukam. Fichte, Schölling und Hegel wollten zwar
diese Setzungen des transzendentalen Subjekts verobjektivieren,
indem sie eine Identität des Objektiven mit dem Subjektiven forderten.
Dabei blieben sie aber bei der Annahme, daß aller Sinn allein vom
Subjekt ausgehe. Trotz vielfältiger Versuche, innerhalb des

Bewußtseinsfeldes apodiktische Geltungen aufzudecken, konnte auch Husserl
letztlich nur einen transzendentalen, übersubjektiven, aber doch
nicht objektiven Sinn gegeben finden. N. Hartmann wie die Vertreter
der Lebens- und Existenzphilosophie hielten an dem Ergebnis fest,
daß es keine, vom Subjekt unabhängige, ihm vor- oder übergeordnete
Sinnobjektivität gebe. Dabei unterschieden sie sich lediglich in der

Bestimmung der Subjektivität voneinander wie von den Deutschen
Idealisten: Während diese allen Sinn als von einer verabsolutierten

11 Daß Ockham dennoch an der Wirklichkeit eines «Deus» festhielt,
stellte eine Inkonsequenz dar, die den neuzeitlichen Atheismus einleitete.

164



Subjektivität gesetzten verstanden, Hartmann ihn auf «Sinngebung
durch den Menschen »12 zurückführte und die Lebensphilosophen ihn
aus dem individuellen Lebensvollzug herleiteten, will die
Existenzphilosophie ihn in den Entwürfen der sich frei wählenden Existenz
auf- und untergehen lassen. Ob nun der Sinn gedacht wurde als

konstituiert durch begriffliche «nomina», Perzeptionen der Psyche,

Setzungen der Ratio oder eines tranzendentalen Subjekts, durch
Entwürfe eines absoluten Ich, «Sinngebung» an das Objekt,
Lebensvollzüge oder existentielle Akte: immer stand er in hintergründiger
Konspiration mit der ockhamistischen Gegebenheitsdefinition als eine

objektive Wirklichkeit in Frage. Denn eine solche sollten nur die

Erscheinungen der Raum-Zeit-Dimension, nicht aber die wegen ihres

Geltungsranges überzeitlichen Sinn-, Wert- und Wesensinhalte
darstellen. In demselben Maße aber, in dem der Sinn auf das Subjekt
reduziert wurde, verlor er an Geltung und Verbindlichkeit, um sich

am Ende nicht mehr von willkürlichen Annahmen oder Figmenten
abheben zu können, die ihn dem Nichts auslieferten.

Solche Festsetzungen waren ausdrücklich oder unterschwellig
längst wirksam, bevor sie von den Vertretern des Neopositivismus in
geradezu programmatische Form gefaßt wurden:

So bestimmt M. Schlick: «Der Sinn jedes Satzes wird in letzter
Linie ganz allein durch Gegebenes bestimmt und schlechterdings
durch nichts anderes»13. R. Garnap bezeichnet «jede vorgebliche
Erkenntnis, die über oder hinter die Erfahrung greifen will», als

«sinnlos»14. Analog meint H. Hahn: Wenn für einen Satz eine

«Konstituierung aus Gegebenem nicht mehr möglich erscheint, muß er als

sinnlos betrachtet werden und mit ihm jeder Satz, in dem er
vorkommt»16.

Ausschlaggebend für das Verstehen dieser Aussagen ist der Begriff
des «Gegebenen». Er soll im weiteren schrittweise entfaltet und in
seinen nihilistischen Konsequenzen erhellt werden :

[Schlick bemerkt: «Der Sinn eines Satzes liegt ja offenbar allein

12 Sinngebung und Sinnerfüllung, Berlin 1955, 269.
13 Positivismus und Realismus, in: Erkenntnis III, Leipzig 1932, 7.
14 Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache, in:

Erkenntnis II, Leipzig 1931, 220.
16 Die Bedeutung der wissenschaftl. Weltauffassung, insbesondere fürMathe-

matik und Physik, in: Erkenntnis I, Leipzig 1930/31, 93.

165



darin, daß er einen bestimmten Tatbestand ausdrückt»15a. H. Hahn
verdeutlicht diese Erklärung, indem er betont: «Das einzig Gegebene
ist für uns das individuell Wahrgenommene, das unmittelbar von mir
Erlebte18. »

Diese Erklärungen lassen keinen Zweifel darüber, daß nur noch in
innerer oder äußerer «Wahrnehmung» konstatierbare «Tatbestände»
als Gegebenheiten gelten sollen, jenseits deren es keine Wirklichkeit
geben darf. Was in dieser Form nicht gegeben ist, wird als unwirklich,
bzw. «sinnlos» definiert.

Nun muß aber aller Sinn, um wirksam und wirklich zu sein, als

gültiger Bestimmungsgrund eines Tatbestandes fungieren können.
Und als solcher muß er nicht nur einem einzelnen Faktum Direktive
sein können, sondern allen möglichen Tatbeständen, die ihn
auszudrücken vermögen. Fiele der Sinn mit einem jeweiligen Faktum
zusammen, würde er selbst Faktum, so könnte er nicht mehr als ein
dem zufällig Faktischen enthobener Bestimmungsgrund aller möglichen,

ihn darstellenden Sachverhalte fungieren, d. h. er könnte nicht
unbedingt gelten und wäre mithin nicht Sinn, sondern nur jeweiliger,
situationsbedingter Zweck.

Es ergibt sich, daß der Sinn als Sinn nicht in derselben Dimension

angetroffen werden kann, in welcher der von ihm bestimmte
Sachverhalt besteht. Vielmehr muß er jeder Gegebenheit, die er dirigiert,
vorausliegen, um sie überformen oder bestimmen zu können. Es ist

ihm daher wesentlich, nie selbst als ein empirischer Tatbestand
auftreten zu können, wenngleich er darin gegenwärtig sein kann17. Um
gelten, d.h. allen möglichen, ihn manifestierenden Tatbeständen
einwohnen zu können, kann der Sinn zwar in der Raum- und Zeitstelle
eines Sachverhalts gegenwärtig sein, nie aber selbst wie alle
wahrnehmbaren Gegebenheiten räumlich und zeitlich sein. Diese seine

Parusie in einem Tatbestand kann nie eine Gegebenheit sinnenfälliger

Wahrnehmung oder eines rein empirischen Konstatierens,
das in der Dimension des bloß Faktischen verbleibt, werden, sondern

nur Gegenstand eines geistigen Schauens, das im tatsächlich
Erfahrenen den gegenwärtigen Sinn oder das präsente Wesen erfaßt,

151 Positivismus und Realismus, 6.
16 H. Hahn, Die Bedeutung der wissenschaftl. Weltauffassung, 97.
17 Vgl. F. J. von Rintelen, Gibt es überzeitlichen Sinn in der Geschichtlichkeit?

in: Studi in onore di A. Corsano, 1970, 645-652.

166



aus dem roôe ri das ro ri rjv eïvai herausleuchtet, wie es Aristoteles
in seiner Schrift «Über die Seele» treffend dargestellt hat.

Weiterhin gilt es zu bedenken: Wahrnehmbare Tatbestände sind

berechenbar, meßbar, zum wenigsten in jeweils entsprechenden
Maßeinheiten bestimmbar. Dagegen entzieht sich der Sinn im Unterschied

zum Zweck notwendig jeder Berechnung und Messung, insofern

er eine allem Quantifizierbaren entzogene, rein qualitative
Bestimmtheit darstellt.

Konstatierbar ist der Zweck, etwa eines Werkzeugs oder eines

Naturgeschehens, nicht aber der Sinn oder Wert, etwa der Gerechtigkeit,

Liebe, Freundschaft, Wahrhaftigkeit, Freude. Denn um ein

all seine Konkretion dirigierender sein zu können, mag der Sinn zwar
inhaltlich von den Möglichkeiten seiner Verwirklichung mitbestimmt
sein, kann aber im Unterschied zum Zweck doch nie selbst zu einer

jeweiligen, konstatierbaren Konkretheit werden. Während der
Zweck einer zeitlichen oder geschichtlichen Situation zugepaßt und
daher von dieser abhängig, durch sie bedingt ist, sind Sinn- und
Wertgehalte in ihrer Verbindlichkeit nicht von einer Zeitsituation
abhängig, wenngleich diese stets in ihre Bedeutung eingehen mag.
Während der Zweck wegen seiner Verwiesenheit auf eine konkrete
Situation in zeitlichen oder quantitativen Bestimmungen ausdrückbar

ist, entzieht sich der Sinn wegen seiner Entbundenheit von einer

jeweiligen, zeitlichen oder geschichtlichen Konstellation als eine

qualitativ-inhaltliche Wirklichkeit jeder zeitlichen oder quantitativen

Festlegung.
Nicht in seiner Verbindlichkeit, sondern nur in seiner zeitlichen

Darstellungsweise ist der Sinn von den Gegebenheiten abhängig, für
die er gilt. Deshalb kann er auch nicht aus diesen hergeleitet werden,
wie es der Positivismus verlangt. Ist er doch nicht Ausdruck eines

Tatbestandes, sondern vielmehr umgekehrt kann dieser ihn
vergegenwärtigen und manifestieren. Der Sinn ist der von ihm bestimmten

Gegebenheit nicht nach-, sondern vorgeordnet, und als ein solcher

kann er zwar in einem Sachverhalt erschaut, nicht aber als dieser

selbst erfahren oder auf ihn reduziert werden.

In der postulierten Rückführung alles Gegebenen und Wirklichen
auf wahrnehmbare Tatbestände hat also der Positivismus inj
vorhinein und per definitionem das spezifische Gegebensein von
Sinngehalten ausgeschlossen. Man darf daher annehmen, daß die
neuzeitliche Preisgabe jeder objektiven Sinnvorgegebenheit, ob sie nun

167



eine rationalistische, psychologistische, transzendentalphilosophische,
idealistische oder phänomenologische, bzw. phänomenalistische war,
hintergründig mit dem positivistisch verengten Wirklichkeits- und

Gegebenheitsbegriff konspirierte.
Wie der Sinn so können auch die Werte niemals als sie selbst und

als solche zu wahrnehmbaren Tatbeständen werden. Ist es ihnen doch

eigen, dem sie erschauenden Vernehmen eine Sinngestalt zu
vergegenwärtigen, die in der unaufteilbaren Einheit und Integrität ihres

Inhalts wie in der Unbedingtheit ihres Verbindlichkeitscharakters
nicht davon abhängig sein kann, ob und wie sie in realer Geschichtlichkeit

Verwirklichung findet. Beispielsweise stellt die Gerechtigkeit
auch dann einen unbestreitbaren und unbedingten Wert dar, wenn
sie nie in vollkommener Reinheit als sie selbst und als solche in Zeit
und Geschichte erfahrbar wird. Selbst wesenhaft überzeitlich, über-
zuständlich, werdelos und urphänomenal können sich die Werte in
der Zeit ereignen, sich in ihr darstellen. Dabei ist wohl ihr Ausdruck

von den geschichtlichen Umständen und Fakten bestimmt, während
sie selbst doch stets der Dimension des Tatsächlichen, Wahrnehmbaren,

Berechenbaren enthoben sind. Sie können daher nie in der
Faktizität des Wahrnehmbaren aufgehen, sondern nur darin Parusie
haben oder nicht. Mithin ist es ihnen wesentlich, nie selbst wahrnehmbare

Tatbestände zu werden, sondern nur in solchen oder durch diese

erschaut werden zu können.
Der Positivismus kennt nur Gegebenheiten erster Ordnung18, d. h.

die konstatierbaren Tatbestände der äußeren oder inneren (vgl.
Logistik) Erfahrung, nicht aber die Gegebenheiten zweiter Ordnung,
d. h. die im Faktischen, an ihm oder durch es vernehmbaren, selbst

aber nicht damit koinzidierenden Sinn- oder Wertinhalte. Diese hat
er also schon im vorhinein zu einem nicht Gegebenen deklariert.
Sodann soll die ebenso problematische wie rein definitorische
Gleichsetzung von Nicht-Gegebenem und Unwirklichem bereits den Schluß

rechtfertigen, daß alle Werte und Sinngestalten insofern unwirklich seien,

als sie eben aufgrund des positivistisch verengten Gegebenheitsver-
ständnisses als nicht gegeben erscheinen. Dabei wird zugleich und ohne

Angabe eines zureichenden Grundes auch die Möglichkeit ausgeschlossen,

daß das Allerwirklichste uns am wenigsten gegeben sein könne18.

18 Vgl. W. Weier, Wege einer metaphysichen Phänomenologie, Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie, Bd. XVI, H. 3, 1969, 388-427.

18 Man denke nur an das Materieverständnis der neuesten Physik.

168



Wie Sinn und Wert so kann auch das Wesen der Dinge niemals ein
wahrnehmbarer und sinnenfälliger Tatbestand sein. Die innere Form,
der Typ, die Sinngestalt, das Generische, Prinzipielle, Urbildliche,
die ideelle Integrität, die eine Pflanze zur Pflanze, ein Tier zum Tier,
ja selbst den Menschen zum Menschen macht, wird nie zu einem

empirisch konstatierbaren Tatbestand. In einer bloßen Wahrnehmung
dessen, was an einem Tier, einer Pflanze oder einem Menschen als

empirisches Faktum sinnenfälliger Wahrnehmung auftritt, ist ihre
Wesensgestalt niemals anzutreffen. Und doch ist diese zweifellos eine

Gegebenheit, wenn auch nicht erster Ordnung, die der Positivist für
die einzig mögliche und wirkliche hält. Aber ist es nicht gerade die

Gegebenheit zweiter Ordnung, das nicht in bloßer Wahrnehmung,
sondern in erschauendem Konspirieren mit dem inneren Logos des

Begegnenden aufscheinende Eidetische, das die Gegebenheit erster

Ordnung allererst zu dieser Gegebenheit macht? Ist es beispielsweise
das Berechenbare, Meßbare, in quantitativen Maßeinheiten Bestimmbare

an einer Rose, was ihre Gegebenheit ausmacht, oder nicht
vielmehr ihre innere Form, die sich nicht dem Auflesen des Faktischen

an ihr, sondern dem Erschauen ihrer Gestalt darbietet. Und liegt
nicht diese insofern jedem ihrer quantifizierbaren Medien voraus,
als sie sich in diesen allen auf verschiedene Weise ausdrückt20. Man
kann also die Frage stellen: Geht nicht der Positivismus am eigentlich
Wirklichen vorbei, indem er aus letztlich nur definitorischen Gründen
ein Ansehen des Faktischen gestattet, ein Einsehen in den inneren

Logos der Dingejedoch ablehnt. Was er aufgrund seines Gegebenheitsbegriffs

schließlich noch in Händen hält, ist die berechnete, rein faktische

Erscheinung des Wirklichen, nicht aber der Inhalt des Gegebenen.
Indem also die positivistische Definition des Gegebenen und

Wirklichen mit innerer Notwendigkeit die Preisgabe von Sinn, Wert und
Wesen nach sich zieht, hat sie den Nihilismus zur Folge. Umgekehrt
hat die Ablehnung aller, in zweiter Ordnung gegebenen Wirklichkeiten

oder, was auf dasselbe hinausläuft, deren Versubjektivierung
stets - bewußt oder unbewußt, vorder- oder hintergründig - mit dem
Positivismus paktiert. Was dem so orientierten Denken von Sinn,
Wert oder Wesenhaftem noch verbleibt, sind bloße Zwecke auf der
einen und willkürliche Setzungen auf der anderen Seite.

20 In seiner «Metamorphose der Pflanzen» geht Goethe von solchen

Erwägungen aus.

169
12 Studia Philosophica XXXIV



Entfalten wir nun weiter die positivistische Festlegung dessen, was
als wirklich und gegeben gelten soll. R. Carnap sucht in seiner Schrift
«Die physikalische Sprache als Universalsprache der Wissenschaft»
alle Gegebenheiten auf die Tatbestände der Physik zu reduzieren.
«Die verschiedenen Wissenschaftsgebiete» sollen «Teile der
Einheitswissenschaft, der Physik» sein21. «Alle Sätze, sowohl die Protokolle
wie die des wissenschaftlichen Systems sind in die physikalische
Sprache übersetzbar22.» «Dadurch, daß die physikalische Sprache

zur Grundsprache der Wissenschaft wird, wird die gesamte Wissenschaft

zur Physik23.» So fordert auch O. Neurath, daß die «Begriffe
der Einheitswissenschaft. das jeweilige Schicksal der physikalischen
Grundbegriffe haben» und daß die «Einheitssprache der
Einheitswissenschaft die Sprache der Physik» sei24. Daß dabei tatsächlich nur
an die räumlich und zeitlich bestimmten, quantitativen und
qualitätsfreien Gegebenheiten gedacht ist, zeigen die Worte Carnaps:
«Jeder Sachverhalt der Wissenschaft kann gedeutet werden als ein

physikalischer Sachverhalt, d. h. als quantitativ bestimmbare Beschaffenheit

einer Raum-Zeit-Stelle (oder als Komplex solcher Beschaffenheiten)25.»

Und Carnap glaubt, daß eine «Umwandlung aller
Begriffe in solche räumlich-zeitlicher Art»26 möglich sei, wie O. Neurath
meint, «daß wir heute mit dem räumlich-zeitlichen System der Physik

operieren können»27, d. h. alle Gegebenheiten zu fassen vermögen.
Angesichts solcher Festsetzungen muß man fragen: Können

Sinngehalte überhaupt in die physikalische Sprache übersetzt und auf
«räumlich-zeitliche» Beschaffenheiten quantitativer Art zurückgeführt

werden? Oder ist nicht vielmehr mit der Forderung einer solchen

Transposition bereits aller Sinn abgewiesen?
Zur Beantwortung dieser Frage gilt es, die Überlegung, daß der

Sinn als Sinn zwar einer «Raum-Zeit-Stelle» einwohnen, doch nicht
selbst auf diese reduziert werden könne, weiterzuführen. Grundsätzlich

muß man unterscheiden zwischen wirklichem, objektivem und

21 In: Erkenntnis II, a.a.O. 465.
22 Ebd. 461.
23 Ebd. 463.
24 Soziologie und Physikalismus, in: Erkenntnis II, a.a.O. 398.
23 Ebd. 463.
26 Der logische Aufbau der Welt, Wien 1928, 47. Ders., Die physikalische

Sprache als Universalsprache der Wissenschaft, in : Erkenntnis II, a. a. O. 461.
27 Soziologie und Physikalismus, 399.

170



verbindlichem Sinn und einem bloß vorgestellten, ersonnenen oder

fingierten «Sinn». Während der objektive Sinn für einen Sachverhalt

gilt, ihn bestimmt, in ihm als Direktive wirkt und daher wirk-lich ist,
hat der bloß ersonnene «Sinn» keine reale Funktion in der Sache

selbst, kann in diese hineinprojiziert werden oder auch nicht und
besitzt jenseits seines Vorgestelltseins keinerlei Wirklichkeit. Insofern
dieser bloß erdachte «Sinn» nur die jeweilige Verfassung des ihn
entwerfenden Subjekts, seiner augenblickshaften Neigung, Willkür
und Wünsche, seiner Anmutungen, Annahmen wie seiner Phantasie

darstellt, ist er situationsbedingt, zeitlich. Als Ausdruck jeweiliger
Motivation ist er zufällig, bedingt. Dagegen ist der objektive Sinn
nicht von den zufälligen und zeitlichen Bestimmtheiten des Sachverhalts

abhängig, für den er gilt. Er ist in seinem Inhalt nur von der

ontologischen Möglichkeit eines Tatbestands, nicht aber von der

Jeweiligkeit ihrer Verwirklichung mitbestimmt.
Verdeutlichen wir dies durch ein Beispiel: Der Sinn einer Tür

besteht darin, Einlaß zu verwehren oder zu gestatten, ihr Zweck,
einen Raum verschließen oder öffnen zu können. Der bezeichnete

objektive Sinn gilt für jede Tür, ganz unabhängig von ihren jeweiligen
und zufälligen Bestimmtheiten, sofern sie überhaupt noch eine Tür
ist. Ja, er gilt sogar für sich auch dann, wenn es keinen Gegenstand

gibt, der ihn darstellt. Dagegen ist der Zweck den zeitlichen und
räumlichen Bestimmtheiten des Gegenstandes verpflichtet.

Es wird deutlich, daß der objektive Sinn im Unterschied zum bloß

ersonnenen wie zum Zweck in seinem Geltungsrang unabhängig ist

von den zeitlichen und räumlichen Beschaffenheiten seiner Medien.
Er hat zwar in diesen seine Epiphanie, liegt aber doch selbst im Eigenrecht

seiner Geltung über diese hinaus, so sehr er in seinem Ausdruck
durch sie bedingt und bestimmt ist. Da also der objektive Sinn im
Unterschied zum erdachten wie zum Zweck selbst überräumlich und
überzeitlich ist und einer «Raum-Zeit-Stelle» lediglich gegenwärtig
sein kann, ist es unmöglich, ihn in «physikalischer Sprache» zu fassen

und auf die «Beschaffenheit einer Raum-Zeit-Stelle» zurückzuführen,

wie es der Positivismus verlangt.
Wie durch die versuchte Physikalisierung aller Gegebenheiten hat

der Positivismus durch seine Festsetzung, alle Gegebenheiten müßten

«quantitativ» bestimmbar sein, schon per définitionem das spezifische

Wirklichsein aller Sinngehalte ausgeschlossen. Denn Sinn kann
sich zwar in Quantitäten ausdrücken und manifestieren, doch niemals

171



selbst zu quantitativer Gegebenheit gelangen. Selbst der Sinn «Tür»
ist bei all seiner Bezogenheit auf Quantitäten doch nie selbst
quantifizierbar.

Es leuchtet ein, daß sich objektive Sinngeltungen dem positivistischen

Gegebenheitsverständnis entziehen und mit innerer
Notwendigkeit entziehen müssen. Sie sind diesem nicht mehr sichtbar
oder erreichbar und treten aus seinem Blickfeld heraus. Der Positivist
kann keinen Sinn entdecken, da er in seinen definitorischen
Antizipationen sich allem Sinn verschließt. Wenn er also der nihilistischen

Grundstimmung verfällt und erklärt, er könne keinen gültigen oder
verbindlichen Sinn finden, so ist es ihm nicht schon gestattet zu
schließen, daß es mithin keinen solchen gebe. Hat er sich doch schon

vor jeder Begegnung mit Wirklichem aller Sinnfindung verweigert.
Es wird immer deutlicher, wie der Nihilismus aus Festsetzungen
hervorgeht, die Gegebenheit, Wirklichkeit, Erleben, Erfahrung,
Wahrnehmung und Erkenntnis so definieren, daß tatsächlich für ein

Vernehmen, Innewerden, Erschauen, Aufspüren oder auch nur
Wittern von wert- und sinnvollen Inhalten kein Raum mehr bleibt.

Daß direktive Werte niemals selbst und als solche wie quantitative,
raum-zeitliche Gegebenheiten auftreten können, liegt in ihrem
überzeitlichen Verbindlichkeitsrang begründet. Sie können zwar in Zeit
und Geschichte mehr oder weniger aufscheinen je nach dem, wie
sie darin verwirklicht sind oder nicht. Doch liegen sie immer über
ihre jeweilige Vergegenwärtigung hinaus: nicht nur weil sie stets

voller, reicher und reiner präsentiert werden können, als ihre
geschichtlichen Manifestationen sich ereignen, sondern - und mehr
noch - weil sie, um den ihnen unabdingbaren Anspruch auf
unbedingte Verwirklichung behaupten zu können, der Bedingtheit und
Zufälligkeit, die aller zeitlich-geschichtlichen Wirklichkeit eignet,
entrissen sein müssen. Indem also der Positivist nur Gegebenheiten
physikalischer Art kennt, hat er durch diese Festsetzung bereits das

spezifische Gegeben- und Wirklichsein der Werte ausgeschlossen.
Denn diese können zwar durch konstatierbare Fakten der physikalischen

Sphäre oder in solchen vergegenwärtigt werden, doch niemals
selbst als eine zeitliche Erfahrungstatsache auftreten, gerade um für
alle mögliche Erfahrung gelten zu können, wie es ihnen als Werten
unabdingbar ist. Indem der Positivist infolge seiner Gegebenheitsdefinition

keine Werte mehr sichten kann, hält er sie bereits im Sinne
des Nihilismus für unwirklich.

172



Das Wesen einer Sache ist gleichfalls nicht als räumliche oder
zeitliche Befindlichkeit konstatierbar oder in physikalischer Sprache
definierbar. Als inneres Gestaltprinzip überformt es die
zeitlichräumlichen Bestimmtheiten eines Gegenstandes, zentriert sie auf eine

Sinneinheit hin, liegt aber selbst über seine an Raum und Zeit
gebundenen Erscheinungsweisen hinaus. Es ist keine quantitativextensive

Gegebenheit, sondern ein qualitativ-intensives Prinzip und
entzieht sich als'solches jeder «quantitativen» Bestimmung. Wären
die konstatierbaren Fakten nicht in der Sinneinheit eines Wesens

zentriert, so wäre es schlechthin unmöglich, einen Gegenstand als ein
bestimmtes Etwas zu erschauen, ihn in Begriffen und Worten zu
bezeichnen. Denn die quantitativen Unterschiede unter den Dingen
reichen nicht aus, sie zu erfassen. Jede Bestimmung eines Objekts
durch Begriffe und Worte setzt voraus, daß es eine Bedeutung, einen

Sinn, ein Wesen enthält. Indem der Positivist nur noch physikalische
Gegebenheiten erkennt und anerkennt, müßte er in echter Konsequenz

nur berechenbare Quantitäten eines Gegenstandes benennen,
dürfte ihn aber nicht mehr als ein wesenhaftes Etwas bezeichnen.

Indem somit das Wesen verschwindet, werden auch alle Wesensunterschiede

gegenstandslos. Dies hat zur Folge, daß alle Dinge
grundsätzlich gleich werden : sie sind alle gleicherweise bedeu-

tungs- und sinnlos. Sie können sich lediglich noch durch ihre
verschiedenen Quantitäten oder durch wesenlose Zusammensetzung

aus solchen voneinander abheben. Die materialistische

Weltanschauung, für die alle Dinge nur ein verschiedenes Maß
an quantifizierter Materie darstellen, ist dann die notwendige
Folge.

In richtiger Einsicht, daß das Wesen der Dinge nicht auf ihre
raum-zeitlichen, quantitativen Befindlichkeiten zurückgeführt werden

könne, hatten Aristoteles und Thomas die zweite Substanz, das

wesenhafte Eidos der Dinge (ro ri rjv ecvai), von der ersten Substanz,
ihrer physikalisch bestimmbaren Daseinsweise, unterschieden, wenn
auch nicht geschieden. Die Einheit des Wesenssinnes ist nicht davon

abhängig, ob und wie sie sich in ihrem Medium verwirklicht, da sie

sich nicht in quantitative Bestimmtheiten aufteilen läßt. Sie kann
daher nicht mit diesen zusammenfallen. Da das Wesen schlechthin
nicht quantifizierbar ist, entzieht es sich dem auf physikalische
Quantitäten ausgerichteten Zugriff genauso wie der Sinn. Indem es

der Positivist aufgrund seiner definitorischen Reduktion alles Wirk-

173



lichen auf die Gegebenheiten der Physik nicht mehr antreffen kann,
hält er es bereits für unwirklich.

Was nach der definitorischen Abweisung von Sinn, Wert und Wesen

von der Gesamtwirklichkeit noch übrig bleibt, sind leere Hülsen,
sinnindifferente, nackte Fakten, bedeutungslose Quantitäten und
Zufälle, eine konturlose, in Schatten und bloße Impressionen sich

auflösende Gegebenheit. So nimmt es nicht wunder, daß der
Positivismus nur noch formale, aber keine inhaltlichen Unterschiede oder

Bedeutungen mehr kennt. Schlick definiert: «So ist alle Erkenntnis

nur noch vermöge ihrer Form Erkenntnis; auf sie allein kommt
es bei der Erkenntnis an, alles übrige daran ist unwesentlich28.»

«. nichts Inhaltliches aus der ungeheuren Mannigfaltigkeit unserer
Erlebnisse kann zum Gegenstand einer Aussage gemacht werden; so

läßt sich mit irgendwelchen Aussagen kein anderer Sinn verbinden
als der, daß sie rein formale Beziehungen ausdrücken29.» «Das
Erkennen geht seiner Natur nach auf die reine Form30.» Diese positivistische

Formalisierung aller Erkenntnis wie alles Wirklichen hat
ebenso zur logistischen Ablösung der Form von dem Inhalt einer

Aussage wie zum Nihilismus überhaupt geführt. Ist nur noch die

Form, nicht aber der Bedeutungsgehalt eines Satzes von Interesse,
so sind wiederum per definitionem alle inhaltlichen Gegebenheiten
entwirklicht. Diesem Formalismus muß die nihilistische Grundvor-
stellung auf den Fuß folgen, daß wir in einer inhaltlosen, nichtssagenden

(oder das Nichts besagenden), schlechthin bedeutungslosen und
irrelevanten Welt leben, die von purer Faktizität und unberechenbarer

Zufälligkeit beherrscht sei, keinerlei Flinweis auf eine tragende
Ordnung, einen leitenden Sinn oder einen zielgebenden Wert
enthalte und die als solche das menschliche Dasein der Leere,
dem Nichts wie seiner eigenen völligen Verlassenheit
überantworte.

Insofern es für neuzeitliches Denken bezeichnend wurde, alle

Sinn-, Wert- und Wesensinhalte als unwirklich zu deklarieren, stand

es entweder selbst hintergründig im Banne des Positivismus
oder öffnet doch zum wenigsten seinen Ergebnissen Tür und
Tor.

28 Die Wende der Philosophie, in: Erkenntnis I, a.a.O. 7.
20 Erleben, Erkennen, Metaphysik, Kant-Studien Bd. XXXI, 1926, 149.
20 Ebd. 150.

174



II. Die rationalistische Definition der Erkenntnis

Wie die positivistische Definition des Gegebenen und Wirklichen
so hat die rationalistische Bestimmung der Erkenntnis den Nihilismus

zur Folge.
1. Descartes stellte die Grundforderung auf, daß alles Denken auf

klare und distinkte Perzeptionen zurückgeführt werde. Eine Perception

gilt ihm dann als distinkt, wenn sie so sehr von anderen Perzeptionen

abgesondert und getrennt sei, daß sie nur einen einzigen Begriff
beinhalte und alle mit ihr nicht zusammenfallenden Begriffe von sich

absetze31. Descartes fordert also eine Methode des begrifflichen Ab-
sonderns und Abtrennens. Aber nicht nur die Begriffe sollten scharf
voneinander abgehoben und abgesetzt werden, sondern auch die in
ihnen gemeinten Dinge. Dieses cartesische Postulat, jede Sache so

festzulegen, daß sie als von jeder anderen abgesondert und getrennt
erscheine und ihr Begriff jeden anderen kategorisch ausschließe,

führte zu einer Methode des Zerreißens und Zerschneidens. Indem
Geist (res cogitans) und Leib (res extensa) je für sich gefaßt und

begrifflich festgelegt wurden, mußten sie als zwei getrennte Substanzen

gedacht werden. Der Begriff des Geistes wurde auf das Merkmal
des Denkens fixiert, der des Leibes als Ausdehnung definiert. Geist

und Leib sollten sich genauso ausschließen wie ihre so gefaßten

Begriffe. Gleicherweise wurden auf rein definitorischem Wege Denken

(intellectio) und Vorstellen (imaginatio) auseinandergerissen32.
Deshalb betont Descartes, daß der Geist, wenn er erkenne, sich auf sich
selbst zurückwende und aus sich allein alle Einsichten schöpfe, so daß

er diese konsequenterweise als eingeboren denken mußte33. Dieses

zerreißende Definieren richtete sich also auf die unter den Dingen
bestehenden Unterschiede aus, um sie in voneinander abgetrennte

31 Œuvres, ed. Adam-Tannery, VIII, 22: Distinctam autem illam (sc.

perceptionem voco), quae, cum clara sit, ab omnibus aliis ita sejuncta est et

praecisa, ut nihil plane aliud, quam quod darum est, in se contineat.
32 Œuvres, a. a. O. VIII, 358 : Quisquis recte advertit, quousque sensus

nostri se extendant et quidnam sit praecise, quod ab illis ad nostram cogitandi
facultatem potest pervenire, debeat fateri nullarum rerum ideas, quales eas

cogitatione formamus, nobis ab illis exhiberi: adeo ut nihil sit in nostris
ideis, quod menti sive cogitandi facultati non fuerit innatum.

83 Œuvres, a.a.O. VII, 73: mens dum intelligit, se ad seipsam
quodammodo convertat, respiciatque aliquam ex ideis, quae illi ipsi insunt.

175



Begriffe zu fassen, und verweigerte dabei im vorhinein jedes Interesse

an dem die so Definierten Verbindenden, Gemeinsamen. Dieses

wurde nicht nur nicht beachtet, sondern sogar negiert, so daß jede
Verschiedenheit bereits nicht nur begriffliche, sondern sachliche
Geschiedenheit bedeutete.

Nun ist es aber allen Sinnbezügen wesentlich, gerade verschiedene

Gegebenheiten miteinander zu verbinden, auf eine gemeinsame
Sinneinheit zu beziehen und so einander zuzuordnen. Indem also

dieses definierende Denken Dinge wie Begriffe nur voneinander
abzusetzen, zu zerreißen und zu zerschneiden suchte, um sie «distinkt»
zu fassen, verweigerte es sich allen Sinnrelationen im vorhinein.
Desgleichen gelten Werte für alle verschiedenen Gegebenheiten^ in denen
sie Darstellung und Ausdruck finden. Als diese übergreifende
Wirklichkeiten sind sie für eine Methode ohne Interesse, die den Blick
nicht auf das Verbindende, sondern Trennende unter den Dingen
richtet. Kein Wunder, daß dieses auf sich voneinander absetzende

Definitionen ausgehende Denken keine Sinn- und Wertgeltungen
mehr fassen konnte.

Im Zuge dieser, alle Wirklichkeit zerschneidenden Begrifflichkeit
lag es, daß die gesamte Welt in einzelne, definierte, voneinander

getrennte Bestimmtheiten aufgelöst und zerrissen wurde, die in
keinem Sinnzusammenhang mehr zueinander standen. Diese

Entwicklung betraf keineswegs nur den Gartesianismus und die in seinem

Banne stehende Aufklärungsphilosophie, sondern die moderne
Weltanschauung überhaupt und führte sie dem Nihilismus entgegen, wie
es Gottfried Benn sehr klar erkannt hat. An die Stelle des « Sängers »,
der einst Kunde wesenhafter Sinnbezüge brachte, sieht Benn den

«Zersprenger mittels Gehirnprinzip»34 treten. Er weiß sich als

Zugehörigen «einer Epoche ungeheuer intensiver Formulierzwänge,
einer extravaganten Begriffsepoche, die mit Hilfe von Formeln sich

verteidigt und zur gedanklich abgekürzten Beziehung schicksalhaft

greift»36. Da es begrifflicher Festlegung in ihrem Anliegen,
alles Wirkliche genau zu determinieren, unvergleichlich mehr um
scharfe Fassung der Unterschiede und Gegensätze als um ein
Erschauen begrifflich nicht fixierbarer Sinnbezüge geht, führt die

84 Ges. Werke, hrsg. v. D. Wellershoff, Wiesbaden 1960, Bd. I, 59.

" Ebd. VIII, 1924. Vgl. H. Albert, Plädoyer für kritischen Rationalismus,
München 1971.

176



« Begriffsmanie »36 zu einer «gedanklichen Abkürzung der Beziehung»,
d. h. der Sinnzusammenhänge. «Die Welt ist zerdacht»37, wie Benn

betont, und kann als in Definitionen aufgelöste keinen «Kosmos»,
keine Einheit mehr darstellen : «All meine Zusammenhänge
hat es (sc. das Gehirn) mir zerdacht. Der Kosmos rauscht
vorüber38. »

Aüch Jaspers hat erkannt, daß die auf voneinander abgerissene

Begriffe ausgehende rationalistische Grundhaltung keinen Raum
mehr läßt für übergreifende Sinnbezüge. So bemerkt er: «Der Rationalist

ist der Geistestyp, der im Begrenzten und Begrenzbaren, im
Fixierbaren und Endlichen verharrt, der mit dem Verstände alles

faßt und darüber nichts mehr sieht39.»

2. Da für den Rationalisten sich nicht die Begriffe der Wirklichkeit

unterzuordnen haben, sondern vielmehr diese sich umgekehrt
der Begriffsordnung zu fügen hat, sollen verschiedene Dinge ebenso

geschiedene sein, wie verschiedene Begriffe geschiedene sind, und
gleiche Dinge sind als ebenso identisch zu deuten, wie gleiche Begriffe
identische sind. So identifizierte Descartes «mens», « animus»,
«intellectus» und «ratio»40, weil er ihre Begriffe allesamt mit dem des

Bewußtseins gleichsetzte. Indem Spinoza die Begriffe aller Dinge aus
dem Gottesbegriff herleiten konnte, identifizierte er auch alle
Wirklichkeit mit dem «Deus sive natura».

Auch dieses Identitätsdenken, dem Lessing, Herder, Shaftesbury,
Goethe, Schiller, die Deutschen Idealisten oder auch der späte
Scheler folgten, enthielt ebenso wie das bloße Fixieren von Differenzen

den Keim des Nihilismus. Denn ein objektiver Sinn kann nur
dann bestehen, wenn er nicht mit der Bedingtheit seines Ausdrucks
wie seiner Medien identisch ist, da er im Zusammenfall mit der
Zeitlichkeit sogleich seine überzeitliche Geltung verliert. Deshalb gibt
der Rationalismus in seiner Tendenz zur Identifizierung des Gleichen
ebenso alle übergreifende, unbedingte und übergeschichtliche Sinn-

86 Ebd. I, 79.

8'Ebd. 1,215.
88 Ebd. VI, 1475.
80 Psychologie der Weltanschauungen, Berlin, Göttingen, Heidelberg 1954,

307.
40 Œuvres, a.a.O. VII, 27: sum igitur praecise res cogitans, id est, mens,

sive animus, sive intellectus, sive ratio.

177



Wirklichkeit preis wie in seiner Ausrichtung auf Trennung und
Isolierung der Verschiedenen. In beiden Fällen läßt er keinen Raum für
die Zweidimensionalität von sich ausrückenden Sinngehalten einerseits

und der Zeitbedingtheit ihrer Darstellungsformen andererseits
und hat so bereits jeden Bezug des Werdenden zum Werdelosen,
Überzuständlichen, Urphänomenalen ausgeschlossen. Indem er dabei

ebensowenig die Gleichheit in der Verschiedenheit wie die Verschiedenheit

in der Gleichheit bewahrt, hat er jedes Sinnverstehen im
vorhinein vereitelt.

So wußte auch Kant nur um die Alternative einer Identität oder

völligen Geschiedenheit zwischen Denkendem und Gedachtem, ließ
aber keinen Raum für die Möglichkeit analoger Sinngleichheit in der

Heterogenität des Ausdrucks von Dingen an sich und transzendentalem

Subjekt. Dabei hatte er in Übereinstimmung mit der rationalistischen

Eindimensionalität des Identischen und Geschiedenen jede
Denken und Sein übergreifende und einander zuordnende
Sinnobjektivität abgewiesen. Dieser Ausschluß des zweidimensionalen

Analogiedenkens, das heterogene Medien in Teilhabe an einer
Sinneinheit zu sehen vermag41, ist für die rationalistische Denkweise ebenso

kennzeichnend wie für die positivistische und zieht mit innerer
Notwendigkeit den Nihilismus nach sich.

3. Indem der Rationalist sich nur solchen Gegebenheiten zuwendet,
die in Begriffen und Definitionen festlegbar sind, entziehen sich

seinem Zugriffjene Gehalte, die zwar erspürt, vernommen, erschaut,
nicht aber sogleich fixiert werden können. Nachdem beispielsweise
Descartes Seele als Bewußtsein definiert hatte, verlor er die unter- und
unbewußten Formen des Perzipierens, auf die Leibniz verweist, aus
dem Blick. Insofern es dem Sinn wesentlich ist, als unbedingte
Geltung der Dimension des Bedingten, Faktischen, Manifesten enthoben

zu sein, liegt er auch über den Bereich des räumlich und zeitlich
Bestimmten und von da her Definierbaren hinaus. Wegen dieser

seiner ihm wesentlichen Unbestimmtheit findet die rationalistische

Festlegung ebensowenig wie die positivistische sogleich einen festen

Angriffspunkt an ihm. Unter der Hast und Ungeduld des definierenden

Fixierens zerbricht allzu rasch die Sinngestalt, die in ihrer unauf-

11 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe, 82, 101, 159, 565 ff, 579. Ders., A
Metacritique of Kant's Critique of Reason, International Philosophical
Quarterly, Vol. VIII, No. 3, 1968, 317-333.

178



teilbaren Einheit nicht auf begriffliche Merkmale fixiert, sondern in
ganzheitlichem Vernehmen oder Innewerden erschaut sein will42.

Man muß sich vergegenwärtigen, daß die geistigen Intuitionen,
ob sie sich nun auf das Wesen, den Sinn oder die Werte beziehen, eine

Einheitsgestalt vor sich sehen, die sich aufgrund ihrer unzerlegbaren
Totalität dagegen wehrt, in Merkmale zerteilt und auf diese fixiert zu
werden. Dennoch untersucht definierendes Festlegen vor allem dann,
wenn es nicht mehr mit der ihm vorausgehenden Intuition konspiriert,
das Erschaute auf darin enthaltene fixe Merkmale, die es zu einem

Begriff zusammenfaßt. Dabei ist der so entstandene Begriff immer in
Gefahr, sich von der Intuition des Ganzen zu entfernen, sie hinter
sich zu lassen, um sich zu verselbständigen. Was so der Begriff von der
Schau einer Sinnganzheit am Ende noch übrigläßt, sind einzelne,
darin enthaltene Merkmale. Oft geht so beim Übertritt der Wesenseinsicht

in den Begriff das Wesentlichste, die unaufteilbare Einheit
und Ganzheit des erschauten Gehalts, verloren. Begriffe und
festlegende Definitionen können zwar eine vorgängige Schau Von Wesen,
Sinn oder Wert bezeichnen und für sie signifikant sein, diese aber
doch nicht in ihrer Integrität und Ganzheit bergen. Denn indem die

Definition den Inhalt der Intuition analysiert, auseinandernimmt, hat
sie schon die unauftrennbare Einheit des Erschauten unterschlagen.
So entzieht sich mit innerer Notwendigkeit die nur in vorgängiger
Intuition vernehmbare Sinngestalt der analysierenden Verbegriffli-
chung und der damit verbundenen Abkehr vom geistigen Schauen.

Indem also der Rationalist nur das für gegeben halten will, was er in
Begriffe und Definitionen einfangen kann, hat er bereits per defini-
tionem die in dieser Form nicht zuhandene Eigenwirklichkeit des

Wesens wie der Sinn- und Wertgeltungen im vorhinein ausgeschlossen.

Treten sodann einzelne, zu Begriffen zusammengeschnürte Merkmale

an die Stelle einheitlicher Sinn-, Wesens- und Wertgestalten, so

sind diese in ein Nichts zerronnen, und der Nihilismus tritt auf den
Plan. Tatsächlich ist es für die im Banne der rationalistischen
Aufklärung stehende Denkmethode kennzeichnend geworden, eher auf

12 Das Zerbrechen der Sinnganzheit unter dem harten Zugriff der Definitionen

hat Benn mit den Worten veranschaulichen wollen: «Heutzutage
realisiert er (sc. der Geist) sich üblicherweise als Gedanke. Ein Gedanke
beißt an, ein Zittern durchläuft seinen Körper, die Zähne knirschen, er
schüttelt den Stoff, zerreißt ihn - Fetzen und Staub!» (Ges. Werke, a.a.O.
VI, 1444).

179



festlegendes Definieren als auf vernehmendes Schauen ausgerichtet
zu sein. Der Wert oder Unwert einer philosophischen Aussage
bestimmte sich, wie man besonders am Beispiel der heutigen Logistik
sehen mag, eher an ihrer definitorischen Sicherheit und Festigkeit als

nach ihrem Sinn, Wesen oder Wert betreffenden Inhalt, eher an ihrer
Analysierbarkeit als nach ihrer Bedeutung oder gar Bedeutsamkeit.
Man kann sicher sagen, daß es für die Methode der im Zeichen
Piatons stehenden antiken und mittelalterlichen Philosophie gerade

umgekehrt war: ihr Wert oder Unwert maß sich nicht so sehr an ihrer
Definierbarkeit als vielmehr an ihrem Sinngehalt.

4. Descartes forderte, ein «Deus verus» habe dafür gerade zu
stehen, daß die Dinge sich ganz genau so verhielten, wie sie in klarer
und distinkter Perzeption erfaßt seien. Und entsprechend ging
Spinoza von dem Grundsatz aus: ordo et connexio idearum idem est

ac ordo et connexio rerum, et vice versa ordo et connexio rerum idem
est ac ordo et connexio idearum43. Damit ist letztlich nichts anderes

gesagt, als daß alle Wirklichkeit sich nach den klaren und distinkten
Perzeptionen zu richten habe und in ihrem Sinn von diesen bestimmt
sei. Diese Perzeptionen sind weder für Descartes noch für Spinoza von
vorgegebenen Sinnprinzipien dirigiert. Wendet sich doch dér Geist
nach Descartes ebenso in der Erkenntnis auf sich selbst zurück44, wie
ihn Spinoza als «automaton spirituale»45 definierte. Aller Sinn sollte
also auf die Setzungen der Ratio zurückgeführt werden.

Während es der geistigen Wesenseinsicht eigentümlich ist, schauend

zu vernehmen, ist es für die Ratio bezeichnend, sich zu verselbständigen,

in eigener Spontaneität ihre Begriffspyramide aufzubauen, aus

eigenen Urteilen weitere herzuleiten. Während den originären
Individualbegriffen rezeptive Intuitionen vorausgehen, sind die diesen

übergeordneten abgeleiteten Universalbegriffe oft unter weitgehend
willkürlichen Gesichtspunkten gesetzt. Denn nach welchem Ordnungsprinzip

die Einzelmerkmale der originären Begriffe in den abgeleiteten

zusammengebündelt werden, unterliegt weitgehend den
Determinationen der Ratio. Ihr sind solche Setzungen eigentümlich und
repräsentieren ihre Neigung, sich zu verselbständigen^ eigene Ord-

13 Ethices V, 1, Opera, ed. C. Gebhardt, Heidelberg o. J., Bd. II, 281.

Vgl. ebd. II, 7, a.a.O. II, 89.
44 Œuvres, a.a.O. VII, 73.
45 De intellectus emendatione Tractatus, a.a.O. II, 30.

180



nungs- und Sinnprinzipien zu kreieren und dabei sich von vorgängigen

Objektivitäten zu lösen.

Indem also das Setzungsdenken des Rationalismus sich auf seine

eigenen Ordnungen zu verselbständigen sucht, hat es in dieser
Grundhaltung bereits von allen vorgängigen Sinn-, Wert- oder
Wesensinhalten abgesehen. Es will sich nicht mehr einfühlen in ihm
übergeordnete Objektivität, sondern selbst allen Sinn bestimmen. Es will
nicht mehr verfügbar sein für den Sinn-Anspruch des Wirklichen,
sondern über ihn verfügen46.

So sehr sich die Deutschen Idealisten wie die Existenzphilosophen
von diesem Rationalismus distanzierten, konspirierten sie doch mit
dem Gedanken, daß aller Sinn bloß gesetzter sei: Nicht in den

Setzungen der Ratio, sondern der transzendentalen Subjektivität
erkannten Fichte, Schelling, Hegel und der späte Husserl den

Ursprung allen Sinnes. Die Existenzphilosophen führten den Sinn zwar
weder auf die Setzungen der Ratio noch des transzendentalen
Bewußtseins zurück, ließen ihn aber doch in den Entwürfen des

existentiellen Vollzugs aufgehen.
Indes gilt es, klar zu sehen, daß es im Wesen objektiver und gültiger

Sinngeltungen liegt, unbedingt zu sein und mithin allen Setzungen in
Unabhängigkeit gegenüberzustehen, ganz gleich ob es die der Ratio,
des transzendentalen Subjekts oder die Entwürfe der Existenz seien.

Dagegen ist ein also gesetzter Sinn bedingt und abhängig von den
ihn setzenden Akten und kann daher nicht mehr objektiv gültiger,
d. h. unbedingter Sinn sein, sondern vielmehr bloße Darstellung
jeweiliger Begriffsbildung, unverbindlicher transzendentaler
Funktionen oder zufälliger existentieller Annahmen, Anmutungen oder
Wünsche: ein Ersonnenes, das des Charakters der Verbindlichkeit
wie des Verbindenden entbehrt. So steuert dieses Setzungsdenken

46 Vgl. F. Leist, Existenz im Nichts, München 1961, 216: «In diesem (sc.

rechnenden) Denken herrscht der Wille, alles Wirkliche in den Griff zu
bekommen, als wirklich nur zuzulassen und anzuerkennen, was verrechenbar
ist. Der Anschein ist verführerisch ; für viele sieht es aus, als sei diese Art des

Denkens die einzige und alleingültige». Leist fordert eine «Umkehr», die
erkennt, «daß ständig der Überschritt auf das wesenhafte Denken geleistet
werden muß, aufjenes Denken, das nicht haben will, sondern sein lassen kann.
Der Überschritt, die Ümwendung ist notwendig zu jenem Denken, das nicht
greift, sondern zuläßt und hinhört, das nicht vorschreibt, wie die Dinge und
Menschen sein müssen, sondern an ihr Wesen und an das denkt, das durch
Menschen und Dinge hindurch west», ebd.

181



notwendigerweise einem Fiktionalismus und von hier dem Nihilismus
zu. Tatsächlich hatte innerhalb der neuzeitlichen Denkbewegung die

Auslieferung des Sinnes an das setzende Subjekt, ob dieses nun als

rationales, transzendentales oder existentiales gedacht war, immer
wieder die nihilistische Preisgabe allen Sinnes zur Folge.

Dabei verhielt sich das den Sinn setzende Subjekt «hochmütig»,
«doktrinär»47, dünkte sich immer im Recht und brachte sich auf
diesem Wege zu allen Geltungen in Distanz. Was wunder also, wenn
es in dieser Grundhaltung, die aller vorgängigen Objektivität feind

war, keinen verpflichtenden Sinn mehr fassen konnte und daher dem
Nihilismus entgegentrieb48. Für die rationalistische Verselbständigung
ist die Distanzierung von allen objektiven Wesens-, Sinn- und
Wertgehalten bezeichnend, während geistiges Erspüren immer einem

Vorgängigen zugewandt ist.
5. Allem Werterleben integrierend ist das deutliche Bewußtsein,

daß die erfahrenen Werte nicht auf seiten des Subjekts, sondern

vorgängiger Objektivität stehen. An diesem Phänomen darf nicht
willkürlich unterschlagen werden, daß in jeder Werterfahrung ein
Unabänderliches auftritt, über welches das Ich nicht Verfügungsmacht

besitzt, sondern von dem es sich vielmehr angerührt oder

ergriffen sieht. Durch ihre Eigenart, solches Betroffensein im
werterlebenden Subjekt auslösen zu können, begründen die Werte ihren
übersubjektiven Rang49. Wird also der Wert den Fixationen des

Subjekts oder der Ratio ausgeliefert, so ist er als Wert bereits

aufgegeben und zum setzbaren Zweck degradiert.
So erniedrigte Descartes die wertbezogene Ethik zu einer zweckhaften.

Den Zweck des Sittlichen sah er wie Spinoza in der
Reinhaltung der Erkenntnis von allen trübenden Affekten. Von diesem

wertentfremdeten Zweckdenken gingen Locke, Berkeley und Hume

aus, das auch bei Kant noch nachwirkt, insofern er bei aller betonten

47 Vgl. K. Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, 307.
48 Vgl. G. Benn, a.a.O. VI, 998: So «gewinnen sie Distanz zu Sils-Maria

und Golgatha und kaufen sich Formeln im Funktionsprozeß».
40 Vgl. F.-J. von Rintelen, Das philosophische Wertproblem I, Der

Wertgedanke in der europäischen Geistesentwicklung, Teil I : Altertum und Mittelalter,

Halle 1932. J. Hessen, Lehrbuch der Philosophie, Bd. 2, Wertlehre,
München 1959. D. von Hildebrand, Sittlichkeit und Situationsethik, übers,

von H. Stephan, Düsseldorf 1957.

182



Unabhängigkeit des sittlichen Sollens von äußeren oder inneren
Umständen50 dieses doch auf die «Zwecke» der Vernunft reduzierte51.

Zurecht sagt Jaspers vom Rationalismus: «Es besteht die Forderung,
daß nur aus Zwecken gehandelt und gelebt werde. »51a

Dem rationalistischen Postulat, nur das könne als wirklich gelten,
was in Definitionen festlegbar sei, konnten die Werte ebensowenig
entsprechen wie Sinn und Wesen. Denn berechenbar, fixierbar,
streng definierbar ist nicht der Wert, sondern der Zweck. Insofern die
Werte über jede ihrer Manifestationen und Konkretionen hinausliegen,

um, wie es ihnen unabdingbar ist, Prinzip aller möglichen
Verwirklichung zu sein, sind sie der Dimension des definierbar
Faktischen oder Präsenten enthoben. Deshalb hat der Rationalist in
seinem Anspruch auf definitorische Festlegbarkeit alles Wirklichen
bereits die Werte ausgeschlossen.

So geht mit der rationalistischen Fixierungstendenz die Verzweck-

lichung alles Wirklichen Hand in Hand, welche mit der nihilistischen
Auflösung aller zweckentbundenen Inhalte gleichbedeutend ist. In
dem Maße, in dem das Denken sein Repertoir an definierten Wiß-
barkeiten vergrößert, muß es eine Verarmung an sinn- und
werthaften Bedeutungen erfahren. Nicht von ungefähr ist das Zeitalter
der Aufklärung das des Zweckdenkens.

6. Wie sich eher der Zweck als Sinn und Wert in Formeln und
Definitionen schickt, so mehr die Quantität als die Qualität. Was
Descartes an der körper-dinglichen Wirklichkeit faßte und in seine

Definition der « res extensa » aufnehmen konnte, war die Ausdehnung,
die Quantität. In dieser Bestimmung fielen von vorneherein alle

qualitativen Wesenszüge und Wesensunterschiede per definitionem
unter den Tisch. Auch sein Begriff von Geist, Seele, Ratio nahm nur
die quantitativ-extensive Befindlichkeit daran wahr, das Akthafte.
In der Bestimmung als «res cogitans», d. h. einer Gegebenheit, die
im Denka^ bestehe52, fallen in der Tat «mens, sive animus, sive

intellectus, sive ratio» zusammen, verlieren ihre qualitativ-funktionalen

Unterschiede und kommen in der quantitativ gedachten
Extension der Bewußtseinsakte zur Deckung.

60 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Vorrede, Akad.-Ausg., Bd. IV,
389; Kritik der reinen Vernunft B 575 f.

61 Ebd. B 575; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, a.a.O. 389.
6ia Psychologie der Weltanschauungen, 307.
68 Œuvres, a.a.O. VII, 27.

183



Es wird deutlich, wie das rationalistische Festlegen der Dinge auf
das an ihnen Fixierbare weit mehr ihren quantitativ-extensiven
Bestimmtheiten zugekehrt ist als ihren qualitativ-inhaltlichen oder
funktionalen. Ja, die dem Quantifizierbaren zugewandte Definitionssucht

ist in großer Neigung, in dieser, ihr eigentümlichen Ausrichtung
die qualitativen Sinn-, Wesens- und Wertunterschiede aus dem Blick
zu verlieren oder zu unterschlagen. Die berechnete oder definierte
bloße Quantität verliert alle Wesenszüge, sinn- oder werthaften
Qualitäten und hat sich der Dimension des Extensiven, Zeitlichen,
Räumlichen, der Endlichkeit verschrieben.

In diesem Ergebnis reichen sich Positivismus und Rationalismus
die Hand und begründen die nihilistische Preisgabe von Sinn, Wert
und Wesen. Beide behalten die raum-zeitliche, physikalisch
konstatierbare oder definierbare Gegebenheit als Inbegriff der
Gesamtwirklichkeit zurück. Beide kennen nur Gegebenheiten erster Ordnung,
d. h. konstatierbare oder definierbare, nicht aber in diesen sich
ausdrückende Gegebenheiten zweiter Ordnung, d. h. qualitative,
schaubare, erspürbare. Beide haben somit in der methodologischen
Verengung ihres Gegebenheitsbegriffs den Nihilismus antizipiert und
die vorgängige Objektivität des qualitativ Inhaltlichen ausgeschlossen.

7. Fallen alle Sinn-, Wesens- und Wertbedeutungen der defini-
torischen Ausrichtung auf «Zwecke», «Quantitäten» oder Extensionen

anheim, so sind Vorstellungen, Begriffe, Ideen nicht mehr nach
ihrem Inhalt zu unterscheiden. Alle Wesensunterschiede werden
hinfällig. Wie daher für den Positivisten Konstatiertes gleichrangig neben

Konstatiertem steht, so für den Rationalisten Definition neben

Definition. So rückt als gleichrangig und gleichwertig das Wesentliche
neben das Unwesentliche, das Sinnvolle neben das Bedeutungslose,
das Werthafte neben das Belanglose, das Numinose heben das

Hinfällige, das Außerordentliche neben das Alltägliche, das Erhebende
neben das Triviale, das Heilige neben das Profane, sofern und soweit

überhaupt noch qualitative Momente neben berechenbaren
auftreten. Die Differenzen, welche die begriffliche Definition noch
festhält, betreffen Wesentliches und Unwesentliches zugleich, so daß

Eigentliches und Einzigartiges nicht mehr eindrucksvoll hervortreten
kann83.

63 Diese Wirkung der «Begriffsmanie» läßt sich auch bei Benn beobachten,
indem er fragt: «Ist Wesen nicht überhaupt Mythologie? Hineinblicken,
Schwaden, Dämmer? daß ein ES dahinter steht, empfinden wir nicht»

184



Indem Sinn- und Bedeutungsunterschiede für die rationalistische

Fixierung ebenso irrelevant werden wie für die positivistische
Beobachtung, können die Denkvollzüge auch nicht mehr an solchen

teilhaben. Somit ist die Frage nach ihrer Begründung und Flerkunft
auf die nach ihrem psychischen Entstehen zu reduzieren64. Sind sie

aber erst einmal, wie Locke, Berkeley und Hume es versuchten, aus

rein psychischen Gesetzen und Funktionen hergeleitet, so wird das

Problem vordringlich, ob sie dann überhaupt noch Wirklichkeit
erfassen können oder nicht vielmehr Selbstreflexionen der Psyche
darstellen. Deshalb hatte Berkeley betont, wir hätten kein Recht,
ein von unseren Perzeptionen unabhängiges Sein anzunehmen, da

uns nur diese gegeben seien55. Ist das Denken also auf seine bloßen

Vorstellungen zurückgeworfen, so steht es dem Nichts alles

Wirklichen, Gültigen, Objektiven, Verbindlichen gegenüber. In Sartres

Schrift «Das Sein und das Nichts» läßt sich genau beobachten, wie

er auf diesem Wege dem Nichts begegnet. Findet fragende
Weltorientierung in den eigenen Perzeptionen keinen Sinn mehr, der

wegen seiner Unbedingtheit nicht allein auf Seiten des Subjekts steht,
sondern auch für objektive Wirklichkeit zutrifft, so muß sie die
Eventualität in Betracht ziehen, daß ihren Vorstellungen vom Sein

nicht dieses, sondern das Nichts entspricht: «Und dieses Sein ist
verhüllt : immer bleibt die Möglichkeit dafür offen, daß es sich als ein

Nichts enthüllt. Aber auf Grund der Tatsache, daß man damit
rechnet, ein Daseiendes könne sich jederzeit als nichts enthüllen, setzt
die Frage voraus, daß man einen nichtenden Schritt nach rückwärts

(Ges. Werke, a.a.O. VI, 1461). Tritt das Wesentliche zurück, so erscheint
alles Wirkliche als gleicherweise irrelevant, nichtssagend, bedeutungslos,
unterschiedslos: «Wo ohne Rang und Reue/das Alte und das
Neue/zusammenrinnt,/wo ohne Unterschied das Wasser und die Welle/das Dunkle und
das Helle» (Ebd. I, 162). In der nur konstatierten oder definierten Welt
trifft sich alles im Belanglosen und liegt in einer Ebene nebeneinander:
«Und Gottes Tempel und des Teufels Stall/nun Brust an Brust auf eines
Kübels Boden/begrinsen Golgatha und Sündenfall» Ebd. I, 10).

64 Treffend bemerkt Benn, ebd. VI, 1445: «Die Gedanken laufen
durcheinander wie die Eidechsen in der Sonne - nun soll es große Gedanken geben,

festliegende, aber ich vermisse die Schrift über dem häuslichen Charakter
der Axiome und die Geographie des Apriori».

66 A Treatise concerning the Principles of Human Knwoledge, Works,
ed. by A. A. Luce and T. E. Jessop, Edinburgh, Paris, Melbourne, Toronto,
New York 1948f, Bd. II, 42.

13 Studia Philosophica XXXIV
185



macht in Ansehung des Gegebenen, das so zu einer einfachen
Vorstellung wird, die zwischen dem Sein und dem Nichts hin und her

schwingt56. » So geht aus dem Rationalismus der Psychologismus und
aus diesem der Nihilismus hervor.

Als Gegen-Wirkung zum Rationalismus führt der Irrationalismus
der Lebens- und Existenzphilosophie zum Historismus und von hier
zum Nihilismus. Indem der Rationalismus die Begriffe von den

Sinn, Wert und Wesenhaftes erschauenden geistigen Intuitionen
loslöst, um sie auf diese Weise als nichtssagend nebeneinander zu
stellen, entwertet er sie und läßt sie zu jeder Mitteilung über den Sinn
des Lebens und der Existenz ungeeignet werden. So trägt der
Rationalismus daran Schuld, daß die irrationalistische Gegenbewegung alle

Begrifflichkeit als zur Erhellung des Daseins wertlos abweist und ihr
auch nicht mehr die Funktion zutraut, in Konspiration mit
transrationalem Vernehmen echte Sinngehalte zu vermitteln. So betrachtet
W. Dil they die «Weltanschauungen» als rein geschichtliche
Ereignisse57, die nichts «Zeitloses» beinhalten58. Imgleichen geben
R. Eucken und G. Simmel die «Form», die sie als «zeitlos gültige»59
oder «zeitlos invariable»60 erkannten, an den geschichtlichen Lebensprozeß

preis61, wie auch Heidegger die «Wahrheit des Seins» nicht
in überzeitlicher Geltung halten kann, sondern der Zeit überantwortet,

so daß sie mit «Unwahrheit» zusammenfällt62.

III. Die autonomistische Definition von Vernunft, Freiheit und Sittlichkeit

Das autonomistische Denken definiert die schöpferische Freiheit
und Ursprünglichkeit der menschlichen Vernunft als so absolut, daß

es bereits in jeder vorgängigen Objektivität von Sinn, Wesen und
Wert eine Bedrohung oder gar Aufhebung des menschlichen Eigenseins

und seiner unveräußerlichen Ansprüche auf unbedingten Selbst-

66 Das Sein und das Nichts, übers, v. J. Streller, Hamburg 1962, 63.

" Weltanschauungslehre, Ges. Werke, Bd. VIII, Stuttgart 1960, 75.
69 Die geistige Welt, Einl. in die Philos, des Lebens, 1. Hälfte, Ges. Sehr.,

Leipzig u. Berlin 1924, Bd. V, 5.
69 R. Eucken, Der Sinn und Wert des Lebens, Leipzig 1908, 125.
90 G. Simmel, Lebensanschauung, München u. Leipzig 1918, 16 f.
61 Vgl. R. Eucken, Mensch und Welt, Leipzig 1918, 377; Ders., Der Sinn

und Wert des Lebens, 151; G. Simmel, Lebensanschauung, 38.
62 Holzwege, Frankfurt 1963, 43, 49.

186



besitz erkennt. Es ist daher geradezu von einem «Ekel» gegen alles

Vorgegebene, Objektive erfüllt und erblickt darin einen Götzen, den

es um der menschlichen Autonomie willen zu entthronen gilt. Im
Hinblick darauf sagt Nietzsche: «Daß du den Götzendiener in dir
umwarfst, das war dein Mut63.» In seinem Ekel gegen alles Objektive
will er eine erweckende und aufbauende Kraft erkennen : « Schufmein
Ekel mir selber Flügel und quellenahnende Kräfte64.» Der Autonomist

kennt daher nur die Alternative: Entweder gebe es eine
schöpferische Ursprünglichkeit und sinnentwerfende Urheberschaft der

Vernunft, und dann müsse diese als so unbedingt und absolut
verstanden werden, daß sie keinen, ihr Schöpfertum beschränkenden
Sinn vor sich habe. Oder es gebe diese Ursprungskraft der Vernunft
nicht, was undenkbar sei, und nur dann könne Erkenntnis in einem

Nachvollzug oder Nachbilden vorgegebener Objektivitäten bestehen.

Dabei schloß dieses, auf letzten Selbstbesitz ausgehende Denken im
vorhinein die Möglichkeit aus, daß die Vernunft in der Entfaltung
ihrer urhebenden, schöpferischen Kräfte an objektivem, ihr vorge-
ordnetem Sinn teilhaben65 könne. Darin sieht es bereits eine

Selbstaufgabe der Vernunft: Wenn sie nur schon einen Sinn als verbindlich
und verpflichtend erkennt und somit anerkennt, tritt sie in Ausdrucksbeziehung

zu ihm und leistet Verzicht auf ihr eigenstes Sein. Somit
darf es keine, der Vernunft präponierte Sinnwirklichkeit geben.

Wenn Descartes betonte, daß der Geist sich im Erkennen auf sich
selbst zurückwende, um eine der Ideen zu betrachten, die in ihm
selbst liegen, oder daß die Vernunft nichts von den Objekten (ab
objectis externis) empfange66, so zeigte sich in diesen Bestimmungen
bereits die autonomistische Abkehr von aller vorgängigen Objektivität.

Es sollte im Wesen der Vernunft liegen, ihre Einsichten nicht aus

vorgängiger Wirklichkeit herzuleiten, sondern in als absolut gedachter
Spontaneität selbst urzuheben. Deshalb sollte der «Deus verus» nicht
wie in der mittelalterlichen Philosophie letztes Sinnprinzip, sondern
Diener der allen Sinn entwerfenden menschlichen Vernunft sein.

Auch die Vernunft Fichtes kennt keine ihr vorgeordnete Wirklichkeit:

63 Götzendämmerung. Der Antichrist. Ecce Homo. Gedichte, Stuttgart
1964, 558.

64 Also sprach Zarathustra, Stuttgart 1969, 104 u. 227.
65 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe, 513-593.

Œuvres, a. a. O. VIII, 359 : Quippe nihil ab objectis externis ad mentem
nostram per Organa sensuum accedit.

187



«Das Wissen vom Dinge» «strömt von dir aus, in dem es ist und dessen

Wesen es ist67.» «Darum ist auch dieses Ding dem Auge deines Geistes

durchaus durchsichtig, weil es dein Geist selbst ist68.» Im Sinne
seiner «Transzendentalphilosophie» erklärt Schelling: «Außer der
Vernunft ist nichts, und in ihr ist alles69.» «denn es wird wohl
niemand seyn, der, wenn er sieht, wie die objektive Welt mit all ihren
Bestimmungen ohne irgend eine äußere Affektion aus dem reinen

Selbstbewußtseyn sich entwickelt, noch eine von demselben
unabhängige Welt nöthig findet70.» So kennt Hegel nur eine «Vernunft»,
« deren Gesetzgebung von nichts mehr sonst abhängig ist - der keine

andere Autorität auf Erden oder im Himmel einen anderen Maßstab
des Richtens an die Hand geben kann»71. In jeder Hinwendung der
Vernunft auf übergeordnete Verbindlichkeiten sieht er «Mangel des

Bewußtseins, daß die Vernunft absolut, in sich vollendet ist, daß ihre
unendliche Idee nur von sich selbst rein von fremder Beimischung
geschaffen werden muß»72.

Da aber ein bloß entworfener oder gesetzter und sich auf keinerlei

Objektivität beziehender «Sinn» der Geltung entbehrt und im
Grunde nichts als bloße Annahme oder Ausdruck des Willens ist,
stellt er letztlich eine unverbindliche Fiktion dar. Um dieser

Konsequenz zu entgehen, nahmen die Vertreter des Autonomismus an,
daß die objektive Welt diesem Sinn folgte, von ihm selbst bestimmt,
ja er selbst sei. Wie daher Descartes'" «Deus verus» die Aufgabe hatte,
die Wirklichkeit den autonomen Setzungen der Vernunft
zuzuordnen, so sollten das «absolute Ich» Fichtes, der «objektive Geist»

Schellings, der «Weltgeist» Hegels die Koinzidenz der objektiven
Welt mit den Entwürfen der Vernunft präsentieren:

Für Fichte fallen daher in der Vernunft Subjekt und Objekt in
einer Sinn- und Seinsidentität ineins: «In ihr (sc. der «intellektuellen
Anschauung») setzt das Ich sich nothwendig, und ist sonach das

67 Die Bestimmung des Menschen, Werke, hrsg. v. J. H. Fichte, Berlin
1845/46, II, 229.

«9 Ebd.
*' Dastellung meines Systems der Philosophie, Werke, hrsg. v. M. Schröter,

München 1958-62, III, 11.

'° System des transzendentalen Idealismus, a.a.O. II, 378.
71 Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. v. H. Nohl, Tübingen 1907,

89.
7a Ebd. 238.

188



Subjective und Objective in Einem73.» Analog sieht Schelling in der
Vernunft «jene ursprüngliche Identität des Denkens und des Objekts
des Erscheinens und Seyns»74 verwirklicht. In Hegels «System der

Philosophie» lesen wir: «Die Idee kann als die Vernunft ferner
als Subject-Object, als die Einheit des Ideellen und Reellen

gefaßt werden75. »

In dem Augenblick jedoch, da das Denken der Folgezeit,
insbesondere das der Existenz- und Lebensphilosophie, die Annahmen
eines «Deus verus», «absoluten Ich», «objektiven Geistes» oder

«Weltgeistes» nicht mehr nachvollziehen konnte, um im übrigen
jedoch bei dem autonomistischen Denken zu verbleiben, mußten alle
Sinn-, Wert- und Wesensbedeutungen inobjektiv, unverbindlich,
ungültig, zu einem Figment werden und daher dem Nihilismus in die
Arme fallen.

Wie der Autonomist die schöpferische Kraft und sinnentwerfende

Ursprünglichkeit der setzenden Vernunft als so absolut versteht, daß

er jede Teilhabe derselben an einem vorgängigen Sinn außer
Betracht setzt, so definiert er menschliche Freiheit als absolute Unbe-
dingtheit, die keinerlei Ausrichtung auf eine ihr übergeordnete
Wirklichkeit zuläßt. In einer Einfügung des Menschen in eine Sinn- oder

Wertordnung sieht er sogleich eine Vorwegnahme der freiheitlichen
Entscheidung und daher des Menschen überhaupt, eine Bedrohung
oder gar Aufhebung des menschlichen Eigenseins. Erst recht will er
in der Annahme eines menschlichen Wesensgrundes die Infragestellung

freier Selbstbestimmung erkennen. Daher sieht er nur die
Alternative: Entweder es gibt menschliche Freiheit, und dann muß
alle Vorgegebenheit normativer, bestimmender oder auch nur
richtungweisender Art ausgeschlossen werden. Oder aber es gibt eine

objektive Ordnung. Dann verlange sie Unter-Ordnung und höbe
somit alle menschliche Freiheit auf.

In diesem Alternativdenken ignoriert der Autonomist im
vorhinein und ohne Angabe eines Grundes die dritte Möglichkeit, daß
sich Freiheit auch in der Verwirklichung objektiver Verbindlichkeiten

entfalten könne und somit in aller Bedingtheit unbedingt wie

73 Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre, a.a.O. I, 528.
74 System des transzendentalen Idealismus, a.a.O. II, 380.
76 System der Philosophie I, Werke, hrsg. v. H. Glockner, Stuttgart 1927ff,

VIII, 426. Vgl. Enzyklopädie § 162, a.a.O. VI, 130, 132.

189



in aller Unbedingtheit bedingt sei. Aufgrund seiner Definition von
Freiheit schließt er jede Teilhabe des autonomen Ich an objektiven
Sinn-, Wert oder Wesensgehalten aus:

Dieser autonomistische Freiheitsbegriff, der die nihilistische Preisgabe

jeder objektiven Ordnung nach sich zog, ist in exemplarischer
Weise durch Fichte vertreten. Wie er Freiheit als Lossage von jeder
vorgeordneten Objektivität, als ein vorbehaltloses Sich-frei-Setzen

versteht, wird in den Worten deutlich: «Das Ich ist frei, indem und
dadurch, daß es sich frei setzt, sich befreit; und es setzt sich frei oder
befreit sich, indem es frei ist. Bestimmung und Sein sind Eins;
Handelndes und Behandeltes sind Eins; eben indem das Ich sich zum
Handeln bestimmt, handelt es in diesem Bestimmen; und indem es

handelt, bestimmt es sich76.» Diese sich absolut setzende und jede
unverrückbare Geltung verneinende Freiheit Fichtes sagt sich nicht
nur von allen übergeordneten Inhalten radikal los, sondern sucht auch
die Objektivität des Gegenständlichen aufzulösen und auf die
unbedingten und freien Setzungen zu reduzieren. Auch für Schelling
findet das autonome Ich keine bestimmende Objektivität außer sich:
«Demnach ist alles, was ist, im Ich, und außer dem Ich ist nichts77.»

Gleicherweise definiert Hegel die Freiheit als absolut: «Die erste
Idee ist natürlich die Vorstellung von mir selbst als einem absolut

freien Wesen78.» Er kennt Freiheit nur als die «absolute Freiheit aller
Geister, die die intellektuelle Welt in sich tragen und weder Gott noch
Unsterblichkeit außer sich suchen dürfen»79.

Bestimmt sich jedoch die verabsolutierte Freiheit rein aus sich

selbst, ohne in irgendeinen Bezug zu objektiven Inhalten zu treten, so

wird sie nicht nur zu desorientierter Willkür und zu bloßer Darstellung

jeweiliger Situationen oder Strebungen, sondern erlahmt auch,
indem sie aller gültigen und erstrebenswerten Ziele entbehrt, auf die
sie sich ausrichten könnte. Indem sie nur noch zufälligen Wunschbildern,

Phantasievorstellungen oder leeren Fiktionen folgen kann,
wird sie entfunktionalisiert und depotenziert. Um sich dieser Konsequenz

zu entziehen, suchten die Deutschen Idealisten die Freiheit zu
verobjektivieren, d. h. den freien Willen als Ursprung und Knoten-

76 Grundriß des Eigentümlichen der Wissenschaftslehre, a.a.O. I, 371.
77 Vom Ich als Prinzip der Philosophie, a.a.O. I, 116.
78 Dokumente zu Hegels Entwicklung, hrsg. v. J. Hoffmeister, Stuttgart

1936, 219.
76 Ebd.

190



punkt alles Wirklichen zu denken : So erklärt Fichte : « Ich werde mir
selbst zur einzigen Quelle alles meines Seins und meiner Erscheinungen;

und habe von nun an, unbedingt durch etwas außer mir, das

Leben in mir selbst. Mein Wille, den ich selbst, und kein Fremder,
in die Ordnung jener Welt füge, ist diese Quelle des wahren Lebens
und der Ewigkeit80.» Nach dem Untergang aller objektiven Wirklichkeit

soll das Ich nach «seinem festen Plane» die Welt erbauen: «Mein
Wille allein mit seinem festen Plane soll kühn und kalt über den

Trümmern des Weltalls schweben81.» In seiner Schrift «Philosophische

Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit»
sieht Schelling im freien Willen den eigentlichen und letzten Grund
der Welt82. In analogem Verständnis schreibt Hegel : « Mit dem freien,
selbstbewußten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt aus dem Nichts
hervor83.» Bei Schopenhauer lesen wir: «Wenn also die Körperwelt
noch etwas mehr seyn soll, als bloß unsere Vorstellung, so müssen wir
sagen, daß sie außer der Vorstellung, also an sich und ihrem innersten
Wesen nach das sei, was wir in uns selbst als Willen finden84.» «Jeder
findet sich selbst als diesen Willen, in welchem das innere Wesen der
Welt besteht85.» In der Tradition dieses Denkens will auch G. Th.
Fechner den Willen als höhere und letzte Objektivität fassen:

«Unser Wille, unsere Freiheit sind, obwohl sie dem höheren Geiste

selbst angehören, doch etwas, was seinen höheren Willen, seine höhere

Freiheit neben anderen Beweggründen mit beeinflußt86.» E. von
Hartmann sieht im «Willen» jenes Prinzip, «welches das ,Daß' der
Welt setzt»87 und sich im «unbewußten Willen» verwirklicht88.

Solange man im Zuge dieser Denkbewegung glauben konnte, in
dem von jeglicher Vorgegebenheit entbundenen «Plane» des freien
Willens werde das Objektive allererst gesetzt und urgehoben, mochte

man diesen «Plan» mit Fichte für «fest» und objektiv gültig halten.

80 Die Bestimmung des Menschen, a.a.O. II, 289.
81 Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten, a. a. O. VI, 323.
82 Werke, a.a.O. IV, 255ff.
88 Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.O. 219.
81 Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. v. A. Hübscher, Leipzig 1938,

I, 125f.
86 Ebd. I, 193.
80 Zend-Avesta, hrsg. v. M. Fischer, Leipzig 1919, 97.
87 Philosophie des Unbewußten, Berlin 1874, 770.
88 Ebd. 5Iff.

191



Sobald man aber an der idealistischen Voraussetzung einer Ur-
identität von Ich und Nicht-Ich, Subjektivem und Objektivem,
Ideellem und Reellem nicht mehr festhalten konnte, wurde dieser

«Plan» zur leeren Fiktion, zum bedeutungslosen Phantasieprodukt89
und geriet als solcher in den Sog des Nihilismus. Umgekehrt begründete

sodann die auf diesem Wege herbeigeführte nihilistische Auflösung

aller objektiven Sinn-, Wert- oder Wesensordnung das besonders

bei Sartre und Camus sich zeigende Freiheitsbewußtsein als den

eigentlichen «Sinn» des sinnlosen Daseins, der wertlosen Existenz wie
des wesenlosen In-der-Welt-Seins.

Wie der Autonomist schon die Spontaneität der Vernunft und die

Selbstbestimmung der Freiheit als eine absolute und daher jede
vorgeordnete Verbindlichkeit ausschließende Unbedingtheit
verstand, so erst recht die Sittlichkeit. Mit gutem Grunde betont er,
daß die sittliche Qualität einer Handlung aufgehoben sei, wenn sie

nicht um der reinen Autonomie des Sittlichen willen, sondern in
Abhängigkeit von äußeren Bedingungen vollzogen werde. Diese

Unabhängigkeit des Sittlichen von allen es konditionierenden
Faktoren begreift er aber als so absolut, daß sie bereits jede Bezugnahme
zu vorgängiger Wirklichkeit ausschließe. Da ihm auch alle
übergeordneten Sinn- und Wertgehalte als ein Äußeres erscheinen, sieht

er schon in jeder Ausrichtung auf sie eine Veräußerlichung und daher

Aufhebung des Sittlichen wie eine Preisgabe der unveräußerlichen

Ansprüche der sittlichen Person auf absolute Selbstbestimmung. Er
kennt nur die Alternative : Entweder gebe es echte, unbedingte und
unveräußerliche Sittlichkeit, dann setze sie absolute Autonomie der
Person voraus und weise alle sie prädeterminierenden Sinn- und
Wertprinzipien ab. Oder aber es gebe solche dem Subjekt präponierte
Wirklichkeit, und dann sei es um die Qualität des Sittlichen geschehen.
Die dritte Möglichkeit aber, daß das Sittliche seine Autonomie allererst

aus der Teilhabe an einer vorgängigen, objektiven und
unbedingten Ordnung empfange90, schließt der Autonomist aufgrund
seiner Definition von Sittlichkeit aus. Um den Eigenwertdes Sittlichen,
wie er ihn bestimmt, zu wahren, muß er alle, den sittlichen Akt

80 Vgl. K.Jaspers Philosophie III, Metaphysik, Berlin, Göttingen, Heidelberg

1956, 154f.
00 Vgl. W. Weier, Zur Phänomenologie des sittlichen Sollens, Viertel-

jahrsschr. f. wissenschaftl. Pädagogik, 41. Jg., H. 3, 1965, 179-204.

192



subordinierende Wirklichkeit radikal ablehnen und den Grund aller
sittlichen Absolutheit allein in dem autonomen Ich erkennen, das

sich aus sich bestimmt.
Da er, wie wir sahen, die Unbedingtheit von Vernunft und Willen

als eine absolute versteht, kann er darin die sittliche Autonomie
begründet finden : So betont Kant : «Jedermann muß eingestehen, daß
ein Gesetz, wenn es moralisch, d. i. als Grund einer Verbindlichkeit
gelten soll, absolute Notwendigkeit bei sich führen müsse daß der
Grund der Verbindlichkeit hier nicht in der Natur des Menschen oder
den Umständen in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden

müsse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft91. »

Kant weist also jede Begründung des Sittlichen aus einer über die
Vernunft hinausliegenden Wirklichkeit ab, um dessen «feierliche
Majestät»92 einzig und allein von der Apriorität der Vernunft
herzuleiten. Dadurch ist auch insofern sein postulatorischer Atheismus

begründet, als er in der Ausrichtung auf ein göttliches Wesen bereits
die Unbedingtheit des Sittlichen aufgehoben sieht. Er kann keinen
Gott als Sinnprinzip des Sittlichen zulassen, sondern nur an eine
Gottesidee denken, die den Sinnentwürfen der Vernunft durch die

Vorstellung eines Lohners dient93. Wie Descartes in Gott lediglich
noch den Garanten für die Übereinstimmung des Wirklichen mit der

selbsttätigen Vernunft sah, nicht aber mehr ein Sinnprinzip, so

fordert Kant nur einen Gott, der den Zusammenklang von Sittlichkeit

und Lohn bewirke, schloß ihn aber als vorgängigen Sinngrund
aus. Von der moralischen Ordnung, die die Vernunft selbst setzt,

sagt Fichte: «Jene lebendige und wirkende moralische Ordnung ist
selbst Gott; wir bedürfen keines anderen Gottes und können keinen
anderen fassen. Es liegt kein Grund in der Vernunft, aus jener
moralischen Ordnung herauszugehen und vermittelst eines Schlusses

vom Begründeten auf den Grund noch ein besonderes Wesen als die
Ursache desselben anzunehmen; der ursprüngliche Verstand macht
sonach diesen Schluß sicher nicht und kennt kein solches besonderes

Wesen ; nur eine sich selbst mißverstehende Philosophie macht ihn94. »

In diesen Worten wird deutlich, daß Fichte gleich Kant den Wert des

91 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausgabe, IV, 389.
92 Kritik d. prakt. Vernunft, hrsg. v. K. Vorländer, Hamburg 1959, 91.
93 Ebd. 142 ff.
91 Über den Grund des Glaubens an eine göttl. Weltregierung, a. a. O. V,

186.

193



Sittlichen allein der autonomen Vernunft zurechnet, die selbst

letztes Sinnprinzip, «selbst Gott» ist und daher jeden über sie

hinausliegenden Sinngrund abweist. Auch Schelling will das

«Absolute», «Höhere», «Ewige» allein in der «Vernunft» erkennen96.

Für Hegel ist Sittlichkeit nichts anderes als der «freie Wille in
sich reflektiert, so er sein Dasein innerhalb seiner hat das Recht
des subjektiven Willens»96. Dazu bemerkt er: «Außer früheren
Versuchen blieb es unseren Tagen vorzüglich vorbehalten, die Schätze,
die an den Himmel verschleudert worden sind, als Eigentum des

Menschen, wenigstens in der Theorie, zu vindizieren97.»

In dem Wort Nietzsches: «Tot sind alle Götter: nun wollen wir,
daß der Übermensch lebe9.8», kann man den Ausdruck des Gedankens

sehen: Unwirklich sind alle, dem Ich präponierten Sinn- und

Wertgeltungen, damit der seinen Wert selbst bestimmende autonome
Mensch lebe. Mit dieser Deutung stimmt Heidegger überein, wenn
er schreibt: «Das Wort ,Gott ist tot' bedeutet: die übersinnliche Welt
ist ohne wirkende Kraft99.» In diesem Wort «steht der Name Gott,
wesentlich gedacht, für die übersinnliche Welt der Ideale, die das

über dem irdischen Leben bestehende Ziel für dieses Leben enthalten
und es dergestalt von oben und in gewisser Weise von außen her
bestimmen100.» Ganz im Sinne des autonomistischen Verständnisses von
Sittlichkeit bezeichnet Heidegger hier das «von oben» als das «von
außen». Er faßt zusammen: «Gott, die übersinnliche Welt, die Ideale
und Ideen, die Ziele und Gründe, die alles Seiende und das menschliche
Leben im besonderen bestimmen und tragen, all das wird hier im Sinne
der obersten Werte vorgestellt Die Verbindlichkeit der obersten

Werte gerät ins Schwanken101. »
Auch für N. Hartmann ist mit einer dem Menschen vorgegebenen

Wirklichkeit von Sinn, Wert oder Gott die Vorsehung des Menschen

schlechterdings aufgehoben, seine Selbstbestimmung zum Schein

herabgesetzt, sein Ethos vernichtet, sein Wille gelähmt102. Denn der

96 Darstellung meines Systems, a.a.O. III, 12.
00 Enzyklopädie § 487.
97 Hegels theolog. Jugendschriften, a. a. O. 225.
98 Also sprach Zarathustra, Stuttgart 1969, 84.
99 Holzwege, Frankfurt 1963, 200.
199 Ebd. 203.
191 Ebd. 205.
199 Ethik, Berlin 1949, 200-210.

194



Mensch «kann wohl Träger, auch Verwirklicher gewisser Werte sein.

Aber seine Wertträgerschaft ist hier keine andere als die der übrigen
Wesen und Dinge Die Möglichkeit seiner Freiheit und
Verantwortlichkeit ist aufgehoben. Er ist als sittliches Wesen, als Person

vernichtet, steht prinzipiell den Naturwesen gleich»103. Auch
Hartmann läßt die Möglichkeit unerwogen, daß der Mensch in Teilhabe
an objektiven und unverrückbaren Inhalten Freiheit, Verantwortlichkeit

und Sittlichkeit verwirklichen könne.

Solange nun diese autonome Vernunft noch im idealistischen
Verständnis eine Identität von Subjektivem und Objektivem darstellte104,

mochten ihre Setzungen den Rang sittlicher Werte beanspruchen.
Sie wurden aber, sobald dieses Identitätsdenken außer Geltung trat,
zum bloßen Ausdruck der zufälligen Verfassung und jeweiligen Willkür

des Subjekts. Sie fielen seiner Bedingtheit anheim und konnten
keine sittliche Autonomie oder Unbedingtheit mehr begründen, wie
wir es besonders in der existenzphilosophischen Situationsethik
beobachten können. In der Preisgabe an die zufälligen und situationsbedingten

Entwürfe des Subjekts mußten alle sittlichen Werte und

Sinngehalte sich im Belang- und Bedeutungslosen verlieren und so

dem Nihilismus das Feld räumen.
Diese Konsequenz verlangt Heidegger ausdrücklich. Er sieht

vollkommen klar, daß die Werte, wenn sie erst einmal ihren Rang objektiver,

d. h. vorgängiger Verbindlichkeit verloren haben, auch nicht
mehr durch die Setzungen des autonomen Ich zu retten sind, sondern
dem Nihilismus verfallen: «Wenn die übersinnliche Welt der Ideen
ihre verbindliche und vor allem erweckende Kraft eingebüßt hat,
dann bleibt nichts mehr, woran der Mensch sich halten und wonach

er sich richten kann Nichts bedeutet hier: Abwesenheit einer

übersinnlichen, verbindlichen Welt. Der Nihilismus steht vor der
Tür105.» In dem Versuch, die aus reiner Subjektivität gezeugten
Werte an die Stelle der objektiven treten zu lassen, sieht Heidegger
den «unvollständigen» Nihilismus: «Der unvollständige Nihilismus
ersetzt zwar die bisherigen Werte durch andere, aber er setzt sie

immer noch an die Stelle, die als der ideale Bereich des Übersinn-

103 Ebd. 204.
104 Hartmann glaubt an eine partielle Identität von Gegenstands- und

Erkenntniskategorien: Vgl. Grundzüge einer Metaphysik der Erkenntnis,
Berlin 1949, 413.

106 Holzwege, 200.

195



lichen gleichsam freigehalten wird106.» «Der Wert und das Werthafte
wird zum positiven Ersatz für das Metaphysische107.» Besonders

Nietzsche bezichtigt er der Inkonsequenz, sofern er in seiner

«Umwertung aller Werte» an die Stelle der alten Werte lediglich andere,

von ihm gewählte treten lasse: «Nietzsche hält diese Umkehrung für
die Uberwindung der Metaphysik. Allein jede Umkehrung dieser

Art bleibt nur die sich selbst blendende Verstrickung in das unkenn-
bar gewordene Selbe108.» Dagegen fordert Heidegger unbedingte
Bereitschaft, die in der autonomistischen Auflösung aller objektiven
Werte implizierte Preisgabe aller Verbindlichkeiten zu realisieren.
Deshalb will er den autonomen Wertsetzungen gar keinen Wertrang
zubilligen: «Der Ort Gottes kann leer bleiben»100, damit ein anderes

Sein sichtbar werde: «Dieses andere Sein des Seienden ist inzwischen
die Subjektivität geworden110.» «Das Subjekt ist für sich selbst

Subjekt. Das Wesen des Bewußtseins ist das Selbstbewußtsein111.»

Dieses aber hat sich als ins Nichts hineingehalten zu verstehen: «Dasein

heißt Hineingehaltenheit ins Nichts112.»

Vorstehende Studie will den Blick dafür schärfen, daß der Nihilismus

Motivationen hinter sich hat, die nicht auf Einsichten in
Phänomene und Sachverhalte, sondern auf rein définitorischen und
methodischen Festlegungen basieren:

Wie die positivistische Denkhaltung urgiert, darf man nur über
konstatierbare Tatbestände der ersten Gegebenheitsordnung
Aussagen machen. Als solche treten in der Tat alle überzeitlichen, über-
zuständlichen, werdelosen, positiv einfachen und urphänomenalen
Inhalte der zweiten Gegebenheitsordnung nicht auf. Mithin müßte
der Positivist oder Phänomenalist sich jeder Aussage über diese enthalten.

Dagegen betont er nachdrücklich, daß es sie gar nicht gebe. Diese

Behauptung läßt sich unter seinen Voraussetzungen nicht nur nicht
begründen, sondern steht zu ihnen in offensichtlicher Inkonsequenz. Sie

ergibt sich allein aus der Definition von Wirklichkeit als einer solchen,
in der Gegebenheiten zweiter Ordnung nicht gegenwärtig sein können.

100 Ebd. 208.
107 Ebd. 210.
108 Ebd. 214.
"» Ebd. 235.
110 Ebd. 236.
111 Ebd.
112 Was ist Metaphysik?, Frankfurt 1949, 32.

196



In analoger Situation befindet sich der Rationalismus. Einerseits

will er nur solche Gegebenheiten für wirklich halten, die durch
Formen begrifflicher Fixierung und Analyse in ihrem ganzen Gehalt
erfaßt und festgelegt werden können. Deshalb verlangt er eine

Methode, die sich ausschließlich dem Definierbaren zuwendet. Andererseits

macht er aber eine fundamentale Aussage über alle, begrifflicher
Festsetzung nicht verfügbaren Inhalte, indem er sie für unwirklich
hält. Dabei widerspricht er seiner eigenen Forderung, daß das Nicht-
Definierbare nicht Gegenstand philosophischer Aussage sein dürfe.
Deshalb kann er den Ausschluß aller, zwar vernehmbaren, nicht aber
fixierbaren Sinn-, Wert- und Wesensgestalten nicht begründen. Dieser

geht alleine aus der methodologischen Gleichsetzung alles Wirklichen
mit dem rational Fixierbaren hervor.

Der Autonomist bestimmt die Unbedingtheit von Vernunft, Freiheit

und Sittlichkeit als eine so absolute, daß sie jeden Bezug zur
Transzendenz ausschließe. Einen solchen setzt er aber für die
Möglichkeit der Behauptung voraus, daß es keine, dem autonomen Ich
übergeordnete Wirklichkeit von Sinn, Wert oder Wesen geben könne.

Mithin ist diese Forderung nicht nur nicht begründet, sondern stellt
auch eine Inkonsequenz zu seinen eigenen Antizipationen dar. Sie

hat alleine darin Bestand, daß er Vernunft, Freiheit und Sittlichkeit
eben als solche definiert, die die Existenz aller präponierten Geltungen
und Verbindlichkeiten bereits per se ausschließen.

Wie man sieht, ist es für diese Begründung des Nihilismus
kennzeichnend, daß die Methode über das Wissen siegt113. Diese ist von
dem bewußten oder unbewußten Willen bestimmt, weder eine zweite
Dimension unbedingt geltender Inhalte noch eine Teilhabe der ersten

Gegebenheitsordnung am Sinn der zweiten zuzulassen. Diese

antizipierende Ablehnung alles zweidimensionalen Teilhabedenkens
bezeichnet gleicherweise die positivistischen, rationalistischen wie die
autonomistischen Wurzeln des Nihilismus.

Überschaut man diese Ursprünge des Nihilismus, so wird deutlich,
daß sie längst grundgelegt und wirksam waren, bevor ihre Ergebnisse

na Vgl k.-H. Volkmann-Schluck, Das Wesen der neuzeitlichen Wissenschaft,

in: Positivismus als wissenschaftstheoretisches Problem, Mainzer
Universitätsgespräche, hersg. v. P. Schneider u. O. Saame, Mainz 1968, 22:
«Das eigentlich Geschehende innerhalb der neuzeitlichen Geschichte der
Wissenschaft ist: das Herrwerden der Methode über das Wissen, die Verlegung

des Wesens des Wissens in die Wissenschaftlichkeit».

197



und Folgen ins philosophische Bewußtsein traten. Aber auch als diese

nicht mehr zu übersehen waren, blieb ihr Entstehungsprozeß noch
im Verborgenen und konnte sich darin von philosophischer Reflexion
unbehindert weiter auswirken. Es wird einsichtig, warum Nietzsche
den Nihilismus als den «unheimlichsten aller Gäste» entdeckte. Mag
sein Auftreten aus gewonnener Einsicht in seine Herkunft nicht nur
erklärbar, sondern als notwendige Folge der für neuzeitliches Denken

grundlegenden Strömungen erscheinen, verschleiert bleiben doch
noch viele seiner unterbewußten Beweggründe, die aus individuellen
Erfahrungen der Frustration hervorgehen mögen.

198


	Die definitorischen Ursprünge des Nihilismus

