Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Die definitorischen Urspringe des Nihilismus
Autor: Weier, Winfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die definitorischen Urspriinge des Nihilismus
von Winfried Weier

- Als Nietzsche den «Glauben an die absolute Wertlosigkeit und
Sinnlosigkeit»! und das Ereignis, «daB die obersten Werte sich ent-
werten»?, «Nihilismus» nannte, begegnete er diesem wie einem
unerwarteten Fremden, den er als den «unheimlichsten aller Giste»3
empfand. Dieses erstaunte Gewahrwerden seiner Nihe und Gegen-
wart rithrte daher, dafl man den Prozef3 nicht bemerkt hatte, der sein
Kommen lingst angekiindigt und vorbereitet hatte. Erst als sich
schon das Ergebnis dieses Prozesses zeigte, wurde man auf ihn auf-
merksam.

Daher war philosophische Forschung stets in Neigung, den Nihilis-
mus wie ein geschichtliches Ereignis oder Schicksal zu betrachten
und seine Entstehungsgriinde in duBeren Umstinden zu suchen: in
Situationen neuester Geschichte?, in dadurch bedingten Umwand-
lungen im Religionsverstehen®, im KulturbewuBtsein® oder in gesell-
schaftlichen Umstrukturierungen’. Ja selbst als ein Generations-

1 Der Wille zur Macht, Stuttgart 1964, 419.

2 Ebd. 10.

8 Ebd. 7.

4 Vgl. H. Rauschning, Die Revolution des Nihilismus, New York 1938.
A. von Martin, Der heroische Nihilismus und seine Uberwindung, Krefeld
1948, R. Pannwitz, Der Nihilismus und die werdende Welt, Niirnberg 1951.
F. Heinemann, Jenseits des Existentialismus, Stuttgart 1957. M. Polanyi,
Jenseits des Nihilismus, Stuttgart 1960.

s Vgl. H. Thielicke, Der Nihilismus. Entstehen, Wesen, Uberwindung,
Tiibingen 1950. O. Weitbrecht, Existentialismus und Nihilismus der Gegen-
wart, Frankfurt 1960.

¢ Vgl. H. Lilje, Nihilismus, Tiibingen 1947. W. Brocker, Im Strudel des
Nihilismus, Kiel 1951. Bez. Werke von Thielicke, von Martin, Pannwitz,
Weitbrecht.

7 Vgl. F. Leist, Existenz im Nichts. Versuch einer Analyse des Nihilismus,
Miinchen 1961: besonders hier wird der Nihilismus als ein in sich stehendes
Phianomen betrachtet.

162



problem wollte man den Nihilismus fassen®. Indes enthiillten solche
Versuche nur die Bedingungen, nicht die Urspriinge des Nihilismus.
Indem sie ihn wie ein geschichtliches Ereignis behandelten, wiesen
sie auch die Kritik in eine Richtung, in der der Nihilismus letztlich
nicht anzutreffen und daher auch nicht zu treffen war®.

Dagegen gilt es zu tiberpriifen, ob der Nihilismus nicht vielmehr
die Konsequenz aus Grundhaltungen darstellt, die ihn mit innerer
Notwendigkeit nach sich ziehen, ganz gleich zu welchem Zeitpunkt
und unter welchen duBeren Bedingungen sie auftreten. Da sich der
Nihilismus am deutlichsten innerhalb der neuzeitlichen Philosophie
zeigt, stellt eine systematische Analyse der fur neuzeitliches Denken
grundlegenden Ansitze eine Erhellung dieses Problems in Aussicht.
Diese sind darauf zu hinterfragen, ob sie Methoden, definitorische
Festlegungen oder Postulate beinhalten, die eine Entwicklung zum
Nihilismus hih begriinden. Dann kénnte ersichtlich werden, daf3 der
Nihilismus nicht eigene Motivationen oder Prinzipien hinter sich hat,
sondern lediglich als Folgeerscheinung zu Denkpositionen auftritt,
die gar nicht ihn selbst, sondern voéllig andere Ziele verfolgten.
Daraus wiirde begreiflich, da3 der Nihilismus deshalb so unvermittelt
und unerwartet ins philosophische BewuBtsein trat, weil er selbst und
als solcher nie intendiert, sondern durch Bewegungen herbeigefiihrt
wurde, die heterogenen Anliegen verpflichtet waren.

1. Die positivistische Definition des Gegebenen und Wirklichen

Die im Zeichen Platons stehende antike und mittelalterliche
Philosophie dachte den Sinn als eine, allem Sein und Denken vor-
gegebene objektive Wirklichkeit. Im Zuge der neuzeitlichen Denk-
bewegung wurde sodann der Sinn mehr und mehr vom Objektiven
abgelost und dem entwerfenden Subjekt {iberantwortet, bis er so sehr
versubjektiviert war, daf er alle objektive Geltung verlor.

¢ Vgl. H. Rauschning, Masken und Metamorphosen des Nihilismus. Der
Nihilismus des 20. Jahrhunderts, Frankfurt, Wien 1954.

» Vgl. E. Mayer, Kritik des Nihilismus, Miinchen 1958, 297: «Das Ent-
weichen des allgemeinen Nihilismus aus dem versuchten Zugriff betrifft auch
die Frage, ob und wie der Nihilismus zu iiberwinden sei».

10 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendliandi-
schen Geistesentwicklung, Salzburger Studien zur Philosophie Bd. VIII,
Salzburg, Miinchen 1970. Hier sind auch die den folgenden Absatz recht-
fertigenden Belege im einzelnen aufgefiihrt.

163



Dieser ProzeB wurde eingeleitet durch die Festlegung Wilhelms
von Ockham, daB ausschlieBlich den konstatierbaren Fakten der
Raum-Zeit-Dimension Gegebenheits- und Wirklichkeitscharakter zu-
kommen solle, wiahrend der Bereich iiberzeitlicher und die einzelnen
Tatséachlichkeiten iibergreifender Sinn-, Wert- und Wesensinhalte in
seinem Wirklichkeitsrang in Frage zu stellen seill. Dieser sollte allein
als ein vom Subjekt gesetzter noch wirklich und gegeben sein, nicht
aber als eine ithm vorgegebene, unbedingte und objektive Wirklich-
keit. Wie die Skeptiker der Renaissance Montaigne, Charron und
Sanchez bezweifelte Descartes, da3 es eine, Denken und Sein vor-
geordnete, diese iibergreifende Sinnobjektivitit geben kénne und
lieferte allen Sinn den sich auf eingeborene Ideen ausrichtenden
klaren und distinkten Perzeptionen der «res cogitans» aus, denen ein
«Deus verus» die Welt anzupassen, bzw. objektiven Charakter ver-
leihen sollte. Indem jedoch Locke, Berkeley und Hume den die
Objektivitit der Perzeptionen garantierenden Gott aufgaben, be-
hielten sie nur noch jeweilige Vorstellungen von Sinn zuriick, die sie
aus der Gesetzlichkeit der psychischen Assoziationen zu erkliren
suchten. Kant wollte unter diesen zwar Sinnformen entdecken, die
nicht einem psychischen Vorstellungsmechanismus, sondern den
Konstitutionen eines transzendentalen Subjekts zuzurechnen seien.
Doch stellten diese Sinnformen nur Funktionen einer ausgeweiteten
Subjektivitit dar, denen keine objektive, sondern eben nur trans-
zendentale Geltung zukam. Fichte, Schelling und Hegel wollten zwar
diese Setzungen des transzendentalen Subjekts verobjektivieren, in-
dem sie eine Identitit des Objektiven mit dem Subjektiven forderten.
Dabei blieben sie aber bei der Annahme, daf3 aller Sinn allein vom
Subjekt ausgehe. Trotz vielfaltiger Versuche, innerhalb des BewuBt-
seinsfeldes apodiktische Geltungen aufzudecken, konnte auch Husserl
letztlich nur einen transzendentalen, iibersubjektiven, aber doch
nicht objektiven Sinn gegeben finden. N. Hartmann wie die Vertreter
der Lebens- und Existenzphilosophie hielten an dem Ergebnis fest,
daB es keine, vom Subjekt unabhingige, ihm vor- oder {ibergeordnete
Sinnobjektivitit gebe. Dabei unterschieden sie sich lediglich in der
Bestimmung der Subjektivitit voneinander wie von den Deutschen
Idealisten: Wihrend diese allen Sinn als von einer verabsolutierten

11 Dafl Ockham dennoch an der Wirklichkeit eines «Deus» festhielt,
stellte eine Inkonsequenz dar, die den neuzeitlichen Atheismus einleitete.

164



Subjektivitit gesetzten verstanden, Hartmann ihn auf «Sinngebung
durch den Menschen »!2 zuriickfiithrte und die Lebensphilosophen ihn
aus dem individuellen Lebensvollzug herleiteten, will die Existenz-
philosophie ihn in den Entwiirfen der sich frei wihlenden Existenz
auf- und untergehen lassen. Ob nun der Sinn gedacht wurde als
konstituiert durch begriffliche «nomina», Perzeptionen der Psyche,
Setzungen der Ratio oder eines tranzendentalen Subjekts, durch
Entwiirfe eines absoluten Ich, «Sinngebung» an das Objekt, Lebens-
vollziige oder existentielle Akte: immer stand er in hintergriindiger
Konspiration mit der ockhamistischen Gegebenheitsdefinition als eine
objektive Wirklichkeit in Frage. Denn eine solche sollten nur die
Erscheinungen der Raum-Zeit-Dimension, nicht aber die wegen ihres
Geltungsranges iiberzeitlichen Sinn-, Wert- und Wesensinhalte dar-
stellen. In demselben MaBe aber, in dem der Sinn auf das Subjekt
reduziert wurde, verlor er an Geltung und Verbindlichkeit, um sich
am Ende nicht mehr von willkiirlichen Annahmen oder Figmenten
abheben zu kénnen, die ihn dem Nichts auslieferten.

Solche Festsetzungen waren ausdriicklich oder unterschwellig
lingst wirksam, bevor sie von den Vertretern des Neopositivismus in
geradezu programmatische Form gefaBBt wurden:

So bestimmt M. Schlick: «Der Sinn jedes Satzes wird in letzter
Linie ganz allein durch Gegebenes bestimmt und schlechterdings
durch nichts anderes»!3, R. Carnap bezeichnet «jede vorgebliche
Erkenntnis, die iiber oder hinter die Erfahrung greifen will», als
«sinnlos»'4, Analog meint H. Hahn: Wenn fiir einen Satz eine « Kon-
stituierung aus Gegebenem nicht mehr méglich erscheint, muB er als
sinnlos betrachtet werden und mit ihm jeder Satz, in dem er vor-
kommt»15,

Ausschlaggebend fiir das Verstehen dieser Aussagen ist der Begriff
des « Gegebenen». Er soll im weiteren schrittweise entfaltet und in
seinen nihilistischen Konsequenzen erhellt werden:

[Schlick bemerkt: «Der Sinn eines Satzes liegt ja offenbar allein

12 Sinngebung und Sinnerfiillung, Berlin 1955, 269.

13 Positivismus und Realismus, in: Erkenntnis III, Leipzig 1932, 7.

14 Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache, in:
Erkenntnis I, Leipzig 1931, 220.

15 Die Bedeutung der wissenschaftl. Weltauffassung,insbesondere fiirMathe-
matik und Physik, in: Erkenntnis I, Leipzig 1930/31, 93.

165



darin, daB3 er einen bestimmten Tatbestand ausdriickt»'®s, H. Hahn
verdeutlicht diese Erkldrung, indem er betont: « Das einzig Gegebene
ist fiir uns das individuell Wahrgenommene, das unmittelbar von mir
Erlebtel®.»

Diese Erklarungen lassen keinen Zweifel dariiber, daf3 nur noch in
innerer oder 4uBBerer «Wahrnehmung» konstatierbare «Tatbestinde»
als Gegebenheiten gelten sollen, jenseits deren es keine Wirklichkeit
geben darf. Was in dieser Form nicht gegeben ist, wird als unwirklich,
bzw. «sinnlos» definiert.

Nun mul} aber aller Sinn, um wirksam und wirklich zu sein, als
giiltiger Bestimmungsgrund eines Tatbestandes fungieren kénnen.
Und als solcher muB} er nicht nur einem einzelnen Faktum Direktive
sein kénnen, sondern allen méglichen Tatbestidnden, die ihn auszu-
driicken vermoégen. Fiele der Sinn mit einem jeweiligen Faktum
zusammen, wirde er selbst Faktum, so kénnte er nicht mehr als ein
dem zufillig Faktischen enthobener Bestimmungsgrund aller mogli-
chen, ihn darstellenden Sachverhalte fungieren, d. h. er kénnte nicht
unbedingt gelten und wére mithin nicht Sinn, sondern nur jeweiliger,
situationsbedingter Zweck.

Es ergibt sich, daB der Sinn als Sinn nicht in derselben Dimension
angetroffen werden kann, in welcher der von ihm bestimmte Sach-
verhalt besteht. Vielmehr muB er jeder Gegebenheit, die er dirigiert,
vorausliegen, um sie iiberformen oder bestimmen zu kénnen. s ist
ihm daher wesentlich, nie selbst als ein empirischer Tatbestand auf-
treten zu kénnen, wenngleich er darin gegenwiirtig sein kann'?. Um
gelten, d.h. allen mdglichen, ihn manifestierenden Tatbestinden ein-
wohnen zu kénnen, kann der Sinn zwar in der Raum- und Zeitstelle
eines Sachverhalts gegenwirtig sein, nie aber selbst wie alle wahr-
nehmbaren Gegebenheiten raumlich und zeitlich sein. Diese seine
Parusie in einem Tatbestand kann nie eine Gegebenheit sinnen-
falliger Wahrnehmung oder eines rein empirischen Konstatierens,
das in der Dimension des bloB Faktischen verbleibt, werden, sondern
nur Gegenstand eines geistigen Schauens, das im tatsidchlich Er-
fahrenen den gegenwirtigen Sinn oder das prisente Wesen erfaBt,

158 Positivismus und Realismus, 6.

16 H. Hahn, Die Bedeutung der wissenschaftl. Weltauffassung, 97.
- 17 Vgl F. J. von Rintelen, Gibt es iiberzeitlichen Sinn in der Geschicht-
lichkeit? in: Studi in onore di A. Corsano, 1970, 645-652.

166



aus dem 76de T¢ das 0 7/ v elvaw herausleuchtet, wie es Aristoteles
in seiner Schrift « Uber die Seele» treffend dargestellt hat.

Weiterhin gilt es zu bedenken: Wahrnehmbare Tatbestinde sind
berechenbar, meBbar, zum wenigsten in jeweils entsprechenden
MafBeinheiten bestimmbar. Dagegen entzieht sich der Sinn im Unter-
schied zum Zweck notwendig jeder Berechnung und Messung, inso-
fern er eine allem Quantifizierbaren entzogene, rein qualitative
Bestimmtheit darstellt.

Konstatierbar ist der Zweck, etwa eines Werkzeugs oder eines
Naturgeschehens, nicht aber der Sinn oder Wert, etwa der Gerech-
tigkeit, Liebe, Freundschaft, Wahrhaftigkeit, Freude. Denn um ein
all seine Konkretion dirigierender sein zu kénnen, mag der Sinn zwar
inhaltlich von den Maéglichkeiten seiner Verwirklichung mitbestimmt
sein, kann aber im Unterschied zum Zweck doch nie selbst zu einer
jeweiligen, konstatierbaren Konkretheit werden. Wihrend der
Zweck einer zeitlichen oder geschichtlichen Situation zugepaft und
daher von dieser abhingig, durch sie bedingt ist, sind Sinn- und
Wertgehalte in ihrer Verbindlichkeit nicht von einer Zeitsituation
abhingig, wenngleich diese stets in ihre Bedeutung eingehen mag.
Wihrend der Zweck wegen seiner Verwiesenheit auf eine konkrete
Situation in zeitlichen oder quantitativen Bestimmungen ausdriick-
bar ist, entzieht sich der Sinn wegen seiner Entbundenheit von einer
jeweiligen, zeitlichen oder geschichtlichen Konstellation als eine
qualitativ-inhaltliche Wirklichkeit jeder zeitlichen oder quantita-
tiven Festlegung.

Nicht in seiner Verbindlichkeit, sondern nur in seiner zeitlichen
Darstellungsweise ist der Sinn von den Gegebenheiten abhingig, fir
die er gilt. Deshalb kann er auch nicht aus diesen hergeleitet werden,
wie es der Positivismus verlangt. Ist er doch nicht Ausdruck eines
Tatbestandes, sondern vielmehr umgekehrt kann dieser ihn ver-
gegenwirtigen und manifestieren. Der Sinn ist der von ihrnh bestimm-
ten Gegebenheit nicht nach-, sondern vorgeordnet, und als ein solcher
kann er zwar in einem Sachverhalt erschaut, nicht aber als dieser
selbst erfahren oder auf ihn reduziert werden.

In der postulierten Riickfithrung alles Gegebenen und Wirklichen
auf wahrnehmbare Tatbestinde hat also der Positivismus im vor-
hinein und per definitionem das spezifische Gegebensein von Sinn-
gehalten ausgeschlossen. Man darf daher annehmen, daf3 die neu-
zeitliche Preisgabe jeder objektiven Sinnvorgegebenheit, ob sie nun

167



eine rationalistische, psychologistische, transzendentalphilosophische,
idealistische oder phinomenologische, bzw. phinomenalistische war,
hintergriindig mit dem positivistisch verengten Wirklichkeits- und
Gegebenheitsbegriff konspirierte.

Wie der Sinn so kénnen auch die Werte niemals als sie selbst und
als solche zu wahrnehmbaren Tatbestinden werden. Ist es ihnen doch
eigen, dem sie erschauenden Vernehmen eine Sinngestalt zu ver-
gegenwirtigen, die in der unaufteilbaren Einheit und Integritit ihres
Inhalts wie in der Unbedingtheit ihres Verbindlichkeitscharakters
nicht davon abhingig sein kann, ob und wie sie in realer Geschicht-
lichkeit Verwirklichung findet. Beispielsweise stellt die Gerechtigkeit
auch dann einen unbestreitbaren und unbedingten Wert dar, wenn
sie nie in vollkommener Reinheit als sie selbst und als solche in Zeit
und Geschichte erfahrbar wird. Selbst wesenhaft tiberzeitlich, tiber-
zustandlich, werdelos und urphinomenal kénnen sich die Werte in
der Zeit ereignen, sich in ihr darstellen. Dabei ist wohl ihr Ausdruck
von den geschichtlichen Umstidnden und Fakten bestimmt, wihrend
sie selbst doch stets der Dimension des Tatsidchlichen, Wahrnehm-
baren, Berechenbaren enthoben sind. Sie kénnen daher nie in der
Faktizitit des Wahrnehmbaren aufgehen, sondern nur darin Parusie
haben oder nicht. Mithin ist es ihnen wesentlich, nie selbst wahrnehm-
bare Tatbestinde zu werden, sondern nur in solchen oder durch diese
erschaut werden zu kénnen.

Der Positivismus kennt nur Gegebenheiten erster Ordnung®, d. h.
die konstatierbaren Tatbestinde der duBeren oder inneren (vgl.
Logistik) Erfahrung, nicht aber die Gegebenheiten zweiter Ordnung,
d. h. die im Faktischen, an ihm oder durch es vernehmbaren, selbst
aber nicht damit koinzidierenden Sinn- oder Wertinhalte. Diese hat
er also schon im vorhinein zu einem nicht Gegebenen deklariert.
Sodann soll die ebenso problematische wie rein definitorische Gleich-
setzung von Nicht-Gegebenem und Unwirklichem bereits den Schluf3
rechtfertigen, daB alle Werte und Sinngestalten insofern unwirklich sei-
en, als sie eben aufgrund des positivistisch verengten Gegebenheitsver-
standnisses als nicht gegeben erscheinen. Dabei wird zugleich und ohne
Angabe eines zureichenden Grundes auch die Méglichkeit ausgeschlos-
sen, daB3 das Allerwirklichste uns am wenigsten gegeben sein konne'®,

18 Vgl. W. Weier, Wege ciner metaphysichen Phinomenologie, Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, Bd. XVI, H. 3, 1969, 388-427.
1 Man denke nur an das Materieverstindnis der neuesten Physik.

168



Wie Sinn und Wert so kann auch das Wesen der Dinge niemals ein
wahrnehmbarer und sinnenfilliger Tatbestand sein. Die innere Form,
der Typ, die Sinngestalt, das Generische, Prinzipielle, Urbildliche,
die ideelle Integritit, die eine Pflanze zur Pflanze, ein Tier zum Tier,
ja selbst den Menschen zum Menschen macht, wird nie zu einem
empirisch konstatierbaren Tatbestand. In einer bloBen Wahrnehmung
dessen, was an einem Tier, einer Pflanze oder einem Menschen als
empirisches Faktum sinnenfilliger Wahrnehmung auftritt, ist ihre
Wesensgestalt niemals anzutreffen. Und doch ist diese zweifellos eine
Gegebenheit, wenn auch nicht erster Ordnung, die der Positivist fiir
die einzig mogliche und wirkliche hilt. Aber ist es nicht gerade die
Gegebenheit zweiter Ordnung, das nicht in bloBer Wahrnehmung,
sondern in erschauendem Konspirieren mit dem inneren Logos des
Begegnenden aufscheinende Eidetische, das die Gegebenheit erster
Ordnung allererst zu dieser Gegebenheit macht? Ist es beispielsweise
das Berechenbare, MeB3bare, in quantitativen MaBeinheiten Bestimm-
bare an einer Rose, was ihre Gegebenheit ausmacht, oder nicht viel-
mehr ihre innere Form, die sich nicht dem Auflesen des Faktischen
an ihr, sondern dem Erschauen ihrer Gestalt darbietet. Und liegt
nicht diese insofern jedem ihrer quantifizierbaren Medien voraus,
als sie sich in diesen allen auf verschiedene Weise ausdriuckt®. Man
kann also die Frage stellen: Geht nicht der Positivismus am eigentlich
Wirklichen vorbei, indem er aus letztlich nur definitorischen Griinden
ein Ansehen des Faktischen gestattet, ein Einsehen in den inneren
Logosder Dinge jedoch ablehnt. Was er aufgrund seines Gegebenheits-
begriffs schlieBlich noch in Hénden hilt, ist die berechnete, rein fakti-
sche Erscheinung des Wirklichen, nicht aber der Inhalt des Gegebenen.

Indem also die positivistische Definition des Gegebenen und Wirk-
lichen mit innerer Notwendigkeit die Preisgabe von Sinn, Wert und
Wesen nach sich zieht, hat sie den Nihilismus zur Folge. Umgekehrt
hat die Ablehnung aller, in zweiter Ordnung gegebenen Wirklich-
keiten oder, was auf dasselbe hinauslduft, deren Versubjektivierung
stets — bewuBt oder unhewufit, vorder- oder hintergriindig — mit dem
Positivismus paktiert. Was dem so orientierten Denken von Sinn,
Wert oder Wesenhaftem noch verbleibt, sind bloBe Zwecke auf der
einen und willkiirliche Setzungen auf der anderen Seite.

2 In seiner « Metamorphose der Pflanzen» geht Goethe von solchen Er-
wagungen aus.

169

12 Studia Philosophica XXXIV



Entfalten wir nun weiter die positivistische Festlegung dessen, was
als wirklich und gegeben gelten soll. R. Carnap sucht in seiner Schrift
«Die physikalische Sprache als Universalsprache der Wissenschaft»
alle Gegebenheiten auf die Tatbestinde der Physik zu reduzieren.
«Die verschiedenen Wissenschaftsgebiete» sollen «T'eile der Einheits-
wissenschaft, der Physik» sein?!. «Alle Sitze, sowohl die Protokolle
wie die des wissenschaftlichen Systems . .. sind in die physikalische
Sprache iibersetzbar?2.» «Dadurch, daB die physikalische Sprache
zur Grundsprache der Wissenschaft wird, wird die gesamte Wissen-
schaft zur Physik®®.» So fordert auch O. Neurath, daf3 die «Begriffe
der Einheitswissenschaft . . . das jeweilige Schicksal der physikalischen
Grundbegriffe haben» und daB die «Einheitssprache der Einheits-
wissenschaft die Sprache der Physik» sei?%. Dal3 dabei tatsichlich nur
an die raumlich und zeitlich bestimmten, quantitativen und quali-
tatsfreien Gegebenheiten gedacht ist, zeigen die Worte Carnaps:
«Jeder Sachverhalt der Wissenschaft kann gedeutet werden als ein
physikalischer Sachverhalt, d. h. als quantitativ bestimmbare Beschaf-
fenheit einer Raum-Zeit-Stelle (oder als Komplex solcher Beschaffen-
heiten)?5.» Und Carnap glaubt, dafB3 eine « Umwandlung aller Be-
griffe in solche raumlich-zeitlicher Art»2% méglich sei, wie O. Neurath
meint, «daB wir heute mit dem raumlich-zeitlichen System der Phy-
sik operieren kénnen»*, d. h. alle Gegebenheiten zu fassen vermoégen.

Angesichts solcher Festsetzungen mul3 man fragen: Kénnen Sinn-
gehalte iiberhaupt in die physikalische Sprache tibersetzt und auf
«raumlich-zeitliche» Beschaffenheiten quantitativer Art zuriickge-
fithrt werden? Oder ist nicht vielmehr mit der Forderung einer solchen
Transposition bereits aller Sinn abgewiesen?

Zur Beantwortung dieser Frage gilt es, die Uberlegung, daB der
Sinn als Sinn zwar einer « Raum-Zeit-Stelle» einwohnen, doch nicht
selbst auf diese reduziert werden kénne, weiterzufithren. Grundsitz-
lich muB3 man unterscheiden zwischen wirklichem, objektivem und

%1 In: Erkenntnis II, a.a.O. 465.

22 Ebd. 461.

23 Ebd. 463.

24 Soziologie und Physikalismus, in: Erkenntnis II, a.a.O. 398.

2 Ebd. 463.

26 Der logische Aufbau der Welt, Wien 1928, 47. Ders., Die physikalische
Sprache als Universalsprache der Wissenschaft, in: Erkenntnis 11, a.a. O. 461.

%7 Soziologie und Physikalismus, 399.

170



verbindlichem Sinn und einem bloB3 vorgestellten, ersonnenen oder
fingierten «Sinn». Wahrend der objektive Sinn fiir einen Sachverhalt
gilt, ihn bestimmt, in ihm als Direktive wirkt und daher wirk-lich ist,
hat der bloB ersonnene «Sinn» keine reale Funktion in der Sache
selbst, kann in diese hineinprojiziert werden oder auch nicht und
besitzt jenseits seines Vorgestelltseins keinerlei Wirklichkeit. Insofern
dieser bloB erdachte «Sinn» nur die jeweilige Verfassung des ihn
entwerfenden Subjekts, seiner augenblickshaften Neigung, Willkiir
und Wiinsche, seiner Anmutungen, Annahmen wie seiner Phantasie
darstellt, ist er situationsbedingt, zeitlich. Als Ausdruck jeweiliger
Motivation ist er zufillig, bedingt. Dagegen ist der objektive Sinn
nicht von den zufilligen und zeitlichen Bestimmtheiten des Sachver-
halts abhangig, fir den er gilt. Er ist in seinem Inhalt nur von der
ontologischen Moglichkeit eines Tatbestands, nicht aber von der
Jeweiligkeit ihrer Verwirklichung mitbestimmt.

Verdeutlichen wir dies durch ein Beispiel: Der Sinn einer Tir
besteht darin, EinlaB zu verwehren oder zu gestatten, ihr Zweck,
einen Raum verschlieBen oder 6ffnen zu kénnen. Der bezeichnete
objektive Sinn gilt fur jede Ttr, ganz unabhingig von ihren jeweiligen
und zufilligen Bestimmtheiten, sofern sie iiberhaupt noch eine Tiir
ist. Ja, er gilt sogar fur sich auch dann, wenn es keinen Gegenstand
gibt, der ihn darstellt. Dagegen ist der Zweck den zeitlichen und
raumlichen Bestimmtheiten des Gegenstandes verpflichtet.

Es wird deutlich, daB3 der objektive Sinn im Unterschied zum blof3
ersonnenen wie zum Zweck in seinem Geltungsrang unabhingig ist
von den zeitlichen und raumlichen Beschaffenheiten seiner Medien.
Er hat zwar in diesen seine Epiphanie, liegt aber doch selbst im Eigen-
recht seiner Geltung tiber diese hinaus, so sehr er in seinem Ausdruck
durch sie bedingt und bestimmt ist. Da also der objektive Sinn im
Unterschied zum erdachten wie zum Zweck selbst tiberraumlich und
iiberzeitlich ist und einer « Raum-Zeit-Stelle» lediglich gegenwiértig
sein kann, ist es unmdoglich, ihn in «physikalischer Sprache» zu fassen
und auf die «Beschaffenheit einer Raum-Zeit-Stelle» zurilickzu-
fuhren, wie es der Positivismus verlangt.

Wie durch die versuchte Physikalisierung aller Gegebenheiten hat
der Positivismus durch seine Festsetzung, alle Gegebenheiten miiBBten
«quantitativy bestimmbar sein, schon per definitionem das spezi-
fische Wirklichsein aller Sinngehalte ausgeschlossen. Denn Sinn kann
sich zwar in Quantitdten ausdriicken und manifestieren, doch niemals

171



selbst zu quantitativer Gegebenheit gelangen. Selbst der Sinn «Tiir»
ist bei all seiner Bezogenheit auf Quantititen doch nie selbst quanti-
fizierbar.

Es leuchtet ein, daB sich objektive Sinngeltungen dem positivi-
stischen Gegebenheltsverstandms entzichen und mit innerer Not-
wendigkeit entziehen miissen. Sie sind diesem nicht mehr sichtbar
oder erreichbar und treten aus seinem Blickfeld heraus. Der Positivist
kann keinen Sinn entdecken, da er in seinen definitorischen Anti-
zipationen sich allem Sinn verschlieBt. Wenn er also der nihilistischen
Grundstimmung verfillt und erkldrt, er kénne keinen giiltigen oder
verbindlichen Sinn finden, so ist es ihm nicht schon gestattet zu
schlieBen, daB es mithin keinen solchen gebe. Hat er sich doch schon
vor jeder Begegnung mit Wirklichem aller Sinnfindung verweigert.
Es wird immer deutlicher, wie der Nihilismus aus Festsetzungen her-
vorgeht, die Gegebenheit, Wirklichkeit, Erleben, Erfahrung, Wahr-
nehmung und Erkenntnis so definieren, daB tatsichlich fiir ein
Vernehmen, Innewerden, Erschauen, Aufspiiren oder auch nur
Wittern von wert- und sinnvollen Inhalten kein Raum mehr bleibt.

DaB direktive Werte niemals selbst und als solche wie quantitative,
raum-zeitliche Gegebenheiten auftreten kénnen, liegt in ihrem iiber-
zeitlichen Verbindlichkeitsrang begriindet. Sie kénnen zwar in Zeit
und Geschichte mehr oder weniger aufscheinen je nach dem, wie
sie darin verwirklicht sind oder nicht. Doch liegen sie immer iiber
ihre jeweilige Vergégcnwﬁrtigung hinaus: nicht nur weil sie stets
voller, reicher und reiner prisentiert werden koénnen, als ihre ge-
schichtlichen Manifestationen sich ereignen, sondern - und mehr
noch — weil sie, um den ihnen unabdingbaren Anspruch auf unbe-
dingte Verw1rkllchung behaupten zu kénnen, der Bedingtheit und
Zufall1gke1t die aller zeitlich-geschichtlichen Wirklichkeit eignet,
entrissen sein miissen. Indem also der Positivist nur Gegebenheiten
physikalischer Art kennt, hat er durch diese Festsetzung bereits das
spezifische Gegeben- und Wirklichsein der Werte auSgeschlossen.
Denn diese kénnen zwar durch konstatierbare Fakten der physikali-
schen Sphire oder in solchen vergegenwiirtigt werden, doch niemals
selbst als eine zeitliche Erfahrungstatsache auftreten, gerade um fiir
alle mégliche Erfahrung gelten zu kénnen, wie es ihnen als Werten
unabdingbar ist. Indem der Positivist infolge seiner Gegebenheits-
definition keine Werte mehr sichten kann, hilt er sie berelts im Sinne
des Nihilismus fiir unw1rk11ch

172



Das Wesen einer Sache ist gleichfalls nicht als rdumliche oder
zeitliche Befindlichkeit konstatierbar oder in physikalischer Sprache
definierbar. Als inneres Gestaltprinzip iiberformt es die zeitlich-
rdumlichen Bestimmtheiten eines Gegenstandes, zentriert sie auf eine
Sinneinheit hin, liegt aber selbst tiber seine an Raum und Zeit
gebundenen Erscheinungsweisen hinaus. Es ist keine quantitativ-
extensive Gegebenheit, sondern ein qualitativ-intensives Prinzip und
entzieht sich als solches jeder «quantitativen» Bestimmung. Waren
die konstatierbaren Fakten nicht in der Sinneinheit eines Wesens
zentriert, so wire es schlechthin unméglich, einen Gegenstand als ein
bestimmtes Etwas zu erschauen, ihn in Begriffen und Worten zu
bezeichnen. Denn die quantitativen Unterschiede unter den Dingen
reichen nicht aus, sie zu erfassen. Jede Bestimmung eines Objekts
durch Begriffe und Worte setzt voraus, daB3 es eine Bedeutung, einen
Sinn, ein Wesen enthélt. Indem der Positivist nur noch physikalische
Gegebenheiten erkennt und anerkennt, mufte er in echter Konse-
quenz nur berechenbare Quantititen eines Gegenstandes benennen,
diirfte ihn aber nicht mehr als ein wesenhaftes Etwas bezeichnen.
Indem somit das Wesen verschwindet, werden auch alle Wesensun-
terschiede gegenstandslos. Dies hat zur Folge, daB alle Dinge
grundsitzlich gleich werden: sie sind alle gleicherweise bedeu-
tungs- und sinnlos. Sie koénnen sich lediglich noch durch ihre
verschiedenen Quantititen oder durch wesenlose Zusammen-
setzung aus solchen voneinander abheben. Die materialistische
Weltanschauung, fiir die alle Dinge nur ein verschiedenes MalB
an quantifizierter Materie darstellen, ist dann die notwendige
Folge.

In richtiger Einsicht, daB das Wesen der Dinge nicht auf ihre
raum-zeitlichen, quantitativen Befindlichkeiten zuriickgefiithrt werden
konne, hatten Aristoteles und Thomas die zweite Substanz, das
wesenhafte Eidos der Dinge (70 i 7» &lvar), von der ersten Substanz,
ihrer physikalisch bestimmbaren Daseinsweise, unterschieden, wenn
auch nicht geschieden. Die Einheit des Wesenssinnes ist nicht davon
abhingig, ob und wie sie sich in ihrem Medium verwirklicht, da sie
sich nicht in quantitative Bestimmtheiten aufteilen 148t. Sie kann
daher nicht mit diesen zusammenfallen. Da das Wesen schlechthin
nicht quantifizierbar ist, entzieht es sich dem auf physikalische
Quantititen ausgerichteten Zugriff genauso wie der Sinn. Indem es
der Positivist aufgrund seiner definitorischen Reduktion alles Wirk-

173



lichen auf die Gegebenheiten der Physik nicht mehr antreffen kann,
hilt er es bereits fiir unwirklich.

Was nach der definitorischen Abweisung von Sinn, Wert und Wesen
von der Gesamtwirklichkeit noch tbrig bleibt, sind leere Hiilsen,
sinnindifferente, nackte Fakten, bedeutungslose Quantititen und
Zufille, eine konturlose, in Schatten und bloBe Impressionen sich
auflésende Gegebenheit. So nimmt es nicht wunder, da8 der Positi-
vismus nur noch formale, aber keine inhaltlichen Unterschiede oder
Bedeutungen mehr kennt. Schlick definiert: «So ist alle Erkenntnis
nur noch vermoége ihrer Form Erkenntnis; . .. auf sie allein kommt
es bei der Erkenntnis an, alles tibrige daran ist unwesentlich?®.»
«. .. nichts Inhaltliches aus der ungeheuren Mannigfaltigkeit unserer
Erlebnisse kann zum Gegenstand einer Aussage gemacht werden; so
128t sich mit irgendwelchen Aussagen kein anderer Sinn verbinden
als der, daB sie rein formale Beziehungen ausdriicken®.» «Das Er-
kennen geht seiner Natur nach auf die reine Form®.» Diese positivi-
stische Formalisierung aller Erkenntnis wie alles Wirklichen hat
ebenso zur logistischen Ablésung der Form von dem Inhalt einer
Aussage wie zum Nihilismus tiberhaupt gefithrt. Ist nur noch die
Form, nicht aber der Bedeutungsgehalt eines Satzes von Interesse,
so sind wiederum per definitionem alle inhaltlichen Gegebenheiten
entwirklicht. Diesem Formalismus muf3 die nihilistische Grundvor-
stellung auf den FuB folgen, daB wir in einer inhaltlosen, nichtssagen-
den (oder das Nichts besagenden), schlechthin bedeutungslosen und
irrelevanten Welt leben, die von purer Faktizitit und unberechen-
barer Zufalligkeit beherrscht sei, keinerlei Hinweis auf eine tragende
Ordnung, einen leitenden Sinn oder einen zielgebenden Wert ent-
halte und die als solche das menschliche Dasein der Leere,
dem Nichts wie seiner eigenen voélligen Verlassenheit {iiber-
antworte.

Insofern es fiir neuzeitliches Denken bezeichnend wurde, alle
Sinn-, Wert- und Wesensinhalte als unwirklich zu deklarieren, stand
es entweder selbst hintergriindig im Banne des Positivismus
oder offnet doch zum wenigsten seinen Ergebnissen Tir und
Tor.

* Die Wende der Philosophie, in: Erkenntnis I, a.a.0. 7.
# Frleben, Erkennen, Metaphysik, Kant-Studien Bd. XXXI, 1926, 149.
% Ebd. 150.

174



I1. Die rationalistische Definition der Erkenntnis

Wie die positivistische Definition des Gegebenen und Wirklichen
so hat die rationalistische Bestimmung der Erkenntnis den Nihilismus
zur Folge.

1. Descartes stellte die Grundforderung auf, daB alles Denken auf
klare und distinkte Perzeptionen zurtickgefithrt werde. Eine Perzep-
tion gilt ihm dann als distinkt, wenn sie so sehr von anderen Perzep-
tionen abgesondert und getrennt sei, daf3 sie nur einen einzigen Begriff
beinhalte und alle mit ihr nicht zusammenfallenden Begriffe von sich
absetze®l. Descartes fordert also eine Methode des begrifflichen Ab-
sonderns und Abtrennens. Aber nicht nur die Begriffe sollten scharf
voneinander abgehoben und abgesetzt werden, sondern auch die in
ihnen gemeinten Dinge. Dieses cartesische Postulat, jede Sache so
festzulegen, daB sie als von jeder anderen abgesondert und getrennt
erscheine und ihr Begriff jeden anderen kategorisch ausschlieBe,
fuhrte zu einer Methode des ZerreiBens und Zerschneidens. Indem
Geist (res cogitans) und Leib (res extensa) je fiir sich gefaBt und
begrifflich festgelegt wurden, muBten sie als zwei getrennte Substan-
zen gedacht werden. Der Begriff des Geistes wurde auf das Merkmal
des Denkens fixiert, der des Leibes als Ausdehnung definiert. Geist
und Leib sollten sich genauso ausschlieBen wie ihre so gefaBten
Begriffe. Gleicherweise wurden auf rein definitorischem Wege Denken
(intellectio) und Vorstellen (imaginatio) auseinandergerissen®?. Des-
halb betont Descartes, daB3 der Geist, wenn er erkenne, sich auf sich
selbst zuriickwende und aus sich allein alle Einsichten schopfe, so da3
er diese konsequenterweise als eingeboren denken muBte®3. Dieses
zerreiBende Definieren richtete sich also auf die unter den Dingen
bestehenden Unterschiede aus, um sie in voneinander abgetrennte

31 (Euvres, ed. Adam-Tannery, VIII, 22: Distinctam autem illam (sc.
perceptionem voco), quae, cum clara sit, ab omnibus aliis ita sejuncta est et
praecisa, ut nihil plane aliud, quam quod clarum est, in se contineat.

32 (Euvres, a.a.O. VIII, 358: Quisquis recte advertit, quousque sensus
nostri se extendant et quidnam sit praecise, quod ab illis ad nostram cogitandi
facultatem potest pervenire, debeat fateri nullarum rerum ideas, quales eas
cogitatione formamus, nobis ab illis exhiberi: adeo ut nihil sit in nostris
ideis, quod menti sive cogitandi facultati non fuerit innatum.

8 (Buvres, a.a.0. VII, 73: ... mens dum intelligit, se ad seipsam
quodammodo convertat, respiciatque aliquam ex ideis, quae illi ipsi insunt.

175



Begriffe zu fassen, und verweigerte dabei im vorhinein jedes Interesse
an dem die so Definierten Verbindenden, Gemeinsamen. Dieses
wurde nicht nur nicht beachtet, sondern sogar negiert, so daB jede
Verschiedenheit bereits nicht nur begriffliche, sondern sachliche
Geschiedenheit bedeutete.

Nun ist es aber allen Sinnbeziigen wesentlich, gerade verschiedene
Gegebenheiten miteinander zu verbinden, auf eine gemeinsame
Sinneinheit zu beziehen und so einander zuzuordnen. Indem also
dieses definierende Denken Dinge wie Begriffe nur voneinander abzu-
setzen, zu zerreiBen und zu zerschneiden suchte, um sie «distinkt»
zu fassen, verweigerte es sich allen Sinnrelationen im vorhinein. Des-
gleichen gelten Werte fiir alle verschiedenen Gegebenheiten, in denen
sie Darstellung und Ausdruck finden. Als diese tibergreifende Wirk-
lichkeiten sind sie fiir eine Methode ohne Interesse, die den Blick
nicht auf das Verbindende, sondern Trennende unter den Dingen
richtet. Kein Wunder, daB3 dieses auf sich voneinander absetzende
Definitionen ausgehende Denken keine Sinn- und Wertgeltungen
mehr fassen konnte.

Im Zuge dieser, alle Wirklichkeit zerschneidenden Begrifflichkeit
lag es, daBB die gesamte Welt in einzelne, definierte, voneinander
getrennte Bestimmtheiten aufgelést und zerrissen wurde, die in
keinem Sinnzusammenhang mehr zueinander standen. Diese Ent-
wicklung betraf keineswegs nur den Cartesianismus und die in seinem
Banne stehende Aufklarungsphilosophie, sondern die moderne Welt-
anschauung tiberhaupt und fiihrte sie dem Nihilismus entgegen, wie
es Gottfried Benn sehr klar erkannt hat. An die Stelle des « Sangers»,
der einst Kunde wesenhafter Sinnbeziige brachte, sicht Benn den
«Zersprenger mittels Gehirnprinzip»®® treten. Er weil3 sich als Zu-
gehorigen «einer Epoche ungeheuer intensiver Formulierzwinge,
einer extravaganten Begriffsepoche, die mit Hilfe von Formeln sich
verteidigt und . . . zur gedanklich abgekiirzten Beziechung . . . schick-
salhaft greift»®, Da es begrifflicher Festlegung in ihrem Anliegen,
alles Wirkliche genau zu determinieren, unvergleichlich mehr um
scharfe Fassung der Unterschiede und Gegensitze als um ein Er-
schauen begrifflich nicht fixierbarer Sinnbeziige geht, fithrt die

3 Ges. Werke, hrsg. v. D. Wellershoff, Wiesbaden 1960, Bd. I, 59.
3 Ebd. VIII, 1924. Vgl. H. Albert, Pliadoyer fiir kritischen Rationalismus,
Miinchen 1971.

176



«Begriffsmanie»®® zu einer «gedanklichen Abkiirzung der Bezichung»,
d. h. der Sinnzusammenhinge. « Die Welt ist zerdacht»3?, wie Benn
betont, und kann als in Definitionen aufgeloste keinen «Kosmos»,
keine Einheit mehr darstellen: «All meine Zusammenhinge
hat es (sc. das Gehirn) mir Zzerdacht. Der Kosmos rauscht
voriiber3, »

" Auch Jaspers hat erkannt, daB die auf voneinander abgerissene
Begriffe ausgehende rationalistische Grundhaltung keinen Raum
mehr 148t fiir iibergreifende Sinnbeziige. So bemerkt er: « Der Ratio-
nalist ist der Geistestyp, der im Begrenzten und Begrenzbaren, im
Fixierbaren und Endlichen verharrt, der mit dem Verstande alles
faBt und dartiber nichts mehr sieht39.»

2. Da fiir den Rationalisten sich nicht die Begrifte der Wirklich-
keit unterzuordnen haben, sondern vielmehr diese sich umgekehrt
der Begriflsordnung zu fiigen hat, sollen verschiedene Dinge ebenso
geschiedene sein, wie verschiedene Begriffe geschiedene sind, und
gleiche Dinge sind als ebenso identisch zu deuten, wie gleiche Begriffe
identische sind. So identifizierte Descartes «mens», «animus»,
«intellectus» und «ratio»*, weil er ihre Begriffe allesamt mit dem des
BewuBtseins gleichsetzte. Indem Spinoza die Begriffe aller Dinge aus
dem Gottesbegriff herleiten konnte, identifizierte er auch alle Wirk-
lichkeit mit dem «Deus sive natura».

Auch dieses Identititsdenken, dem Lessing, Herder, Shaftesbury,
Goethe, Schiller, die Deutschen Idealisten oder auch der spite
Scheler folgten, enthielt ebenso wie das bloBe Fixieren von Differen-
zen den Keim des Nihilismus. Denn ein objektiver Sinn kann nur
dann bestehen, wenn er nicht mit der Bedingtheit seines Ausdrucks
wie seiner Medien identisch ist, da er im Zusammenfall mit der
Zeitlichkeit sogleich seine iiberzeitliche Geltung verliert. Deshalb gibt
der Rationalismus in seiner Tendenz zur Identifizierung des Gleichen
ebenso alle iibergreifende, unbedingte und tibergeschichtliche Sinn-

86 Ebd. I, 79.

3 Ebd. X; 215,

38 Ebd. VI, 1475.

3 Psychologie der Weltanschauungen, Berlin, Gottingen, Heidelberg 1954,

307. :
4 (Euvres, a.a.0O. VII, 27: sum igitur praecise res cogitans, id est, mens,

sive animus, sive intellectus, sive ratio. :

177



wirklichkeit preis wie in seiner Ausrichtung auf Trennung und Iso-
lierung der Verschiedenen. In beiden Fillen 148t er keinen Raum fiir
die Zweidimensionalitat von sich ausriickenden Sinngehalten einer-
seits und der Zeitbedingtheit ihrer Darstellungsformen andererseits
und hat so bereits jeden Bezug des Werdenden zum Werdelosen,
Uberzustindlichen, Urphinomenalen ausgeschlossen. Indem er dabei
ebensowenig die Gleichheit in der Verschiedenheit wie die Verschie-
denheit in der Gleichheit bewahrt, hat er jedes Sinnverstehen im
vorhinein vereitelt.

So wullite auch Kant nur um die Alternative einer Identitat oder
volligen Geschiedenheit zwischen Denkendem und Gedachtem, lieB
aber keinen Raum fiir die Moglichkeit analoger Sinngleichheit in der
Heterogenitit des Ausdrucks von Dingen an sich und transzendenta-
lem Subjekt. Dabei hatte er in Ubereinstimmung mit der rationali-
stischen Eindimensionalitit des Identischen und Geschiedenen jede
Denken und Sein tibergreifende und einander zuordnende Sinn-
objektivitit abgewiesen. Dieser AusschluB des zweidimensionalen
Analogiedenkens, das heterogene Medien in Teilhabe an einer Sinn-
einheit zu sehen vermag®, ist firr die rationalistische Denkweise ebenso
kennzeichnend wie fiir die positivistische und zieht mit innerer Not-
wendigkeit den Nihilismus nach sich.

3. Indem der Rationalist sich nur solchen Gegebenheiten zuwendet,
die in Begriffen und Definitionen festlegbar sind, entziehen sich
seinem Zugriff jene Gehalte, die zwar erspiirt, vernommen, erschaut,
nicht aber sogleich fixiert werden kénnen. Nachdem beispielsweise
Descartes Seele als BewuBtsein definiert hatte, verlor er die unter- und
unbewuBten Formen des Perzipierens, auf die Leibniz verweist, aus
dem Blick. Insofern es dem Sinn wesentlich ist, als unbedingte Gel-
tung der Dimension des Bedingten, Faktischen, Manifesten enthoben
zu sein, liegt er auch iiber den Bereich des rdumlich und zeitlich
Bestimmten und von da her Definierbaren hinaus. Wegen dieser
seiner ihm wesentlichen Unbestimmtheit findet die rationalistische
Festlegung ebensowenig wie die positivistische sogleich einen festen
Angriffspunkt an ihm. Unter der Hast und Ungeduld des definieren-
den Fixierens zerbricht allzu rasch die Sinngestalt, die in ihrer unauf-

11 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe, 82, 101, 159, 565ff, 579. Ders., A
Metacritique of Kant’s Critique of Reason, International Philosophical
Quarterly, Vol. VIII, No. 3, 1968, 317-333.

178



teilbaren Einheit nicht auf begriffliche Merkmale fixiert, sondern in
ganzheitlichem Vernehmen oder Innewerden erschaut sein will42.
Man muB sich vergegenwirtigen, daf3 die geistigen Intuitionen,
ob sie sich nun auf das Wesen, den Sinn oder die Werte beziehen, eine
Einheitsgestalt vor sich sehen, die sich aufgrund ihrer unzerlegbaren
Totalitat dagegen wehrt, in Merkmale zerteilt und auf diese fixiert zu
werden. Dennoch untersucht definierendes Festlegen vor allem dann,
wenn es nicht mehr mit der ihm vorausgehenden Intuition konspiriert,
das Erschaute auf darin enthaltene fixe Merkmale, die es zu einem
Begriff zusammenfaB3t. Dabei ist der so entstandene Begriff immer in
Gefahr, sich von der Intuition des Ganzen zu entfernen, sie hinter
sich zu lassen, um sich zu verselbstindigen. Was so der Begriff von der
Schau einer Sinnganzheit am Ende noch iibrigldBt, sind einzelne,
darin enthaltene Merkmale. Oft geht so beim Ubertritt der Wesens-
einsicht in den Begriff das Wesentlichste, die unaufteilbare Einheit
und Ganzheit des erschauten Gehalts, verloren. Begriffe und fest-
legende Definitionen kénnen zwar eine vorgangige Schau von Wesen,
Sinn oder Wert bezeichnen und fir sie signifikant sein, diese aber
doch nicht in ihrer Integritit und Ganzheit bergen. Denn indem die
Definition den Inhalt der Intuition analysiert, auseinandernimmt, hat
sie schon die unauftrennbare Einheit des Erschauten unterschlagen.
So entzieht sich mit innerer Notwendigkeit die nur in vorgingiger
Intuition vernehmbare Sinngestalt der analysierenden Verbegriffli-
chung und der damit verbundenen Abkehr vom geistigen Schauen.
Indem also der Rationalist nur das fir gegeben halten will, was er in
Begriffe und Definitionen einfangen kann, hat er bereits per defini-
tionem die in dieser Form nicht zuhandene Eigenwirklichkeit des
Wesens wie der Sinn- und Wertgeltungen im vorhinein ausgeschlos-
sen. Treten sodann einzelne, zu Begriffen zusammengeschniirte Merk-
male an die Stelle einheitlicher Sinn-, Wesens- und Wertgestalten, so
sind diese in ein Nichts zerronnen, und der Nihilismus tritt auf den
Plan. Tatsidchlich ist es fiir die im Banne der rationalistischen Auf-
klirung stehende Denkmethode kennzeichnend geworden, eher auf

12 Das Zerbrechen der Sinnganzheit unter dem harten Zugriff der Defini-
tionen hat Benn mit den Worten veranschaulichen wollen: «Heutzutage
realisiert er (sc. der Geist) sich iiblicherweise als Gedanke. Ein Gedanke
beift an, ein Zittern durchliuft seinen Korper, die Zahne knirschen, er
schiittelt den Stoff, zerreiBt ihn — Fetzen und Staub!» (Ges. Werke, a.a.O.
VI, 1444).

179



festlegendes Definieren als auf vernehmendes Schauen ausgerichtet
zu sein. Der Wert oder Unwert einer philosophischen Aussage
bestimmtée sich, wie man besonders am Beispiel der heutigen Logistik
sehen mag, eher an ihrer definitorischen Sicherheit und Festigkeit als
nach ithrem Sinn, Wesen oder Wert betreffenden Inhalt, eher an ihrer
Analysierbarkeit als nach ihrer Bedeutung oder gar Bedeutsamkeit.
Man kann sicher sagen, daB es fiir die Methode der im Zeichen
Platons stehenden antiken und mittelalterlichen Philosophie gerade
umgekehrt war: ihr Wert oder Unwert ma@ sich nicht so sehr an ihrer
Definierbarkeit als vielmehr an ihrem Sinngehalt.

4, Descartes forderte, ein «Deus verus» habe dafiir gerade zu
stehen, daB die Dinge sich ganz genau so verhielten, wie sie in klarer
und distinkter Perzeption erfaft seien. Und entsprechend ging
Spinoza von dem Grundsatz aus: -ordo et connexio idearum idem est
ac ordo et connexio rerum, et vice versa ordo et connexio rerum idem
est ac ordo et connexio idearum?3. Damit ist letztlich nichts anderes
gesagt, als dal3 alle Wirklichkeit sich nach den klaren und distinkten
Perzeptionen zu richten habe und in ihrem Sinn von diesen bestimmt
sei. Diese Perzeptionen sind weder fiir Descartes noch fiir Spinoza von
vorgegebenen Sinnprinzipien dirigiert. Wendet sich doch der Geist
nach Descartes ebenso in der Erkenntnis auf sich selbst zuriick, wie
ihn Spinoza als «automaton spirituale»? definierte. Aller Sinn sollte
also auf die Setzungen der Ratio zuriickgefiithrt werden.

Waihrend es der geistigen Wesenseinsicht eigentiimlich ist, schauend
zu vernehmen, ist es fiir die Ratio bezeichnend, sich zu verselbstdndi-
gen, in eigener Spontaneitit ihre Begriffspyramide aufzubauen, aus
eigenen Urteilen weitere herzuleiten. Wihrend den originédren
Individualbegriffen rezeptive Intuitionen vorausgehen, sind die diesen
iibergeordneten abgeleiteten Universalbegriffe oft unter weitgehend
willkiirlichen Gesichtspunkten gesetzt. Denn nach welchem Ordnungs-
prinzip die Einzelmerkmale der originiren Begriffe in den abgelei-
teten zusammengebiindelt werden, unterliegt weitgehend den Deter-
minationen der Ratio. Thr sind solche Setzungen eigentiimlich und
reprasentieren ihre Neigung, sich zu verselbstindigen, eigene Ord-

42 Ethices V, 1, Opera, ed. C. Gebhardt, Heidelberg o. J., Bd. 11, 281.
Vgl. ebd. I, 7, a.a.0. 1I, 89. |

4“4 (Euvres, a.a.0. VII, 73,

4 De intellectus emendatione Tractatus, a.a.O. 11, 30.

180



nungs- und Sinnprinzipien zu kreieren und dabei sich von vorgingi-
gen Objektivititen zu lésen.

Indem also das Setzungsdenken des Rationalismus sich auf seine
eigenen Ordnungen zu verselbstidndigen sucht, hat es in dieser Grund-
haltung bereits von allen vorgingigen Sinn-, Wert- oder Wesens-
inhalten abgesehen. Es will sich nicht mehr einfiihlen in ihm iiber-
geordnete Objektivitit, sondern selbst allen Sinn bestimmen. Es will
nicht mehr verfiigbar sein fiir den Sinn-Anspruch des Wirklichen,
sondern iiber ihn verfiigen?. :

So sehr sich die Deutschen Idealisten wie die Existenzphilosophen
von diesem Rationalismus distanzierteri, konspirierten sie doch mit
dem Gedanken, da@ aller Sinn bloB gesetzter sei: Nicht in den Set-
zungen der Ratio, sondern der transzendentalen Subjektivitit
erkannten Fichte, Schelling, Hegel und der spite Husserl den Ur-
sprung allen Sinnes. Die Existenzphilosophen fiithrten den Sinn zwar
weder auf die Setzungen der Ratio noch des transzendentalen
BewuBtseins zuriick, lieBen ihn aber doch in den Entwiirfen des
existentiellen Vollzugs aufgehen.

Indes gilt es, klar zu sehen, daB3 es im Wesen objektiver und giiltiger
Sinngeltungen liegt, unbedingt zu sein und mithin allen Setzungen in
Unabhingigkeit gegeniiberzustehen, ganz gleich ob es die der Ratio,
des transzendentalen Subjekts oder die Entwiirfe der Existenz seien.
Dagegen ist ein also gesetzter Sinn bedingt und abhéingig von den
ihn setzenden Akten und kann daher nicht mehr objektiv giiltiger,
d. h. unbedingter Sinn sein, sondern vielmehr bloBe Darstellung
jeweiliger Begriffsbildung, unverbindlicher transzendentaler Funk-
tionen oder 'zuféilliger existentieller Annahmen, Anmutungen oder
Wiinsche: ein Ersonnenes, das des Charakters der Verbindlichkeit
wie des Verbindenden entbehrt. So steuert dieses Setzungsdenken

16 Vgl, F. Leist, Existenz im Nichts, Miinchen 1961, 216: «In diesem (sc.
rechnenden) Denken herrscht der Wille, alles Wirkliche in den Griff zu be-
kommen, als wirklich nur zuzulassen und anzuerkennen, was verrechenbar
ist. Der Anschein ist verfiihrerisch; fiir viele sieht es aus, als sei diese Art des
Denkens die einzige und alleingiiltige». Leist fordert eine «Umkehr», die
erkennt, «dal sténdig_ der Uberschritt auf das wesenhafte Denken geleistet
werden muB, auf jenes Denken, das nicht haben will, sondern sein lassen kann.
Der Uberschmtt die Umwendung ist notwendlg zu jenem Denken, das nicht
greift, sondern zuldBt und hinhért, das nicht vorschreibt, wie die Dinge und
Menschen sein miissen, sondern an ihr Wesen und an das denkt, das durch
Menschen und Dinge hindurch west», ebd.

181



notwendigerweise einem Fiktionalismus und von hier dem Nihilismus
zu. Tatsichlich hatte innerhalb der neuzeitlichen Denkbewegung die
Auslieferung des Sinnes an das setzende Subjekt, ob dieses nun als
rationales, transzendentales oder existentiales gedacht war, immer
wieder die nihilistische Preisgabe allen Sinnes zur Folge.

Dabei verhielt sich das den Sinn setzende Subjekt «hochmiitig»,
«doktrindr»??, diinkte sich immer im Recht und brachte sich auf
diesem Wege zu allen Geltungen in Distanz. Was wunder also, wenn
es in dieser Grundhaltung, die aller vorgingigen Objektivitit feind
war, keinen verpflichtenden Sinn mehr fassen konnte und daher dem
Nihilismus entgegentrieb®. Fiir die rationalistische Verselbstindigung
ist die Distanzierung von allen objektiven Wesens-, Sinn- und Wert-
gehalten bezeichnend, wéhrend geistiges Erspiiren immer einem
Vorgingigen zugewandt ist.

5. Allem Werterleben integrierend ist das deutliche BewuBtsein,
daB die erfahrenen Werte nicht auf seiten des Subjekts, sondern
vorgingiger Objektivitit stehen. An diesem Phidnomen darf nicht
willkiirlich unterschlagen werden, daB in jeder Werterfahrung ein
Unabénderliches auftritt, tiber welches das Ich nicht Verfiigungs-
macht besitzt, sondern von dem es sich vielmehr angeriihrt oder
ergriffen sieht. Durch ihre Eigenart, solches Betroffensein im wert-
erlebenden Subjekt auslésen zu kénnen, begriinden die Werte ihren
iibersubjektiven Rang%. Wird also der Wert den Fixationen des
Subjekts oder der Ratio ausgeliefert, so ist er als Wert bereits auf-
gegeben und zum setzbaren Zweck degradiert.

So erniedrigte Descartes die wertbezogene Ethik zu einer zweck-
haften. Den Zweck des Sittlichen sah er wie Spinoza in der Rein-
haltung der Erkenntnis von allen triibenden Affekten. Von diesem
wertentfremdeten Zweckdenken gingen Locke, Berkeley und Hume
aus, das auch bei Kant noch nachwirkt, insofern er bei aller betonten

17 Vgl. K. Jaspers, Psychologie der Weltanschauungen, 307.

48 Vgl. G. Benn, a.a.0. VI, 998: So «gewinnen sie Distanz zu Sils-Maria
und Golgatha und kaufen sich Formeln im Funktionsproze3».

¥ Vgl. F.-]. von Rintelen, Das philosophische Wertproblem I, Der Wert-
gedanke in der europiischen Geistesentwicklung, Teil I': Altertum und Mittel-
alter, Halle 1932. J. Hessen, Lehrbuch der Philosophie, Bd. 2, Wertlehre,
Miinchen 1959. D. von Hildebrand, Sittlichkeit und Situationsethik, iibers.
von H. Stephan, Diisseldorf 1957.

182



Unabhingigkeit des sittlichen Sollens von duBleren oder inneren Um-
stinden® dieses doch auf die «Zwecke» der Vernunft reduzierte’l.
Zurecht sagt Jaspers vom Rationalismus: « Es besteht die Forderung,
daB3 . .. nur aus Zwecken gehandelt und gelebt werde.»512

Dem rationalistischen Postulat, nur das kénne als wirklich gelten,
was in Definitionen festlegbar sei, konnten die Werte ebensowenig
entsprechen wie Sinn und Wesen. Denn berechenbar, fixierbar,
streng definierbar ist nicht der Wert, sondern der Zweck. Insofern die
Werte iiber jede ihrer Manifestationen und Konkretionen hinaus-
liegen, um, wie es ihnen unabdingbar ist, Prinzip aller méglichen
Verwirklichung zu sein, sind sie der Dimension des definierbar
Faktischen oder Priasenten enthoben. Deshalb hat der Rationalist in
seinem Anspruch auf definitorische Festlegbarkeit alles Wirklichen
bereits die Werte ausgeschlossen.

So geht mit der rationalistischen Fixierungstendenz die Verzweck-
lichung alles Wirklichen Hand in Hand, welche mit der nihilistischen
Auflosung aller zweckentbundenen Inhalte gleichbedeutend ist. In
dem Mafle, in dem das Denken sein Repertoir an definierten WiB-
barkeiten vergréBert, muB3 es eine Verarmung an sinn- und wert-
haften Bedeutungen erfahren. Nicht von ungefihr ist das Zeitalter
der Aufklirung das des Zweckdenkens.

6. Wie sich eher der Zweck als Sinn und Wert in Formeln und
Definitionen schickt, so mehr die Quantitit als die Qualitit. Was
Descartes an der korper-dinglichen Wirklichkeit faBte und in seine
Definition der «res extensa» aufnechmen konnte, war die Ausdehnung,
die Quantitiat. In dieser Bestimmung fielen von vorneherein alle
qualitativen Wesensziige und Wesensunterschiede per definitionem
unter den Tisch. Auch sein Begriff von Geist, Seele, Ratio nahm nur
die quantitativ-extensive Befindlichkeit daran wahr, das Akthafte.
In der Bestimmung als «res cogitans», d. h. einer Gegebenheit, die
im Denkakt bestehe®, fallen in der Tat «mens, sive animus, sive
intellectus, sive ratio» zusammen, verlieren ihre qualitativ-funktio-
nalen Unterschiede und kommen in der quantitativ gedachten
Extension der BewuBtseinsakte zur Deckung.

% Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Vorrede, Akad.-Ausg., Bd. IV,
389; Kritik der reinen Vernunft B 575f.
51 Ebd. B 575; Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, a.a.O. 389.

812 Psychologie der Weltanschauungen, 307.
52 (Buvres, a.a.0. VII, 27,

183



Es wird deutlich, wie das rationalistische Festlegen der Dinge auf
das an ihnen Fixierbare weit mehr ihren quantitativ-extensiven
Bestimmtheiten zugekehrt ist als ihren qualitativ-inhaltlichen oder
funktionalen. Ja, die dem Quantifizierbaren zugewandte Definitions-
sucht ist in groBer Neigung, in dieser, ihr eigentiimlichen Ausrichtung
die qualitativen Sinn-, Wesens- und Wertunterschiede aus dem Blick
zu verlieren oder zu unterschlagen. Die berechnete oder definierte
bloBe Quantitit verliert alle Wesensziige, sinn- oder werthaften
Qualititen und hat sich der Dimension des Extensiven, Zeitlichen,
Réaumlichen, der Endlichkeit verschrieben.

In diesem Ergebnis reichen sich Positivismus und Rationalismus
die Hand und begriinden die nihilistische Preisgabe von Sinn, Wert
und Wesen. Beide behalten die raum-zeitliche, physikalisch konsta-
tierbare oder definierbare Gegebenheit als Inbegriff der Gesamt-
wirklichkeit zuriick. Beide kennen nur Gegebenheiten erster Ordnung,
d. h. konstatierbare oder definierbare, nicht aber in diesen sich aus-
driicckende Gegebenheiten zweiter Ordnung, d.h. qualitative,
schaubare, erspiirbare. Beide haben somit in der methodologischen
Verengung ihres Gegebenheitsbegriffs den Nihilismus antizipiert und
die vorgingige Objektivitat des qualitativ Inhaltlichen ausgeschlossen.

7. Fallen alle Sinn-, Wesens- und Wertbedeutungen der defini-
torischen Ausrichtung auf «Zwecke», «Quantititen» oder Exten-
sionen anheim, so sind Vorstellungen, Begriffe, Ideen nicht mehr nach
ihrem Inhalt zu unterscheiden. Alle Wesensunterschiede werden hin-
fallig. Wie daher fiir den Positivisten Konstatiertes gleichrangig neben
Konstatiertem steht, so fiir den Rationalisten Definition neben
Definition. So riickt als gleichrangig und gleichwertig das Wesentliche
neben das Unwesentliche, das Sinnvolle neben das Bedeutungslose,
das Werthafte neben das Belanglose, das Numinose neben das Hin-
fallige, das AuBerordentliche neben das Alltigliche, das Erhebende
neben das Triviale, das Heilige neben das Profane, sofern und soweit
tiberhaupt noch qualitative Momente neben berechenbaren auf-
treten. Die Differenzen, welche die begriffliche Definition noch fest-
hilt, betreffen Wesentliches und Unwesentliches zugleich, so daB
Eigentliches und Einzigartiges nicht mehr eindrucksvoll hervortreten
kann53,

53 Diese Wirkung der «Begriffsmanie» 148t sich auch bei Benn beobachten,
indem er fragt: «Ist Wesen nicht {iberhaupt Mythologie? Hineinblicken,
Schwaden, Dammer? ... dal ein ES dahinter steht, empfinden wir nicht»

184



Indem Sinn- und Bedeutungsunterschiede fiir die rationalistische
Fixierung ebenso irrelevant werden wie fiir die positivistische Be-
obachtung, kénnen die Denkvollziige auch nicht mehr an solchen
teilhaben. Somit ist die Frage nach ihrer Begriindung und Herkunft
auf die nach ihrem psychischen Entstehen zu reduzieren®:. Sind sie
aber erst einmal, wie Locke, Berkeley und Hume es versuchten, aus
rein psychischen Gesetzen und Funktionen hergeleitet, so wird das
Problem vordringlich, ob sie dann iiberhaupt noch Wirklichkeit
erfassen konnen oder nicht vielmehr Selbstreflexionen der Psyche
darstellen. Deshalb hatte Berkeley betont, wir hitten kein Recht,
ein von unseren Perzeptionen unabhingiges Sein anzunehmen, da
uns nur diese gegeben seien®. Ist das Denken also auf seine blofen
Vorstellungen zuriickgeworfen, so steht es dem Nichts alles Wirk-
lichen, Giiltigen, Objektiven, Verbindlichen gegeniiber. In Sartres
Schrift «Das Sein und das Nichts» 148t sich genau beobachten, wie
er auf diesem Wege dem Nichts begegnet. Findet fragende Welt-
orientierung in den eigenen Perzeptionen keinen Sinn mehr, der
wegen seiner Unbedingtheit nicht allein auf Seiten des Subjekts steht,
sondern auch fiir objektive Wirklichkeit zutrifft, so muf3 sie die
Eventualitiat in Betracht ziehen, daB3 ihren Vorstellungen vom Sein
nicht dieses, sondern das Nichts entspricht: «Und dieses Sein . . . ist
verhiillt: immer bleibt die Méglichkeit dafiir offen, daf3 es sich als ein
Nichts enthiillt. Aber auf Grund der Tatsache, dal man damit
rechnet, ein Daseiendes konne sich jederzeit als nichts enthiillen, setzt
die Frage voraus, daB3 man einen nichtenden Schritt nach riickwirts

(Ges. Werke, a.a.O. VI, 1461). Tritt das Wesentliche zuriick, so erscheint
alles Wirkliche als gleicherweise irrelevant, nichtssagend, bedeutungslos,
unterschiedslos: «Wo ohne Rang und Reue/das Alte und das Neue/zusam-
menrinnt, /wo ohne Unterschied das Wasser und die Welle /das Dunkle und
das Helle» (Ebd. I, 162). In der nur konstatierten oder definierten Welt
trifft sich alles im Belanglosen und liegt in einer Ebene nebeneinander:
«Und Gottes Tempel und des Teufels Stall /nun Brust an Brust auf eines
Kiibels Boden /begrinsen Golgatha und Siindenfall» Ebd. I, 10).

84 Treffend bemerkt Benn, ebd. VI, 1445: «Die Gedanken laufen durch-
einander wie die Eidechsen in der Sonne — nun soll es groBe Gedanken geben,
. . . festliegende, aber ich vermisse die Schrift {iber dem hauslichen Charakter
der Axiome und die Geographie des Apriori».

85 A Treatise concerning the Principles of Human Knwoledge, Works,
ed. by A. A. Luce and T. E. Jessop, Edinburgh, Paris, Melbourne, Toronto,
New York 1948f, Bd. II, 42.

185

13 Studia Philosophica XXXIV



macht in Ansehung des Gegebenen, das so zu einer einfachen Vor-
stellung wird, die zwischen dem Sein und dem Nichts hin und her
schwingt.» So geht aus dem Rationalismus der Psychologismus und
aus diesem der Nihilismus hervor.

Als Gegen-Wirkung zum Rationalismus fithrt der Irrationalismus
der Lebens- und Existenzphilosophie zum Historismus und von hier
zum Nihilismus. Indem der Rationalismus die Begriffe von den
Sinn, Wert und Wesenhaftes erschauenden geistigen Intuitionen
loslost, um sie auf diese Weise als nichtssagend nebeneinander zu
stellen, entwertet er sie und 148t sie zu jeder Mitteilung iiber den Sinn
des Lebens und der Existenz ungeeignet werden. So trigt der Ratio-
nalismus daran Schuld, daB die irrationalistische Gegenbewegung alle
Begrifflichkeit als zur Erhellung des Daseins wertlos abweist und ihr
auch nicht mehr die Funktion zutraut, in Konspiration mit trans-
rationalem Vernehmen echte Sinngehalte zu vermitteln. So betrachtet
W. Dilthey die «Weltanschauungen» als rein geschichtliche Ereig-
nisse®’, die nichts «Zeitloses» beinhalten®. Imgleichen geben
R. Eucken und G. Simmel die « Form», die sie als «zeitlos giiltige »5
oder «zeitlos invariable»® erkannten, an den geschichtlichen Lebens-
prozel3 preis®, wie auch Heidegger die « Wahrheit des Seins» nicht
in tberzeitlicher Geltung halten kann, sondern der Zeit itiberant-
wortet, so dal} sie mit « Unwahrheit» zusammenfallt®2,

III. Die autonomistische Definition von Vernunft, Fretheit und Sittlichkeit

Das autonomistische Denken definiert die schopferische Freiheit
und Urspriinglichkeit der menschlichen Vernunft als so absolut, daf3
es bereits in jeder vorgingigen Objektivitit von Sinn, Wesen und
Wert eine Bedrohung oder gar Aufhebung des menschlichen Eigen-
seins und seiner unverduBerlichen Anspriiche auf unbedingten Selbst-

58 Das Sein und das Nichts, iibers. v. J. Streller, Hamburg 1962, 63.

87 Weltanschauungslehre, Ges. Werke, Bd. VIII, Stuttgart 1960, 75.

% Die geistige Welt, Einl. in die Philos. des Lebens, 1. Hilfte, Ges. Schr.,
Leipzig u. Berlin 1924, Bd. V, 5.

8 R. Eucken, Der Sinn und Wert des Lebens, Leipzig 1908, 125.

8 G. Simmel, Lebensanschauung, Miinchen u. Leipzig 1918, 16f.

61 Vgl. R. Eucken, Mensch und Welt, Leipzig 1918, 377; Ders., Der Sinn
und Wert des Lebens, 151; G. Simmel, Lebensanschauung, 38.

%2 Holzwege, Frankfurt 1963, 43, 49.

186



besitz erkennt. Es ist daher geradezu von einem «Ekel» gegen alles
Vorgegebene, Objektive erfiillt und erblickt darin einen Gétzen, den
es um der menschlichen Autonomie willen zu entthronen gilt. Im
Hinblick darauf sagt Nietzsche: «Dafl du den Gétzendiener in dir
umwarfst, das war dein Mut®, » In seinem Ekel gegen alles Objektive
will er eine erweckende und aufbauende Kraft erkennen: « Schuf mein
Ekel mir selber Fligel und quellenahnende Krifte®.» Der Autono-
mist kennt daher nur die Alternative: Entweder gebe es eine schop-
ferische Urspriinglichkeit und sinnentwerfende Urheberschaft der
Vernunft, und dann miisse diese als so unbedingt und absolut ver-
standen werden, daB sie keinen, ihr Schépfertum beschrinkenden
Sinn vor sich habe. Oder es gebe diese Ursprungskraft der Vernunft
nicht, was undenkbar sei, und nur dann kénne Erkenntnis in einem
Nachvollzug oder Nachbilden vorgegebener Objektivititen bestehen.
Dabei schloB3 dieses, auf letzten Selbstbesitz ausgehende Denken im
vorhinein die Moglichkeit aus, daB die Vernunft in der Entfaltung
ihrer urhebenden, schopferischen Kriafte an objektivem, ihr vorge-
ordnetem Sinn teilhaben® koénne. Darin sieht es bereits eine Selbst-
aufgabe der Vernunft: Wenn sie nur schon einen Sinn als verbindlich
und verpflichtend erkennt und somit anerkennt, tritt sie in Ausdrucks-
beziehung zu ihm und leistet Verzicht auf ihr eigenstes Sein. Somit
darf es keine, der Vernunft praponierte Sinnwirklichkeit geben.
Wenn Descartes betonte, da3 der Geist sich im Erkennen auf sich
selbst zuriickwende, um eine der Ideen zu betrachten, die in ithm
selbst liegen, oder daBl die Vernunft nichts von den Objekten (ab
objectis externis) empfange®®, so zeigte sich in diesen Bestimmungen
bereits die autonomistische Abkehr von aller vorgingigen Objektivi-
tit. Es sollte im Wesen der Vernunft liegen, ihre Einsichten nicht aus
vorgangiger Wirklichkeit herzuleiten, sondern in als absolut gedachter
Spontaneitit selbst urzuheben. Deshalb sollte der « Deus verus» nicht
wie in der mittelalterlichen Philosophie letztes Sinnprinzip, sondern
Diener der allen Sinn entwerfenden menschlichen Vernunft sein.
Auch die Vernunft Fichtes kennt keine ihr vorgeordnete Wirklichkeit:

83 Gotzendammerung. Der Antichrist. Ecce Homo. Gedichte, Stuttgart
1964, 558.

% Also sprach Zarathustra, Stuttgart 1969, 104 u. 227.

¢ Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe, 513-593.

8¢ (Euvres, a.a.O. VIII, 359: Quippe nihil ab objectis externis ad mentem
nostram per organa sensuum accedit.

187



«Das Wissen vom Dinge» «stréomt von dir aus, in dem es ist und dessen
Wesen es ist®”.» «Darum ist auch dieses Ding dem Auge deines Gei-
stes durchaus durchsichtig, weil es dein Geist selbst ist®.» Im Sinne
seiner «Transzendentalphilosophie» erklart Schelling: «AuBer der
Vernunft ist nichts, und in ihr ist alles®®.» «denn es wird wohl nie-
mand seyn, der, wenn er sieht, wie die objektive Welt mit all ihren
Bestimmungen ohne irgend eine duBere Affektion aus dem reinen
SelbstbewuBtseyn sich entwickelt, noch eine von demselben unab-
hingige Welt néthig findet™.» So kennt Hegel nur eine «Vernunft»,
«deren Gesetzgebung von nichts mehr sonst abhingig ist — der keine
andere Autoritit auf Erden oder im Himmel einen anderen MaBstab
des Richtens an die Hand geben kann»?. In jeder Hinwendung der
Vernunft auf tibergeordnete Verbindlichkeiten sieht er « Mangel des
BewuBtseins, daB3 die Vernunft absolut, in sich vollendet ist, daf3 ihre
unendliche Idee nur von sich selbst rein von fremder Beimischung
geschaffen werden muB»72,

Da aber ein bloB entworfener oder gesetzter und sich auf keinerlei
Objektivitit beziehender «Sinn» der Geltung entbehrt und im
Grunde nichts als bloBe Annahme oder Ausdruck des Willens ist,
stellt er letztlich eine unverbindliche Fiktion dar. Um dieser Kon-
sequenz zu entgehen, nahmen die Vertreter des Autonomismus an,
daB die objektive Welt diesem Sinn folgte, von ihm selbst bestimmt,
ja er selbst sei. Wie daher Descartes’ « Deus verus» die Aufgabe hatte,
die Wirklichkeit den autonomen Setzungen der Vernunft zuzu-
ordnen, so sollten das «absolute Ich» Fichtes, der «objektive Geist»
Schellings, der «Weltgeist» Hegels die Koinzidenz der objektiven
Welt mit den Entwiirfen der Vernunft priasentieren:

Fir Fichte fallen daher in der Vernunft Subjekt und Objekt in
einer Sinn- und Seinsidentitit ineins: «In ihr (sc. der «intellektuellen
Anschauung») setzt das Ich sich nothwendig, und ist sonach das

%7 Die Bestimmung des Menschen, Werke, hrsg. v. J. H. Fichte, Berlin
1845/46, 11, 229.

% Ebd.

% Dastellung meines Systems der Philosophie, Werke, hrsg. v. M. Schréter,
Miinchen 1958-62, III, 11.

" System des transzendentalen Idealismus, a.a.O. II, 378.

"1 Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. v. H. Nohl, Tiibingen 1907,
89.

"2 Ebd. 238.

188



Subjective und Objective in Einem”.» Analog sieht Schelling in der
Vernunft «jene urspriingliche Identitit des Denkens und des Objekts
des Erscheinens und Seyns»™ verwirklicht. In Hegels «System der
Philosophie» lesen wir: «Die Idee kann als die Vernunft . . . ferner
als Subject-Object, als die Einheit des Ideellen und Reellen ...
gefaBBt werden?.»

In dem Augenblick jedoch, da das Denken der Folgezeit, insbe-
sondere das der Existenz- und Lebensphilosophie, die Annahmen
eines «Deus verus», «absoluten Ich», «objektiven Geistes» oder
«Weltgeistes» nicht mehr nachvollziehen konnte, um im tiibrigen
jedoch bei dem autonomistischen Denken zu verbleiben, muBiten alle
Sinn-, Wert- und Wesensbedeutungen inobjektiv, unverbindlich, un-
giiltig, zu einem Figment werden und daher dem Nihilismus in die
Arme fallen.

Wie der Autonomist die schopferische Kraft und sinnentwerfende
Urspriinglichkeit der setzenden Vernunft als so absolut versteht, daf3
er jede Teilhabe derselben an einem vorgéngigen Sinn auBer Be-
tracht setzt, so definiert er menschliche Freiheit als absolute Unbe-
dingtheit, die keinerlei Ausrichtung auf eine ihr tibergeordnete Wirk-
lichkeit zuldBt. In einer Einfiigung des Menschen in eine Sinn- oder
Wertordnung sicht er sogleich eine Vorwegnahme der freiheitlichen
Entscheidung und daher des Menschen tiberhaupt, eine Bedrohung
oder gar Aufhebung des menschlichen Eigenseins. Erst recht will er
in der Annahme eines menschlichen Wesensgrundes die Infrage-
stellung freier Selbstbestimmung erkennen. Daher sieht er nur die
Alternative: Entweder es gibt menschliche Freiheit, und dann muB3
alle Vorgegebenheit normativer, bestimmender oder auch nur
richtungweisender Art ausgeschlossen werden. Oder aber es gibt eine
objektive Ordnung. Dann verlange sie Unter-Ordnung und hdobe
somit alle menschliche Freiheit auf.

In diesem Alternativdenken ignoriert der Autonomist im vor-
hinein und ohne Angabe eines Grundes die dritte Moglichkeit, da3
sich Freiheit auch in der Verwirklichung objektiver Verbindlich-
keiten entfalten kénne und somit in aller Bedingtheit unbedingt wie

8 Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre, a.a.O. I, 528.

"4 System des transzendentalen Idealismus, a.a.O. II, 380.

8 System der Philosophie I, Werke, hrsg. v. H. Glockner, Stuttgart 1927 ff,
VIII, 426. Vgl. Enzyklopidie § 162, a.a.O. VI, 130, 132.

189



in aller Unbedingtheit bedingt sei. Aufgrund seiner Definition von
Freiheit schliet er jede Teilhabe des autonomen Ich an objektiven
Sinn-, Wert oder Wesensgehalten aus:

Dieser autonomistische Freiheitsbegriff, der die nihilistische Preis-
gabe jeder objektiven Ordnung nach sich zog, ist in exemplarischer
Weise durch Fichte vertreten. Wie er Freiheit als Lossage von jeder
vorgeordneten Objektivitit, als ein vorbehaltloses Sich-frei-Setzen
versteht, wird in den Worten deutlich: «Das Ich ist frei, indem und
dadurch, daB3 es sich frei setzt, sich befreit; und es setzt sich frei oder
befreit sich, indem es frei ist. Bestimmung und Sein sind Eins;
Handelndes und Behandeltes sind Eins; eben indem das Ich sich zum
Handeln bestimmt, handelt es in diesem Bestimmen; und indem es
handelt, bestimmt es sich?6.» Diese sich absolut setzende und jede
unverriickbare Geltung verneinende Freiheit Fichtes sagt sich nicht
nur von allen iibergeordneten Inhalten radikal los, sondern sucht auch
die Objektivitit des Gegenstandlichen aufzulésen und auf die unbe-
dingten und freien Setzungen zu reduzieren. Auch fiir Schelling
findet das autonome Ich keine bestimmende Objektivitit aulBBer sich:
«Demnach ist alles, was ist, im Ich, und auBler dem Ich ist nichts??.»
Gleicherweise definiert Hegel die Freiheit als absolut: «Die erste
Idee ist natiirlich die Vorstellung von mir selbst als einem absolut
freien Wesen™.» Er kennt Freiheit nur als die «absolute Freiheit aller
Geister, die die intellektuelle Welt in sich tragen und weder Gott noch
Unsterblichkeit auBer sich suchen diirfen»™.

Bestimmt sich jedoch die verabsolutierte Freiheit rein aus sich
selbst, ohne in irgendeinen Bezug zu objektiven Inhalten zu treten, so
wird sie nicht nur zu desorientierter Willkiir und zu bloBer Darstel-
lung jeweiliger Situationen oder Strebungen, sondern erlahmt auch,
indem sie aller giiltigen und erstrebenswerten Ziele entbehrt, auf die
sie sich ausrichten kénnte. Indem sie nur noch zufilligen Wunsch-
bildern, Phantasievorstellungen oder leeren Fiktionen folgen kann,
wird sie entfunktionalisiert und depotenziert. Um sich dieser Konse-
quenz zu entziechen, suchten die Deutschen Idealisten die Freiheit zu
verobjektivieren, d. h. den freien Willen als Ursprung und Knoten-

76 Grundri3 des Eigentiimlichen der Wissenschaftslehre, a.a.O. I, 371.

" Vom Ich als Prinzip der Philosophie, a.a.O. I, 116.

™ Dokumente zu Hegels Entwicklung, hrsg. v. J. Hoffmeister, Stuttgart
1936, 219.

® Ebd.

190



punkt alles Wirklichen zu denken: So erklirt Fichte: «Ich werde mir
selbst zur einzigen Quelle alles meines Seins und meiner Erscheinun-
gen; und habe von nun an, unbedingt durch etwas auBer mir, das
Leben in mir selbst. Mein Wille, den ich selbst, und kein Fremder,
in die Ordnung jener Welt fiige, ist diese Quelle des wahren Lebens
und der Ewigkeit®®. » Nach dem Untergang aller objektiven Wirklich-
keit soll das Ich nach «seinem festen Plane» die Welt erbauen: « Mein
Wille allein mit seinem festen Plane soll kithn und kalt iiber den
Trimmern des Weltalls schweben®.» In seiner Schrift «Philosophi-
sche Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit»
sieht Schelling im freien Willen den eigentlichen und letzten Grund
der Welt®. In analogem Verstdndnis schreibt Hegel: « Mit dem freien,
selbstbewuBBten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt aus dem Nichts
hervor®3.» Bei Schopenhauer lesen wir: «Wenn also die Kérperwelt
noch etwas mehr seyn soll, als blof3 unsere Vorstellung, so miissen wir
sagen, daf} sie auBer der Vorstellung, also an sich und ihrem innersten
Wesen nach das sei, was wir in uns selbst als Willen finden8%. » «Jeder
findet sich selbst als diesen Willen, in welchem das innere Wesen der
Welt besteht®.» In der Tradition dieses Denkens will auch G. Th.
Fechner den Willen als hohere und letzte Objektivitit fassen:
«Unser Wille, unsere Freiheit sind, obwohl sie dem héheren Geiste
selbst angehéren, doch etwas, was seinen héheren Willen, seine hohere
Freiheit neben anderen Beweggriinden mit beeinflu3t®¢.» E. von
Hartmann sieht im «Willen» jenes Prinzip, «welches das ,Daf3‘ der
Welt setzt»®” und sich im «unbewuBten Willen» verwirklicht®8,
Solange man im Zuge dieser Denkbewegung glauben konnte, in
dem von jeglicher Vorgegebenheit entbundenen «Plane» des freien
Willens werde das Objektive allererst gesetzt und urgehoben, mochte
man diesen «Plan» mit Fichte fiir «fest» und objektiv giiltig halten.

8 Die Bestimmung des Menschen, a.a.O. II, 289.

81 Einige Vorlesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten, a.a.O. VI, 323.

82 Werke, a.a.0. IV, 255f.

83 Dokumente zu Hegels Entwicklung, a.a.O. 219.

81 Die Welt als Wille und Vorstellung, hrsg. v. A. Hiibscher, Leipzig 1938,
I 1251

8 Ebd. I, 193.

86 Zend-Avesta, hrsg. v. M. Fischer, Leipzig 1919, 97.

87 Philosophie des UnbewuBten, Berlin 1874, 770.

88 Ebd. 51 L.

191



Sobald man aber an der idealistischen Voraussetzung einer Ur-
identitit von Ich und Nicht-Ich, Subjektivem und Objektivem,
Ideellem und Reellem nicht mehr festhalten konnte, wurde dieser
«Plan» zur leeren Fiktion, zum bedeutungslosen Phantasieprodukt®®
und geriet als solcher in den Sog des Nihilismus. Umgekehrt begriin-
dete sodann die auf diesem Wege herbeigefiihrte nihilistische Auflo-
sung aller objektiven Sinn-, Wert- oder Wesensordnung das besonders
bei Sartre und Camus sich zeigende FreiheitsbewuBitsein als den
eigentlichen «Sinn» des sinnlosen Daseins, der wertlosen Existenz wie
des wesenlosen In-der-Welt-Seins.

Wie der Autonomist schon die Spontaneitit der Vernunft und die
Selbstbestimmung der Freiheit als eine absolute und daher jede
vorgeordnete Verbindlichkeit ausschlieBende Unbedingtheit ver-
stand, so erst recht die Sittlichkeit. Mit gutem Grunde betont er,
daB die sittliche Qualitat einer Handlung aufgehoben sei, wenn sie
nicht um der reinen Autonomie des Sittlichen willen, sondern in
Abhingigkeit von &dulleren Bedingungen vollzogen werde. Diese
Unabhingigkeit des Sittlichen von allen es konditionierenden Fak-
toren begreift er aber als so absolut, daB sie bereits jede Bezugnahme
zu vorgangiger Wirklichkeit ausschlieBe. Da ihm auch alle iiber-
geordneten Sinn- und Wertgehalte als ein AuBeres erscheinen, sieht
er schon in jeder Ausrichtung aufsie eine VerduBerlichung und daher
Aufhebung des Sittlichen wie eine Preisgabe der unverduBerlichen
Anspriiche der sittlichen Person auf absolute Selbstbestimmung. Er
kennt nur die Alternative: Entweder gebe es echte, unbedingte und
unverauBerliche Sittlichkeit, dann setze sie absolute Autonomie der
Person voraus und weise alle sie prideterminierenden Sinn- und
Wertprinzipien ab. Oder aber es gebe solche dem Subjekt priponierte
Wirklichkeit, und dann sei es um die Qualitit des Sittlichen geschehen.
Die dritte Moglichkeit aber, daf3 das Sittliche seine Autonomie aller-
erst aus der Teilhabe an einer vorgingigen, objektiven und unbe-
dingten Ordnung empfange, schlieBt der Autonomist aufgrund
seiner Definition von Sittlichkeit aus. Um den Eigenwertdes Sittlichen,
wie er ihn bestimmt, zu wahren, mul} er alle, den sittlichen Akt

8 Vgl. K. Jaspers Philosophie I1I, Metaphysik, Berlin, Géttingen, Heidel-
berg 1956, 154f.

0 Vgl. W. Weier, Zur Phianomenologie des sittlichen Sollens, Viertel-
jahrsschr. f. wissenschaftl. Pidagogik, 41. Jg., H. 3, 1965, 179-204.

192



subordinierende Wirklichkeit radikal ablehnen und den Grund aller
sittlichen Absolutheit allein in dem autonomen Ich erkennen, das
sich aus sich bestimmt.

Da er, wie wir sahen, die Unbedingtheit von Vernunft und Willen
als eine absolute versteht, kann er darin die sittliche Autonomie
begriindet finden: So betont Kant: «Jedermann mul eingestehen, daf3
ein Gesetz, wenn es moralisch, d. i. als Grund einer Verbindlichkeit
gelten soll, absolute Notwendigkeit bei sich fithren miisse . . . daB3 der
Grund der Verbindlichkeit hier nicht in der Natur des Menschen oder
den Umstinden in der Welt, darin er gesetzt ist, gesucht werden
miisse, sondern a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft®.»
Kant weist also jede Begriindung des Sittlichen aus einer uber die
Vernunft hinausliegenden Wirklichkeit ab, um dessen «feierliche
Majestat»®? einzig und allein von der Aprioritit der Vernunft her-
zuleiten. Dadurch ist auch insofern sein postulatorischer Atheismus
begriindet, als er in der Ausrichtung auf ein géttliches Wesen bereits
die Unbedingtheit des Sittlichen aufgehoben sieht. Er kann keinen
Gott als Sinnprinzip des Sittlichen zulassen, sondern nur an eine
Gottesidee denken, die den Sinnentwiirfen der Vernunft durch die
Vorstellung eines Lohners dient®. Wie Descartes in Gott lediglich
noch den Garanten fiir die Ubereinstimmung des Wirklichen mit der
selbsttiatigen Vernunft sah, nicht aber mehr ein Sinnprinzip, so
fordert Kant nur einen Gott, der den Zusammenklang von Sittlich-
keit und Lohn bewirke, schlo ihn aber als vorgidngigen Sinngrund
aus. Von der moralischen Ordnung, die die Vernunft selbst setzt,
sagt Fichte: «Jene lebendige und wirkende moralische Ordnung ist
selbst Gott; wir bediirfen keines anderen Gottes und kénnen keinen
anderen fassen. Es liegt kein Grund in der Vernunft, aus jener
moralischen Ordnung herauszugehen und vermittelst eines Schlusses
vom Begriindeten auf den Grund noch ein besonderes Wesen als die
Ursache desselben anzunehmen; der urspriingliche Verstand macht
sonach diesen Schluf3 sicher nicht und kennt kein solches besonderes
Wesen ; nur eine sich selbst mi3verstehende Philosophie macht ihn%.»
In diesen Worten wird deutlich, daB Fichte gleich Kant den Wert des

91 Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akad.-Ausgabe, IV, 389.
2 Kritik d. prakt. Vernunft, hrsg. v. K. Vorlander, Hamburg 1959, 91.
9 Ebd. 142ff.

% Uber den Grund des Glaubens an eine gottl. Weltregierung, a.a.O. V,
186.

193



Sittlichen allein der autonomen Vernunft zurechnet, die selbst
letztes Sinnprinzip, «selbst Gott» ist und daher jeden iiber sie
hinausliegenden Sinngrund abweist. Auch Schelling will das «Ab-
solute», «Hoéhere», «Ewige» allein in der «Vernunft» erkennen®.
Fur Hegel ist Sittlichkeit nichts anderes als der «freie Wille ... in
sich reflektiert, so er sein Dasein innerhalb seiner hat . . ., das Recht
des subjektiven Willens»®. Dazu bemerkt er: «Aufler fritheren Ver-
suchen blieb es unseren Tagen vorziiglich vorbehalten, die Schitze,
die an den Himmel verschleudert worden sind, als Eigentum des
Menschen, wenigstens in der Theorie, zu vindizieren®. »

In dem Wort Nietzsches: «Tot sind alle Gétter: nun wollen wir,
daB der Ubermensch lebe®», kann man den Ausdruck des Gedan-
kens sehen: Unwirklich sind alle, dem Ich priaponierten Sinn- und
Wertgeltungen, damit der seinen Wert selbst bestimmende autonome
Mensch lebe. Mit dieser Deutung stimmt Heidegger iiberein, wenn
er schreibt: «Das Wort ,Gott ist tot‘ bedeutet: die tibersinnliche Welt
ist ohne wirkende Kraft?9.» In diesem Wort «steht der Name Gott,
wesentlich gedacht, fiir die iibersinnliche Welt der Ideale, die das
itber dem irdischen Leben bestehende Ziel fiir dieses Leben enthalten
und es dergestalt von oben und in gewisser Weise von aullen her be-
stimmen'%0.» Ganz im Sinne des autonomistischen Verstindnisses von
Sittlichkeit bezeichnet Heidegger hier das «von oben» als das «von
auBen». Er faBt zusammen: « Gott, die iibersinnliche Welt, die Ideale
und Ideen, die Ziele und Griinde, die alles Seiende und das menschliche
Leben im besonderen bestimmen und tragen, all das wird hier im Sinne
der obersten Werte vorgestellt . .. Die Verbindlichkeit der obersten
Werte gerit ins Schwanken!0l,»

Auch fiir N. Hartmann ist mit einer dem Menschen vorgegebenen
Wirklichkeit von Sinn, Wert oder Gott die Vorsehung des Menschen
schlechterdings aufgehoben, seine Selbstbestimmung zum Schein her-
abgesetzt, sein Ethos vernichtet, sein Wille gelihmt'%?, Denn der

9 Darstellung meines Systems, a.a.O. III, 12,
96 Enzyklopidie § 487.

97 Hegels theolog. Jugendschriften, a.a.O. 225.
% Also sprach Zarathustra, Stuttgart 1969, 84,
9 Holzwege, Frankfurt 1963, 200.

100 Ebd. 203.

101 Ebd. 205.

102 Ethik, Berlin 1949, 200-210.

194



Mensch «kann wohl Triager, auch Verwirklicher gewisser Werte sein.
Aber seine Werttrigerschaft ist hier keine andere als die der tibrigen
Wesen und Dinge ... Die Moglichkeit seiner Freiheit und Verant-
wortlichkeit . . . ist aufgehoben. Er ist als sittliches Wesen, als Person
vernichtet, steht prinzipiell den Naturwesen gleich»1%. Auch Hart-
mann laBt die Moglichkeit unerwogen, dafl der Mensch in Teilhabe
an objektiven und unverriickbaren Inhalten Freiheit, Verantwortlich-
keit und Sittlichkeit verwirklichen kénne.

Solange nun diese autonome Vernunft noch im idealistischen Ver-
stdndnis eine Identitiat von Subjektivem und Objektivem darstelltel04,
mochten ihre Setzungen den Rang sittlicher Werte beanspruchen.
Sie wurden aber, sobald dieses Identititsdenken auBer Geltung trat,
zum bloBen Ausdruck der zufilligen Verfassung und jeweiligen Will-
kiir des Subjekts. Sie fielen seiner Bedingtheit anheim und konnten
keine sittliche Autonomie oder Unbedingtheit mehr begriinden, wie
wir es besonders in der existenzphilosophischen Situationsethik be-
obachten kénnen. In der Preisgabe an die zufilligen und situations-
bedingten Entwiirfe des Subjekts muBten alle sittlichen Werte und
Sinngehalte sich im Belang- und Bedeutungslosen verlieren und so
dem Nihilismus das Feld raumen.

Diese Konsequenz verlangt Heidegger ausdriicklich. Er sieht voll-
kommen klar, daB3 die Werte, wenn sie erst einmal thren Rang objek-
tiver, d. h. vorgingiger Verbindlichkeit verloren haben, auch nicht
mehr durch die Setzungen des autonomen Ich zu retten sind, sondern
dem Nihilismus verfallen: « Wenn die iibersinnliche Welt der Ideen
ihre verbindliche und vor allem erweckende Kraft eingebiiBBt hat,
dann bleibt nichts mehr, woran der Mensch sich halten und wonach
er sich richten kann ... Nichts bedeutet hier: Abwesenheit einer
iibersinnlichen, verbindlichen Welt. Der Nihilismus . . . steht vor der
Tirl%,» In dem Versuch, die aus reiner Subjektivitit gezeugten
Werte an die Stelle der objektiven treten zu lassen, sieht Heidegger
den «unvollstindigen» Nihilismus: «Der unvollstindige Nihilismus
ersetzt zwar die bisherigen Werte durch andere, aber er setzt sie
immer noch an die Stelle, die als der ideale Bereich des Ubersinn-

103 Ebd. 204.

104 Hartmann glaubt an eine partielle Identitit von Gegenstands- und
Erkenntniskategorien: Vgl. Grundziige einer Metaphysik der Erkenntnis,
Berlin 1949, 413.

105 Holzwege, 200.

195



lichen gleichsam freigehalten wird1%.» «Der Wert und das Werthafte
wird zum positiven Ersatz fur das Metaphysische'®?.» Besonders
Nietzsche bezichtigt er der Inkonsequenz, sofern er in seiner « Um-
wertung aller Werte» an die Stelle der alten Werte lediglich andere,
von ihm gewihlte treten lasse: « Nietzsche hilt diese Umkehrung fiir
die Uberwindung der Metaphysik. Allein jede Umkehrung dieser
Art bleibt nur die sich selbst blendende Verstrickung in das unkenn-
bar gewordene Selbel®.» Dagegen fordert Heidegger unbedingte
Bereitschaft, die in der autonomistischen Auflésung aller objektiven
Werte implizierte Preisgabe aller Verbindlichkeiten zu realisieren.
Deshalb will er den autonomen Wertsetzungen gar keinen Wertrang
zubilligen: « Der Ort Gottes kann leer bleiben»'%, damit ein anderes
Sein sichtbar werde: «Dieses andere Sein des Seienden ist inzwischen
.. . die Subjektivitit geworden!.» «Das Subjekt ist fiir sich selbst
Subjekt. Das Wesen des BewuBtseins ist das SelbstbewuBtseint!l, »
Dieses aber hat sich als ins Nichts hineingehalten zu verstehen: «Da-
sein heifft Hineingehaltenheit ins Nichts!2, »

Vorstehende Studie will den Blick dafiir schirfen, da3 der Nihilis-
mus Motivationen hinter sich hat, die nicht auf Einsichten in Phi-
nomene und Sachverhalte, sondern auf rein definitorischen und metho-
dischen Festlegungen basieren:

Wie die positivistische Denkhaltung urgiert, darf man nur iiber
konstatierbare Tatbestinde der ersten Gegebenheitsordnung Aus-
sagen machen. Als solche treten in der Tat alle tiberzeitlichen, tiber-
zustandlichen, werdelosen, positiv einfachen und urphdnomenalen
Inhalte der zweiten Gegebenheitsordnung nicht auf. Mithin miiBte
der Positivist oder Phinomenalist sich jeder Aussage tiber diese enthal-
ten. Dagegen betont er nachdriicklich, daB es sie gar nicht gebe. Diese
Behauptung 148t sich unter seinen Voraussetzungen nicht nur nicht
begriinden, sondern steht zu ihnen in offensichtlicher Inkonsequenz. Sie
ergibt sich allein aus der Definition von Wirklichkeit als einer solchen,
in der Gegebenheiten zweiter Ordnung nicht gegenwiirtig sein kénnen.

106 Ebd. 208.

107 Ebhd. 210.

108 Ebd. 214.

109 Ebd. 235.

30 Ebd. 236,

111 Ebd.

112 Was ist Metaphysik?, Frankfurt 1949, 32.

196



In analoger Situation befindet sich der Rationalismus. Einerseits
will er nur solche Gegebenheiten fiir wirklich halten, die durch
Formen begrifflicher Fixierung und Analyse in ihrem ganzen Gehalt
erfaBt und festgelegt werden kénnen. Deshalb verlangt er eine Me-
thode, die sich ausschlieBlich dem Definierbaren zuwendet. Anderer-
seits macht er aber eine fundamentale Aussage iiber alle, begrifflicher
Festsetzung nicht verfiigharen Inhalte, indem er sie fiir unwirklich
hialt. Dabei widerspricht er seiner eigenen Forderung, daf3 das Nicht-
Definierbare nicht Gegenstand philosophischer Aussage sein diirfe.
Deshalb kann er den AusschluB3 aller, zwar vernehmbaren, nicht aber
fixierbaren Sinn-, Wert- und Wesensgestalten nicht begriinden. Dieser
geht alleine aus der methodologischen Gleichsetzung alles Wirklichen
mit dem rational Fixierbaren hervor.

Der Autonomist bestimmt die Unbedingtheit von Vernunft, Frei-
heit und Sittlichkeit als eine so absolute, daB sie jeden Bezug zur
Transzendenz ausschlieBe. Einen solchen setzt er aber fiir die Mog-
lichkeit der Behauptung voraus, daB3 es keine, dem autonomen Ich
iibergeordnete Wirklichkeit von Sinn, Wert oder Wesen geben kénne.
Mithin ist diese Forderung nicht nur nicht begriindet, sondern stellt
auch eine Inkonsequenz zu seinen eigenen Antizipationen dar. Sie
hat alleine darin Bestand, daB3 er Vernunft, Freiheit und Sittlichkeit
eben als solche definiert, die die Existenz aller praponierten Geltungen
und Verbindlichkeiten bereits per se ausschlieen.

Wie man sieht, ist es fiur diese Begriindung des Nihilismus kenn-
zeichnend, daB3 die Methode iiber das Wissen siegt!!3. Diese ist von
dem bewuBlten oder unbewuBten Willen bestimmt, weder eine zweite
Dimension unbedingt geltender Inhalte noch eine Teilhabe der ersten
Gegebenheitsordnung am Sinn der zweiten zuzulassen. Diese anti-
zipierende Ablehnung alles zweidimensionalen Teilhabedenkens be-
zeichnet gleicherweise die positivistischen, rationalistischen wie die
autonomistischen Wurzeln des Nihilismus.

Uberschaut man diese Urspriinge des Nihilismus, so wird deutlich,
daB sie lingst grundgelegt und wirksam waren, bevor ihre Ergebnisse

13 Vgl. K.-H. Volkmann-Schluck, Das Wesen der neuzeitlichen Wissen-
schaft, in: Positivismus als wissenschaftstheoretisches Problem, Mainzer Uni-
versititsgespriache, hersg. v. P. Schneider u. O. Saame, Mainz 1968, 22:
«Das eigentlich Geschehende innerhalb der neuzeitlichen Geschichte der
Wissenschaft ist: das Herrwerden der Methode iiber das Wissen, die Verle-
gung des Wesens des Wissens in die Wissenschaftlichkeit».

197



und Folgen ins philosophische BewuBtsein traten. Aber auch als diese
nicht mehr zu iibersehen waren, blieb ihr Entstehungsproze3 noch
im Verborgenen und konnte sich darin von philosophischer Reflexion
unbehindert weiter auswirken. Es wird einsichtig, warum Nietzsche
den Nihilismus als‘den «unheimlichsten aller Giste» entdeckte. Mag
sein Auftreten aus gewonnener Einsicht in seine Herkunft nicht nur
erklarbar, sondern als notwendige Folge der fiir neuzeitliches Denken
grundlegenden Strémungen erscheinen, verschleiert bleiben doch
noch viele seiner unterbewuBten Beweggriinde, die aus individuellen
Erfahrungen der Frustration hervorgehen mogen.

198



	Die definitorischen Ursprünge des Nihilismus

