Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken : zum west-
Ostlichen Vergleich des Selbstverstandnisses des Menschen

Autor: Ueda, Shizuteru

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken

Zum west-ostlichen Vergleich des Selbstverstindnisses
des Menschen*

von Shizuteru Ueda

Wenn die buddhistische Lehre vom Nichts spricht, bezieht sie es
direkt auf das Selbst des Menschen. Wenn die buddhistische Lehre
vom Selbst spricht, so spricht sie zugleich vom Nichts. Im Folgenden
wird versucht, das Nichts-Selbst zunidchst auf Seiten des Nichts und
dann des Selbst zu erértern.

I

Im Buddhismus (im Urbuddhismus mit der «anatta» (Nicht-
Selbst)-Lehre und im Mahayana-Buddhismus mit der «§tnyata»
(Leere)-Lehre) wird grundsitzlich ausgeschlossen, das Sein im Sinne
des Absoluten mit der Kategorie «Substanz» — wie im westlichen
philosophischen und religiésen Denken — als etwas Seiendes, das
identisch mit sich selbst ist und seinen Grund in sich hat, zu begreifen.
Er kennt im Gegensatz dazu nur die Kategorie «Bezichung».
Buddhistischem Denken gemifl gibt es schlechthin nichts, was in
sich selbst und durch sich selbst ist. Alles, was ist, ist erst in Beziehung
zu anderem, und zwar in gegenseitig be-dingender Beziehung. «Sein»
im buddhistischen Sinne heiit: «in sich selbst nichts und in der Be-
ziechung stehen», wofiir die radikale Geltung der Kategorie «Be-
zichung» charakteristisch ist. Denn was in der Beziechung steht,
ereignet sich erst aus Bezichung und wird wieder in Beziehung zuriick

* Vortrag, gehalten am 15. 1. 1971 im Rahmen des von Prof. Dr. K. Ross-
mann (Philosophie) und Prof. Dr. F. Buri (Theologie) veranstalteten Seminars
iiber: «Das Selbst und das Nichts. - Konfrontation von 6stlichem und west-
lichem Denken.» im Philosophischen Seminar der Universitit Basel. —
Professor Ueda ist Inhaber des Lehrstuhls fiir Religionsphilosophie und
philosophische Anthropologie an der Staatlichen Universitat Kyoto.

144



aufgeldst. «Beziehung» selbst ist auch kein bestehender Zustand,
sondern ein dynamisches Geschehen des Zu-, Mit-, Fiir-, Durch-,
Von-einander usw. In dieser Beziehungsdynamik ist ein jedes in sich
selbst ein Nichts und gerade dadurch fiir die universalen Beziehungen
schrankenlos offen. Es ist in sich selbst ein Nichts und in diesem
Nichts zentrieren sich die universalen Beziehungen je in Einmaligkeit
und Einzigartigkeit. Ein Zen-Spruch sagt: «Es geht eine Blume auf
und eine Welt entsteht.» Dieser zusammengehoérige Sachverhalt wird
im buddhistischen Denken in doppelter Perspektive gesehen. Die
Lehre der «sunyata» (der « Leere»), gemal der ein jedes nach seinem
Eigensein leer ist, betrachtet den ganzen Sachverhalt in der Perspek-
tive des «Nichts»; und die Lehre der «pratityasamutpada», das ist:
des Entstehens von etwas in gegenseitiger, allseitiger Abhéangigkeit
voneinander, betrachtet denselben Sachverhalt in der Perspektive
der universalen Beziehungsdynamik., Die Wahrheit aber liegt dabei
in der untrennbaren Zusammengehérigkeit des Nichts und der
Beziehungsdynamik. Dieser Zusammengehorigkeit entsprechend be-
dient sich das mahayanistische Denken vielfach einer charakteristi-
schen Formulierung, namlich: «Es ist, und zugleich es ist nicht. Es ist
nicht, und zugleich es ist.» In diesem doppelperspektivischen « Und-
zugleich» von A und Non-A siecht der Buddhismus die Wahrheit des
Seins als zugleich des Nichts. Die Einsicht in dieses « Und-zugleich»
heiflt die Prajna-Erkenntnis, das ist: die absolute Weisheit iiber jeden
Dualismus hinaus. Das «Und-zugleich» ist als solches tiber jeder
Gegensatzlichkeit, weder A noch Non-A, durch keine bildliche,
begriffliche und ideenhafte Fixierung zu bestimmen und deshalb
zuweilen als das absolute Nichts bezeichnet, dessen der Mensch nur
in seinem «Nichts» auf nicht-gegenstindliche Weise inne werden
kann.

Dieses Nichts besagt also nicht, daf3 es tiberhaupt nichts gebe. Es
soll vielmehr uns vom substanzialisierenden, die Wahrheit verstellen-
den Denken befreien, das alles vergegenstindlichend denkt, es als
Gegenstand festhaltend, an ihm haften bleibend. Vom Buddhismus
her gesehen liegt diesem substanzialisierenden Denken die Selbst-
substanzialisierung des Menschen zugrunde, sein substanzielles Sich-
selbstergreifen, das seine verborgene Wurzel in der Ich-Verhaftetheit
hat. Diesem entgegnet der Buddhismus mit der volligen Auflésung
der Substanzialitit, nicht jedoch um das Seiende zu eliminieren,
sondern um den Menschen und die Welt gemidl3 der iiber den Gegen-

145



satzen liegenden Wahrheit neu zu stiften. Dies ist der Grund der
Radikalitat des Vollzugs der Negation im Buddhismus.

Fiur das nicht-substanzialisierende Denken hat ein Ding, ein Sach-
verhalt, eine Situation, eine Person kein fest bestimmtes Eigensein,
sondern unendlich viele Aspekte und Sinnvariationen je nach der
Beziehung. Dafiir ein konkretes Beispiel aus dem Alltag, eine wirkliche
Geschichte. An einem heiBlen Sommertag hatte eine Familie einen
Gast zu Mittag. Man saf3 am Tisch, der festlich gedeckt war, und wollte
mit dem Essen beginnen. Da stieB plétzlich eine Tochter der Familie,
die neben dem Gast sa3, aus Ungeschick ein Glas mit Wasser um.
Die schone Tischdecke wurde naf3 und verfiarbte sich. Es entstand eine
gespannte Atmosphire, da man wuflte, wie streng und auf Korrekt-
heit bedacht die Mutter war. In diesem Augenblick legte der Gast
seine beiden Handflichen auf die nasse Tischdecke und sagte li-
chelnd: «Schon kithl» (es war ein sehr heiler Tag). Die Spannung
war verflogen. Fiir die Tochter der Gastgeber bedeutete es eine Art
Rettung. Die Handlung des Gastes aber hatte gar nicht zur Absicht,
Verzeihung fiir die Tochter zu erwirken oder die Gastgeber zu trésten.
Wiire das der Fall gewesen, dann hitte sich die Familie in der Schuld
der GroBmut des Gastes fithlen miissen. Was der Gast tat, war etwas
ganz anderes. Statt in der Tochter «gegenstiandlich» ein unachtsames
Kind zu schen, hat er vielmehr einer fast eindeutigen und unverin-
derlich scheinenden Situation eine ganz neue Bedeutung innerhalb
eines vollig anderen Beziehungsrahmens gegeben. Ohne Absicht,
ohne Reflexion, plétzlich aus einer anderen unbekannten Ecke her
ein neues Licht, eine neue Sinngebung, die um so mehr in der Tat
als Rettung wirkte. Eine solche absichtslose Handlung, die aus dem
nichtsubstanzialisierenden Denken unmittelbar entspringt und die
in einer bestimmten gegebenen Situation eine tatsichliche Rettung
fiir Andere bewirkt, nennt der Buddhismus «die wunderbare Tat aus
dem Nichts des Herzens», die identisch ist mit dem buddhistischen
Begriff der Barmherzigkeit.

Das nicht-substanzialisierende Denken weil, daf3 eine Situation
keine feste Substanz eindeutigen Charakters ist, sondern unendliche
Bedeutungsmoglichkeiten je nach dem Bezichungsrahmen hat. Es
weill das nicht nur theoretisch, sondern es weil auch — das ist ent-
scheidend —, in einer gegebenen Situation tatsdchlich eine andere
Perspektive schopferisch von sich aus einzufithren. Denn es ist fiir
dieses Denken bezeichnend, sich auf Grund seines nicht-diskursiven

146



Charakters sofort und gleichzeitig konkret in einer leibhaften Hand-
lung ausdriicken zu kénnen, in der Weise des Denken-Handelns.

Fiir die Elastizitdt und Spannweite dieses Denken-Handelns méchte
ich noch ein reprisentatives Beispiel aus dem Bereich des Zen-
Buddhismus anfithren: «Meister Da-di (wortlich: Schlag auf den
Boden) schlug bei jeder Frage, die man an ihn richtete, einfach mit
seinem dicken Stock als Antwort auf den Boden. Als ihm einmal ein
Schiiler seinen Stock versteckt hatte und ihn dann fragte: «Was ist
es mit dem Buddha?», machte er nur den Mund groB3 auf. Auf diese
Weise hat der Meister Da-di seine unerschépfliche Freiheit sein Leben
lang genossen.» (Aus: «Bi-yan-luy).

Alles kommt auf das Verstindnis des nicht-substanzialisierenden
Denkens an. Es soll hier an zwei Problemen weiter verdeutlicht
werden, einmal am Problem des «Einsseins», zum andern am
Subjekt-Objekt-Problem. Der Begriff des « Einsseins» oder der «Ein-
heit» ist im buddhistischen Denken eng mit dem Begriff der « Nichts-
Beziehung» verkniipft, wahrend der entsprechende Begriff in der
europdischen Philosophie und auch in der christlichen Mystik («to
hen», «unum») gemeinhin mit der Kategorie « Substanz» verbunden
ist.

In der Lehre des Zen-Buddhismus heiB3t es: «Alles Seiende geht auf
Eines zuriick». Daran aber schlieBt sich die Frage: «Worauf geht das
Eine zuriick? ». Die Lehre, dal3 alles Seiende mit seinen Unterschieden
und Gegensitzen auf Eines zuriickgehe ist die von der «All-Einheit».
Dabei aber ist noch nicht geklirt, was unter dem «Einen» gemeint
ist. Deshalb die fiir den Zen-Buddhismus charakteristische Frage:
«Worauf geht das Eine zurtick?» Auch bei dem Einen ist nicht Halt
zu machen: «Alles zwar geht auf Eines zuriick. An dem Einen aber
ist nicht festzuhalten.» Denn das wiirde bedeuten: in der Einheit
gefangen bleiben. Auch sie mu3 durchbrochen werden, da sie nicht
die Wahrheit sein kann, sofern sie als Einheit im Unterschied zur
Verschiedenheit verstanden wird. Denn dann wird die Einheit zum
Einen substanzialisiert, das selber dann mit einem bestimmten Begriff
oder in einer bestimmten Form aufgefaB3t werden mii3te. So verstan-
den wire das Eine Ursache der Spaltung und Gegensitzlichkeit, da
es, in bestimmter Form gefaBt, anderes, das dieser Form sich nicht
einfiigt, ausschlieBen mufB und das Ausgeschlossene seinerseits das
Eine wiederum in einer anderen Form als Prinzip in Anspruch
nimmt. Dann kommt es zum Kampf um das Grundprinzip, der zur

147



tiefsten Spaltung fithrt. In solcher Grundgegensitzlichkeit muB, im
Beispiel, der Idealismus den Materialismus, der Theismus den Atheis-
mus oder Nihilismus herausfordern. Wenn alles «in Wahrheit» eins
ist, dann muB das wahre Eins-sein der substanziellen Fixierung durch
bestimmte Formen des Einen (Gott, Vernunft, Materie usw.) ent-
hoben sein. Darauf zielt die Frage: «Worauf geht das Eine zuriick?»
Die Antwort lautet: das Eine mul3 zu Nichts werden, oder der Mensch
mulB das Eine verlassen, und zwar nach zwei dynamisch zusammen-
gehorenden Richtungen: einmal zum Nichts hin oder zum Nullpunkt
und zum andern zugleich zur Vielheit hin (anders: zur Vielheit
zuriick). Die Wahrheit des Einen ist also: das Nichts «und zugleich»
die Vielheit. In abschlieBender Formulierung heiit das: «Weder
Eins noch Vieles: Eins und zugleich Vieles, Vieles und zugleich Eins.»
Wenn das Eine zu Nichts geworden ist, dann ersteht es also jetzt zur
Beziehung «Eins und zugleich Vieles, Vieles und zugleich Eins»
wieder auf. Dieser Beziehung — das ist immer wieder hervorzuheben —
liegt das ungriindige Nichts zugrunde, das nunmehr auf der Be-
zichungsebene seine Negation ausiibt: «Weder Eins noch Vieles».
Das Nichts lost das Viele zum Einen auf und zerlegt «zugleich» das
Eine in das Viele, wobei das Nichts aus dem Vielen die Gegensitz-
lichkeit — nicht aber die Unterschiedenheit — und aus dem Einen die
geschlossene und verschlossene Festigkeit — nicht aber die Einheit —
eliminiert. So hat die Beziehung: «Eins und zugleich Vieles, Vieles
und zugleich Eins» ihren Méglichkeitsgrund im Nichts, das seinerseits
seine Realitdt in der jeweiligen Beziehung bewihrt. In solcher Be-
ziehungsdynamik bedeutet die wahre Uberwindung der  Vielheit
gerade die Riickkehr zur Vielheit als Vollzug vom Einen weg zum
Nichts hin. Ein Zen-Spruch lautet: «Beim Frithlingswinde, gleich-
miBig und unsichtbar, sind lange Aste mit Bliiten lang, kurze kurz,
je von selbst.» Langes lang, Kurzes kurz» oder «das Rot rot, das
Griin griin». Hierin sicht der Buddhismus in Unmittelbarkeit die
formfreie Einheit, die Einheit, die jedes Seiende und Geschehende in
seiner Einzigartigkeit beldf3t und die derart eine bunte Seinssymphonie
in Offenheit darstellt. Es heifft: « Unterschiedenheit, das bedeutet
Einheit; Einheit, das bedeutet Unterschiedenheit.»

Wie aber verhilt es sich mit dem Subjekt-Objekt-Problem? Im
Subjekt-Objekt-Schema, in dem das menschliche Denken zunichst
unumginglich sich bewegt und operiert, ersicht man' heute, ver-
schiedentlich auch in der westlichen Philosophie und Theologie,

148



wegen seines Objektivierungs- und Spaltungscharakters ein unheil-
volles Verhiangnis und zeigt sich darum bemiiht, die Subjekt-Objekt-
Spaltung zu iberwinden und aufzuheben. Was sagt der Buddhismus
zu diesem Problem? Er versucht nicht, wie dies in der christlichen
Mystik und im philosophischen Idealismus geschehen ist, Subjekt und
Objekt, von ihrer Spaltung ausgehend, zu einer weiteren, das ist:
allgemeinen hoheren und héchsten Einheit zu bringen. Im Buddhis-
mus vielmehr kehrt der Mensch, selber zum Nichts werdend, sprung-
haft zum «Vor-der-Spaltung» zurtick, eben zum Nichts und umgreift
von dem «Vor-der-Spaltung» aus (das heiBt: «vom Diesseits der
Unterscheidung») das Subjekt-Objekt-Feld.

In der westlichen Sprache heif3t es und muB es heiflen: «Ich sehe
eine Blume», in der Weise, als ob das Ich beim Sehen, ja noch vor dem
Sehen schon als Ich in sich selbst bestinde. In der unmittelbaren
Gegenwart des Sehens aber und der unmittelbaren Prédsenz einer
Blume findet in Wirklichkeit noch keine Reflexion statt, die subjekt-
bezogen ist, gibt es also kein Subjekt und deshalb auch noch kein
Objekt, da die Blume in ihrer bloBen Prisenz nicht als Blume ver-
gegenstindlicht vorgestellt ist. Die Reflexion in sich als das Ich und
die Re-prédsenz einer Blume als solcher fiir das Ich geschicht gleich-
zeitig aus gleichem Ursprung. Im gegenwértigen Sehen ist nichts
anderes als die Priasenz der Blume ohne subjektive Reflexion, oder,
von der entgegengesetzten Richtung her gesagt: nichts anderes als die
ich-lose Versenkung in die Blume ohne Vergegenstiridlichung. Es
ist, mit der von einer modernen japanischen philosophischen Schule
dafiir geprigten Formel: «Sehen ohne Sehenden und ohne Gese-
henes», weder subjektiv noch objektiv, wofiir in der buddhistischen
Lehre sich wiederum der Begriff des Nichts anbietet. Es 148t sich hier
aber auch nicht von einer Einheit von Subjekt und Objekt sprechen.
Denn es handelt sich um etwas, das noch vor dem Aufbrechen der
Unterscheidung von erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt
liegt. In diesem «Vor», das sich nicht vergegenstindlichen 148t (fur
die Vergegenstindlichung muB es ein leeres Nichts bleiben) und dessen
man nur unmittelbar auf nicht-gegenstiandliche Weise ich-los inne
werden kann, sieht der Buddhismus den Grund der Wirklichkeit und
zugleich der Wirklichkeitserfahrung. Erst.iiber das Nichts erfolgt die
Riickkehr zum entfalteten Subjekt-Objekt-Feld. Das substanziali-
sierende Denken setzt dem entgegen ein sehendes Seiende als apriori
selbstverstandlich voraus, substanzialisiert es als Subjekt und nimmt

149



die so entstehende Subjekt-Objekt-Spaltung als Anfangsprinzip der
Wirklichkeitserfahrung tiberhaupt an.

In dem buddhistischen «Nichts», das durch Meditation ohne
Meditationsgegenstand erfahren wird, gibt es weder Subjekt noch
Objekt. Jeder Gegenstand, der als Gegenstand erst in der Subjekt-
Objekt-Spaltung erscheint: sinnlich, bildlich, begrifflich, ideenhaft-
transzendent, entschwindet zusammen und zugleich mit dem Sub-
jekt. Denn solange irgendetwas noch als etwas, sei es auch als das
Heilige, erlebt wird, bleibt solches Erleben immer noch mit einem
(wie gegenstandlichen) Vorstellungscharakter behaftet, ist es in der
Subjekt-Objekt-Spaltung befangen und damit von der letzten Reali-
tiat entfernt. Erst in der Nichts-Erfahrung, bei der zugleich auch der
Erlebnischarakter ausfillt, weil es nichts gibt, was erlebt wird und
weil auch der Erlebende zu Nichts wird, wird die Subjekt-Objekt-
Spaltung aufgehoben, das ist: in die Richtung zum «Vor-der-Spal-
tung»; ins Nichts zuriick-transzendiert. Das aber bedeutet nicht
etwa, daBB der Zen-Buddhismus, wie er zuweilen im Westen miBver-
standen wird, in der Erl6schtheit des BewuBtseins aufgehe. Das
Nichts-Erlebnis ist ein derartiges Erlebnis, in dem das Nichts, gerade
weil es das Nichts ist, zu Nichts wird. Das nichtsubstanzielle Nichts
bewegt sich als das Nichts des Nichts. Subjekt und Objekt entschwin-
den zusammen ins Nichts zuriick, das seinerseits zu Nichts wird und
das Subjekt-Objekt-Feld wieder stiftet, und zwar: es umgreifend.
Anders: Das Nichts umgreift die Subjekt-Objekt-Unterscheidung von
dem «Vor-der-Unterscheidung» her, vom «Diesseits der Unter-
scheidung». Das Umgreifende selber erscheint nie als solches, das
ist: es kann selber in keiner Weise in die Subjekt-Objekt-Spaltung
eintreten. Nur wo weder Subjekt noch Objekt ist, im Nichts, zu dem
der Mensch entworden ist, ist das Umgreifende in der Nichtgegen-
stindlichkeit gegenwértig: als das Nichts des Nichts. Der Mensch,
der in seinem Nichts zugleich dasselbe Nichts des Objekts ist, ersteht
vom Nichts zum Umgreifenden auf. Er sieht nunmehr alles «wie
auf der eigenen inneren Handfliche» oder «wie sein eigenes
Gesicht», wie es im Zen-Buddhismus heiBt. Das ist die wahre
Selbstandigkeit.

Das Nichts-Erlebnis vor der Unterscheidung verwandelt und ent-
faltet sich jetzt zur Freiheit zu und in der Subjekt-Objekt-Unter-
scheidung. Das Subjekt-Objekt-Feld bedeutet nunmehr, des Spal-
tungscharakters enthoben, einen Spielraum oder Spielplatz fiir das

150



vom Nichts auferstandene selbst-lose Selbst, das die Verhéltnisse von
Subjekt und Objekt in verschiedenen Perspektiven als die verschie-
denen Weisen seiner eigenen Selbstbewegung aus dem Nichts ansieht.
So spricht der Zen-Buddhismus von der vierfachen Weise, sich auf
dem Subjekt-Objekt-Feld zu bewegen:

1. «das Subjekt wegnehmen und das Objekt nicht wegnehmen»;

2. «das Objekt wegnehmen und das Subjekt nicht wegnehmen»;

3. «Subjekt und Objekt beide wegnehmen»;

4. «Subjekt und Objekt beide nicht wegnehmen ».

Wenn eine der vier Weisen je einzeln als allein wahres Prinzip unter
AusschluB der anderen angenommen wird, so entstehen aus der
ersten: der Objektivismus, Materialismus, Naturalismus usw., aus der
zweiten: der Subjektivismus, Idealismus usw., aus der dritten: der
Nihilismus, Negativismus, Agnostizismus usw. und aus der der vierten:
der Dualismus, Relativismus usw. Demgegeniiber weill der Zen-
Buddhismus, daB3 es sich bei allen vier Weisen um Perspektiven des
Selben handelt. Wenn es auf das Selbe als solches aperspektivisch
ankommt, spricht er einfach vom «Nichts». Dieses selber zeigt seine
Realitit im freien Wechsel der Perspektiven. So lehrt der Zen-
Buddhismus, daB3 der iiber das Nichts einmal zum Subjekt-Objekt-
Feld Zurtickgekommene sich frei weil von jeder Verabsolutierung
einer Perspektive zu einem absoluten Prinzip, indem er abwechselnd
in der vierfachen Weise das umgreifende Selbst perspektivisch je
vollig anders zum Ausdruck und zur Geltung bringt. Dies ist auch der
Grund fur die verschiedenartigsten, auf der Ebene des Verstandes oft
sich widersprechenden Aussagen des Zen-Buddhismus. Diese Aus-
sagen sind derart nicht Darstellungen eines gegenstindlichen Sach-
verhaltes, sondern unmittelbare Bekundungen der Freiheit und Hin-
weis auf den Grund der Freiheit, auf das Nichts.

Uber dem «Vor-der-Unterscheidung», iiber dem Nichts, wechseln
sich die vier Perspektiven untereinander ab. Die Freiheit der sicht-
baren horizontalen Bewegung auf dem Subjekt-Objekt-Feld aber ist
nichts anderes als der unmittelbare Ausdruck der Freiheit der unsicht-
baren Bewegung auf und ab zwischen der Subjekt-Objekt-Ebene und
dem Nicht des «Vor-der-Unterscheidung». Es handelt sich hier also
nicht um eine monoton monistische Einheit von Subjekt und Objekt,
nicht um ein unartikuliertes dunkles Kontinuum, sondern um die
Freiheit zum Wechsel der Perspektiven auf dem Subjekt-Objekt-Feld
aufgrund der gleichzeitigen Bewahrung des Nichts. Als diese Freiheit

151



bewihrt sich das Nichts und nicht als das Nichts, denn das wire
wieder eine irrige Substanzialisierung des Nichts.

Es ist also falsch, das buddhistische Nichts, das die Substanzialitit
auflésende Nichts, nach Art des substanzialisierenden Denkens etwa
als ein Nicht-Seiendes, ein Nihilium, anders noch: als Minus-Substanz
vorzustellen oder zu verstehen. Hierauf beruht das MiBverstehen des
Buddhismus als eines Nihilismus und Negativismus. Dagegen steht:
das Nichts wird im Buddhismus nicht als das Nichts (gemaB substan-
zialisierender Denkweise nach Art eines Etwas) verstanden. In Wahr-
heit geht es beim buddhistischen Nichts um die nichtsubstanzielle
Dynamik der unendlichen' Negation, um das Nichts des Nichts, um
die Negation der Negation, und zwar nicht wie auch immer substan-
zialisiert, sondern als reine Bewegung in zusammenhingender (kom-
plementéirer) Doppelrichtung, namlich 1. als Negation der Negation
im Sinne der Umkehr zur Bejahung und 2. als Negation der Negation
im Sinne der weiteren Verneinung der Negation, ohne zur Bejahung
umzukehren, weit ins unendlich offene Nichts. Die zweite Richtung
ist besonders bezeichnend fiir den Zen-Buddhismus. Entscheidend
aber ist im Buddhismus tberhaupt die unmittelbare Zusammen-
gehorigkeit (Komplementaritit) beider Richtungen. Die eine ist nicht
ohne die andere und jede fiir sich allein ist falsch. Deshalb heif3t es:
«Negation, das ist: Bejahung; Bejahung, das ist: Negation.» Das
buddhistische Nichts bewihrt sich als diese dynamische Zusammen-
gehorigkeit der unendlichen Negation und der unmittelbahren Be-
jahung.

Wenn der Zen-Buddhismus vom Weg «aufwirts» spricht, so tut
er es im Sinne der unendlichen Negation in ganzer Radikalitit. So
heiBt es: «Wenn du den Buddha triffst, so tote ihn! Wenn du den
Patriarchen triffst, so tote ihn!» Denn der Zen-Buddhismus erlaubt
nicht, an einem namentlichen, formhaften Absoluten festzuhalten
noch sich in Seligkeitsgefiihle zu versenken. Dies ist fiir ihn immernoch
Ich-Verhaftetheit des Menschen und Vorstellungscharakter des Abso-
luten oder das «Kleben an der Wahrheit», die subtilere und um so
gefahrlichere Form der Ich-Verhaftetheit. — Wenn der Zen-Buddhis-
mus vom Weg «abwirts» spricht, dann handelt es sich um unmittel-
bare Bejahung. In dieser Richtung heilt es: «Die Berge Berge, das
Wasser Wasser.» Die schlichte Unmittelbarkeit der Bejahung féllt hier
auf. Im Beispiel: Ein Meister, der nach der letzten Wahrheit gefragt
wurde, sagte wie unvermittelt: « Wollen wir eine Tasse Tee trinken !»

152



Oder, ein anderes Beispiel: «Wenn du hungrig bist, dann gehe zum
Essen, wenn du miide bist, dann lege dich hin zum Ausruhen.» Der-
art gelangt der Zen-Buddhismus geradenwegs und unvermittelt zur
schlichten Bejahung, zur ganz unmittelbaren Gegenwartigkeit, indem
er den mit verschiedenen Vorstellungen und Begriffen konstruierten
halb positivistischen, halb empiristischen Bannkreis durchbricht und
ithn durch ihn hindurch zum «Diesseits des Diesseits» zurtickiiber-
schreitet. Die dynamische Zusammengehorigkeit der unendlichen
Negation und der unmittelbaren Bejahung der Hier-Jetzt-Gegen-
wiértigkeit bildet die Lebensmitte des buddhistischen Nichts-Selbst:
«ins unendliche Nichts» als hier-jetzt-gegenwirtig «beim Tee». Also
kein Transzendentalismus. «Beim Tee» als «Ins Nichts». Also kein
Immanentismus. Diese Zusammengehorigkeit von unendlicher Ne-
gation und unmittelbarer Bejahung bedeutet die Freiheit des wahren

Selbst.

II

Was zuvor in bezug auf das Nichts in verschiedenen Zusammen-
hingen erortert wurde, soll nun am Problem des Selbst an Hand eines
altchinesischen Zen-Textes in anderem Zusammenhang konkreter
erhellt und verdeutlicht werden. Bei dem zugrundegelegten Text
handelt es sich um das Buch « Der Ochs und sein Hirte» (Ubersetzung
ins Deutsche, Pfullingen 1958). Hier wird der Vorgang der Selbst-
werdung des Menschen auf dem Zen-Weg in zehn Stationen anschau-
lich dargestellt. Zu jeder Station gehoren ein kurzes Vorwort, eine
Zeichnung und deren bundige Erklarung in Gedichtform. Die zur
achten Station gehoérige Zeichnung ist ein «leerer Kreis» als Versinn-
bildlichung des Nichts, nachdem die sieben vorherigen Stationen:
Studium der buddhistischen Lehren, Eintibung in die Meditation,
zunachst anstrengende und angespannte Zucht und dann Einigung
in Gliickseligkeit usw., in stufenweiser Steigerung durchschritten wur-
den. Bei diesen sieben Stationen finden sich verschiedene Parallelen
zum Zen-Buddhismus in der Religionsgeschichte. Mit der achten
Station, dem Nichts-Erlebnis, aber kommt die Besonderheit des Zen-
Buddhismus zum Vorschein. Das «Nichts» bedeutet hier zunéichst,
daB der Mensch, um zum Durchbruch zum wahren Selbst zu gelan-
gen, alle bis dahin auf dem Zen-Wege erreichten inneren religiésen
Einsichten (die Friichte seiner bisherigen Bemiithungen) ganz bei-

153
11 Studia Philosophica XXXIV



seite lassen, seiner selbst wie auch des Buddhas ganz ledig werden
und dariiber einmal fiir allemal ins lautere «Nichts» ein-springen,
das ist: «groB sterben» soll. Im Begleittext zur Zeichnung des «leeren
Kreises» heiBt es: «Alle weltlichen Begierden sind abgefallen. Zu-
gleich hat sich auch der Sinn der Heiligkeit vollig entleert. Verweile
nicht vergniigt am Ort, in dem der Buddha wohnt. Gehe rasch vorbei
an dem Ort, in dem kein Buddha mehr wohnt.» — « Mit einem Schlag
bricht jah der groe Himmel in Triimmer. Heiliges, Weltliches spur-
los entschwunden. » In diesem Nichts, als dem Nichts des Nichts, aber
ereignet sich dann die Grundwendung und véllige Umkehr wie beim
«Stirb und werde» oder bei «Tod und Auferstehung».

Die Zeichnung der nichsten, der neunten Station zeigt némlich
einen am FluB stehenden blithenden Baum. Dazu hei3t es im erkli-
renden Text: «Die Blume bliht, wie sie von selbst bliitht; der Flu3
flieBBt, wie er von selbst flieBt.» Es handelt sich hier auf dieser Station
der Selbstwerdung des Menschen nicht um das Bild einer dufleren,
gegenstandlichen Landschaft. Es handelt sich aber auch nicht um eine
«metaphorische» Landschaft als Ausdruck eines inneren Zustandes
oder als Projektion einer inneren Seelenlandschaft. Es handelt sich
vielmehr um die Auferstehung aus dem Nichts, um die radikale
Wendung vom absoluten Nichts zum grofen Ja. Da auf der achten
Station die Subjekt-Objekt-Spaltung endgiiltig zum «Vor-der-Spal-
tung» zuriicktranszendiert wurde, so ist hier auf der neunten Station
das Sein der Landschaft (blihender Baum am FluB}) nichts anderes
als das Sein des Menschen, und zwar nicht im Sinne substanzieller
Identitét, sondern in dem Sinne: daB3 «ein blithender Baum, wie er
blitht, ein FluB, wie er flieBt», die Ichlosigkeit des Menschen, der zu
Nichts geworden aus dem Nichts aufersteht, hier auf nichtgegen-
stindliche Weise verleiblicht. Das Blithen des Baumes, das FlieBen des
Wassers ist, wie es ist, das Spiel der ich-losen Freiheit des Selbst.

Hier kann man auch nicht von Naturmystik sprechen, wie man im
Westen oft den Zen-Buddhismus verstehen will, auch in der Weise
nicht, wie man des Angelus Silesius Verse tiber den inneren Ort:
«Die Rose, welche hier dein dullres Auge sicht, Die hat von Ewigkeit
in Gott also geblitht» mit gewissem Recht als Naturmystik bezeich-
nen kann. Das Bild des blithenden Baumes am FluB3 bedeutet nichts
Mystisches, wohl jedoch tun es die Verse des Ahgelus Silesius, sofern
in ihnen ausdriicklich von zwei Seienden, dasist: der Rose (Natur) und
Gott die Rede ist. Denn wo Gott als Gott erscheint, da ist gleichzeitig

154



der Unterschied zwischen Gott und dem, was nicht Gott ist, gesetzt.
So muB zunzchst einmal dieser Unterschied als Voraussetzung be-
stehen, damit es dann zum Einssein der von vorneherein unterschie-
denen Zwei: Gott und Natur kommen kann. Ein solches Einswerden
von Zweien ist mystisch. Solche Mystik gibt es auch in buddhistischen
Lehren wie etwa in dem Spruch: «Der griine Berg ist der reine
Buddha-Leib.» Der Zen-Buddhismus aber will gerade diese Art
Natur- und Buddhaerfahrung tberwinden. In einem Beispiel: Ein
Monch sagte zu seinem Meister: «Die Rose mit Tautropfen. Oh
schon! Ist das nicht das wahre Gesicht des Buddha?» Darauf —
desillusionierend — der Meister: «Rede nicht im Schlaf!» In der
neunten Station der Geschichte vom Hirten und seinem Ochsen ist
es plotzlich und einfach «ein blithender Baum am FluB», nichts
anderes. Es ist das Einfache, dem nichts gegeniibersteht, dem nichts
sich hinzufugt. Dieses Einfache entfaltet sich, ohne seine Einfalt zu
verlieren, so — wie schon erwihnt —: « Die Blume bliiht rot, wie sie von
selbst blitht». Oder: «Ferne Berge, grenzenlos, griin iiber griin.» Wo
aber ist der Herzensgrund, in dem sich das Einfache so entfaltet, wie
es ist, ohn jedes gottliche und menschliche Zutun? Im «Nichts». So
gibt es im Zen-Buddhismus das Wort vom «Nichts des Herzens»
(sino-japanisch: Mu-shin; vergleichend sei auch auf Meister Eckharts
Begriff vom «Nichts in der Seele» verwiesen). Also: ein blithender
Baum «im Nichts des Herzens» und das Herz nichts anderes als
gerade der blithende Baum. Dabei handelt es sich nicht um die Auf-
lésung des Menschen in die Natur auf der Subjekt-Objekt-Ebene,
und auch nicht um eine Naturmystik oder um einen Naturmonismus.
Denn was hier einerseits den Anschein eines Naturmonismus duBerlich
erwecken mag, das ist andrerseits verbunden mit der absoluten
Negation der Natur bis zur A-Natur. Denn die Natur ist fiir den
Buddhismus keine bleibende, tragende Substanz. Im «Nichts des
Herzens» ist ein blithender Baum als solcher «zugleich» ein Nichts,
ja das selbe Nichts. In dieser Perspektive tibt der Mensch angesichts
des blithenden Baumes die absolute Negation nicht zum Sein, sondern
durch das Sein des blithenden Baumes hindurch aus: «Ein blithender
Baum bliitht nicht.» «Das Rot ist nicht rot». Hier erweist sich die
absolute Unabhingigkeit, die Allein-heit des aus dem Nichts aufer-
standenen Menschen «in und tiber der Welt». Dieser Mensch ist
«Nichts und zugleich Alles», wobei sein Nichts-Sein sich am «FEin-
Baum-bliiht-rot-wie-er-blitht» und sein Alles-Sein, Allein-Sein sich

155



am «Ein-blithender-Baum-bliitht-nicht» verwirklicht und bewihrt.
Einmal also Allein-Sein der Natur im Nichts des Menschen, zum
andern Allein-Sein des Menschen im Nichts der Natur: beides als
totale Gegenwartigkeit, vollig anders und véllig gleich. Wechselweise
vertritt das eine das andere in Gegenseitigkeit. So bewegt sich hier die
innere Dynamik des «Und» bei «Nichts und Alles» (jenseits alles
Substanziellen).

Bei der Bewegung von der achten zur neunten Station in der
Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten handelt es sich nicht mehr
wie bei den vorangegangenen Stationen um eine Steigerung, sondern
um einen Durchbruch. Das Nichts und das Einfache — im Beispiel:
«ein blithender Baum» — gehoéren der Sache nach derart unmittelbar
zusammen, daf sie — um im Gleichnis zu sprechen — die beiden Seiten
eines Stiicks Papier, eines Papiers ohne Dicke, bilden. Die beiden
Seiten sind weder zwei noch eines. Es handelt sich allein um die
zusammengehoérige Doppelperspektive, namlich: die Richtung von
der achten zur neunten Station «in eins» mit der entgegengesetzten
Richtung von der neunten zur achten Station, so daf3 es heiBit: « Ein
blithender Baum, das heiB3t: das Nichts; das Nichts, das heiBt: ein
blithender Baum». Die klassische Formulierung lautet: « Das Form-
hafte ist das Leere, das Leere ist das Formhafte» (ripam stnyata
slinyataiva riipam, sino-japanisch: shiki soku ze ku, ku soku ze shiki).
Es ist demnach die absolute Identitit des Nichts und des Formhaften
damit bedeutet, wobei aber die Wahrheit nicht in der Identitit als
solcher liegt — das wére wieder eine irrige Substanzialisierung — son-
dern in der zusammenhéngenden Doppelperspektive. Die eine Rich-
tung, das Formhafte als das Nichts zu durchschauen, wird im Ma-
hayana-Buddhismus die «GroBe Erkenntnis» genannt. Die andere
Richtung, das Nichts unmittelbar als das Formhafte konkretisiert zu
sehen, wird die « GroBe Sympathie», das groBe Mitleid oder die Barm-
herzigkeit fiir alles Seiende genannt.

Die groBe Erkenntnis «in eins» mit der groBen barmherzigen
Sympathie: mit dieser Gleichung kommt ein neuer, aber von vorne-
herein zugrundeliegender Zusammenhang zum Vorschein: es ist die
Beziehung von Person zu Person. Hier wirkt und spielt das wahre
Selbst zwischen Mensch und Mensch als «ich-lose» Dynamik des
«Zwischen» von Mensch und Mensch. Dabei handelt es sich nicht
etwa um einen Impersonalismus, wie man diese Zen-Lehre oft miB3-
deutet. In der zehnten und letzten Station auf dem Zen-Wege in der

156



Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten ist das « Zwischen» von
Mensch und Mensch ausdriickliches Thema. Die Zeichnung stellt
dar, wie ein Alter und ein Junge auf der WeltstraBe sich begegnen.
Im erklarenden Text wird dazu bemerkt: «Freundschaftlich kommt
dieser Kerl — ein Alter — aus einem fremden Geschlecht (das ist: aus
dem Nichts). Er hat sein gelichtetes Wesen schon tief vergraben. Bald
kommt er mit einem ausgehohlten Kiirbis, mit Wein gefiillt, zum
Markt. Bald kehrt er mit seinem Stab in seine Hiitte zuriick. Wie es
ihm gerade gefillt, besucht er Weinkneipen und Fischbuden, um die
Menschen im Umgang mit ihnen zu sich selbst erwachen zu lassen!
Selber erwachen und die anderen so erwachen lassen, da@3 sie vonselbst
erwachen, ist die Praxis der Lehre. Denn das wahre erwachte Selbst
wohnt nicht im sogenannten Nirvana. Es wohnt auf der vielbefah-
renen und -begangenen WeltstraB3e und zugleich im Nichts. Es handelt
sich dabei wieder um die doppelperspektivische Dynamik: Auf der
WeltstraBe als im Nichts, im Nichts als auf der WeltstraBe. Die un-
ermiidliche, ernste Bemithung um die anderen ist dabei ein Spiel fiir
sich selbst auf dem Grunde des Nichts, ohne daB durch den Spiel-
charakter jedoch die Bemithung und das Mitleiden EinbuBe erlitten.
Dies meint der Zen-Buddhismus mit der Doppelaussage, die objektiv
gesehen — das ist: fiir den Verstand — einen Widerspruch bedeutet.
Einerseits hei3t es: «Die Lebewesen sind unermeBlich. Wir geloben
uns, sie alle zu retten.» Andererseits heiB3t es: « Es gibtkein Lebewesen,
das wir retten sollen und gerettet haben, auch keine Rettung.» Oder:
«Schande! Alle Welt wollte ich bisher retten. Erstauenen! Es gibt
keine Welt mehr zu retten.»

Sehen wir zuriick: wihrend es sich von der ersten bis zur achten
Station um eine stufenweise Steigerung des Vorankommens auf dem
Zen-Weg handelt, stellen die achte, die neunte und die zehnte Station
keine Steigerungsstufen mehr dar, sondern bedeuten je einen per-
spektivischen Ganzheitsaspekt, in dem jeweils das Selbe, das zugleich
das Selbst des Menschen ist, auf eigene Weise total vergegenwértigt
wird. Von diesen drei Stationen ist also nicht mehr von Stufen,
sondern von Aspekten zu sprechen. Diese drei Aspekte bilden gleich-
sam die Trinitit des wahren, selbst-losen Selbst. Das Selbst ist dabel
nirgends «da», sondern bewegt sich, einem jeweiligen AnlaB ent-
sprechend und zugleich spontan, unbehindert zwischen den drei
Aspekten hin und her. Im freien Wechsel der Aspekte bezeugt sich
die Nicht-Substanzialitit des Selbst. Doch hat die Reihenfolge von

157



der achten zur neunten und zehnten Station dabei ein Bedeutung.
Das schlechthin Entscheidende auf dem Zen-Weg ist das Nichts-
Ereignis. Im Nichts entschwindet das Formhafte, das heil3t zugleich:
das form-freie Selbst zeigt sich zunichst als das Formlose, die Form-
losigkeit tiberhaupt. Das ist die achte Station, versinnbildlicht durch
einen leeren Kreis. Diese Formlosigkeit schlechthin aber ist nur inso-
fern wahr, als sie sich zugleich schépferisch in Form verwandelt und
verkliart. Denn das Nichts gilt als schopferischer Ursprung zur Form.
So bezeugt sich das form-freie Selbst, aus dem Nichts auferstehend,
in seiner Freiheit zur Form. Weshalb aber erscheint in der nichsten,
der neunten Station «ein blithender Baum am FluB» und gerade
nicht ein Mensch? Darauf ist zu antworten: Es handelt sich um die
Auferstehung des Selbst aus dem Nichts zu einem selbsi-losen Selbst.
Die Selbst-losigkeit des Menschen nicht im ethischen Sinne, sondern
im universalen Beziehungssinne als Grundbedingung des wahren
Selbst, wird bei der Auferstehung des Selbst zunéchst in einer Form,
in der gerade der Mensch als solcher nicht erscheint, verleiblicht:
in einem blithenden Baum. Das bedeutet die neunte Station. Erstdann,
auf Grund der in «entsprechender» Verleiblichung gesicherten
Selbstlosigkeit (des blithenden Baumes im Beispiel) geht der Weg zum
nunmehr selbstlosen menschlichen Selbst zurtick, das jetzt das «Zwi-
schen» von Mensch und Mensch zu seinem eigenen Innenraum
macht. Das besagt die zehnte Station.

ITI

Das selbstlose Selbst, wie es bisher in der Orientierung tiber den
Begriff des Nichts charakterisiert wurde, ist zundchst und zumeist
nicht die Wirklichkeit des Menschen. Aber es ist die Wahrheit des
Menschen, auf deren Verwirklichung es einzig ankommt: doch weder
als Immer-wirklicher-werden einer Méglichkeit noch als Verwirkli-
chung auf einer «tabula rasa». Denn im Herzen des Menschen
herrscht das substanzialisierende Denken, das sich als besonders
verhdngnisvoll im Sich-Selbstergreifen (der Selbstigkeit) erweist. Die
Verwirklichung der Wahrheit des Menschen ist deshalb gleichbe-
deutend mit einer Umwandlung des Existenzgrundes, einer totalen
Umkehr. ‘

Den Unheilsgrund des Menschen sieht der Buddhismus in dem
substanzialisierenden Sich-Selbstergreifen des Menschen selber, im

158



«Ich». Worin erblickt der Buddhismus die Grundverkehrtheit des
Ich? Das Ich heifit in der buddhistischen Lehre das Ich-BewuBtsein
(ahamkara) und die elementare Weise des Ich-BewuBtseins lautet:
«Ich bin ich», und zwar in der Weise: « Ich bin ich, denn ich bin ich».
Dieses «Ich bin ich», das seinen Grund wieder im «Ich bin ich» hat
und derart in sich geschlossen und verschlossen ist, gilt im Buddhismus
als die Grundverkehrtheit. Das «Ich bin ich» ist das Prinzip des
substanzialisierenden Denkens schlechthin. IThm gegeniiber wiirde
das wahre Selbst von sich sagen: «Ich bin ich und zugleich: ich bin
nicht ich» oder: «Ich bin ich, weil ich nicht ich bin.»

Die Verkehrtheit des Ich sieht der Buddhismus in verschiedenen
Hinsichten, vornehmlich in der «dreifachen Vergiftung des Ich».

1. Der Haf

Mit dem «Ich-bin-ich» ist zugleich der Unterschied zwischen dem
Ich und dem Anderen gesetzt. Wegen des Ich-Zentrismus des «Ich-
bin-ich» wird dieser Unterschied radikalisiert. So gehért der gegen-
seitige HaB3 zwischen den Ich-Menschen zur inneren Struktur des Ich,
wenngleich er unter den verschiedenen Kompromifformen des so-
zialen Lebens sich zu verbergen pflegt. Der HaB als Gift des Ich tritt
in den verschiedensten Erscheinungsformen auf: nicht nur zwischen
einzelnen Menschen, sondern auch zwischen Partei und Partei,
Staat und Staat, Volk und Volk und auch zwischen Religion und
Religion, das ist: iiberall dort, wo das Ich-BewuBtsein auf ein Kollek-
tivbewuBtsein tibertragen wird.

2. Die Grundblindheit iiber sich selbst

Das Ich wird im Ich-BewuBtsein als das Ich vorgestellt. Denn das
Ich stellt sich selbst gegensténdlich in sich vor und damit zugleich
seine Identitit mit dem vorgestellten Ich fest. Dies tut es in trieb-
hafter Hinneigung zum vorgestellten Ich durch leidenschaftliches
Ergreifen seiner selbst. Derart ist das « Ich bin ich» als Ich-Bewuftsein
blind gegeniiber sich selbst und deshalb in sich verschlossen. Am vor-
gestellten Ich als Gegenstand der Eigenliebe wird diese Eigenliebe
aktualisiert und potentialisiert. So gehort der Narzissmus strukturell
immer schon zum Ich-BewuBtsein. Das Ich heif3t stets das «liebe» Ich.
Derart hat das Ich als Ich-BewuBtsein keine Klarheit iiber sich selbst,

159



sondern nur eine Scheinklarheit, die im Grunde Blindheit tiber sich
selbst ist wie bei NarziB}, der sein schones Spiegelbild im Wasser sah
und sich in dieses vernarrte. Diese Grundblindheit iiber sich selbst ist
das zweite Gift des Ich als die Selbstliebe, als die Verschlossenheit in
sich selbst, als das triebhafte Kleben am Ich, insgesamt als die «Ich-
Verhaftetheit» (sino-japanisch: gashii). Was die Identitit des Ich
mit sich selbst ausmacht und was diese Identitat als Identitit zu-
sammenhilt, ist diese Ich-Verhaftetheit. Das dunkle Geheimnis des
Ich-bin-ich liegt in dem «Ich-liebe-mich». Von solchem Ich-Bewuf3t-
sein aber wird das BewuBtsein iiberhaupt getriibt, verstimmt und ver-
dunkelt.

3. Die Habgier

Sofern das Ich-bin-ich inhaltlose Identitit mit sich selbst ist, bedarf
diese an sich leere Ich-Behauptung, um ausgefillt zu werden und sich
zu bestitigen, der Inhalte. Deshalb will das Ich Eigenschaften. So
muB es etwa sagen: «Ich bin schén», oder: «Ich bin nicht schon,
aber klug», oder: «Ich bin nicht klug, aber . . .» usw., oder: «Ich bin
ein Mensch», «Ich bin . . .», wobei das Ich jeweils als der Eigentiimer
der Eigenschaften ein unantastbares Recht fiir sich beansprucht. Es
ist fiir das Ich unumgénglich, der Eigentiimer von geistigen Eigen-
schaften und von Sachen zu sein. Zum Ich gehért also seiner Struktur
nach immer schon das «Mein». Die Grundform des Umgangs des
Ich mit Dingen ist das «Haben». In diesem Haben vermeint das
Ich sein Sein zu haben und ist darauf bedacht, durch Vermehrung
der Habe sein Sein zu festigen und zu erhalten. Was das Ich noch
nicht hat, will es haben, und was es hat, das will es nicht lassen. Das
ist die Habgier des Ich als Eigentiimer: das dritte Gift des Ich neben
dem HaB gegen Andere und der Blinheit gegeniiber sich selbst. Alle
drei Gifte entstammen fiir den Buddhismus dem Ich-selbst, der Ich-
Verhaftetheit. Dabei ist das Ich selber zugleich Ursache und Opfer
dieses dreifachen Giftes: Opfer also einer Selbstvergiftung.

Das Sein des Menschen in dieser Selbstvergiftung aber ist das
Leiden, die Qual (duhkha, dukkha, sino-japanisch: ku). Von hier aus
ist das Wort iiber die Unheilswirklichkeit des Menschen: «Alles ist
Leiden» zu verstehen, wobei unter «Leiden» urspriinglich die Un-
stimmigkeit, die Diskrepanz zwischen dem, was das Ich fiir sich will
und dem, was ihm widerfiahrt und die Unfreiheit in dieser Diskrepanz

160



begriffen wird: «Sich-trennen miissen von Geliebten, GehaBten be-
gegnen und mit ihnen leben miissen; haben wollen und doch nicht
haben koénnen; behalten wollen und doch verlieren miissen.» Die
Grunddiskrepanz sieht der Buddhismus zwischen dem Ich-bin-ich
und der Verginglichkeit alles Seienden, die auch das Sein des Ich
hinfallig macht. Das Ich will das «liebe» Ich verewigen. Doch muQ
es sterben. Das Ich versucht, sich des Leidens zu entledigen, indem
es sich eine leid-lose andere Welt vorstellt und Askese und Anbetung
praktiziert: als Wege zu der anderen Welt. Solche Versuche des Ich
zur eigenen Erlésung aber bewegen sich immer noch innerhalb des
Bannkreises des Ich-bin-ich. Sie iibertragen nur den Egoismus ins
Religiose, wihrend doch die Ursache des Leidens in dem Ich als
solchem steckt. Dal3 der Mensch vom und im «Ich-bin-ich» gefangen
und gefesselt ist, ist die Grundeinsicht des Buddhismus: Die Ich-
Verhaftetheit ist der Grund der Unfreiheit des Menschen und damit
auch seines Leidens. Von der Ich-Fessel frei zu werden aber geniigt
nicht allein die moralische Uberwindung des Egoismus, sondern be-
darf es dessen allseitiger Negation, mit eingeschlossen das von ihm
ausgehende substanzialisierende Denken ebenso wie die Unio-
Mystik, die in Gestalt der Atman-Brahman-Unio-Mystik schon im
Urbuddhismus als (bloB sublimere) Ausprigung des Egoismus
begriffen und abgelehnt wurde. Das «Ich-bin-ich» soll vollig aufgelost
werden. Der Ich-Mensch soll griindlich sterben um des wahren Selbst
willen. Alles kommt auf die Loslosung von der Ich-Fessel, vom «Ich-
bin-ich» an. Dies geschieht im Nichts und als das Nichts, wie es das
Sinnbild des leeren, offenen Kreises zeigen will.

Anm.: Zu anderen Aspekten des buddhistischen Begriffs des «Nichts» vgl.

B B

Keiji Nishitani: Die religios-philosophische Existenz im Buddhismus, in: «Sinn
und Sein. Ein philosophisches Symposion! Tiibingen 1960.

Keiji Nishitani: Nihilism and Sunyata, in «The Eastern Buddhist», Vol. IV
No. 2 and Vol. V No. 1 Kyoto 1971, 72.

Shizuteru Ueda: Der Zen-Buddhismus als « Nicht-Mystik», in: « Transparente
Welt», Bern und Stuttgart 1965.

Shizuteru Ueda: Der Buddhismus und das Problem der Saekularisierung, in:
«Hat Religion Zukunft?», Graz und Wien 1971.

161



	Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken : zum west-östlichen Vergleich des Selbstverständnisses des Menschen

