
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken : zum west-
östlichen Vergleich des Selbstverständnisses des Menschen

Autor: Ueda, Shizuteru

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken

Zum west-östlichen Vergleich des Selbstverständnisses
des Menschen*

von Shizuteru Ueda

Wenn die buddhistische Lehre vom Nichts spricht, bezieht sie es

direkt auf das Selbst des Menschen. Wenn die buddhistische Lehre

vom Selbst spricht, so spricht sie zugleich vom Nichts. Im Folgenden
wird versucht, das Nichts-Selbst zunächst auf Seiten des Nichts und
dann des Selbst zu erörtern.

I

Im Buddhismus (im Urbuddhismus mit der «anattä»
(NichtSelbst)-Lehre und im Mahäyäna-Buddhismus mit der «sünyatä»
(Leere)-Lehre) wird grundsätzlich ausgeschlossen, das Sein im Sinne
des Absoluten mit der Kategorie «Substanz» - wie im westlichen

philosophischen und religiösen Denken - als etwas Seiendes, das

identisch mit sich selbst ist und seinen Grund in sich hat, zu begreifen.
Er kennt im Gegensatz dazu nur die Kategorie «Beziehung».
Buddhistischem Denken gemäß gibt es schlechthin nichts, was in
sich selbst und durch sich selbst ist. Alles, was ist, ist erst in Beziehung
zu anderem, und zwar in gegenseitig be-dingender Beziehung. «Sein»
im buddhistischen Sinne heißt: «in sich selbst nichts und in der
Beziehung stehen», wofür die radikale Geltung der Kategorie
«Beziehung» charakteristisch ist. Denn was in der Beziehung steht,

ereignet sich erst aus Beziehung und wird wieder in Beziehung zurück

* Vortrag, gehalten am 15. 1. 1971 im Rahmen des von Prof. Dr. K.
Rossmann (Philosophie) und Prof. Dr. F. Buri (Theologie) veranstalteten Seminars
über: «Das Selbst und das Nichts. - Konfrontation von östlichem und
westlichem Denken.» im Philosophischen Seminar der Universität Basel. -
Professor Ueda ist Inhaber des Lehrstuhls für Religionsphilosophie und
philosophische Anthropologie an der Staatlichen Universität Kyoto.

144



aufgelöst. «Beziehung» selbst ist auch kein bestehender Zustand,
sondern ein dynamisches Geschehen des Zu-, Mit-, Für-, Durch-,
Von-einander usw. In dieser Beziehungsdynamik ist ein jedes in sich
selbst ein Nichts und gerade dadurch für die universalen Beziehungen
schrankenlos offen. Es ist in sich selbst ein Nichts und in diesem

Nichts zentrieren sich die universalen Beziehungen je in Einmaligkeit
und Einzigartigkeit. Ein Zen-Spruch sagt: «Es geht eine Blume auf
und eine Welt entsteht. » Dieser zusammengehörige Sachverhalt wird
im buddhistischen Denken in doppelter Perspektive gesehen. Die
Lehre der «sunyatä» (der «Leere»), gemäß der ein jedes nach seinem

Eigensein leer ist, betrachtet den ganzen Sachverhalt in der Perspektive

des «Nichts»; und die Lehre der «pratityasamutpäda», das ist:
des Entstehens von etwas in gegenseitiger, allseitiger Abhängigkeit
voneinander, betrachtet denselben Sachverhalt in der Perspektive
der universalen Beziehungsdynamik. Die Wahrheit aber liegt dabei
in der untrennbaren Zusammengehörigkeit des Nichts und der

Beziehungsdynamik. Dieser Zusammengehörigkeit entsprechend
bedient sich das mahayanistische Denken vielfach einer charakteristischen

Formulierung, nämlich: «Es ist, und zugleich es ist nicht. Es ist

nicht, und zugleich es ist.» In diesem doppelperspektivischen «Und-
zugleich» von A und Non-A sieht der Buddhismus die Wahrheit des

Seins als zugleich des Nichts. Die Einsicht in dieses «Und-zugleich»
heißt die Prajnä-Erkenntnis, das ist: die absolute Weisheit über jeden
Dualismus hinaus. Das «Und-zugleich» ist als solches über jeder
Gegensätzlichkeit, weder A noch Non-A, durch keine bildliche,
begriffliche und ideenhafte Fixierung zu bestimmen und deshalb

zuweilen als das absolute Nichts bezeichnet, dessen der Mensch nur
in seinem «Nichts» auf nicht-gegenständliche Weise inne werden
kann.

Dieses Nichts besagt also nicht, daß es überhaupt nichts gebe. Es

soll vielmehr uns vom substanzialisierenden, die Wahrheit verstellenden

Denken befreien, das alles vergegenständlichend denkt, es als

Gegenstand festhaltend, an ihm haften bleibend. Vom Buddhismus
her gesehen liegt diesem substanzialisierenden Denken die Selbst-

substanzialisierung des Menschen zugrunde, sein substanzielles Sich-

selbstergreifen, das seine verborgene Wurzel in der Ich-Verhaftetheit
hat. Diesem entgegnet der Buddhismus mit der völligen Auflösung
der Substanzialität, nicht jedoch um das Seiende zu eliminieren,
sondern um den Menschen und die Welt gemäß der über den Gegen-

145



Sätzen liegenden Wahrheit neu zu stiften. Dies ist der Grund der
Radikalität des Vollzugs der Negation im Buddhismus.

Für das nicht-substanzialisierende Denken hat ein Ding, ein
Sachverhalt, eine Situation, eine Person kein fest bestimmtes Eigensein,
sondern unendlich viele Aspekte und SinnVariationen je nach der

Beziehung. Dafür ein konkretes Beispiel aus dem Alltag, eine wirkliche
Geschichte. An einem heißen Sommertag hatte eine Familie einen
Gast zu Mittag. Man saß am Tisch, der festlich gedeckt war, und wollte
mit dem Essen beginnen. Da stieß plötzlich eine Tochter der Familie,
die neben dem Gast saß, aus Ungeschick ein Glas mit Wasser um.
Die schöne Tischdecke wurde naß und verfärbte sich. Es entstand eine

gespannte Atmosphäre, da man wußte, wie streng und auf Korrektheit

bedacht die Mutter war. In diesem Augenblick legte der Gast
seine beiden Handflächen auf die nasse Tischdecke und sagte
lächelnd: «Schön kühl» (es war ein sehr heißer Tag). Die Spannung
war verflogen. Für die Tochter der Gastgeber bedeutete es eine Art
Rettung. Die Handlung des Gastes aber hatte gar nicht zur Absicht,
Verzeihung für die Tochter zu erwirken oder die Gastgeber zu trösten.
Wäre das der Fall gewesen, dann hätte sich die Familie in der Schuld
der Großmut des Gastes fühlen müssen. Was der Gast tat, war etwas

ganz anderes. Statt in der Tochter «gegenständlich» ein unachtsames

Kind zu sehen, hat er vielmehr einer fast eindeutigen und unveränderlich

scheinenden Situation eine ganz neue Bedeutung innerhalb
eines völlig anderen Beziehungsrahmens gegeben. Ohne Absicht,
ohne Reflexion, plötzlich aus einer anderen unbekannten Ecke her
ein neues Licht, eine neue Sinngebung, die um so mehr in der Tat
als Rettung wirkte. Eine solche absichtslose Handlung, die aus dem
nichtsubstanzialisierenden Denken unmittelbar entspringt und die
in einer bestimmten gegebenen Situation eine tatsächliche Rettung
für Andere bewirkt, nennt der Buddhismus «die wunderbare Tat aus
dem Nichts des Herzens», die identisch ist mit dem buddhistischen

Begriff der Barmherzigkeit.
Das nicht-substanzialisierende Denken weiß, daß eine Situation

keine feste Substanz eindeutigen Charakters ist, sondern unendliche

Bedeutungsmöglichkeiten je nach dem Beziehungsrahmen hat. Es

weiß das nicht nur theoretisch, sondern es weiß auch - das ist
entscheidend —, in einer gegebenen Situation tatsächlich eine andere

Perspektive schöpferisch von sich aus einzuführen. Denn es ist für
dieses Denken bezeichnend, sich auf Grund seines nicht-diskursiven

146



Charakters sofort und gleichzeitig konkret in einer leibhaften Handlung

ausdrücken zu können, in der Weise des Denken-Handelns.
Für die Elastizität und Spannweite dieses Denken-Handelns möchte

ich noch ein repräsentatives Beispiel aus dem Bereich des Zen-
Buddhismus anführen: «Meister Da-di (wörtlich: Schlag auf den

Boden) schlug bei jeder Frage, die man an ihn richtete, einfach mit
seinem dicken Stock als Antwort auf den Boden. Als ihm einmal ein
Schüler seinen Stock versteckt hatte und ihn dann fragte: «Was ist
es mit dem Buddha », machte er nur den Mund groß auf. Auf diese

Weise hat der Meister Da-di seine unerschöpfliche Freiheit sein Leben

lang genossen.» (Aus: «Bi-yän-lu»).
Alles kommt auf das Verständnis des nicht-substanzialisierenden

Denkens an. Es soll hier an zwei Problemen weiter verdeutlicht
werden, einmal am Problem des «Einsseins», zum andern am
Subjekt-Objekt-Problem. Der Begriff des «Einsseins» oder der «Einheit»

ist im buddhistischen Denken eng mit dem Begriff der «Nichts-
Beziehung» verknüpft, während der entsprechende Begriff in der

europäischen Philosophie und auch in der christlichen Mystik («to
hen», «unum») gemeinhin mit der Kategorie «Substanz» verbunden
ist.

In der Lehre des Zen-Buddhismus heißt es : «Alles Seiende geht auf
Eines zurück». Daran aber schließt sich die Frage: «Worauf geht das

Eine zurück? ». Die Lehre, daß alles Seiende mit seinen Unterschieden
und Gegensätzen auf Eines zurückgehe ist die von der «All-Einheit».
Dabei aber ist noch nicht geklärt, was unter dem «Einen» gemeint
ist. Deshalb die für den Zen-Buddhismus charakteristische Frage:
«Worauf geht das Eine zurück?» Auch bei dem Einen ist nicht Halt
zu machen : «Alles zwar geht auf Eines zurück. An dem Einen aber
ist nicht festzuhalten.» Denn das würde bedeuten: in der Einheit
gefangen bleiben. Auch sie muß durchbrochen werden, da sie nicht
die Wahrheit sein kann, sofern sie als Einheit im Unterschied zur
Verschiedenheit verstanden wird. Denn dann wird die Einheit zum
Einen substanzialisiert, das selber dann mit einem bestimmten Begriff
oder in einer bestimmten Form aufgefaßt werden müßte. So verstanden

wäre das Eine Ursache der Spaltung und Gegensätzlichkeit, da

es, in bestimmter Form gefaßt, anderes, das dieser Form sich nicht
einfügt, ausschließen muß und das Ausgeschlossene seinerseits das

Eine wiederum in einer anderen Form als Prinzip in Anspruch
nimmt. Dann kommt es zum Kampf um das Grundprinzip, der zur

147



tiefsten Spaltung führt. In solcher Grundgegensätzlichkeit muß, im
Beispiel, der Idealismus den Materialismus, der Theismus den Atheismus

oder Nihilismus herausfordern. Wenn alles «in Wahrheit» eins

ist, dann muß das wahre Eins-sein der substanziellen Fixierung durch
bestimmte Formen des Einen (Gott, Vernunft, Materie usw.)
enthoben sein. Darauf zielt die Frage: «Worauf geht das Eine zurück?»
Die Antwort lautet : das Eine muß zu Nichts werden, oder der Mensch
muß das Eine verlassen, und zwar nach zwei dynamisch
zusammengehörenden Richtungen: einmal zum Nichts hin oder zum Nullpunkt
und zum andern zugleich zur Vielheit hin (anders: zur Vielheit
zurück). Die Wahrheit des Einen ist also: das Nichts «und zugleich»
die Vielheit. In abschließender Formulierung heißt das: «Weder
Eins noch Vieles : Eins und zugleich Vieles, Vieles und zugleich Eins. »
Wenn das Eine zu Nichts geworden ist, dann ersteht es also jetzt zur
Beziehung «Eins und zugleich Vieles, Vieles und zugleich Eins»
wieder auf. Dieser Beziehung - das ist immer wieder hervorzuheben -
liegt das ungründige Nichts zugrunde, das nunmehr auf der

Beziehungsebene seine Negation ausübt: «Weder Eins noch Vieles».
Das Nichts löst das Viele zum Einen auf und zerlegt «zugleich» das

Eine in das Viele, wobei das Nichts aus dem Vielen die Gegensätzlichkeit

- nicht aber die Unterschiedenheit - und aus dem Einen die

geschlossene und verschlossene Festigkeit - nicht aber die Einheit —

eliminiert. So hat die Beziehung: «Eins und zugleich Vieles, Vieles
und zugleich Eins» ihren Möglichkeitsgrund im Nichts, das seinerseits
seine Realität in der jeweiligen Beziehung bewährt. In solcher

Beziehungsdynamik bedeutet die wahre Überwindung der Vielheit
gerade die Rückkehr zur Vielheit als Vollzug vom Einen weg zum
Nichts hin. Ein Zen-Spruch lautet: «Beim Frühlingswinde, gleichmäßig

und unsichtbar, sind lange Äste mit Blüten lang, kurze kurz,
je von selbst.» Langes lang, Kurzes kurz» oder «das Rot rotj das

Grün grün». Hierin sieht der Buddhismus in Unmittelbarkeit die
formfreie Einheit, die Einheit, die jedes Seiende und Geschehende in
seiner Einzigartigkeit beläßt und die derart eine bunte Seinssymphonie
in Offenheit darstellt. Es heißt: «Unterschiedenheit, das bedeutet

Einheit; Einheit, das bedeutet Unterschiedenheit.»
Wie aber verhält es sich mit dem Subjekt-Objekt-Problem? Im

Subjekt-Objekt-Schema, in dem das menschliche Denken zunächst

unumgänglich sich bewegt und operiert, ersieht man heute,
verschiedentlich auch in der westlichen Philosophie und Theologie,

148



wegen seines Objektivierungs- und Spaltungscharakters ein unheilvolles

Verhängnis und zeigt sich darum bemüht, die Subjekt-Objekt-
Spaltung zu überwinden und aufzuheben. Was sagt der Buddhismus

zu diesem Problem?. Er versucht nicht, wie dies in der christlichen

Mystik und im philosophischen Idealismus geschehen ist, Subjekt und

Objekt, von ihrer Spaltung ausgehend, zu einer weiteren, das ist:

allgemeinen höheren und höchsten Einheit zu bringen. Im Buddhismus

vielmehr kehrt der Mensch, selber zum Nichts werdend, sprunghaft

zum «Vor-der-Spaltung» zurück, eben zum Nichts und umgreift
von dem «Vor-der-Spaltung» aus (das heißt: «vom Diesseits der

Unterscheidung») das Subjekt-Objekt-Feld.
In der westlichen Sprache heißt es und muß es heißen: «Ich sehe

eine Blume», in der Weise, als ob das Ich beim Sehen, ja noch vor dem
Sehen schon als Ich in sich selbst bestände. In der unmittelbaren
Gegenwart des Sehens aber und der unmittelbaren Präsenz einer
Blume findet in Wirklichkeit noch keine Reflexion statt, die
subjektbezogen ist, gibt es also kein Subjekt und deshalb auch noch kein

Objekt, da die Blume in ihrer bloßen Präsenz nicht als Blume
vergegenständlicht vorgestellt ist. Die Reflexion in sich als das Ich und
die Re-präsenz einer Blume als solcher für das Ich geschieht gleichzeitig

aus gleichem Ursprung. Im gegenwärtigen Sehen ist nichts
anderes als die Präsenz der Blume ohne subjektive Reflexion, oder,

von der entgegengesetzten Richtung her gesagt : nichts anderes als die
ich-lose Versenkung in die Blume ohne Vergegenständlichung. Es

ist, mit der von einer modernen japanischen philosophischen Schule
dafür geprägten Formel: «Sehen ohne Sehenden und ohne
Gesehenes», weder subjektiv noch objektiv, wofür in der buddhistischen
Lehre sich wiederum der Begriff des Nichts anbietet. Es läßt sich hier
aber auch nicht von einer Einheit von Subjekt und Objekt sprechen.
Denn es handelt sich um etwas, das noch vor dem Aufbrechen der

Unterscheidung von erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt
liegt. In diesem «Vor», das sich nicht vergegenständlichen läßt (für
die Vergegenständlichung muß es ein leeres Nichts bleiben) und dessen

man nur unmittelbar auf nicht-gegenständliche Weise ich-los inne
werden kann, sieht der Buddhismus den Grund der Wirklichkeit und
zugleich der Wirklichkeitserfahrung. Erst über das Nichts erfolgt die
Rückkehr zum entfalteten Subjekt-Objekt-Feld. Das substanziali-
sierende Denken setzt dem entgegen ein sehendes Seiende als apriori
selbstverständlich voraus, substanzialisiert es als Subjekt und nimmt

149



die so entstehende Subjekt-Objekt-Spaltung als Anfangsprinzip der

Wirklichkeitserfahrung überhaupt an.
In dem buddhistischen «Nichts», das durch Meditation ohne

Meditationsgegenstand erfahren wird, gibt es weder Subjekt noch

Objekt. Jeder Gegenstand, der als Gegenstand erst in der Subjekt-
Objekt-Spaltung erscheint: sinnlich, bildlich, begrifflich, ideenhaft-

transzendent, entschwindet zusammen und zugleich mit dem Subjekt.

Denn solange irgendetwas noch als etwas, sei es auch als das

Heilige, erlebt wird, bleibt solches Erleben immer noch mit einem

(wie gegenständlichen) Vorstellungscharakter behaftet, ist es in der

Subjekt-Objekt-Spaltung befangen und damit von der letzten Realität

entfernt. Erst in der Nichts-Erfahrung, bei der zugleich auch der
Erlebnischarakter ausfällt, weil es nichts gibt, was erlebt wird und
weil auch der Erlebende zu Nichts wird, wird die Subjekt-Objekt-
Spaltung aufgehoben, das ist: in die Richtung zum «Vor-der-Spal-
tung»; ins Nichts zurück-transzendiert. Das aber bedeutet nicht
etwa, daß der Zen-Buddhismus, wie er zuweilen im Westen mißverstanden

wird, in der Erlöschtheit des Bewußtseins aufgehe. Das

Nichts-Erlebnis ist ein derartiges Erlebnis, in dem das Nichts, gerade
weil es das Nichts ist, zu Nichts wird. Das nichtsubstanzielle Nichts
bewegt sich als das Nichts des Nichts. Subjekt und Objekt entschwinden

zusammen ins Nichts zurück, das seinerseits zu Nichts wird und
das Subjekt-Objekt-Feld wieder stiftet, und zwar: es umgreifend.
Anders: Das Nichts umgreift die Subjekt-Objekt-Unterscheidung von
dem «Vor-der-Unterscheidung» her, vom «Diesseits der
Unterscheidung». Das Umgreifende selber erscheint nie als solches, das

ist: es kann selber in keiner Weise in die Subjekt-Objekt-Spaltung
eintreten. Nur wo weder Subjekt noch Objekt ist, im Nichts, zu dem
der Mensch entworden ist, ist das Umgreifende in der Nichtgegen-
ständlichkeit gegenwärtig: als das Nichts des Nichts. Der Mensch,
der in seinem Nichts zugleich dasselbe Nichts des Objekts ist, ersteht

vom Nichts zum Umgreifenden auf. Er sieht nunmehr alles «wie
auf der eigenen inneren Handfläche» oder «wie sein eigenes

Gesicht», wie es im Zen-Buddhismus heißt. Das ist die wahre

Selbständigkeit.
Das Nichts-Erlebnis vor der Unterscheidung verwandelt und

entfaltet sich jetzt zur Freiheit zu und in der Subjekt-Objekt-Unterscheidung.

Das Subjekt-Objekt-Feld bedeutet nunmehr, des

Spaltungscharakters enthoben, einen Spielraum oder Spielplatz für das

150



vom Nichts auferstandene selbst-lose Selbst, das die Verhältnisse von
Subjekt und Objekt in verschiedenen Perspektiven als die verschiedenen

Weisen seiner eigenen Selbstbewegung aus dem Nichts ansieht.
So spricht der Zen-Buddhismus von der vierfachen Weise, sich auf
dem Subjekt-Objekt-Feld zu bewegen:
1. «das Subjekt wegnehmen und das Objekt nicht wegnehmen»;
2. «das Objekt wegnehmen und das Subjekt nicht wegnehmen»;
3. «Subjekt und Objekt beide wegnehmen»;
4. «Subjekt und Objekt beide nicht wegnehmen».
Wenn eine der vier Weisen je einzeln als allein wahres Prinzip unter
Ausschluß der anderen angenommen wird, so entstehen aus der
ersten: der Objektivismus, Materialismus, Naturalismus usw., aus der
zweiten: der Subjektivismus, Idealismus usw., aus der dritten: der

Nihilismus, Negativismus, Agnostizismus usw. und aus der der vierten :

der Dualismus, Relativismus usw. Demgegenüber weiß der Zen-

Buddhismus, daß es sich bei allen vier Weisen um Perspektiven des

Selben handelt. Wenn es auf das Selbe als solches aperspektivisch
ankommt, spricht er einfach vom «Nichts». Dieses selber zeigt seine

Realität im freien Wechsel der Perspektiven. So lehrt der Zen-
Buddhismus, daß der über das Nichts einmal zum Subjekt-Objekt-
Feld Zurückgekommene sich frei weiß von jeder Verabsolutierung
einer Perspektive zu einem absoluten Prinzip, indem er abwechselnd
in der vierfachen Weise das umgreifende Selbst perspektivisch je
völlig anders zum Ausdruck und zur Geltung bringt. Dies ist auch der
Grund für die verschiedenartigsten, auf der Ebene des Verstandes oft
sich widersprechenden Aussagen des Zen-Buddhismus. Diese

Aussagen sind derart nicht Darstellungen eines gegenständlichen
Sachverhaltes, sondern unmittelbare Bekundungen der Freiheit und Hinweis

auf den Grund der Freiheit, auf das Nichts.
Über dem «Vor-der-Unterscheidung», über dem Nichts, wechseln

sich die vier Perspektiven untereinander ab. Die Freiheit der
sichtbaren horizontalen Bewegung auf dem Subjekt-Objekt-Feld aber ist
nichts anderes als der unmittelbare Ausdruck der Freiheit der unsichtbaren

Bewegung auf und ab zwischen der Subjekt-Objekt-Ebene und
dem Nicht des «Vor-der-Unterscheidung». Es handelt sich hier also

nicht um eine monoton monistische Einheit von Subjekt und Objekt,
nicht um ein unartikuliertes dunkles Kontinuum, sondern um die
Freiheit zum Wechsel der Perspektiven auf dem Subjekt-Objekt-Feld
aufgrund der gleichzeitigen Bewahrung des Nichts. Als diese Freiheit

151



bewährt sich das Nichts und nicht als das Nichts, denn das wäre
wieder eine irrige Substanzialisierung des Nichts.

Es ist also falsch, das buddhistische Nichts, das die Substanzialität
auflösende Nichts, nach Art des substanzialisierenden Denkens etwa
als ein Nicht-Seiendes, ein Nihilium, anders noch : als Minus-Substanz
vorzustellen oder zu verstehen. Hierauf beruht das Mißverstehen des

Buddhismus als eines Nihilismus und Negativismus. Dagegen steht:
das Nichts wird im Buddhismus nicht als das Nichts (gemäß substan-
zialisierender Denkweise nach Art eines Etwas) verstanden. In Wahrheit

geht es beim buddhistischen Nichts um die nichtsubstanzielle

Dynamik der unendlichen' Negation, um das Nichts des Nichts, um
die Negation der Negation, und zwar nicht wie auch immer substan-

zialisiert, sondern als reine Bewegung in zusammenhängender
(komplementärer) Doppelrichtung, nämlich 1. als Negation der Negation
im Sinne der Umkehr zur Bejahung und 2. als Negation der Negation
im Sinne der weiteren Verneinung der Negation, ohne zur Bejahung
umzukehren, weit ins unendlich offene Nichts. Die zweite Richtung
ist besonders bezeichnend für den Zen-Buddhismus. Entscheidend
aber ist im Buddhismus überhaupt die unmittelbare Zusammengehörigkeit

(Komplementarität) beider Richtungen. Die eine ist nicht
ohne die andere und jede für sich allein ist falsch.,Deshalb heißt es:

«Negation, das ist: Bejahung; Bejahung, das ist: Negation.» Das

buddhistische Nichts bewährt sich als diese dynamische Zusammengehörigkeit

der unendlichen Negation und der unmittelbahren
Bejahung.

Wenn der Zen-Buddhismus vom Weg «aufwärts» spricht, so tut
er es im Sinne der unendlichen Negation in ganzer Radikalität. So

heißt es: «Wenn du den Buddha triffst, so töte ihn! Wenn du den
Patriarchen triffst, so töte ihn!» Denn der Zen-Buddhismus erlaubt
nicht, an einem namentlichen, formhaften Absoluten festzuhalten
noch sich in Seligkeitsgefühle zu versenken. Dies ist für ihn immernoch
Ich-Verhaftetheit des Menschen und Vorstellungscharakter des Absoluten

oder das «Kleben an der Wahrheit», die subtilere und um so

gefährlichere Form der Ich-Verhaftetheit. - Wenn der Zen-Buddhismus

vom Weg «abwärts» spricht, dann handelt es sich um unmittelbare

Bejahung. In dieser Richtung heißt es: «Die Berge Berge, das

Wasser Wasser. » Die schlichte Unmittelbarkeit der Bejahung fällt hier
auf. Im Beispiel : Ein Meister, der nach der letzten Wahrheit gefragt
wurde, sagte wie unvermittelt: «Wollen wir eine Tasse Tee trinken!»

152



Oder, ein anderes Beispiel: «Wenn du hungrig bist, dann gehe zum
Essen, wenn du müde bist, dann lege dich hin zum Ausruhen. » Derart

gelangt der Zen-Buddhismus geradenwegs und unvermittelt zur
schlichten Bejahung, zur ganz unmittelbaren Gegenwärtigkeit, indem
er den mit verschiedenen Vorstellungen und Begriffen konstruierten
halb positivistischen, halb empiristischen Bannkreis durchbricht und
ihn durch ihn hindurch zum «Diesseits des Diesseits» zurücküberschreitet.

Die dynamische Zusammengehörigkeit der unendlichen
Negation und der unmittelbaren Bejahung der Hier-Jetzt-Gegen-
wärtigkeit bildet die Lebensmitte des buddhistischen Nichts-Selbst:
«ins unendliche Nichts» als hier-jetzt-gegenwärtig «beim Tee». Also
kein Transzendentalismus. «Beim Tee» als «Ins Nichts». Also kein
Immanentismus. Diese Zusammengehörigkeit von unendlicher
Negation und unmittelbarer Bejahung bedeutet die Freiheit des wahren
Selbst.

II
Was zuvor in bezug auf das Nichts in verschiedenen Zusammenhängen

erörtert wurde, soll nun am Problem des Selbst an Hand eines

altchinesischen Zen-Textes in anderem Zusammenhang konkreter
erhellt und verdeutlicht werden. Bei dem zugrundegelegten Text
handelt es sich um das Buch «Der Ochs und sein Hirte» (Ubersetzung
ins Deutsche, Pfullingen 1958). Hier wird der Vorgang der Selbst-

werdung des Menschen auf dem Zen-Weg in zehn Stationen anschaulich

dargestellt. Zu jeder Station gehören ein kurzes Vorwort, eine

Zeichnung und deren bündige Erklärung in Gedichtform. Die zur
achten Station gehörige Zeichnung ist ein «leerer Kreis» als

Versinnbildlichung des Nichts, nachdem die sieben vorherigen Stationen:
Studium der buddhistischen Lehren, Einübung in die Meditation,
zunächst anstrengende und angespannte Zucht und dann Einigung
in Glückseligkeit usw., in stufenweiser Steigerung durchschritten wurden.

Bei diesen sieben Stationen finden sich verschiedene Parallelen

zum Zen-Buddhismus in der Religionsgeschichte. Mit der achten

Station, dem Nichts-Erlebnis, aber kommt die Besonderheit des Zen-
Buddhismus zum Vorschein. Das «Nichts» bedeutet hier zunächst,
daß der Mensch, um zum Durchbruch zum wahren Selbst zu gelangen,

alle bis dahin auf dem Zen-Wege erreichten inneren religiösen
Einsichten (die Früchte seiner bisherigen Bemühungen) ganz bei-

153
11 Studia Philosophica XXXIV



seite lassen, seiner selbst wie auch des Buddhas ganz ledig werden
und darüber einmal für allemal ins lautere «Nichts» ein-springen,
das ist: «groß sterben» soll. Im Begleittext zur Zeichnung des «leeren
Kreises» heißt es: «Alle weltlichen Begierden sind abgefallen.
Zugleich hat sich auch der Sinn der Heiligkeit völlig entleert. Verweile
nicht vergnügt am Ort, in dem der Buddha wohnt. Gehe rasch vorbei
an dem Ort, in dem kein Buddha mehr wohnt. » - « Mit einem Schlag
bricht jäh der große Himmel in Trümmer. Heiliges, Weltliches spurlos

entschwunden. » In diesem Nichts, als dem Nichts des Nichts, aber

ereignet sich dann die Grundwendung und völlige Umkehr wie beim
«Stirb und werde» oder bei «Tod und Auferstehung».

Die Zeichnung der nächsten, der neunten Station zeigt nämlich
einen am Fluß stehenden blühenden Baum. Dazu heißt es im
erklärenden Text: «Die Blume blüht, wie sie von selbst blüht; der Fluß
fließt, wie er von selbst fließt. » Es handelt sich hier auf dieser Station
der Selbstwerdung des Menschen nicht um das Bild einer äußeren,
gegenständlichen Landschaft. Es handelt sich aber auch nicht um eine

«metaphorische» Landschaft als Ausdruck eines inneren Zustandes
oder als Projektion einer inneren Seelenlandschaft. Es handelt sich

vielmehr um die Auferstehung aus dem Nichts, um die radikale
Wendung vom absoluten Nichts zum großen Ja. Da auf der achten
Station die Subjekt-Objekt-Spaltung endgültig zum «Vor-der-Spal-
tung» zurücktranszendiert wurde, so ist hier auf der neunten Station
das Sein der Landschaft (blühender Baum am Fluß) nichts anderes
als das Sein des Menschen, und zwar nicht im Sinne substanzieller

Identität, sondern in dem Sinne: daß «ein blühender Baum, wie er
blüht, ein Fluß, wie er fließt», die Ichlosigkeit des Menschen, der zu
Nichts geworden aus dem Nichts aufersteht, hier auf nichtgegenständliche

Weise verleiblicht. Das Blühen des Baumes, das Fließen des

Wassers ist, wie es ist, das Spiel der ich-losen Freiheit des Selbst.

Hier kann man auch nicht von Naturmystik sprechen, wie man im
Westen oft den Zen-Buddhismus verstehen will, auch in der Weise

nicht, wie man des Angelus Silesius Verse über den inneren Ort:
«Die Rose, welche hier dein äußres Auge sieht, Die hat von Ewigkeit
in Gott also geblüht» mit gewissem Recht als Naturmystik bezeichnen

kann. Das Bild des blühenden Baumes am Fluß bedeutet nichts

Mystisches, wohl jedoch tun es die Verse des Angelus Silesius, sofern

in ihnen ausdrücklich von zwei Seienden, das ist : der Rose (Natur) und
Gott die Rede ist. Denn wo Gott als Gott erscheint, da ist gleichzeitig

154



der Unterschied zwischen Gott und dem, was nicht Gott ist, gesetzt.
So muß zunächst einmal dieser Unterschied als Voraussetzung
bestehen, damit es dann zum Einssein der von vorneherein unterschiedenen

Zwei : Gott und Natur kommen kann. Ein solches Einswerden

von Zweien ist mystisch. Solche Mystik gibt es auch in buddhistischen
Lehren wie etwa in dem Spruch: «Der grüne Berg ist der reine
Buddha-Leib.» Der Zen-Buddhismus aber will gerade diese Art
Natur- und Buddhaerfahrung überwinden. In einem Beispiel: Ein
Mönch sagte zu seinem Meister: «Die Rose mit Tautropfen. Oh
schön! Ist das nicht das wahre Gesicht des Buddha?» Darauf -
desillusionierend — der Meister: «Rede nicht im Schlaf!» In der

neunten Station der Geschichte vom Hirten und seinem Ochsen ist
es plötzlich und einfach «ein blühender Baum am Fluß», nichts
anderes. Es ist das Einfache, dem nichts gegenübersteht, dem nichts
sich hinzufügt. Dieses Einfache entfaltet sich, ohne seine Einfalt zu
verlieren, so - wie schon erwähnt - : « Die Blume blüht rot, wie sie von
selbst blüht». Oder: «Ferne Berge, grenzenlos, grün über grün.» Wo
aber ist der Herzensgrund, in dem sich das Einfache so entfaltet, wie
es ist, ohn jedes göttliche und menschliche Zutun? Im «Nichts». So

gibt es im Zen-Buddhismus das Wort vom «Nichts des Herzens»

(sino-japanisch: Mu-shin; vergleichend sei auch auf Meister Eckharts

Begriff vom «Nichts in der Seele» verwiesen). Also: ein blühender
Baum «im Nichts des Herzens» und das Herz nichts anderes als

gerade der blühende Baum. Dabei handelt es sich nicht um die
Auflösung des Menschen in die Natur auf der Subjekt-Objekt-Ebene,
und auch nicht um eine Naturmystik oder um einen Naturmonismus.
Denn was hier einerseits den Anschein eines Naturmonismus äußerlich
erwecken mag, das ist andrerseits verbunden mit der absoluten

Negation der Natur bis zur A-Natur. Denn die Natur ist für den
Buddhismus keine bleibende, tragende Substanz. Im «Nichts des

Herzens» ist ein blühender Baum als solcher «zugleich» ein Nichts,
ja das selbe Nichts. In dieser Perspektive übt der Mensch angesichts
des blühenden Baumes die absolute Negation nicht zum Sein, sondern
durch das Sein des blühenden Baumes hindurch aus : « Ein blühender
Baum blüht nicht.» «Das Rot ist nicht rot». Hier erweist sich die
absolute Unabhängigkeit, die Allein-heit des aus dem Nichts
auferstandenen Menschen «in und über der Welt». Dieser Mensch ist
«Nichts und zugleich Alles», wobei sein Nichts-Sein sich am «Ein-
Baum-blüht-rot-wie-er-blüht» und sein Alles-Sein, Allein-Sein sich

155



am «Ein-blühender-Baum-blüht-nicht» verwirklicht und bewährt.
Einmal also Allein-Sein der Natur im Nichts des Menschen, zum
andern Allein-Sein des Menschen im Nichts der Natur: beides als

totale Gegenwärtigkeit, völlig anders und völlig gleich. Wechselweise

vertritt das eine das andere in Gegenseitigkeit. So bewegt sich hier die
innere Dynamik des «Und» bei «Nichts und Alles» (jenseits alles

Substanziellen).
Bei der Bewegung von der achten zur neunten Station in der

Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten handelt es sich nicht mehr
wie bei den vorangegangenen Stationen um eine Steigerung, sondern

um einen Durchbruch. Das Nichts und das Einfache - im Beispiel:
«ein blühender Baum» - gehören der Sache nach derart unmittelbar
zusammen, daß sie — um im Gleichnis zu sprechen - die beiden Seiten
eines Stücks Papier, eines Papiers ohne Dicke, bilden. Die beiden
Seiten sind weder zwei noch eines. Es handelt sich allein um die

zusammengehörige Doppelperspektive, nämlich: die Richtung von
der achten zur neunten Station «in eins» mit der entgegengesetzten
Richtung von der neunten zur achten Station, so daß es heißt: «Ein
blühender Baum, das heißt: das Nichts; das Nichts, das heißt: ein
blühender Baum». Die klassische Formulierung lautet: «Das Formhafte

ist das Leere, das Leere ist das Formhafte» (rüpam sünyatä
sünyataiva rüpam, sino-japanisch: shiki soku ze ku, ku soku ze shiki).
Es ist demnach die absolute Identität des Nichts und des Formhaften
damit bedeutet, wobei aber die Wahrheit nicht in der Identität als

solcher liegt — das wäre wieder eine irrige Substanzialisierung -
sondern in der zusammenhängenden Doppelperspektive. Die eine Richtung,

das Formhafte als das Nichts zu durchschauen, wird im Ma-
häyäna-Buddhismus die «Große Erkenntnis» genannt. Die andere

Richtung, das Nichts unmittelbar als das Formhafte konkretisiert zu
sehen, wird die «Große Sympathie», das große Mitleid oder die
Barmherzigkeit für alles Seiende genannt.

Die große Erkenntnis «in eins» mit der großen barmherzigen
Sympathie : mit dieser Gleichung kommt ein neuer, aber von vorneherein

zugrundeliegender Zusammenhang zum Vorschein: es ist die

Beziehung von Person zu Person. Hier wirkt und spielt das wahre
Selbst zwischen Mensch und Mensch als «ich-lose» Dynamik des

«Zwischen» von Mensch und Mensch. Dabei handelt es sich nicht
etwa um einen Impersonalismus, wie man diese Zen-Lehre oft
mißdeutet. In der zehnten und letzten Station auf dem Zen-Wege in der

156



Geschichte vom Ochsen und seinem Hirten ist das «Zwischen» von
Mensch und Mensch ausdrückliches Thema. Die Zeichnung stellt
dar, wie ein Alter und ein Junge auf der Weltstraße sich begegnen.
Im erklärenden Text wird dazu bemerkt: «Freundschaftlich kommt
dieser Kerl - ein Alter - aus einem fremden Geschlecht (das ist: aus

dem Nichts). Er hat sein gelichtetes Wesen schon tief vergraben. Bald
kommt er mit einem ausgehöhlten Kürbis, mit Wein gefüllt, zum
Markt. Bald kehrt er mit seinem Stab in seine Hütte zurück. Wie es

ihm gerade gefällt, besucht er Weinkneipen und Fischbuden, um die

Menschen im Umgang mit ihnen zu sich selbst erwachen zu lassen!

Selber erwachen und die anderen so erwachen lassen, daß sie von selbst

erwachen, ist die Praxis der Lehre. Denn das wahre erwachte Selbst

wohnt nicht im sogenannten Nirvana. Es wohnt auf der vielbefahrenen

und -begangenen Weltstraße und zugleich im Nichts. Es handelt
sich dabei wieder um die doppelperspektivische Dynamik: Auf der
Weltstraße als im Nichts, im Nichts als auf der Weltstraße. Die
unermüdliche, ernste Bemühung um die anderen ist dabei ein Spiel für
sich selbst auf dem Grunde des Nichts, ohne daß durch den
Spielcharakter jedoch die Bemühung und das Mitleiden Einbuße erlitten.
Dies meint der Zen-Buddhismus mit der Doppelaussage, die objektiv
gesehen - das ist: für den Verstand - einen Widerspruch bedeutet.
Einerseits heißt es: «Die Lebewesen sind unermeßlich. Wir geloben

uns, sie alle zu retten. » Andererseits heißt es : « Es gibt kein Lebewesen,
das wir retten sollen und gerettet haben, auch keine Rettung. » Oder :

«Schande! Alle Welt wollte ich bisher retten. Erstauenen! Es gibt
keine Welt mehr zu retten.»

Sehen wir zurück: während es sich von der ersten bis zur achten

Station um eine stufenweise Steigerung des Vorankommens auf dem

Zen-Weg handelt, stellen die achte, die neunte und die zehnte Station
keine Steigerungsstufen mehr dar, sondern bedeuten je einen

perspektivischen Ganzheitsaspekt, in dem jeweils das Selbe, das zugleich
das Selbst des Menschen ist, auf eigene Weise total vergegenwärtigt
wird. Von diesen drei Stationen ist also nicht mehr von Stufen,
sondern von Aspekten zu sprechen. Diese drei Aspekte bilden gleichsam

die Trinität des wahren, selbst-losen Selbst. Das Selbst ist dabei

nirgends «da», sondern bewegt sich, einem jeweiligen Anlaß
entsprechend und zugleich spontan, unbehindert zwischen den drei

Aspekten hin und her. Im freien Wechsel der Aspekte bezeugt sich

die Nicht-Substanzialität des Selbst. Doch hat die Reihenfolge von

157



der achten zur neunten und zehnten Station dabei ein Bedeutung.
Das schlechthin Entscheidende auf dem Zen-Weg ist das Nichts-

Ereignis. Im Nichts entschwindet das Formhafte, das heißt zugleich:
das form-freie Selbst zeigt sich zunächst als das Formlose, die
Formlosigkeit überhaupt. Das ist die achte Station, versinnbildlicht durch
einen leeren Kreis. Diese Formlosigkeit schlechthin aber ist nur insofern

wahr, als sie sich zugleich schöpferisch in Form verwandelt und
verklärt. Denn das Nichts gilt als schöpferischer Ursprung zur Form.
So bezeugt sich das form-freie Selbst, aus dem Nichts auferstehend,
in seiner Freiheit zur Form. Weshalb aber erscheint in der nächsten,
der neunten Station «ein blühender Baum am Fluß» und gerade
nicht ein Mensch? Darauf ist zu antworten: Es handelt sich um die

Auferstehung des Selbst aus dem Nichts zu einem selbst-losen Selbst.

Die Selbst-losigkeit des Menschen nicht im ethischen Sinne, sondern

im universalen Beziehungssinne als Grundbedingung des wahren
Selbst, wird bei der Auferstehung des Selbst zunächst in einer Form,
in der gerade der Mensch als solcher nicht erscheint, verleiblicht:
in einem blühenden Baum. Das bedeutet die neunte Station. Erst dann,
auf Grund der in «entsprechender» Verleiblichung gesicherten

Selbstlosigkeit (des blühenden Baumes im Beispiel) geht der Weg zum
nunmehr selbstlosen menschlichen Selbst zurück, das jetzt das

«Zwischen» von Mensch und Mensch zu seinem eigenen Innenraum
macht. Das besagt die zehnte Station.

III
Das selbstlose Selbst, wie es bisher in der Orientierung über den

Begriff des Nichts charakterisiert wurde, ist zunächst und zümeist
nicht die Wirklichkeit des Menschen. Aber es ist die Wahrheit des

Menschen, auf deren Verwirklichung es einzig ankommt: doch weder
als Immer-wirklicher-werden einer Möglichkeit noch als Verwirklichung

auf einer «tabula rasa». Denn im Herzen des Menschen
herrscht das substanzialisierende Denken, das sich als besonders

verhängnisvoll im Sich-Selbstergreifen (der Selbstigkeit) erweist. Die

Verwirklichüng der Wahrheit des Menschen ist deshalb gleichbedeutend

mit einer Umwandlung des Existenzgrundes, einer totalen
Umkehr.

Den Unheilsgrund des Menschen sieht der Buddhismus in dem

substanzialisierenden Sich-Selbstergreifen des Menschen selber, im

158



«Ich». Worin erblickt der Buddhismus die Grundverkehrtheit des

Ich? Das Ich heißt in der buddhistischen Lehre das Ich-Bewußtsein

(ahamkära) und die elementare Weise des Ich-Bewußtseins lautet:
«Ich bin ich», und zwar in der Weise: «Ich bin ich, denn ich bin ich».
Dieses «Ich bin ich», das seinen Grund wieder im «Ich bin ich» hat
und derart in sich geschlossen und verschlossen ist, gilt im Buddhismus
als die Grundverkehrtheit. Das «Ich bin ich» ist das Prinzip des

substanzialisierenden Denkens schlechthin. Ihm gegenüber würde
das wahre Selbst von sich sagen: «Ich bin ich und zugleich: ich bin
nicht ich» oder: «Ich bin ich, weil ich nicht ich bin.»

Die Verkehrtheit des Ich sieht der Buddhismus in verschiedenen

Hinsichten, vornehmlich in der «dreifachen Vergiftung des Ich».

1. Der Haß

Mit dem «Ich-bin-ich» ist zugleich der Unterschied zwischen dem
Ich und dem Anderen gesetzt. Wegen des Ich-Zentrismus des «Ich-
bin-ich» wird dieser Unterschied radikalisiert. So gehört der gegenseitige

Haß zwischen den Ich-Menschen zur inneren Struktur des Ich,
wenngleich er unter den verschiedenen Kompromißformen des

sozialen Lebens sich zu verbergen pflegt. Der Haß als Gift des Ich tritt
in den verschiedensten Erscheinungsformen auf: nicht nur zwischen
einzelnen Menschen, sondern auch zwischen Partei und Partei,
Staat und Staat, Volk und Volk und auch zwischen Religion und
Religion, das ist : überall dort, wo das Ich-Bewußtsein auf ein
Kollektivbewußtsein übertragen wird.

2. Die Grundblindheit über sich selbst

Das Ich wird im Ich-Bewußtsein als das Ich vorgestellt. Denn das

Ich stellt sich selbst gegenständlich in sich vor und damit zugleich
seine Identität mit dem vorgestellten Ich fest. Dies tut es in
triebhafter Hinneigung zum vorgestellten Ich durch leidenschaftliches

Ergreifen seiner selbst. Derart ist das « Ich bin ich» als Ich-Bewußtsein
blind gegenüber sich selbst und deshalb in sich verschlossen. Am
vorgestellten Ich als Gegenstand der Eigenliebe wird diese Eigenliebe
aktualisiert und potentialisiert. So gehört der Narzissmus strukturell
immer schon zum Ich-Bewußtsein. Das Ich heißt stets das «liebe» Ich.
Derart hat das Ich als Ich-Bewußtsein keine Klarheit über sich selbst,

159



sondern nur eine Scheinklarheit, die im Grunde Blindheit über sich
selbst ist wie bei Narziß, der sein schönes Spiegelbild im Wasser sah

und sich in dieses vernarrte. Diese Grundblindheit über sich selbst ist
das zweite Gift des Ich als die Selbstliebe, als die Verschlossenheit in
sich selbst, als das triebhafte Kleben am Ich, insgesamt als die «Ich-
Verhaftetheit» (sino-japanisch: gashü). Was die Identität des Ich
mit sich selbst ausmacht und was diese Identität als Identität
zusammenhält, ist diese Ich-Verhaftetheit. Das dunkle Geheimnis des

Ich-bin-ich liegt in dem «Ich-liebe-mich». Von solchem Ich-Bewußtsein

aber wird das Bewußtsein überhaupt getrübt, verstimmt und
verdunkelt.

3. Die Habgier

Sofern das Ich-bin-ich inhaltlose Identität mit sich selbst ist, bedarf
diese an sich leere Ich-Behauptung, um ausgefüllt zu werden und sich

zu bestätigen, der Inhalte. Deshalb will das Ich Eigenschaften. So

muß es etwa sagen: «Ich bin schön», oder: «Ich bin nicht schön,
aber klug», oder: «Ich bin nicht klug, aber ...» usw., oder: «Ich bin
ein Mensch», «Ich bin .», wobei das Ich jeweils als der Eigentümer
der Eigenschaften ein unantastbares Recht für sich beansprucht. Es

ist für das Ich unumgänglich, der Eigentümer von geistigen
Eigenschaften und von Sachen zu sein. Zum Ich gehört also seiner Struktur
nach immer schon das «Mein». Die Grundform des Umgangs des

Ich mit Dingen ist das «Haben». In diesem Haben vermeint das

Ich sein Sein zu haben und ist darauf bedacht, durch Vermehrung
der Habe sein Sein zu festigen und zu erhalten. Was das Ich noch
nicht hat, will es haben, und was es hat, das will es nicht lassen. Das

ist die Habgier des Ich als Eigentümer : das dritte Gift des Ich neben
dem Haß gegen Andere und der Blinheit gegenüber sich selbst. Alle
drei Gifte entstammen für den Buddhismus dem Ich-selbst, der Ich-
Verhaftetheit. Dabei ist das Ich selber zugleich Ursache und Opfer
dieses dreifachen Giftes: Opfer also einer Selbstvergiftung.

Das Sein des Menschen in dieser Selbstvergiftung aber ist das

Leiden, die Qual (duhkha, dukkha, sino-japanisch: ku). Von hier aus
ist das Wort über die Unheilswirklichkeit des Menschen: «Alles ist
Leiden» zu verstehen, wobei unter «Leiden» ursprünglich die

Unstimmigkeit, die Diskrepanz zwischen dem, was das Ich für sich will
und dem, was ihm widerfährt und die Unfreiheit in dieser Diskrepanz

160



begriffen wird: « Sich-trennen müssen von Geliebten, Gehaßten

begegnen und mit ihnen leben müssen; haben wollen und doch nicht
haben können; behalten wollen und doch verlieren müssen.» Die
Grunddiskrepanz sieht der Buddhismus zwischen dem Ich-bin-ich
und der Vergänglichkeit alles Seienden, die auch das Sein des Ich
hinfällig macht. Das Ich will das «liebe» Ich verewigen. Doch muß
es sterben. Das Ich versucht, sich des Leidens zu entledigen, indem
es sich eine leid-lose andere Welt vorstellt und Askese und Anbetung
praktiziert: als Wege zu der anderen Welt. Solche Versuche des Ich
zur eigenen Erlösung aber bewegen sich immer noch innerhalb des

Bannkreises des Ich-bin-ich. Sie übertragen nur den Egoismus ins

Religiöse, während doch die Ursache des Leidens in dem Ich als

solchem steckt. Daß der Mensch vom und im «Ich-bin-ich» gefangen
und gefesselt ist, ist die Grundeinsicht des Buddhismus: Die Ich-
Verhaftetheit ist der Grund der Unfreiheit des Menschen und damit
auch seines Leidens. Von der Ich-Fessel frei zu werden aber genügt
nicht allein die moralische Überwindung des Egoismus, sondern
bedarf es dessen allseitiger Negation, mit eingeschlossen das von ihm
ausgehende substanzialisierende Denken ebenso wie die Unio-
Mystik, die in Gestalt der Atman-Brahman-Unio-Mystik schon im
Urbuddhismus als (bloß sublimere) Ausprägung des Egoismus

begriffen und abgelehnt wurde. Das « Ich-bin-ich » soll völlig aufgelöst
werden. Der Ich-Mensch soll gründlich sterben um des wahren Selbst

willen. Alles kommt auf die Loslösung von der Ich-Fessel, vom «Ich-
bin-ich» an. Dies geschieht im Nichts und als das Nichts, wie es das

Sinnbild des leeren, offenen Kreises zeigen will.

Anm. : Zu anderen Aspekten des buddhistischen Begriffs des «Nichts» vgl.
u. a. :

Keiji Nishitani: Die religiös-philosophische Existenz im Buddhismus, in : « Sinn
und Sein. Ein philosophisches Symposion! Tübingen 1960.

Keiji Nishitani: Nihilism and Sunyata, in «The Eastern Buddhist», Vol. IV
No. 2 and Vol. V No. 1 Kyoto 1971, 72.

Shizuteru Ueda: Der Zen-Buddhismus als «Nicht-Mystik», in: «Transparente
Welt», Bern und Stuttgart 1965.

Shizuteru Ueda: Der Buddhismus und das Problem der Saekularisierung, in:
«Hat Religion Zukunft?», Graz und Wien 1971.

/

161


	Das Nichts und das Selbst im buddhistischen Denken : zum west-östlichen Vergleich des Selbstverständnisses des Menschen

