
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Philosophische Aspekte des Informationsbegriffes

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophische Aspekte des Informationsbegriffes

Hans Titze

Der Begriff «Information» findet zur Zeit eine große Beachtung,
da er im Zusammenhang mit der Kybernetik eine große Rolle spielt.
Kybernetische Maschinen können Information verarbeiten, also

aus bestimmten Eingaben neue «formen». Dies konnte die Technik
bisher nicht, so daß man diese ihre Fähigkeit, die dem Menschen
auch geistige Arbeit abnehmen kann, sogar als zweite industrielle
Revolution bezeichnet hat. Daß die Maschine dies kann, hat Anlaß

zu Spekulationen gegeben, die in das Gebiet der Philosophie
weisen. Solche Spekulationen kommen von technischer und
philosophischer Seite her. Norbert Wieners Ausspruch, daß Information
Information sei, weder Materie noch Energie, hat manche Denker,
wie beispielsweise G. F. v. Weizsäcker veranlaßt die Information als

ein neuentdecktes Prinzip neben Materie und Energie anzusehen.
Ähnlich wie sich Materie in Energie und umgekehrt umwandeln
könne, könne dann auch Information aus den andern sogenannten
Prinzipien entstehen und umgekehrt. Gotthard Günther stellt eine

Dreier-Metaphysik auf, indem er, auf dem Reflexionsbegriff Hegels
fußend, dié Reflexion nicht nur zwischen Ich und Ich sowie Ich und
Du, sondern auch zwischen Ich und Es, also der Maschine annimmt.
Johannes Peters wandelt das alte Bibelwort «Im Anfang war das

Wort» ab in «Im Anfang war die Information».
Es gibt auch Stimmen, die derartige Spekulationen zurückweisen

oder sich wenigstens enthalten, hierüber zu sprechen. Von Seiten

der Philosophen sind Simon Moser und Georgi Schischkoff zu

nennen, die sich gegen spekulative Überfolgerungen, besonders beim
Begriff des Bewußtseins wenden, von dem Karl Steinbuch glaubt,
es auch in der Maschine erzeugt zu haben. Von technischer Seite ist
Claude E. Shannon, der als der Erfinder des technisch-mathematischen

Informationsbegriffes gilt (neben Hartley) vorsichtiger. Er
spricht nicht von einem neuen Prinzip, sondern er betont im Gegenteil

ausdrücklich, daß der technische Begriff der Information gegen-

123



über dem Alltagsgebrauch eingeschränkt sei. Ähnlich äußern sich

W. Weaver und L. Brillouin.
Es schien mir erforderlich zu sein, das Problem der Information

genauer zu untersuchen und ich möchte in dieser Arbeit hierüber
auszugsweise1 sprechen. Um aber klarer zu sehen, seien zunächst
die Definitionen angegeben.

1. Definitionen:

Die Information muß entsprechend der heutigen Lage von Seiten

der Techniker und der Philosophen definiert werden. Der Techniker
braucht den Informationsbegriff für seine Maschinen, der Philosoph
muß ihn aus dem Gebrauch der Alltagssprache und der Psychologie
zu definieren suchen. Es ist klar, daß diese beiden Definitionen gegenseitig

widerspruchsfrei sein müssen.

Ursprünglich heißt Information einfach Einformung, wobei unter
Form die Struktur zu verstehen ist. Sie jst Gestaltung, Ordnen
irgendwelchen Stoffes im allgemeinen Sinne. Stoffe sind dann auch

Sätze, die geordnet über etwas informieren. Als Formen ungeordneten
Stoffes ist Stoff als Beziehung zur Form schon bei Aristoteles zu
finden.

Zunächst die technisch-mathematische Definition: Nach Claude
Shannon entspricht dem Maß der Information die Wahl einer Nachricht

aus mehreren endlichen Möglichkeiten einer Nachrichtenmenge.

Es werden dabei zwei Zustände verglichen, nämlich der
Zustand, bei welchem die Möglichkeit mehrerer Nachrichten besteht,
also ein zwar ungeordneter, aber wahrscheinlicher Zustand, und
der Zustand, bei dem eine dieser Nachrichten gegeben ist, also ein
in bestimmter Weise geordneter, aber unwahrscheinlicherer Zustand.
Die Information ergibt sich als die Änderung des Ordnungszustandes
und der Wahrscheinlichkeit vor und nach der Informierung.

Die technische Definition der Information ist also der Vergleich zweier Zustände

mit verschiedener Wahrscheinlichkeit möglicher Machrichten in Richtung
geringerer Wahrscheinlichkeit.

Und nun die philosophische Definition: Im allgemeinen
Sprachgebrauch bezieht sich der Informationsbegriff auf Geistiges.
Informieren ist Übermitteln von Nachrichten als Kenntnissen. Der zu

1 Weiteres s. H. Titze. Ist Information ein Prinzip? Meisenheim 1971.

124



Informierende erweitert durch eine oder mehrere Nachrichten seine

Kenntnisse. Information ändert das Wissen. Wissen ist dabei eine

Menge von Nachrichten, die im Gedächtnis ruhen, also unbewußt
sind und durch das Bewußtsein bewußt gemacht werden können.
Der Bezug auf Bewußtsein ist also vorhanden, dagegen wird der

Bezug auf einen physikalischen Vorgang zunächst nicht
berücksichtigt.

Die philosophische Definition der Information ist also die Änderung des

Wissens als Menge von Machrichten.

Vergleicht man beide Definitionen, so beschränken beide den

Informationsbegriff auf verschiedene Gebiete. Bei der
philosophischen Definition wird nur das Geistige, bei der technischen nur
das Physikalische berücksichtigt. Sie ergänzen sich gegenseitig ohne

Widerspruch. Der Bezug auf die Wahrscheinlichkeit scheint dieser

Behauptung entgegenzustehen. Er ist aber erforderlich, weil die
technische Definition von Wertungen, Bedeutungen und Urteilen
absehen muß. Andrerseits kann man keine zahlenmäßigen
Zuordnungen erhalten, wenn man solche qualitativen Begriffe berücksichtigt.

Sinn und Bedeutung überformen Zufall und Wahrscheinlichkeit.

Technisch ist Information ein Maß der Ordnung, der Seltenheit
als geringerer Wahrscheinlichkeit. Philosophisch wird durch die

Bedeutung und den Sinn ein finaler Zug eingebracht, der die
Wahrscheinlichkeit überformt. Dies ist aber kein Widerspruch.

Ich wiederhole: Information ist technisch-mathematisch der
Vergleich von Zuständen verschiedener Wahrscheinlichkeiten, wobei
die erhaltene Nachricht einen Zustand geringerer Wahrscheinlichkeit,

also höherer Ordnung darstellt. Philosophisch ist sie eine

Erhöhung des Wissens als Menge von Nachrichten, aber nicht als
einfache Anhäufung, sondern als Ordnung, da man ja Beziehungen
zwischen den einzelnen Wissensdaten kennen muß. Auch hierbei
kann man von höherer Ordnung sprechen.

2. Phänomenologie der Information

Um ein klareres Bild über das Wesen der Information zu erhalten,
müssen die Erscheinungsformen unter Weglassung aller Vorurteile,
Wünsche und bisherigen Interpretationen untersucht werden. In

125



Anlehnung an die von Husserl entwickelte phänomenologische
Methode wird versucht, hierdurch einen klareren Begriff von der
Information zu erhalten. Es muß gefragt werden, was sich beim
Informieren abspielt.

Ein Geber gibt eine Nachricht ab. Ein Empfänger erhält die
Nachricht. Zwischen Beiden besteht ein Kanal, der die Nachricht
überträgt. Geber, Kanal und Empfänger zusammen bilden den
Informationsfluß. Dies erinnert an den kausalen Vorgang, der als

Energiefluß aus einer Ursache und einer Wirkung besteht, wobei die
Ursache auf einen ersten Zustand wirkt, der sich als Wirkung in
einen zweiten Zustand wandelt. Ähnlich wie eine Kausalkette aus

Wirkungen besteht, die selbst wieder Ursachen für weitere
Wirkungen sind, ist in einer Informationskette jede Information selbst

empfangen und wird weitergegeben. Wie bei jedem kausalen

Vorgang jede Ursache bewirkt sein muß und jede Wirkung selbst wieder
eine Ursache ist, so ist auch beim Informationsfluß jeder Geber einmal

selbst irgendwie Empfänger gewesen und jeder Empfänger kann
Information als Geber weitergeben.

Dies gilt offenbar allgemein. Bei der Maschine geht die Informierung

als Einformung so vor sich, daß die Eingabe den gerade
bestehenden Gleichgewichtszustand stört und dadurch einen

Ausgleichsvorgang einleitet. Dies geht solange, bis der Ausgabestreifen
erscheint und dann die Maschine wieder neu in einem
Gleichgewichtszustande ist. Die Eingabe wirkt also in der Tat wie eine

Ursache, die Determinante eines Vorgangs, und die Wirkung ist die

Ausgabe sowie der Ausgleich in der Maschine. Man erkennt die
Ähnlichkeit mit einem kausalen Vorgang.

Die Eingabe eines bestimmten Ordnungszustandes erhöht den

Ordnungszustand der Maschine. Dieser entspricht dann dem
technischen Begriff des Informationsgehaltes. Er ist die (geringe)
Wahrscheinlichkeit, daß ein solcher Zustand von allein eintreten kann. Daß
dies möglich ist, liegt daran, daß der Mensch gewissermaßen als

Schöpfer final diesen Ordnungszustand herstellt. Dieser Zustand
kann sich im Gleichgewicht halten, ohne zu zerfallen, weil die
physikalischen Kräfte in der Maschine sich gegenseitig ausgleichen und
ausregeln.

Auch beim Lebewesen kann man so etwas wie Information
feststellen. Man spricht von der Erbinformation ; diese ist ein bestimmter
Ordnungszustand besonderer Moleküle und Zellen, der Chromo-

126



somen und Gene. Sie wirkt als Auslösekausalität für die weitere
Entwicklung. Sie ist eine Tendenz zur Zweckmäßigkeit, die bedingt ist
durch die Struktur der Erbträger. Bereits Kant hat dies gewußt, der

von der Epigenesis als genetischer Präformation spricht2. Dies ist

genau das, was man heute als Erbinformation bezeichnet. Sie ist
ein geordneter Zustand, der sich auszugleichen sucht. Der finale

Zug in der Biologie entsteht also durch diese «Präformation» als

Grad einer Ordnung. Die Entwicklung der Lebewesen geht in Richtung

zur höheren Ordnung. Dies zeigt sich darin, daß die
Eigenschaften der entwickelten Lebewesen sich vermehren, obwohl bei

physikalischen und physiologischen Vorgängen die Tendenz zum
Verfall vorwiegt. Dieser Verfall wird durch die Erbinformation
dadurch verhindert, daß das Lebewesen Gegenkräfte zur Erhaltung
des Lebens beschaffen muß; Nahrungsaufnahme, Atmung sind
solche Vorgänge, die die vorhandene Ordnung erhalten oder beim
Wachstum erhöhen sollen. In diesem Sinne kann man Nahrungsaufnahme

auch als Informationsaufnahme ansehen.

Das Lebewesen eignet sich eine solche Information selbst an. Es

ist daher nicht nur Kanal wie die Maschine, sondern auch
Informationssucher. Die Vorgänge im Lebewesen ohne äußere Einflüsse

erfolgen also kausal wie bei der Maschine. Als abgeschlossenes
System wird die Ordnung geringer. Es hat die Tendenz zu zerfallen.

Ordnung kann nur durch Aneignung äußerer weiterer Ordnung
aufrechterhalten werden. Daher muß das Lebewesen Nahrung zu
sich nehmen.

Das Lebewesen kann von der Maschine dadurch unterschieden

werden, daß es sich selbst intentional Information suchen kann und
muß. Die Information wirkt als Ordnungserhöhung, als
Auslösekausalität und als Ausgleich gegen eine Verfallstendenz. So

erscheint das Leben als die Intention dem Verfall durch Informations-
beschaflfung entgegenzuwirken.

Während beim rein vegetabilen System der Körper sich
Information nur unbewußt aufgrund von Reizen, Trieben und Instinkten
holt, so tritt beim Geistig-Seelischen das Bewußtsein mit freiem
Willen dazu. Der Mensch und auch das höher entwickelte Tier
bestimmen selbst den Zeitpunkt der Nahrungsaufnahme. Sie können

sogar willentlich Nahrung verweigern. Die unbewußte, genau ge-

2 I. Kant, Kr. d. Urt. 376.

127



regelte Nahrungsmenge kann durch das Geistige ungenau werden

(Schlankheitsfimmel, Genußsucht). Der Vorgang des Informierens als

Erhöhung des Ordnungszustandes wird freier bestimmt und
selbständiger vollzogen. Dies geht nur, wenn man um die Vorgänge
weiß. Das Hungergefühl informiert das Bewußtsein und dieses handelt

dann frei nach eigener Bestimmung, ob, wie, wo und wann der

Hunger gestillt werden soll. Dieses «Wissen um» ist nicht nur
einfach eine Menge an Information, sondern mehr, es ist ein Zusammenfügen

mit dem Ichbewußtsein, das ohne Freiheit nicht möglich ist,
so daß der physikalisch-physiologische Vorgang aufgelockert, sogar
ausgesetzt oder in entgegengesetzte Richtung verkehrt werden kann.

Im geistigen Bereich ist Information Mitteilung, Erhalt von
Nachrichten. Dies geschieht auch wie bei der Maschine durch entsprechende

Neuronenerregungen und Speicherungen im Gehirn. Aber
es kommt das «Wissen um» dazu. Man weiß die Bedeutung. Der
Geist kann unterscheiden, ob eine Signalfolge als Sprache sinnvoll
ist oder nicht. Der Mensch weiß, was er verarbeitet. Er kann darüber
hinaus selbst informieren; er kann echter Informationsgeber sein.

Wenn er eine neue Erkenntnis weitergibt, so ist er Informationsgeber.

Seine Sprache oder Schrift ist Kanal und immer etwas
Physikalisches, nämlich akustische oder optische Wellen, die selbst nichts
wissen. Nur durch Konvention geistiger Lebewesen kommt Bedeutung

zustande. Weil Konvention innerhalb der Menschen besteht,
kann der Hörer die Information verstehen. Der Kanal ist nicht
einmal Träger der geistigen Information, sondern gibt nur einen
bestimmten mehr oder weniger wahrscheinlichen Ordnungszustand
weiter. Nur der Mensch weiß Bedeutung und Sinn. Dies geht über
das Physikalische hinaus, obwohl es an solches gebunden ist. Ohne

Tätigkeit der Neuronen und sonstigen Gehirnzellen gibt es kein
Wissen. Aber die Bedeutung des «Wissens um» ist mehr als Materie
und Physik. Es tritt dazu, ohne aber selbständig existieren zu können.
Die geistigen Vorgänge entsprechen der philosophischen, die damit
verbundenen körperlichen Vorgänge der technischen Definition.
Beim Geistigen tritt das Ich dazu, das Wissen um sich selbst oder, wie
Hegel es nennt, die «Reflexion in sich» als «absolute Freiheit»3.
Man könnte es unter Einordnung in den Informationsbegriff auch
«Information von sich selbst» nennen. Dieses reine Ich ist nur Geist,

3 G. W. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Hbg. 1952, S. 25 und 560.

128



der aber nie allein in Erscheinung treten kann. Es ist immer an ein
Etwas gebunden. Es ist gewissermaßen prästabiliert mit nichtgeistigen
Vorgängen, wenn diese bewußt sind.

Das geistig-seelisch-körperliche Lebewesen ist also bewußt in der
Lage seine Informationserhöhung zu bestimmen und kann geistige
Information als «Wissen um» ohne Rücksicht auf die Nützlichkeit
erwerben.

Wir haben aus der phänomenologischen Zusammenschau ersehen,

was Information ist. Es ist Informieren als Einformen, das sich wie
Determinanten kausaler Vorgänge verhält. Bei der Maschine werden
die Determinanten als Eingabe und Programmierung vom Menschen,
also von außen, gesetzt; beim Lebewesen liegt erbmäßig eine
Information vor, die instinktiv-kausal weitere Vorgänge als Wachstum

bedingt und intentional sich weitere Einformungen beschafft;
geistig-seelische Lebewesen können sich diese weiteren Einformungen
bewußt und gewollt als echte Information selbst frei beschaffen.

Nach dieser phänomenologischen Ermittlung und den gegebenen
Definitionen sollen nun einige philosophische Betrachtungen
angeschlossen werden, die aber keinen Anspruch auf Vollständigkeit
erheben können.

3. Philosophische Betrachtungen

Die Dualität der Definition stellt eine Verbindung von
Naturwissenschaft und Philosophie her. Deshalb seien zunächst
naturphilosophische Betrachtungen vorangestellt.

31. Maturphilosophie

Die Behauptung, daß Information ein Prinzip sei neben Materie
und Energie, kann jetzt bereits näher betrachtet werden. Wir sahen,
daß Information wie Determinanten eines kausalen Vorganges
wirken. Sie gehört also demnach in das Gebiet der Kausalität. Man
kann sagen, daß jede Determinante eine Anweisung zu irgend einem
Geschehen ist. Sie ist eine Anweisungsinformation. Ein Zustand wird
so geformt, strukturiert, daß er zunächst unwahrscheinlicher wird
und damit die Tendenz erhält in einen wahrscheinlicheren
überzugehen. Dieser Übergang ist dann der kausale Vorgang. Dies zeigt,
daß von einem Prinzip oder gar neuem Prinzip nicht die Rede sein

129



kann. Man hat auch die Kausalität noch nie als Prinzip neben

Materie und Energie gestellt.
Man kann nun dagegen sagen, daß gerade die eigentlich

philosophisch-psychologische Information doch häufig keine Vorgänge
auslöst, sondern einfach aufgenommen, gelernt wird und dann im
Gedächtnis bleibt. Sie ist eine Belehrung, eine Mehrung des Wissens,
ein Informieren des betreffenden Menschen im gebräuchlichen
Sinne. Sie bedingt aber im Gedächtnis doch kausale Änderungen.
Ob dies nun rein geistig oder verbunden mit physiologischen
Änderungen aufgefaßt wird, ist dabei unerheblich. Es ist eindeutig, daß
die Information eine Änderung und zwar Mehrung des Wissens

bedingt. Die reine Wissensmehrung widerstreitet nicht der
Auffassung von Information als der Determinante eines kausalen

Vorganges. Man merkt, wie auch bei der geistigen Information
technisch-mathematische Überlegungen hineinspielen.

Wir sagten, Informieren wäre ein Vorgang zu höherer Ordnung,
höherem Wissen, größerer Unwahrscheinlichkeit. Dies ist aber kein

Widerspruch zu dem eben Gesagten, daß Information Determinanten

eines kausalen Vorganges sind, den man als den Übergang
unwahrscheinlicherer Zustände in wahrscheinlichere auffaßt. Dann
müssen aber dem kausalen Vorgang andere Vorgänge vorausgegangen

sein, die einen unwahrscheinlichen Zustand hervorrufen,
eben ein Informieren. Dies ist einsichtig bei der Durchführung von
Experimenten, wo man Versuchsbedingungen herstellt. Auch die

Programmierung einer Maschine ist als Eingabe bestimmter
Lochkarten eine Erhöhung der Unwahrscheinlichkeit. Auch die befohlene
oder selbstbestimmte Handlung bedeutet zunächst eine Information,
die sich der Mensch als freies Wesen selbst geben kann (Kausalität
aus Freiheit), die eine Handlung als Ausgleich zur Folge hat. Wir
sehen hier überall einen finalen Zug, der bei diesen Beispielen vom
Menschen als einem geistigen Wesen eingeführt wird.

Wir finden nun aber auch in der Natur Vorgänge, die offenbar

zur Kompliziertheit also höherer Ordnung führen. Das Wachsen
eines Lebewesens als Folge der Erbinformation, die Evolutionstheorie

gehören hierher und es erscheint begreiflich, daß viele
Forscher auch hier von Finalität sprechen und den Begriff der Entelechie
oder des elan vital (Bergson) einzuführen versuchten. Ich denke
besonders an Driesch. Von Kants Begriff der Epigenesis wurde schon

gesprochen. Es fällt aber schwer, hier vom rein wissenschaftlichen

130



Standpunkte aus das Finale einzuführen. Es ist sicherlich so, daß das

biologische Geschehen nur aus unwahrscheinlicheren Zuständen her
sich vollziehen kann, es sieht so aus, als ob etwas Finales dahinterstünde.

Man muß fragen, ob ein unwahrscheinlicher Zustand auch

von allein entstehen kann. Unwarscheinlichkeit heißt ja nicht
Unmöglichkeit und bei der langen Zeit — die mathematisch einer
äußerst großen Zahl von Fällen entspricht - ist dies nicht
auszuschließen, daß einmal ein Zustand der Molekülstruktur entstanden

ist, die sich dadurch ausgleichen mußte, daß sie sich mit einem
Molekül ähnlicher oder auch anderer Struktur verbindet. Sicherlich
entsteht ein Gebilde wie der Mensch nicht auf einmal, sondern indem
die Arten sich fast stetig immer weiter zu komplizierteren Strukturen
entwickelt haben. Die allmähliche Entwicklung ist wahrscheinlicher
als das plötzliche Entstehen neuer stark verschiedener Strukturen.
Ganz ausschließen kann man also die zufällige Entwicklung auf
keinen Fall. Das Zusammenstoßen zweier beispielweise Viren mit
an sich ausgeglichenen Strukturen kann einen unwahrscheinlicheren
Zustand hervorrufen, der sich durch Vereinigung ausgleichen muß.
Dies kann der Anfang vom Leben sein; jede Pflanze ernährt sich

dadurch, daß die Wurzel zufälligerweise mit Stoffen zusammentrifft,

die sie aufnimmt, weil dieses Zusammentreffen einen
unwahrscheinlicheren Zustand hervorgerufen hat.

Erst das höher entwickelte Tier kann sich die Nahrung suchen,
also final vorgehen. Man kann also sagen, daß die Tendenz zum
Wachsen durch das zufällige Zusammentreffen an sich
ausgeglichener Strukturen entsteht, wobei ein unausgeglichener Zustand
sich mit inneren Spannungen zum Ausgleich bildet.

Hierbei spielt das Problem der Entropie hinein. Ich möchte hierauf
nicht näher eingehen, sondern nur kurz sagen daß Entropieminderung

durch die Information entsteht, zufällig oder final, die sich
aber durch den dadurch entstehenden kausalen Vorgang
mindestens wieder ausgleicht, wie Szilard4 am Meßvorgang
nachgewiesen hat. Dies bezieht sich aber nur auf abgeschlossene Systeme.
Wenn zwei oder mehr Systeme sich verbinden, so ist sicherlich
insgesamt der Zustand auch nach dem Ausgleich unwahrscheinlicher,
die Entropie also kleiner geworden. Sie ist aber größer als die Summe

4 L. Szilard, Über die Entropieverminderung in einem thermodyna-
mischen System bei Eingriffen intelligenter Wesen, Z. f. Physik, 1929, S. 840

131



der Entropien der einzelnen Systeme, so daß der Entropiesatz
(2. Hauptsatz der Wärmelehre) nicht verletzt wird. Man kann klarer
umgekehrt sagen, daß der Informationsgehalt als negative Entropie
nach Zusammenschluß mehrerer Systeme größer ist als der
Informationsgehalt jedes einzelnen Systems, daß er aber kleiner ist als die
Summe der Informationsgehalte der einzelnen Systeme.

Die Zufälligkeit im Naturgeschehen weist darauf hin, daß nicht
jedes Zusammentreffen eine Weiterentwicklung oder gar ein
Fortschritt sein muß. Hier spielt die Bewährung hinein, die ja erst die
Selektion nach Darwin ermöglicht. Sicher ist, daß Fortschritt kein
einheitlicher Begriff ist, sondern sich zusammensetzt aus
neuentstehenden Vor- und Nachteilen. Jede Entwicklung und jeder
Fortschritt besteht aus beiden. Wenn die Vorteile überwiegen, kann man
insgesamt von Fortschritt sprechen. Ein reiner Fortschritt ist nur
eine spekulative Denkmöglichkeit. Es ist der Fehler dialektischen

Denkens, diese Tatsache zu übersehen.

32. Kosmologie

Aus den bisherigen Überlegungen ergibt sich die Frage, wie ein

Anfang möglich sein kann, oder auch die entgegengesetzte Frage,

warum noch kein Ende entstanden ist. Dies führt ins Gebiet der

Kosmologie. Anfang sei hier nicht als Schöpfungsakt der Welt
angenommen und Ende nicht als Weltuntergang, sondern philosophisch
als die Möglichkeit unwahrscheinlicher Zustände, die das

Weltgeschehen bestimmen und als völlig ausgeglichener Zustand,
entsprechend dem sogenannten Wärmetod der Physiker.

Wir haben gesehen, daß am Anfang eines kausalen Vorganges
Information als Determinante steht. Wenn wir annehmen, daß am
Anfang das allgemeine Chaos gestanden hat, entsprechend antiker
Vorstellungen, wie kann dann aus dem Chaos ein Kosmos
entstehen?

Chaos soll der wahrscheinlichste Zustand völliger Ausgeglichenheit

und völliger Strukturlosigkeit sein. Wie kann daraus, auch nur
in begrenzter Weise Kosmos entstehen? Und warum ist dieser Kosmos

nicht längst schon wieder ins Chaos zurückgefallen? Nun, ich
will mich hierbei möglichst keiner unzulässigen Spekulation
hingeben. Sagen wir, daß Information Determinanten kausaler
Vorgänge sind, so muß, wenn aus dem Chaos ein Kosmos entstehen soll,

132



irgendwie Information vorhanden sein, um ein Weltgeschehen
auslösen zu können. Wenn J. Peters sagt, «Im Anfang war die
Information», so scheint dies nicht so falsch zu sein5. Die Breite des

heutigen Begriffes der Information, die Einformung, Determinante,
Ordnung, Wissen, Finalität umfaßt, scheint dem Logos nahe zu
stehen. Die Unübersetzbarkeit des Logos weist auch auf eine große
Breite der Bedeutung hin, wenn er auch mehr das Geistige als das

Physikalische bezeichnen will. Aber Information ist auch geistig, ist

Anweisung, Richtung zur Ordnung, Wissen. Die Ähnlichkeit kann
nicht von der Hand gewiesen werden.

Es bleibt die Frage nach der Möglichkeit einer Information im
Chaos. Völlige Unordnung soll besagen, daß keine Tendenz zu einer

beabsichtigten Ordnung vorhanden ist. Es liegt alles durcheinander.
Dies schließt aber nicht aus, daß gewissermaßen «zufällig», wenn ich
so sagen darf, doch Regelmäßigkeiten auftreten können. Man darf
sie nicht bei Voraussetzung jeder Möglichkeit ausschließen. Denn
Ausschließung ist bereits Einschränkung der völligen Freiheit im
Chaos. Es muß alles geben, was möglich und wahrscheinlich ist.

Chaos ist die Freiheit jeder Möglichkeit und muß daher auch
geordnete Zustände in sich haben. Da Chaos aber völlige Unordnung
bedeutet, so hebt es sich damit selbst auf. Das völlige Chaos gibt es

also nicht, da es widersprüchlich ist. Es gibt keinen Zustand, der
nicht schon irgendwie geordnete, regelmäßige Zustände enthält.
Diese wirken dann als Information und bedingen Vorgänge.

Genau das Gleiche gilt auch für das Ende. Einen völlig
ausgeglichenen Zustand gibt es nicht; daher kann auch der Wärmetod
nicht eintreten. Wohl gleicht sich manches aus, aber unwahrscheinliche

Zustände entstehen immer wieder von neuem. Solange die
Wahrscheinlichkeit nicht null ist, ist die Möglichkeit der Realisierung
nicht ausschließbar.

So steht am Anfang die Information, aber auch am Ende ist sie

nicht verschwunden. Ist unser Kosmos überhaupt wirklich ein Kosmos

oder ist unser Zustand vielleicht überhaupt der als Ganzes
gesehen wahrscheinlichste Zustand? Ich lasse die Frage offen. Der
Anklang an Leibniz ist unverkennbar, der die Welt zwar nicht als

die wahrscheinlichste, aber als die bestmögliche angenommen hatte.

6 J. Peters, Einführung in die allgemeine Informationstheorie, Bln. 1967,
S. 255.

133



Information steht dann zwar nicht am Anfang, wohl aber ist sie

immer da und bedingt kausale Vorgänge.
Wenn wir nun immer in einem insgesamt wahrscheinlichsten

Zustande leben und die Ereignisse und Vorgänge weiter nichts zu sein

scheinen, als ein Verschieben der Ordnung gegeneinander, wobei

man allerdings in astronomischen Zeit- und Raummaßstäben denken

muß, so muß sich dies in einem dauernden Gegenspiel von Ordnung
und Unordnung, von Vor- und Nachteilen, bewegen. Wohl gibt es

Fortschritt, wohl kann der Mensch als final handelndes Wesen

Nachteile zu beseitigen suchen, aber er muß sich darüber im klaren
sein, daß Idealzustände unmöglich sind. Höhere Ordnung erhöht die
innere Spannung, die Empfindlichkeit und Anfälligkeit. Entwicklung

kann fortschrittlich sein, zu Besserungen führen, zieht aber
immer Nachteile mit sich. Vor- und Nachteile gehen miteinander
und, je weiter der Fortschritt schreitet, um so größer ist die Gefahr
eines Zerfalls. Die heutige Zeit weist ja deutliche Zeichen auf.

33. Metaphysik

Ein Blick in die Metaphysik erscheint fast unmodern. Man soll sich

aber nicht modernen Strömungen hingeben, sondern als Wissenschaftler

und noch mehr als Philosoph kritisch an alle Probleme herangehen.

Auch hier ist eine Epoche bestehender Vorurteile erforderlich.
Schon bei der Betrachtung des Chaos wurden metaphysische

Probleme berührt. Wir sahen Information im Chaos, aber als

zufällige den Wahrscheinlichkeitsgesetzen folgende Information. Sie

ist Grund der Bewegung, besser Dynamik des Seins. Dieses

Seinsverständnis, wie es auch Heidegger meint, ergibt sich hier aus

kosmologischer Betrachtung. Sein als Grund hat selbst seinen Grund
in der Wahrscheinlichkeit, im Zufall, wenn man will, also in der Freiheit.

In diesem Sinne ist Freiheit noch weltimmanent. Heidegger6
verweist sie aber in die Transzendenz. Wir können dem folgen und

sagen: Freiheit als Grund des Seins ist nicht nur Wahrscheinlichkeit

der Information, sondern wesenhaft Grund des Seins. Sie steht

nicht im «Chaos», wohl aber wirkt sie auf dieses, ist selbst Grund
des «Chaos», als des wahrscheinlichsten Seins. Dies klingt mehr
transzendental als transzendent. Es scheint sich beides zu überlappen.
Freiheit ist selbst nicht das Sein, ist also transzendent, sie ist aber

' M. Heidegger, Vom Wesen des Grundes, Frankfurt a. M. 1965, S.51 u. 54.

134



auch die Bedingung der Möglichkeit, daß Sein ist, also transzendental.
Freiheit ist selbst unbegründet, also ohne Information, aber sie

informiert selbst. Das Sein ist zwar selbst form- und inhaltslos, es

informiert aber als Werden, als Tätiges das Seiende. Als selbst

Unbegründbares ist Freiheit nicht informiert, kann aber
informieren. Freiheit ist so transzendentaler Grund wie der Logos.
Danach gibt es also noch einen Grund der Information, eben die Freiheit.

Am Anfang steht daher die Freiheit, nicht die Information.

34. Erkenntnistheorie

Der schon genannte Begriff transzendental weist uns nun in das

Gebiet der Erkenntnistheorie.
Zunächst klingt es befremdlich, die Informationstheorie und das

Kybernetische mit dem Transzendentalen in Beziehung zu setzen.
Es ist aber nicht befremdlicher, als wenn man sagt, daß die Maschine
denke. Diese Vorstellung hat sich aber weitgehend durchgesetzt
Warum soll man das Transzendentale als Denkform dann nicht mit
der Denkmaschine in Verbindung bringen?

Das Transzendentale sei hier als das allgemein angenommene
Ganze der Bedingungen der Möglichkeit angesehen. So mag es

Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis wie bei Kant, aber auch
der Möglichkeit alles Seienden sein. Immer ist es Bedingung der

Möglichkeit von irgend etwas. Auf die Erkenntnis bezogen sind diese

transzendentalen Bedingungen die Anschauungsformen, also Raum
und Zeit, und die Denkformen, also die Kategorien. Ganz allgemein
und herausgehoben aus der Wirklichkeit eines Seienden sind diese

Formen also transzendental. Bezieht man sie auf den Menschen, so

hat sich hierfür der Begriff existentiell ergeben. Existenz faßt also

die Möglichkeiten zusammen, die dem Dasein, und zwar des

Menschen a priori gegeben sind. Bei der Maschine kann man dann von
einer vorgegebenen Struktur sprechen, die ein Verarbeiten von
Information im Rahmen logischer Gesetze und Regeln ermöglicht.

Die transzendentale Allgemeinheit als Bedingung der reinen

Möglichkeit erweist sich beim Menschen als Existenz und bei der
Maschine als vorgegebene Struktur. Auch die Existenz ist dabei an
eine bestimmte Struktur gebunden, die als Erbinformation bezeichnet

wird. Auch diese enthält alle Möglichkeiten des menschlichen
Daseins. Bei der Maschine ist die vom Konstrukteur erstellte Struk-

135



tur zugleich die Information, logische Beziehungen aufzustellen. In
der Maschine gibt es sogenannte logische Schaltungen, die Identität
und Anderssein unterscheiden können. Hiermit ist es möglich,
Konjunktionen und Disjunktionen nachzubilden. Dies entspricht den

logischen Denkgesetzen, dem Satz der Identität und der

Widerspruchsfreiheit, die ich als die statischen Grundsätze des Denkens,
und zwar des diskursiven Denkens bezeichnen möchte. Die strukturell

gegebene Information ist derart, daß solche logischen Funktionen
ausgeführt werden können. Man kann also sagen, durch die
statischen Grundsätze ist die Maschine a priori informiert. Was sie

damit anfangen soll, bleibt weiteren Eingaben, der Programmierung,
der Information a posteriori vorbehalten.

Wie ist es demgegenüber beim Menschen? Als Denkgrundsätze
gelten für ihn ebenfalls die statischen Grundsätze. Auch er besitzt

a priori die Möglichkeit diskursiv mit ihrer Hilfe zu denken. Aber
es gibt noch den Satz vom zureichenden Grunde, den ich den
dynamischen Grundsatz nenne. Dieser ist der Maschine nicht a priori
eingegeben. Die Maschine muß daher Implikationen, wie es die

symbolische Logik lehrt, durch entsprechende Disjunktionen
ersetzen. Der Mensch aber kann Zusammenhänge unmittelbar, Grund
und Folge zugleich überschauen. Die Möglichkeit dynamisch zu denken,

ist ihm a priori gegeben. Dadurch kann er auch intuitiv denken.
Das diskursive Denken, das in der Maschine digitale Struktur

heißt, braucht keine Anschauung. Für die Zusammenschau von
Vorgängen bedarf es der Zeit als Anschauungsform. Auch diese

Möglichkeit besitzt der Mensch in seiner Existenz im Gegensatz zur
Maschine. Auch die Anschauungsform des Raumes ist nur beim
Menschen a priori, nicht bei der Maschine. Die Anschauungsformen

fehlen bei der Maschine, und zwar deswegen, weil Anschauung

ohne Bewußtsein nicht möglich ist. Die Möglichkeit der
Mustererkennung in den Maschinen steht dem nicht entgegen. Bei der
Maschine muß das Muster bis auf die Signale digital zerlegt werden,
während die Vernunft in der Lage ist, etwas als Ganzes zu
überschauen. Wenn man einen Menschen «erkennt», so geschieht dies

nicht durch Analyse der Einzelteile und nachfolgender Synthese. Man
kann nicht einmal sagen, woran man ihn erkennt. Dieses Erkennen
ist eine spontane Ganzheitsschau.

Bewußtsein ist nicht in der Maschine. Es ist vom Konstrukteur
nicht einstrukturiert. Die Information des Ichgefühls als Information

136



von sich selbst fehlt und kann auch nachträglich nicht programmiert
werden. Wohlgemerkt, das Bewußtsein selbst, nicht irgend eine Aussage

darüber. Die Maschine weiß nicht, was sie tut, aber sie kann
Sätze über den Begriff Bewußtsein als vorprogrammierte Zeichenfolge

bilden. Dies liegt daran, daß Bewußtsein eine innere
Information, wie es Schischkoff nennt, ist. Dies kann man nicht von
außen einprogrammieren.

Anschauungsformen und Bewußtsein fehlen in der Maschine. Sie

ist nur Kanal, der Information durchläßt und logisch-statisch
ändert. Daher muß die Maschine alles mit Signalen verarbeiten. Jeder
Buchstabe, jede Zahl muß aus Signalen zusammengesetzt werden.
Der Mensch aber kann überschauen, die Form, wozu die Anschauungsform

des Raumes gehört, ist spontan begreifbar. Eben aus
diesem Grunde ist die Mustererkennung bei der Maschine so schwierig.

Der Mensch erkennt anschaulich und spontan die Form und
kann die Bedeutung aus ihr herauslesen. Dadurch erkennt er Muster
als Ganzes. Ich halte es für falsch, wenn die Kybernetiker versuchen,
im Gehirn nach der Möglichkeit der Zusammensetzung des Musters

aus Signalen zu suchen. Erst muß die Möglichkeit der Anschauung
und damit verbunden des Bewußtseins in den Gehirnzellen geklärt
werden.

Der Mensch besitzt also a priori die Information des statischen

und dynamischen Grundsatzes und der Anschauung. Daher kann

er auch intuitiv denken. Die Unterscheidung von Anschauungsformen

und Denkformen ergibt sich also aus der Betrachtung der

kybernetischen Maschine als durchaus zweckmäßig.
Vergleichen wir nun noch allgemeiner die Lebewesen mit den

Maschinen in erkenntnismäßiger Hinsicht. Es gibt ja auch kleine

Maschinen, die nur rechnen können. In diesen ist die Möglichkeit
zu addieren usw. a priori als Struktur eingegeben, während große

Computer erst durch äußere Information ebenso wie die Menschen
rechnen lernen müssen. Die einfachen Lebewesen handeln bereits

aus Instinkt scheinbar vernünftig. Dieser ist eine Erbanlage, die
bestimmte Fähigkeiten und Tätigkeiten a priori vorschreibt. Die
Erbinformation ist bei den Tieren also größer und differenzierter ähnlich
wie bei den kleinen Rechenmaschinen. Die Lernfähigkeit ist dabei
kleiner. Es zeigt sich hier das Umfang-Inhalt-Gesetz. Je allgemeiner
der Inhalt der Erbinformation ist, um so größer wird der Umfang
der Lernfähigkeit. Je spezieller und damit differenzierter der Inhalt

137
10 Studia Philosophica XXXIV



der Erbinformation ist, um so geringer ist der Umfang. Der Begriff
des Instinkts ist durch die Analogie in der Maschine klarer geworden.
Instinkt ist Information a priori als Anweisungsinformation zu
bestimmten Handlungen.

Es zeigt sich hierbei, daß der Fortschritt in der Entwicklung der
Lebewesen auch darin liegt, daß die Erbinformation an Umfang zu-
und an Inhalt abnimmt. Damit ist der Fortschritt auch dadurch
gekennzeichnet, daß die Möglichkeit zur Aufnahme äußerer
Information erhöht wird, wobei aber die erbmäßig vorgegebene geistige
Information inhaltlich kleiner wird. Die inhaltlich vorgegebene
Information bedingt eine Struktur, die die Aufnahme äußerer
Information einschränkt. Sie ist starrer - man ist versucht zu sagen sturer

- und daher weniger beeinflußbar.

Zeigte schon die Anschauung deutlich wesensmäßige Unterschiede
zwischen der primitiv erscheinenden Vorstellung von der
Information in der Maschine, so tritt dies noch mehr hervor, wenn wir die

von Husserl gebrauchten Begriffe der Noesis und des Noema
betrachten. Sie sind noch geeigneter, wesentliche Vertiefungen
herauszuarbeiten. Das Noema entspricht der Information als dem Inhalt,
den man durch Informieren erhalten hat. Die Noesis ist dem

Vorgang des Informierens als intentionaler Tätigkeit des eigenen
Bewußtseins entsprechend; es ist der intentionale Strahl, der vom
Bewußtsein, vom Ich ausgeht, um aus dem entgegenleuchtenden
Gegenstand sich das Wesen anzueignen. Dies ist kein physikalischer
Vorgang allein, hier spielt das Einfühlen, das Verstehen, das Deuten
des Inhaltes als tätiges Bewußtsein hinein. Man will sich selbst

informieren, um den Gegenstand in den Griff zu bekommen, ihn als

cogitatum und Noema einzusehen. Das sind - nur kurz angedeutet -
Beziehungen, die das Geistig-Seelische menschlichen Bewußtseins
betreffen und weit das Physikalische überformen und überstrahlen.
Noema ist nicht der Inhalt selbst, also das Objekt, sondern ist durch
die Noesis in bestimmter Weise geformt, besser gebildet oder nach

Kant schematisiert. Es ist aber durch die Intentionalität der Noesis

auch mehr enthalten als das Objekt selbst zu geben vermag, es ist
nämlich bewertet und an das jeweilige Bewußtsein angepaßt. Das

Einformen ist hier also weiter zu fassen als bei der Information, es

tritt geistig-seelische Einformung zur physikalischen hinzu.
Das Bewußtsein bringt in den Informationsbegriff erst die Bedeutung,

den Sinn, den Wert hinein. Bewußtsein ist nicht nur, wie

138



Steinbuch meint, einfach die Fähigkeit, die günstigste Lösung eines

Problems auszulesen. Optimierungen können, wie die Mathematik
zeigt, mit logischen Mitteln durchgeführt werden; daher kann dies

die Maschine. Aber sie weiß nicht was das bedeutet. Alles, was zum
Bewußtsein als Information von sich selbst gehört, kann die Maschine
nicht. Das Intentionale, die Anschauung, Bedeutung, Sinn und Wert,
Verstehen als Einfühlen fehlen. Der Mensch programmiert, nur er

weiß, was die Signale in den Lochstreifen bedeuten ; in der Maschine
läuft aber nur der dadurch veranlaßte kausale Vorgang ab. Die
Ausgabe liest dann wieder der Mensch und nur er weiß allein
ihre Bedeutung. Diese läuft in der Maschine gewissermaßen

ungewußt mit. Dies zeigt sich darin, daß Zwischenausgaben
verstanden werden können. Die Bedeutung ist gewissermaßen eine

prästabilierte Harmonie mit den physikalischen Vorgängen in der
Maschine.

35. Anthropologisch-soziologische Aspekte

Das Problem des Bewußtseins berührt bereits das Menschliche,
das philosophisch-Anthropologische, das Dasein, die Existenz. Das

Bewußtsein mit freiem Willen und «Wissen um» hat die Möglichkeit

das Zufallselement oder besser die Wahrscheinlichkeitsbeziehungen

im Werden von Information final zu überformen. So zeigt
sich der philosophische Informationsbegriff als der final überformte
technisch-mathematische Informationsbegriff. Was naturwissenschaftlich

nur kausal (als Folge von Wahrscheinlichkeitsbeziehungen)
beschrieben werden kann, wird philosophisch etwas Beabsichtigtes,
etwas mit Bedeutung und Bewertetes. Freiheit im Bewußtsein als

Selbstbestimmung überformt so Freiheit im physikalischen
Geschehen als Wahrscheinlichkeit.

Wir sahen, daß jedes Lebewesen sich absichtlich Information
beschaffen muß, um leben zu können. Dies ist im einfachsten Falle
die Nahrungsaufnahme. Ohne sie kann die Erbinformation nicht
wirksam werden. Das Lebewesen müßte sterben. Dies entspricht
dem, was Heidegger das Sein zum Tode nennt7. Die Tendenz zum
Verfall wird hierbei als Ausgleich der durch die komplizierte Struktur
bedingten Ordnung und Unwahrscheinlichkeit deutlich. Es ist er-

7 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tüb. 1960, S. 175, 277, 307.

139



forderlich sich Ordnungstendenzen heranzuholen, also neue Strukturen

als äußere Information zu besorgen. Deshalb ist Sorge das Sein
des Daseins. Bei Heidegger ist dies nicht nur eine Angelegenheit
menschlichen Daseins, sondern ein ontologisches Problem. Das In-der-
Welt-Sein als Geworfenheit in das Dasein ist wesenhaft Sorge. Dem
Dasein ist die Sorge vorweg, die das Dasein jeweils zum eigensten
Seinkönnen zurückholt. Gewiß ist dies alles mehr als der
Informationsbegriff sagen kann, aber man sieht ihn hinter dem Begriff
der Sorge hindurchleuchten, damit das Strukturganze, von dem
Heidegger auch spricht, als das eigenste Seinkönnen erhalten bleibt.
Sorge ist verbunden mit Sein zum Tode. Tod ist eine Seinsmöglichkeit

des Daseins. Das Dasein stirbt immer schon, ist aber zugleich
als Sorge die ständige Flucht vor dem Tod. Diese Deutung
entspricht genau dem, daß Information erforderlich ist, um dem
Verfall in den wahrscheinlicheren Zustand, eben dem Tode, zu
entgehen.

Wir sehen also, daß Informationssuche und kausalbedingter Verfall

einer Ordnung der Sorge und dem Sein zum Tode entsprechen,
obwohl in der existentialen Betrachtung mehr enthalten ist als der

Informationsbegriff geben kann.
Information ist ein Zustand höherer Ordnung. Der Mensch mit

seiner komplizierten Struktur ist also erbmäßig hoch informiert. Er
hat die Möglichkeit viel zu verarbeiten und sich programmieren
zu lassen. Den Inhalt des Wissens erhält und erarbeitet sich der
Mensch im Laufe der Zeit. Je älter der Mensch ist, um so informierter
ist er, um so erfahrener also. Der Informationsgehalt nimmt mit dem
Alter nur zu. So nehmen auch seine Urteilsfähigkeit und der Uberblick

über die Zusammenhänge mit wachsendem Alter zu. Eine
Irreversibilität ist hierbei zu erkennen. Im Gegensatz dazu wachsen
die Fähigkeiten der Tiere, die ja körperlich sind, nur bis zu einem
bestimmten Alter und nehmen dann wieder ab. Auch beim
Menschen haben die körperlichen Kräfte einen Höhepunkt, aber die

geistigen eben nicht. Dies sollte beim Generationenproblem mehr
beachtet werden. Der Ältere weiß Früheres und Heutiges, der

Jüngere nur das Neue. In bezug auf das Wissen ist der Ältere sicherlich

besser informiert. Das Problem bricht erst dann auf, wenn es

um mehr weltanschauliche Ansichten geht, um die moralischen
insbesondere. Diese sind bereits in der Jugend geprägt, programmiert
und bleiben in dieser Form meist erhalten. Die Jüngeren werden

140



durch die Erfahrungen der heutigen Zeit geprägt und diese sind bei
der Raschheit der Entwicklung verschieden von den früheren. Der
Generationenkonflikt liegt weniger im Wissen als in der Beurteilung
der Vorgänge in der Welt.

Dies führt nun bereits in das Gebiet der Gesellschaft. Auch diese

ist hochinformiert, besitzt also eine komplizierte Struktur, die eine

weitgehende Ordnung erforderlich macht. Ohne Ordnung geht es

nicht. Hochinformiert heißt eben auch weitestgehend geordnet und
strukturiert. Dies bedingt eine durchgreifende Organisation. Es

bedingt aber auch eine hohe Anfälligkeit; dies ist deutlich zu erkennen

an der Empfindlichkeit der Währungen und dem großen Einfluß
bereits einfacher Maßnahmen. Es zeigt aber auch, daß eine Störung
der Ordnung leicht einen völligen Zusammenbruch hervorrufen
kann. Revolutionen haben immer Notzeiten zur Folge gehabt. Sie

sind Zerstörungstendenzen, die der Verfallstendenz einer hohen

Ordnung nachgeben. Sie widersprechen daher einer stetigen
Weiterentwicklung und erschweren den Fortschritt. Evolution ist allmähliche

Informationserhöhung, Revolution geht über Informationsminderung.

Die Kompliziertheit einer modernen Gesellschaft zeigt sich auch
in der Spezialisierung. Auch dies ist ein echtes Informationsproblem.
Der einzelne Mensch ist nicht mehr in der Lage, das gesamte Wissen

der Menschheit, ja schon eines einzelnen Gebietes aufzunehmen und
zu überblicken. Je mehr Wissen erarbeitet worden ist, um so enger
wird der Bereich zu ziehen sein, den ein einzelner Mensch beherrschen

kann. Eine Spezialisierung ist unvermeidlich und eine Folge
des großen Informationsgehaltes. Wenn heute vielfach vom Fach-
idiotentum gesprochen wird, so darf dies nicht das Spezialistentum
an sich bemängeln, sondern nur die Begleiterscheinung, daß die
allgemeine Grundlage des Wissens nicht ausreicht und die Spezialisten
glauben, wie beispielsweise Steinbuch, aus ihrem Fachwissen allein
heraus, eine Weltanschauung aufbauen zu dürfen. Nach Jaspers
darf bei der Fülle spezialistischen Könnens «die Teilnahme an
universaler Wissenschaftlichkeit nicht fehlen»8. Dies führt zum
Schulproblem. Die Allgemeinbildung muß bei Beginn der speziellen
Berufsausbildung bereits weitestgehend vorliegen. Sie muß die Grundschule

insbesondere die höhere Schule (Mittelschule) bieten und

8 K.Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Hbg. 1956, S. 93.

141



zwar in allen Fächern. Der Naturwissenschaftler muß die Grundlage
der Kenntnisse der Geisteswissenschaften kennen, ebenso wie der
Geisteswissenschaftler über Naturwissenschaft und Mathematik
informiert sein sollte. Die Allgemeinbildung ist unteilbar. Dies könnte
die sogenannte Gesamtschule bieten. Bei der Berufsausbildung aber
soll man sich wegen der Fülle des Lehrstoffes bereits auf das für den

Beruf Erforderliche beschränken, aber es muß wenigstens die
Gelegenheit zur Informationserhöhung auf dem Gebiete der Allgemeinbildung

geboten werden.
Und ein Weiteres: Aus der Feststellung, daß die Information im

Laufe der Zeit größer geworden ist, ergibt sich, daß weitgehend alle
Schichten der Menschheit erfaßt werden. Fiat der Mensch genügend
Information, so kann er die Verhältnisse der Umwelt auch beurteilen
und kritisieren. Dies führt zum Problem der Mitbestimmung, die
durch die erhöhte Information ihre Berechtigung erhalten hat. Sie

darf sich aber nicht als feindliches Gegenüberstellen in den an sich

unvermeidbaren Rangunterschieden auswirken, da dies wieder die
Gefahr des Zerfalls als Hemmung bringt, sondern als gegenseitiges
Verstehen und Helfen.

Jeder Versuch einer Zerstörung ist gefährlich und fördert den

Verfall. Es ist für die Zukunft unerläßlich dies zu erkennen und
damit den aus einer falsch verstandenen Dialektik gerechtfertigten
Revolutionsgedanken beiseite zu schieben. Unsere Gesellschaft ist

aufgrund der weiter wachsenden Technik so kompliziert und damit
so anfällig geworden, daß schon kleine Änderungen langsam
durchgeführt werden müssen, bis eine kybernetische Ausregelung wieder
einen halbwegs stabilen Zustand hergestellt hat.

So sehen wir, daß der neu entwickelte Informationsbegriff manches
besser verstehen und erkennen läßt, daß er uns auch über den
Mechanismus einer Entwicklung aufgeklärt hat. Aber trotzdem ist

er kein Prinzip. Man kann ihn vielleicht als Ordnungsprinzip
bezeichnen, aber hier bedeutet Prinzip Methode und Richtung, aber
nicht eine Arché. Wenn wir von einem Anfang sprechen wollen, so

fanden wir die Freiheit als Grund des Grundes und der Information.
In Freiheit kann die Ordnung Unordnung werden und umgekehrt.
Wir sehen überall Freiheit, auch wenn sie sich mit dem Verstand
nicht begründen läßt, der überall Gründe, Ursachen oder
mindestens Motive sucht. Aber schon Motive sind nicht zwingend, sie

sind nach Husserl im Bereiche des Geistes mit Bewußtsein und

142



Willen9. Sie sind also sicherlich mit Freiheit verbunden. Auch hier
zeigt sich die Freiheit als Motivation in der Gesellschaft. Die Freiheit
als Motivierung behalten, geht nur in einer die Freiheit bewahrenden
Gesellschaft. Sie muß sich als Selbstbestimmung aus Verantwortungsbewußtsein

auswirken können. Um dies zu können, muß man über

Folgen und Gründe informiert sein. Man muß aber auch den Willen
haben, seine Flandlungen bewußt auf das Gesamtwohl der Menschen
auszurichten. Information und Freiheit des ethischen Willens sind
oder sollen die Grundlagen unserer Handlungen sein. Vielleicht
gelangen wir dahin, ehrliche Information überall zu erhalten und
dann in freiem Willen unsere Handlungen so auszurichten, wie es

der kategorische Imperativ verlangt, nicht den Menschen nur als

Mittel, sondern immer zugleich als Zweck zu brauchen, wie es Kant

in der Metaphysik der Sitten formuliert hat.

8 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänommenologie und phänomenologischen

Philosophie, Haag 1952, I, S. 230.

143


	Philosophische Aspekte des Informationsbegriffes

