Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Bemerkungen zu Alexander Pfanders Nachlasswerk "Ethik in kurzer
Darstellung”

Autor: Schwankl, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bemerkungen zu Alexander Pfanders NachlaBwerk
«Ethik in kurzer Darstellung»*

von Peter Schwankl

I. Entstehung und Stellung im Gesamtwerk

1 Nach dreizehnjahriger Unterbrechung hatte Alexander Pfinder
seine Vorlesung iiber Ethik im Wintersemester 1926/27 in «neuer
Form»? wieder aufgenommen und bis zum Sommersemester 1934
in fiinf Fassungen?® fortgesetzt. Nach der Emeritierung im folgenden

* Nach einem auf dem Internationalen KongreB3 «Die Miinchener Pha-
nomenologie» anlaBlich des 100. Geburtstages von Alexander Pfinder im
April 1971 in Miinchen vorgetragenen Bericht.

! Erlauterung der im folgenden gebrauchten Abkiirzungen:

EKD = A. Pfander, Ethik (ethische Wertlehre und ethische Sollenslehre)
in kurzer Darstellung. Aus dem NachlaB3 herausgegeben von
P. Schwankl. Schriften aus dem NachlaB3 zur Phinomeno-
logie und Ethik, herausgegeben von H. Spiegelberg, Band 2,
Miinchen 1973.

EPP = A. Pfander, Philosophie auf phinomenologischer Grundlage. (Ein-
leitung in die Philosophie und Phdnomenologie.) Unter Mit-
wirkung von E. Avé-Lallemant zusammengestellt und ein-
geleitet von H. Spiegelberg. Schriften aus dem Nachlal3 zur
Phanomenologie und Ethik, herausgegeben von H. Spiegel-
berg, Band 1, Miinchen 1973.

L = A. Pfinder, Logik, Halle (Saale) 21929.

Pf Pfanderiana (Bayerische Staatsbibliothek, Miinchen).

PL A. Pfander, Philosophie der Lebensziele. Aus dem NachlaB her-
ausgegeben von W. Trillhaas, Géttingen 1948 (= Vorle-
sung aus dem Wintersemester 1921/22).

PWMM = A. Pfander, Phdnomenologie des Wollens. Motive und Motivation,
Miinchen 21963. Mit einem Vorwort von H. Spiegelberg.

SM = A. Pfiander, Die Seele des Menschen. Versuch einer ver-
stehenden Psychologie, Halle (Saale) 1933.

? Brief Pfanders an A. Schwenninger vom 3. 1. 1927 (Pf Mappe K I 2),
s. EKD, S. 16, Ful3n.

* Die Vorbereitungsnotizen hierzu in Pf Mappe D I 4 bis 8.

93



Jahr* widmete sich Pfander einer ausgearbeiteten und verdffent-
lichungsreifen Aufzeichnung seiner Ethik: Vom 15. November 1935
bis 5. Februar 1936 schrieb er die «Ethik in kurzer Darstellung»®
nieder; Vorarbeiten zu ihrer Einleitung waren seit dem 25. Juni 1935
vorausgegangens$.

Im Veréffentlichungsplan (12. Februar 1936)7 fithrt Pfinder die
«Ethik» an, und zwar an erster Stelle, vor der «Einleitung in die
Philosophie und Phinomenologie» und der « Grundziige der Wert-
philosophie». Der in diesem Plan aufgefithrten und ausdriicklich als
im « Manuskript fertig» bezeichneten kurzen Darstellung® sollte eine
ausfithrliche folgen. Sie konnte Pfander, der die Ethik fiir «das
dringendste philosophische Problem der Gegenwart» hielt?, jedoch
angesichts seiner schwindenden Lebenskraft vermutlich nicht einmal
mehr beginnen!®. Die schon seit den zwanziger Jahren Herbert
Spiegelberg und anderen bekannte Absichteiner Buchveréffentlichung
der Ethik!! konnte Pfinder nicht verwirklichen. Selbst ihre kurze
Darstellung konnte zu seinen Lebzeiten nicht mehr publiziert werden.

Bereits die «Seele des Menschen» liel vermuten, daf3 die Ethik in
Pfinders Philosophie einen sachlich gewichtigen Platz einnimmt!2.
Die «Ethik in kurzer Darstellung» diirfte — zusammen mit der « Ein-
leitung in die Philosophie und Phidnomenologie» — Pfinders philo-
sophisches Testament darstellen?s,

Die auf den Ethik-Vorlesungen fuBende und sie sachlich ab-
schlieBende sowie durch mehrere Arbeiten Pfinders sachlich vor-

4 Seine letzte Vorlesung hielt Pfander am 15. 2. 1935, s. H. Spiegelberg in:
EPP, S. 16.

5 Pf Mappe D IV 1, s. EKD.

¢ Ausfiithrlicheres zu Mss. und Chronologie s. EKD, 8. 16f., 153, 159.

7 In Pf Mappe A IV 4, s. EKD, S. 12, u. EPP, Faksim. neben S. 10.

8 Thre Redaktion letzer Hand konnte Pfinder jedoch nicht mehr vorneh-
men; hierzu s. EKD, S. 17f.

® Brief von H. von Recklinghausen an H. Spiegelberg vom 6. 5. 1939,
s. EKD, S. 16, FuBn.

10 Briefe von H. von Recklinghausen an H. Spiegelberg vom 6. 5. 1939,
20. 2. u. 18. 3. 1940, s. EKD, S. 16, FuB3n.; s. H. Sp1ege1berg1n EKD, S. 13.

11 H. Spiegelberg in: EKD, S. 11.

12 5. unten: FuBn. 148f.

13 H, Spiegelberg in: EKD, S. 12; H. Spiegelberg, Alexander Pfédnders
Phdnomenologie, Den Haag 1963, S. 8. '

94



bereitete!* und sie zum Teil voraussetzende!® «Ethik in kurzer
Darstellung» leitet keine neue Periode oder gar Wende in Pfanders
Schaffen ein, das vielmehr durch Konsistenz charakterisiert
1ngte.

Die bislang weitgehend unbekanntel? «Ethik» Pfinders koénnte
dazu beitragen, seine sachliche und methodische philosophische
Gesamtkonzeption zugénglicher zu machen!® und dariiber hinaus
Fehlinterpretationen zu beseitigen, denn er wird ungerechtfertigter-
weise auch heute noch ofters a) — trotz seiner sich bereits in der
«Seele des Menschen» (1933) deutlich abzeichnenden philosophi-
schen Anthropologie und trotz seiner 1948 posthum erschienenen
«Philosophie der Lebensziele» — ausschlieBlich als Psychologe und
Logiker angesehen!® und b) als phdnomenologischer «Realist» oder
«Ontologist» klassifiziert, der die «transzendentale Wende» ver-

14z, B. SM, S. 26f., 66ff. (Phinomenologie der Wahrnehmung der Ver-
bindlichkeit ethischer Forderungen); PL, S. 171 (Unterschied zur theoreti-
schen Einstellung; Riickstandigkeit der bisherigen Wertphilosophie; zeitlose
Distanz), 180 (geistiges Grundwesen); Rundfunkvortrag vom 28. 1. 1927
«Die groBen Zeitprobleme der Philosophie, II. Teil: Die Wertprobleme»
(in: EKD, S. 4411.).

18 z. B. den in SM explizierten — und keineswegs biologistisch zu verstehen-
den — Grundbegriff der «Auszeugung». Hierzu s. M. Dombrowsky, Das
Wesen des Auszeugungsiriebes bei Alexander Pfdnder, Diss. Miinchen 1950,

16 Tn EKD - ebenso wie in EPP, die im gleichen Zeitraum entstanden ist —
gebraucht Pfander den Begriff der Epoché, was zwar nicht Pfanders Methode,
aber das Verhiltnis von Pfianders Phianomenologie zu der E. Husserls in
einem gegeniiber einem Teil der bisherigen Interpretation veranderten Lichte
erscheinen 1aBt; hierzu H. Spiegelberg, « Epoché und Reduktion bei Pfander
und Husserl», KongreBreferat («Die Miinchener Phinomenologie»; April
1971).

17 Es ist jedoch zu vermerken, daf3 A. Wenzl in seinen Vorlesungen bereits
Ende der vierziger Jahre Pfander zusammen mit M. Scheler und N. Hartmann
als Bahnbrecher der neuen materialen Wertethik nannte, s. J. Hanslmeier,
Problemgeschichte als Einfiihrung in die Philosophie (Skriptum nach A. Wenzl),
Miinchen 1950, S. 95. — K. Stavenhagen, Person und Persinlichkeit. Untersuchun-
gen zur Anthropologie und Ethik. Aus dem NachlaB herausgegeben von
H. Delius, Gottingen 1957, S. 2401f., setzt sich — auf Grund eines «langeren
Gesprichs (etwa 1932)» (ebd., S. 240) — mit Pfinders Ethik, und zwar mit
ihrer religiosen Fundierung, auseinander.

18 H. Spiegelberg in: PWMM, S. IX; H. Spiegelberg, Alexander Pfinders
Phdnomenologie, S. 8 (Pfanders philosophisches Gesamtziel).

19 g, H. Spiegelberg in: EKD, S. 14.

95



saumt habe® und somit in «bloBer Deskription» stecken geblieben
sei, und damit als von der transzendentalen Phinomenologie tiber-
holt oder — in Reduzierung seiner Phinomenologie auf Sinnklarung —
als von der sprachanalytischen Methode abgeldst betrachtet.

Die Stellung der Ethik innerhalb der Philosophie ebenso wie die
Stellung der « Ethik» im Gesamtwerk Pfanders hat er selbst wie folgt
skizziert?!:

Metaphysik

(Natur, Leben, Geist, Gemeinschaft, Religion)

Ontologie Wertphilosophie Sollensphilosophie
(darin Asthetik (darin der II. Teil
und der I. Teil der Ethik)
der Ethik)

Logik und Erkenntnislehre
Phéinomenologie des Bewuftseins von Seiendem, Werten und Sollen

Hieraus wie aus der «Ethik in kurzer Darstellung»?? ergibt sich, da@3
die Ethik als Wertethik und Sollensethik in Pfinders Werk lediglich
einen Teil der Wert- bzw. Sollensphilosophie darstellt. An einer
allgemeinen Wertphilosophie arbeitete Pfinder, ohne sie abschlieBen
zu kénnen?., Auch zur Asthetik sind Manuskripte vorhanden?4, 25
Zu einer allgemeinen Sollensphilosophie finden sich Gedanken in der
«Einleitung in die Philosophie und Phianomenologie »*6 und vor allem

2 5, H. Spiegelberg, Alexander Pféinders Phinomenologie, S. 3. Zur Realismus-
Idealismus-Frage von Pfinders Philosophie s. Pfinders Brief an A. Schwen-
ninger vom 3. 1. 1927.

21 Blatt «Einleitung in die Philosophie und Phinomenologie (Kurze Dar-
stellung)» vom 21. 3. 1933 in Pf Mappe A IV 4. Fiir Hinweis bin ich
Herrn Prof. Spiegelberg, St. Louis, dankbar. — Hierzu s. auch die Explikation
der «drei Hauptgebiete der Philosophie», namlich des Seienden, der Werte
und des Sollens, in EPP, S. 32.

ns. EKD, 5. 21, 25L

23 EKD, S. 12, 371f.; s. auch EPP, S. 431, 126 ff.

24 Pf Gruppe E.

26 Zur Wertphilosophie gehoért auch die «Axiologie der Lebensziele»,
s. PL, S. 168ff. Zu Ethik als Lebensziellehre s. W. Trillhaas, Ethik, Berlin
1970, S. 1391

26 EPP, S. 26, 481f.

96



im noch unveréffentlichten «Entwurf zu einer Imperativenlehre»
(1909)%7, auf die Pfander in « Motive und Motivation» (1911)2® hin-
weist: « Eine Imperativenlehre, von der ich einenoch unveréffentlichte
Skizze entworfen habe, kénnte meiner Meinung nach eine letzte
Grundwissenschaft fur die Ethik, die Rechtsphilosophie und die
Piadagogik bieten.» In der «Einleitung in die Philosophie und Phéi-
nomenologie»?® differenziert Pfander in axiologische sowie nomologische
Metaphysik, Erkenntnislehre, Phinomenologie und Ontologie. Auf
die Ethik spezialisiert bedeutet dies, daB sie «quer» durch alle diese
Disziplinen geht und daB mit « Phinomenologie» Phinomenologie
des ethischen Wert- und SollenshewuBtseins gemeint ist3,

II. Gegenstands- und Methodenkldrung!

Pfander beginnt die « Ethik in kurzer Darstellung» un-mittelbar und
zentral, indem er klart, was Ethik ist und was sie nichtist: Sie ist «die
systematische philosophische Wissenschaft vom Sittlichen»32. Dies bedeutet:

1. Ethik ist Wissenschaft und zielt somit auf Erkenntnis des Sittlichen
und nicht auf Bekenntnis ethischer Uberzeugungen oder ethischen
Glaubens ab.

2. Ethik ist systematische, das heiBt vollstindige sachliche — also sich
auf Sachen und Sachverhalte selbst als Gegenstiandlichkeiten rich-
tende und sie allseitig?®® und radikal erfassende, vollstindig abgren-
zende und ausgrenzende — und somit nicht historische Wissenschaft
und nicht Eklektizismus noch Synkretismus.

27 Pf Mappe C IV 31.

28 PWMM, S. 156. Danach ist die «Imperativenlehre» Teil der «Wissen-
schaft von den praktischen Vorsitzen oder Voluntarien»; s. auch PWMM,
5. 125,

» EPP, S. 451, 49f., 141.

3 Bewulltseinsphdnomenologie bedeutet aber nicht, wie gelegentlich in
deskriptionistisch-psychologistischer Verkennung des Wesens der Phino-
menologie interpretiert wird, Phinomenologie von BewuBtsein selbst als
seelischer Realitit, sondern von dem, was in BewuBtseinsakten «selbst leib-
haftig gegeben» ist, s. EKD, S. 136 (zitiert unten: S. 100). — Zum Begriff
«Phanomenologie» bei Pfander s. EPP, S. 23f.,, 37f.,, 56f., 1471f., 152ff.

31 EKD, S. 20 bis 26.

82 EKD, S. 20.

83 S, Strasser, Phdnomenologie und Erfahrungswissenschaft vom Menschen, Berlin
1964, S. 233, nennt diesen Sachverhalt «dialektisch».

97



Eine wesentliche methodische Abgrenzung, die Pfinder vornimmt, ist
die der Ethik von der Geschichte der Ethik. Es geht hier um den
Gegenstandsbereich der Ethik selbst, nicht um die Geschichte ihres
Wissens oder um die Geschichte der Wissenschaft iiber ihn. Die
Forschungsrichtung ist also «vertikal», nicht «horizontal». Pfander
liefert keinen Report iiber einige oder alle bisher aufgestellten Ethiken
oder Ethik-Systeme, er untersucht sie auch nicht historisch-kritisch,
sondern er will ersichtlich machen, das heif3t iibertragbare, von ande-
ren nachvollziehbare Erkenntnisse dariiber gewinnen, was das Sitt-
liche ‘wirklich und eigentlich ist. Darin wird die der Phanomenologie
tiberhaupt eigene Distanzierung von der Geschichte sichtbar4,

3. Ethik ist ihrem Gegenstandsbereichangemessene (entsprechende),
also philosophische und somit zum Beispiel nicht theologische, psycho-
logische, soziologische oder ethnologische Wissenschaft.

4. Gegenstand der Ethik ist das Siitliche, das prinzipiell in sittlichen
Wert und sittliches Sollen zu differenzieren ist. Gegenstand der Ethik
sind somit zum Beispiel nicht sittliche Meinungen oder Sitten von
Menschen und menschlichen Gemeinschaften.

Mit der prinzipiellen Differenzierung des Gegenstandes der Ethik
zerfillt sie in Wertethik und Sollensethik. Die Unterscheidung von
ethischen Forderungen und ethischen Werten bedeutet die Unter-
scheidung von a) ethischem Wert-Sein an einem Trager, das gleich-
zeitig ethisches Wert-Haben von einem Tréger ist, und von b) Wert-
haben-Sollen oder Wert-sein-Sollen, das also als Forderung von einem
Subjekt an einen Adressaten gerichtet wird.

Pfinder setzt Ethik von Geschichte sittlichen Beurteilens des Ver-
haltens von Menschen, von Meinungen iiber Sittliches, von Sitten-
lehre und Sittengeschichte, von «ethischen Theorien des [praktischen ]
Lebens»?# und von Geschichte sittlichen und unsittlichen Verhaltens
von Menschen ab. Das Sittliche selbst als Gegenstand der Ethik und
den Weg zu ihm in radikaler Klirung ersichtlich zu machen, unter-
nimmt Pfinder. (Deshalb kann im prizisen Sinne Ethik nicht ethi-
schen Wert und ethisches Sollen selbst lehren, sondern lediglich Lehre
von der Moglichkeit der Erkenntnis von ethischem Wert und ethi-
schem Sollen sein.)

3¢ Zur Relation zwischen FEthik und Geschichte bei Pfinder s. unten:
Abschnitt VI.
sa EKD, S. 24,

98



Pfander widmet sich ausfithrlich methodischen Erérterungen: Um
selbst zu einem Ziel zu gelangen und um andere in den Stand zu
setzen, zu eben diesem Ziel in freiem Vollzug zu gelangen, bedarf es
der Offenlegung und Beschreitung eines Weges, der von mir und
jedem anderen begangen werden kann. Die Klirung des Weges
schlieBt die Klarung seines Ausgangspunktes, das heiBit die — der
Loésung eines Problems immer vorausgehende — Kldrung der Problem-
stellung und der Voraussetzungen, ein.

Bei Pfander wird also ein zweifaches Bemiihen deutlich:

1. Das Bemiihen um den Erkenntnisweg: Erkenntnis ohne Erkennt-
nisweg ist nicht moéglich; Erkenntnisgewinnung setzt Aufweis und
Beschreitung des Erkenntnisweges voraus; diese in subjektiv voll-
zogenem und nur subjektiv vollziehbarem a) Findungs- oder Wahr-
nehmungsprozeB und b) ErkenntnisprozeB verlaufende Erfassung
des Gegenstandsbereichs kann einem keiner abnehmen.

2. Das Bemiihen um Ersichtlichkeit bedeutet nicht nur, etwas als
Bestehendes und nicht nur Vermeintes ersichtlich zu haben, sondern
auch dem Anderen ersichtlich zu machen, also von anderen Menschen
nachvollziehbare, wirkliche Erkenntnisse zu gewinnen. Das Bemiihen
um Erkenntnisiibertragbarkeit ist nur mittels klarer Sprache, die fiir
Pfander charakteristisch ist?5, moglich.

In Pfinders Methode nimmt der Vollzug in verschiedener Weise
einen wichtigen Platz ein: a) Erkenntnisse konnen nicht «ohne
weiteres» iibertragen werden, sondern ihr Vollzug durch jeden
einzelnen erkennen Wollenden von neuem (Nachvollzug) ist notwen-
dig. b) Einsicht in Sachverhalte ist nur durch Vollzug des Ein-
sehens moglich. ¢) Erst im Vollzug der Wertfindung, der Sollens-
findung, der Willensfreiheit ist Wert, Sollen bzw. Willensfrei-
heit nachweislich vorhanden?®®: Gegenstinde wie die Willens-
freiheit werden also durch Vollzug threr selbst {iberhaupt erst
konkret «sichtbar»; Gegenstinde wie Wert und Sollen werden
also durch Vollzug addquater Findung® tberhaupt erst konkret
«sichtbar».

% 5. auch H. Spiegelberg, Alexander Pfinders Phinomenologie, S. 2.
38 5. auch EKD, S. 21 «Ob eine Ethik als Wissenschaft moglich ist, kann
nur durch den ernstlichen Versuch, nicht aber imvorausentschieden werden. »

37 5. unten: S. 102; «Vollzug der angemessenen Erkenntnisakte» (EKD,
S. 25). : '

99



Pfander klart die Ethik als Wissenschaft, und zwar

1. durch Klirung ihrer Gegenstinde, nimlich des ethischen Wertes
und seines Grundes sowie des ethischen Sollens und seines Grundes,

2. durch Klarung ihrer Probleme,

3. durch « Ubersicht» iiber deren a) unmégliche und b) mégliche
(falsche und wahre) Lisungen®® ; Pfander stellt zum Beispiel die falschen
Theorien der Willensfreiheit, des Wertrelativismus, des letzten sach-
lichen Grundes des sittlichen Wertes und des Ursprunges der sitt-
lichen Forderungen systematisch heraus, widerlegt diese " falschen
Theorien und verfolgt oft sogar noch ihre Ausfliichte; |

4. durch «Besinnung iiber die Mittel und Wege, um aus den mogli-
chen Lésungen die wahren und richtigen herauszufinden und sie als
wahr und richtig zu erweisen»®, also durch Klarung der Methode, die
aus folgenden Schritten besteht :40

a) Sinnkldrung (Meinungsklarung),

b) Urteilsenthaltung (Epoché vom Dasein, sein «vorldufiges Dahin-
gestelltseinlassen »42)43,

c) Phénomenologie®* des — allgemeinen wie sittlichen — WertbewuBt-
seins bzw. der sittlichen Sollensfindung, das heifit: «Die Phdnomeno-
logie hat die Akte [des BewuBtseins] zur Priifung?® herbeizuschaffen,
in denen die verbindlichen sittlichen Forderungen selbst leibhaftig
gegeben erscheinen »%8,

Ethik als Wissenschaft zielt zunédchst auf Erkenntnis ihrer beiden
Gegenstinde, ethischen Wertes und ethischen Sollens, ab und macht

8 EKD, S. 25.

% «hd.

© EKD, S. 52ff.,, 135ff.; s. Pfinders Darlegung phinomenologischer
Methode in L, S. 33f.,, u. in EPP, s. oben: Fuin. 30.

415 auch L, S. 76: «Die Sinn- oder Bedeutungsfrage muf} iiberall der
Rechtsfrage vorangehen.»

12 EKD, S. 137; s. EKD, S. 136: «Die Urteilsenthaltung hat zu verhindern,
dafl man voreilig eine Erkenntnis der verbindlichen sittlichen Forderungen
zu haben behauptet.» Zur Epoché s. auch EPP, mehrere Stellen.

43 5. H. Spiegelberg, « Epoché und Reduktion bei Pfinder und Husserl»;
s. auch ders., Alexander Pfinders Phianomenologie, S. 17 ff.

4“4 in EKD, S. 136, als «eigentliche Phinomenologie» bezeichnet;
EKD, S. 54: «Sinnklarung und Epoché [sind] noch keine Phianomenologie.»

45 5. den weiteren Schritt der « Erkenntniskritik der sittlichen Sollensfindung »
(EKD, S. 141f.); s. auch «behutsame phinomenologische und erkenntnis-
kritische Forschung» (EKD, S. 138).

4 EKD, S. 136. — Vgl. die Differenzierung beim «Beweis der Existenz der

100



damit eine wesentliche, der bisherigen Ethik wie Wertphilosophie
iiberhaupt unbekannte Voraussetzung:

Um Erkenntnis iiber ethischen Wert gewinnen zu kénnen, muf3 er
gefunden, wahrgenommen werden. Die Wahrnehmung von ethischem
Wert setzt dem Gegenstand «ethischer Wert» angemessene Wahr-
nehmungs-« Fithler» oder -« Organe»?” voraus. (Analoges gilt fur die
Wahrnehmung von ethischer Sollensverbindlichkeit.) Wertfindung
iiberhaupt setzt Wertsinn, das heift Sinn jfir Wert, und zwar der
jeweiligen Wertart angemessenen Wertsinn voraus®. Werte iiberhaupt
konnen also Gegenstand von Wahrnehmung?® sein. Sie sind «eigen-
artige, unselbstindige, nichtsachliche Bestimmtheiten von Gegen-
stainden»®: Werte kénnen «nur als Gutheit und Schlechtheit ,von
etwas’ bestehen»®L,

Ethik als wissenschaftliche Erkenntnis von sittlichem Wert und
sittlichem Sollen griindet also auf sittlicher Wert- und Sollensfin-
dung®?, die spezifische Wahrnehmungs-«Organe» voraussetzt. Daf}
Phinomenologie iberhaupt auf angemessenem Wahrnehmen auf-
baut, befahigt sie, auch nicht-rationale, der Verstandeswahrnehmung
unzugingliche Gegenstinde wie eben ethische Werte oder etwa
lyrische Dichtung zu erkennen.

Die von Pfinder so bezeichnete «bisherige Wertphilosophie»5?
kann also, weil sie den Verstand als alleinige Erkenntnisquelle®* der
Werte behauptet, thren Gegenstand iiberhaupt nicht erfassen®: Die
«Tyrannei der ausschlieBlichen Verstandesherrschaft»® verbaut den
Zugang zur Wertewelt.

menschlichen Willensfreiheit» (EKD, S. 34ff.) in a) Sinnklirung («Die Kla-
rung dessen, was mit Willensfreiheit gemeint ist»), b) Wesenserkenntnis, dal3
Freiheit notwendig zum Wollen gehort, und ¢) Erfahrungserkenntnis, das heil3t
Erkenntnis, daB3 es «Wollen im menschlichen Seelenleben wirklich gibt».

47 EKD, S. 50f., 55.

% s, auch SM, S. 322.

g SM, S. 23f.: «fithlendes Wahrnehmen» und «Wertfithlen».

50 EKD, S. 40ff., 43, 52f., 57, 61.

81 EKD, S. 41f.; s. auch EKD, S. 56: «. .. ,Realisierung von Werten® . ..
[heiBt] Realisierung der Triager und sachlichen Grundlagen der Werte, also
nur indirekt [Realisierung der Werte], nicht: Realisierung der Werte fiir sich.»

82 «Wertfindung» oder «Wertfithlung» (EKD, S. 51).

83 5, auch PL, S. 168.

84 EKD, S. 51; vgl. EKD, S. 136.

88 EKD, S. 501f.

5¢ EKD, S. 51; s. auch EKD, S. 43, 50, 56.

101



Die Ethik kann demnach nicht «wissenschaftliche» Wert- und
Sollensberatung oder -belehrung des Menschen, ohne die er nicht
ethisch urteilen und sich nicht ethisch verhalten kann, auch nicht
rationale Konstruktion noch Postulierung von ethischen Werte- oder
Tugendkatalogen sein, die dem Menschen von «auflen» vorgehalten
werden und die er befolgen muB, wenn er sich nicht sittlich schlecht
verhalten will.

Echte Wertphilosophie hat sich demnach nicht allein mit ihren
Gegenstinden «Wert» und «Sollen», sondern notwendig auch mit
ihrer Findung zu befassen und somit auszugehen von der Erkenntnis
des Verhiltnisses des Menschen im Menschen zu Werten und Wert-
forderungen. Dies setzt voraus: Wert und Sollen haben, wenn sie
menschlich sind, einen Bezug zur individualpersonalen Existenz;
wiren sie hingegen ab-solut, das hei8t kimen sie nicht aus der Exi-
stenzmitte und sprichen sie sie nicht an, trifen sie sie nicht, wiirden
sie nicht von ihr vernommen, so hitten sie keinen Sinn fiir den Menschen.

III. Die Wertethik5

Pfinder beginnt den ersten Hauptteil der Ethik, die Wertethik,
mit der Klarung ihrer Hauptfragen

1. nach dem Gegenstand, der ethischen Wert hat, das heilit, nach
seinem 7Trdger: «Was kann tuberhaupt in der Welt selbst sittlich gut
oder sittlich schlecht sein? »%,

2. nach der Willensfreiheit — eine Hauptfrage, die sich aus der Ant-
wort zur Hauptfrage 1 ergibt —,

3. nach dem ethischen Wert selbst, den der Gegenstand hat®: «Was
ist die sittliche Gutheit und die sittliche Schlechtheit? »% und

4, nach dem letzten sachlichen Grund des ethischen Wertes: «Was
macht ein freitatiges Verhalten sittlich gut, was macht ein freititiges
Verhalten sittlich schlecht? »%1

Pfinder unterscheidet ethischen Eigenwert, der freiwillentlichem
Verhalten ebenso wie Freiheitstugend (Freiheitslaster), Freiheits-

87 EKD, S. 27 bis 120. — Vgl. EPP, S. 136fI.
8 EKD, S. 29.

s, auch PL, S. 170.

0 EKD, S. 41.

61 EKD, S. 63.

102



charakter und Freiheitsperson® zukommen kann, von ibertragenem
ethischem Wert. AuBerdem differenziert Pfiander in die subjektive,
eigentliche Gutheit, die vom freien Wollen getragen wird, und die
objektive, uneigentliche Gutheit, die dem Gewollten, das heiBt dem freien
Tun oder Unterlassen®®, zukommt und «dann macht, daf3 das freie
Wollen dieses objektiven sittlichen Guten selbst einen vollig neuen,
einzigartigen Wert, eben die eigentliche sittliche Gutheit, bekommt » 64,
Mit letzterer Differenzierung ist auch die Frage, ob nur das Wollen
(Kant)% oder nur das Tun oder beides — und in welchem Sinne —
sittlich wertvoll sein kann, beantwortet.

Pfander klart die Relationsmiglichkeiten und -unmiglichkeiten zwischen
Werten und Trigern: Andere als ethische Werte — etwa asthetische
Werte — konnen nicht zu ethischen Werten transformiert werden,
ebenso wie aus tibertragenen ethischen Werten keine ethischen
Eigenwerte werden konnen: Dies sind «ewige Unmoglichkeiten »©S,
Maoglich ist hingegen, dal3 ein und derselbe Gegenstand gleichzeitig
a) ethische Werte und andere Werte und b) positive und negative
ethische Werte (sowohl Eigenwerte als auch iibertragene Werte)
tragts?.

Der letzte und eigentliche Triger ethischen — positiven oder negativen
— Eigenwertes ist das freiwillentliche Verhalten (Wollen und Tun,
Nichtwollen und Unterlassen®®). Damit ist die Existenz der Willens-
freiheit, selbst nicht Problem der Ethik, unbedingt notwendige Vor-
aussetzung der Ethik tiberhaupt®. Es muf3 deshalb zunzchst erwiesen
werden, ob die Willensfreiheit tatsdchlich besteht. Pfinder kommt zu

62 EKD, S. 36f. (im Gegensatz zu Naturtugend, Naturcharakter, Natur-
person).

62 EKD, S. 107.

8¢ EKD, S. 106.

o 5, D. v. Hildebrand, Die Idee der sittlichen Handlung, in: ders., Die Idee der
sittlichen Handlung. Sittlichkeit und ethische Werterkenntnis, Darmstadt 1969, S. 1;
s. auch: «Ethik als die wissenschaftliche Lehre von der Sittlichkeit (als dem
Wollen des Guten)» (R. Lauth, Ethik in ihrer Grundlage aus Prinzipien entfaltet,
Stuttgart 1969, S. 8). Zum Unterschied von «Willensakt» und «Willens-
handlung» s. PWMM, S. 126.

s¢ KKD, S..29.

%7 ebd.

% EKD, S. 125. EKD, S. 80 (FuBn. a), differenziert in «Wollen, Tun und
Wirken ».

® EKD, S. 31f.

103



dem Ergebnis: «Willensfreiheit besteht also dann, wenn das Ich in
der Produktion des Wollens einzig und allein durch sich selbst aus
sich selbst bestimmt wird und also frei ist von der Bestimmung durch
irgend etwas anderes»”. Die Willensfreiheit «gehért notwendig zum
Wesen des menschlichen Wollens»™. Thre Existenz laBt sich «durch
unbefangene Erfahrungserkenntnis von den eigenen seelischen Re-
gungen feststellen»72.

Die Person kann sich fiir oder gegen die Realisierung eines ethi-
schen Wertes durch ein bestimmtes freitatiges Verhalten freiwillent-
lich entscheiden, aber die Person entscheidet sich in jedem Fall
willentlich, im Bewuftsein des Gegenstandes der Entscheidung
und des ihm anhaftenden sittlichen Wertes oder Unwertes wund
Sreititig.

{Die hierzu entgegengesetzte Meinung, es sei unmaoglich, Tugenden
zu erstreben’, wirft die Frage auf, wie man dann Tugenden erwerben
kann, und setzt voraus, daB entweder a) Tugenden qua Person-
wert unabidnderlich entweder — moglicherweise auf dem Wege
gottlicher Gnade — gegeben oder nicht gegeben sind oder b) daBl —
als weitere Tugendforderung — man nicht nach Tugenden streben
darf und dafB3 die Tugend als solche gleichsam als den T'riger iiber-
raschende Belohnung bei ethisch wertvollem Verhalten auf ein ihm
unbekanntes Konto gutgeschrieben wird. Bei dieser traditionellen
Meinung scheint wohl die ethische Willensfreiheit mit der Sitten-
forderung, es sei unschicklich, sich tugendhaften Verhaltens in der
Gesellschaft zu rithmen oder eigenes tugendhaftes Verhalten mit
ausgedriickter Selbstzufriedenheit zur Kenntnis zu nehmen, ver-
wechselt zu werden.)

Der Wertethik geht sachlich die allgemeine Werlphilosophie voraus.
In threm Vorfeld geht Pfander auf das Werten und das Wertfinden™®,
die Wertblindheit, den naiven Wertglauben und seine Erschiitterung,
die Werte und den Sinn seelischen Lebens, den Wertnihilismus und

7 EKD, S. 35.

" ebd.

72 ebd.

" z.B. O.F. Bollnow, Wesen und Wandel der Tugenden, Frankfurt (Main)
1958, S. 24.

a5, auch Mss. « Psychologisches Kolloquium: Die Eigenart des Wertens»
(1933) (Pf Mappe C II 5) u. Mss. « Philosophische Ubungen zur Wertphilo-
sophie» (1934/35) (Pf Mappe D II 4).

104



die Sinnlosigkeit seelischen Lebens, die vergeblichen Ausfliichte aus
dem Wertnihilismus (wie den Wertrausch) ein. Zu den Grunderkennt-
nissen allgemeiner Wertphilosophie gehért die Erkenntnis,

1. «daB3 die Werte iiberhaupt unselbstindige Gebilde smd die
nur an einem Triager wirklich sein kénnen»,

2. daB die Werte entweder Eigenwerte (z.B. «Schénheit einer
Farbe») oder iibertragene Werte (z. B. «Schlechtheit einer Farbe,
weil sie gesundheitsschadlich ist») sind, ‘

3. «daBl tbertragene Werte notwendig das Vorhandensein von
Eigenwerten der Gegenstinde, von denen sie letztlich herkommen,
voraussetzen»,

4. «daBB es mehrere Wertarten gibt» (z. B. vitale, asthetische,
ethische, Heiligkeitswerte?b),

5. daB «die Erkenntnis der Werte in keinem Falle durch blofle
Verstandeserkenntnis und nicht durch sinnliche Erkenntnis und nicht
durch beide zu gewinnen ist, sondern eines eigenartigen Werter-
kenntnisvermoégens bedarf», und «die verschiedenen Wertarten wieder
besonderer Werterkenntnisvermdégen bedirfen» und

6. daB «die Existenz der Werte durchaus unabhingig davon ist,
ob Menschen ein BewuBtsein von ihnen bekommen kénnen oder nicht,
ob es viele Menschen, gescheite, gelehrte Menschen sind oder
nicht»?,

Die falschen Theorien der allgemeinen Wertphilosophie zerfallen in
vier Gruppen: Wert wird als etwas behauptet, a) das ein subjektives
Gefiihl ist, b) das bestimmte Folgen hat, ¢) das eine autoritative
Festsetzung, eine Willensfestlegung ist oder d) das aus a priori not-
wendigen Kategorien des Denkens besteht.

Werte sind als «eigenartige, nichtsachliche (nicht sachhaltige)
und unselbstindige Bestimmtheiten»? immer' an einen Triager
gebunden, und zwar als ethische Werte letztlich und eigentlich an das
freiwillentliche Verhalten, und nur in eigenartigen Wertfindungen
zu finden. Die Eigenart der ethischen EigenWerte ist «schwierig zu
bestimmen : lobend, recht gebend, billigend (bejahend) bzw. tadelnd,
ins Unrecht setzend, miBbilligend (verneinend) auf den Triager und

b EKD, S. 92.°
W EKD, S. 411
% g, oben: FuBn. 50.

105
8 Studia Philosophica XXXIV



das Subjekt hingehend»’®. «Diese objektive Gutheit und Schlecht-
heit kommen dem Tun (oder Unterlassen) eines Menschen nicht an
sich [zu], sondern nur in Relation dieses Tuns zu dem Titer ...
Diese Relation ist eine objektive .. .»7",

Bevor Pfinder die Frage nach dem letzten sachlichen Grund des
ethischen Wertes beantwortet, klirt er, was und was nicht « Grund»
ist: Er ist nicht der psychologische Grund des ethischen Verhaltens
noch der ethischen Wertmeinung und nicht der logische Grund,
sondern der sachliche Grund. Der Grund des ethischen Wertes ist
zwar nicht der Grund der ethischen Werterkenntnis, aber begriindet,
daB a) eine ethische Wertfindung oder b) ein ethisches Werturteil
richtig ist.

6 EKD, S. 62; s. auch: EKD, S. 40: «Die Werte iiberhaupt sind ...
Vortrefflichkeiten und Verderbtheiten, die von den Gegenstianden uns entgegen-
gestrahlt werden. . .» Ms. « Wertphilosophie» v. Juni 1933 (Pf Mappe C I 5):

«Das Reich der Werte: ein Reich von eigenartigen Bestimmtheiten: posi-
tive und negative Werte, [Werte] verschiedenen Grades, verschiedene Arten
von Werten, verschiedene Hohe der Arten; unselbstindig: von Gegenstinden
getragen, in den Gegenstinden gegriindet, aber die Gegenstande nicht selbst
sachlich bestimmend, ihnen nicht sachlich zugehorend; nicht auf ¢ine Gegen-
standssphire beschrankt, also z. B. nicht etwas Psychisches, dennoch den
Gegenstanden zugehorig ; unabhdngig vom wertfindenden und wertmeinenden
Subjekt; sie [d. h. die Werte] griinden im Was des Gegenstandes oder im
Wie, den Bestimmtheiten, in den Zustinden, Vorgidngen, Titigkeiten oder
Relationen des Gegenstandes. »

Ms. « Ubungen zur Wertphilosophie» v. 7. Nov. 1934 (Pf Mappe D 11 4):

«Was sind Werte und welche Probleme hat die Philosophie in bezug auf
Werte zu lésen? Zunichst ist das, was mit Werten gemeint ist, zu Gesicht zu
bekommen. Sagt man, Werte sind z. B. Tapferkeit, Liebe, Ehre, so fragt es
sich sogleich, ob dies selbst Werte sind oder Gegenstinde, die wertvoll sind,
ebenso, wenn man Heiterkeit einen Wert nennt. Ist das Was des Wertes in
diesen Beispielen selbst gegeben, wenn auch differenziert? Kann ein Wert
selbst etwas Seelisches sein wie Tapferkeit, Liebe? Niemals ist ein Wert selbst
etwas Seelisches oder etwas Materielles. . . Niemals ist ein Wert eine sachliche
Bestimmtheit eines Gegenstandes. Kann ein Wert irgendwie sein, ohne Wert
eines Gegenstandes [zu sein], also selbstindig sein? Werte sind immer unselb-
stindige, aber nicht sachhaltige Bestimmtheiten. Sie fiigen zu dem Sach-
gehalt des Gegenstandes, dessen Wert sie sind, nichts hinzu. Kénnen Werte
einem Gegenstand unabhingig von seinem Sachgehalt zukommen? Werte
sind immer im Sachgehalt des Gegenstandes gegriindet, im Sachgehalt des
Was oder seiner sachlichen Bestimmtheiten fest verwurzelt und nur mit dem
Sachgehalt veranderlich.»

7 EKD, S. 107.

106



Methoden der Erkenntnis des Grundes sind

1. der «Ausgang von Beispielen evidenter sittlicher Werturteile»?
und

2. der «Ausgang ven vermuteten Moglichkeiten»’, und zwar

a) Setzung (Hypothese) eines Grundes und Priifung,

b) Weglassung eines vermuteten Grundes und Prifung und

c) Variation eines vermuteten Grundes und Priifung, ob Folge,
also ethischer Wert, variiert oder invariant ist89,

Mogliche, aber von Pfinder als falsch erwiesene Theorien des
Grundes sind:

1. die Theorien, die als Grund die Folgen des Verhaltens behaupten
(eudamonistische, hedonistische, utilitaristische, vitalistische, Macht-,
Sozial-, Kulturethik),

2. die Theorien, die als Grund die Quelle des Verhaltens, das
heiBt seine seelische Triebfeder (Mitleidsmoral, Moral der Selbst-
losigkeit, Liebesmoral) oder die Person (Personmoral), behaupten.

3. die Theorien, die als Grund die im Verhalten selbst liegenden
Griinde behaupten (Zweck- oder Absichtsethik, Wertordnungsethik,
formalistische Ethik).

Nachdem Pfinder systematisch aus den mdglichen Theorien die
falschen ausgeschieden hat, gelangt er zur richtigen Theorie, ndmlich
der Theorie der verniinftigen Menschennatur als Grund des ethischen
Wertes. Ethischer Wert wird durch die Angemessenheit an die verniinf-
tige Menschennatur, an das «reale Personauszeugungsziel»® be-
griundet.

(Der Begriff der Angemessenheit ist bei Pfinder ein ethischer
Zentralbegriff, auf den er jedoch nicht naher eingeht. Wenn man
sagt: «A ist B angemessen», so meint man damit, daBl das MaB von
A dem MaB} von B entspricht®a. Diese Entsprechung setzt also vor-
aus, daB A und B ein MaB haben. « MaB» kann nicht nur quantita-
tives AusmalB, sondern auch qualitatives Mal3 meinen. Im personalen
Bereich konnte man unterscheiden: a) Sachangemessenheit: hier
geht es also um das, dem ein personaler Akt angemessen ist; so spricht
man etwa von einer «angemessenen» oder «unangemessenen Reak-

" EKD, S. 65.

™ ebd.

® ebd.

81 EKD, S. 114; s. auch EKD, S. 113.

*1a Vgl. den juristischen Begriff der «VerhiltnismaBigkeit».

107



tion» eines Menschen in einer bestimmten Situation, b) Personange-
messenheit: hier geht es also um das, was einer Person angemessen
ist, und c) Selbstangemessenheit: Albert Camus®? spricht davon, dal3
ein Mensch «das eigne MaB erfiillt». '

Es ist also klarungsbediirftig, was das MaB des Menschen iiberhaupt
und was das MafB eines bestimmten Menschen ist — Fragen also der
philosophischen Anthropologie und méglicherweise der Psychologie. )
«Die Menschen sind keine bloBen Willenszentra, die nur dazu [da]
wéren, in ihren Situationen die jeweilig hochsten Werte zu réalisieren,
sondern sie sind individuelle Personlichkeiten von jeweilig eigenem
Wesen und Wert, denen nicht jede beliebige Wertrealisierung . . .
in ihrer Situation angemessen ist und deren ‘freititige Zielung
auf solche Wertrealisierung nicht notwendig immer s1tt11ch gut
ist»®3, ‘

«Verniinftige Menschennatur» ist die «Keimidee» vom Men-
schen®. Sie ist nicht «nur mogliche», sondern reale auf «Auszeu-
gung» hin dringende «Keimanlage» des Menschen®®. «Im iiber-
zeugten BewuBtsein der Angemessenheit ... [an die allgemeine, spe-
zielle und individuelle menschliche Wesensart (Idee, Keimidee) des
Menschen sowie an die allgemeine Stellung im Weltganzen und die
Stellung in der konkreten Lebenslage (nach dem Grade des Nahe-
stehens)] das Angemessene frei [zu] wollen und [zu] tun, [ist] sittliche
Gutheit»®. An anderen Stellen formuliert Pfiander: «Im Lichte der
Erkenntnis der Angemessenheit eines eigenen Tuns an ‘die eigene
Idee des eigenen Auszeugungszieles frei das Angemessene [zu] tun,
ist sittlich gutes Wollen im eigentlichen Sinne»®?. «Sittlich gut ist sein
freitiatiges Verhalten, soweit es hinzielt auf die erkannte (bewuBte)
Auszeugung, Erweisung und Erhaltung der von Gott geschaflenen
Keimideen innerhalb seines Wirkungskreises»®, also nicht nur seiner
eigenen Keimideen, sondern auch der «Keimideen, die ihm nahe-

82 Hochzeit des Lichts (Noces), Ziirich 1954, S. 10; s. auch J. Stiirmann, Der
Mensch in der Geschichte, Miinchen 1949. Vgl. auch den Begrlff « anthropolo-
gische Proportion» bei L. Binswanger. = - '

8 EKD, S. 94.

8¢ EKD, S. 114.

88 EKD, S. 113.

8¢ EKD, S. 118. vt

82 EKD, S. 116. ; SERLEL S AT I R S SRR

8 EKD, S. 119, 18uetbacants dncdis B o B obtonnnh pack it ton aooby 1y 4

108



stehen, und im Verhiltnis zu dem Grade des Nahestehens»®. «In
seinem Wirkungskreis liegen die von Gott geschaffenen Keime, die auf
Auszeugung, Erweisung und Erhaltung hinzielen (sowohl iz ihm
selbst als auch auflerhalb seiner) »%. Ly |

Wichtig erscheint der Begriff der «freien Mzthzlfe» bei Pfander:
«Die freie Mithilfe zur Auszeugung, Erweisung und Erhaltung der
Ideen in der jeweiligen Lebenslage und in Wechselbezichungen zur
umgebenden Well ist notwendig und liegt wm Wesen des Menschen»®t.
Damit ist das ethische Verhalten nicht nur eine auf den Anderen hin
gerichtete Qualitat des Verhaltens, sondern auch ein gegenseitiges
praktisches Angewiesensein auf den Anderen in Solidaritat?? in
bezug auf die Erkenntnis der Idee des Grundwesens, seine Reali-
sierung und seine Erhaltung®.

Die «Wesensart» entwickelt sich jedoch nicht nach einem deter-
minierenden Plan. Sie ist auch «nicht in jedem Individuum und nicht
zu jeder Zeit ganz und genau realisiert . . . Denn Lebewesen sind nicht
fertige Wesen, die sich bloB so erhalten und erweisen wollen, wie sie
schon sind, sondern von innen her werdende® Wesen, die auf vollstandige
und genaue Auszeugung ihrer Keimanlage hindriangen»9.

IV. Die Sollensethik®®

Den zweiten Hauptteil der Ethik, die Sollensethik, beginnt Pfinder
1. mit der Ausgrenzung dessen, was zwar als Aufgabe von Sollens-
ethik behauptet wurde oder zu behaupten naheliegt, aber tatsich-
lich nicht ihre Aufgabe ist — etwa zu befehlen und zu verbieten —,
und 2. mit der Bestimmung der Aufgabe der Sollensethik, die fol-
gende Hauptfragen zu beantworten hat:

8 EKD, S. 120.

0 EKD, S. 119.

®1 EKD, S. 120; s. auch EKD, S. 118, u. SM, S. 229. Vgl. K. Stavenhagen,
Person und Persinlichkeit, S. 261.

2 ygl. EKD, S. 102.

93 5. EKD, S. 118,

% Vgl. den Begriff «Tendenz zu» in der philosophischen Anthropologie
von J. Stirmann, s. ders., Der Mensch in der Geschichte, u. Systematische Anthro-
pologie, Miinchen 21957.

% EKD, S. 113f.

% EKD, S. 121 bis 152. — Vgl. EPP, S. 46ff., 141 1.

109



a) Was ist mit dem Begriff «sittliches Sollen» gemeint?

b) Was wird in verbindlichem Sollen gefordert?

c) Wie kann man die «eigentiimlichen Erkenntnisakte» erkennen,
in denen sittliche Forderungen durch Menschen als verbindlich fiir
sie eingesehen werden?

d) Was ist der Adressat sittlichen Sollens? Was ist das Subjekt
(der Steller) sittlichen Sollens?

e) Was ist der letzte sachliche Grund der Verbindlichkeit sittlichen
Sollens fir den Menschen? |

Das im Sollen ausgedriickte Geforderte ist ein bestimmtes, ethisch
wertvolles freititiges Verhalten. Der Adressat des Sollens ist die eines
freitatigen Verhaltens sowie der Vernehmung der Verbindlichkeit
des ethischen Sollens fihige Person. Die ¥rage nach der Eigenart
ethischer Forderungen beantwortet Pfinder wie folgt:

Sie sind kategorisch, nicht gewollt, dem Ich tibergeordnet, scheinen
aber «doch irgendwie zur eigenen Seinssphire zu gehoren»®’. Wih-
rend sittliche Gutheit eine «eigenartige innere Vortrefflichkeit»%
eines freititigen Verhaltens ist, ist sittliches Sollen eine «an Subjekte
gerichtete eigenartige Forderung zu einem bestimmten freititigen
Verhalten»®. Ethischer Wert und ethisches Sollen sind zu unter-
scheiden: Ethischer Wert ist weder realisiertes ethisches Sollen noch
ethisches Sollen selbst (wie oft behauptet wird), und «durch bloBes
Denken» kann man Sollenserkenntnis nicht aus Werterkenntnis ge-
winnen'®, Ethischer Wert ist zwar notwendige, aber nicht hin-
reichende Begriindung fur Sollen'®. Sittlich gutes und gleichzeitig
sittlich nicht gefordertes Verhalten ist moglich. Nicht jeder sittliche Wert
ist also gefordert. Auch ist mit der Erkenntnis des ethischen Wertes
nicht notwendig die Erkenntnis des ethischen Sollens verbunden:
«Ich sehe wohl ein, daf3 das sittlich schlecht ist, aber ich sehe nicht
ein, daB ich das sittlich Schlechte unbedingt nicht tun soll»102.

Zentralgegenstand der Phianomenologie des ethischen Sollens ist
nicht das Sollen selbst — etwa als ein Zukommen auf einen passiven
oder gar widerstrebenden Adressaten —, sondern vielmehr die «selbst

» EKD, S. 125.

% EKD, S. 53, 127.
» EKD, S. 127.

100 EKD, S. 126f.
101 EKD, S. 21,

12 EKD, S. 126.

110



leibhaftig gegebene und wahrgenommene» Verbindlichkeit des
ethischen Sollens1.

{Pfander meint nicht:

1. «Etwas soll sein» heiBt: Etwas ist qua Sein (nicht qua Wert)
— zum Beispiel als politischer Imperativ — zu realisieren.

2. Etwas ist gut, weil es so ist, wie es sein soll, das hei3t weil es
einem Sollen (zum Guten) entsprichtl%2, Etwas ist schlecht, weil es
nicht so ist, wie es sein soll, das heif3t weil es einem Sollen (zum Guten)
nicht entspricht.

Pfinder meint auch nicht, etwas solle einen Wert haben, den es de
facto nicht hat oder den es nicht haben kann oder den es nicht haben
will, oder etwas solle ein Wert sein, der es nicht ist, sondern ein wert-
voller Gegenstand (etwa ein bestimmtes sittlich wertvolles freitatiges
Verhalten) soll realisiert werden. Die Realisierung des Sollens setzt
das Innesein der Verbindlichkeit des Sollens!® voraus. Sollen be-
deutet also nicht die Realisierung eines bestimmten Wertes «an sich»
oder eines bestimmten Wertes als Epiphdnomen an einem Tréger,
sondern die Realisierung eines bestimmten Verhaltens und damit «in
eins» eines bestimmten Wertes, also die Realisierung eines einen
bestimmten Wert habenden Verhaltens®2, Wenn es nicht realisiert
wird (oder ist), sondern ein anderes, so hat dieses — vermutlich als
einzige Alternative — einen negativen Wert (Unwert).

Im Sinne Pfinders kénnte man sagen: Die Distinktion bei Kant
in Sein und Sollen hat der Ethik eine prinzipiell falsche Richtung
gegeben. Abgesehen davon, dafl die Werte fehlenl%, wird hier Sein
(«der bestirnte Himmel tiber mir») auf das Weltsein, auf das realon-
tische, und zwar das naturale Sein beschrinkt, Sollen im Gegensatz
dazu als das Insgesamt der idealen Forderungen an den Menschen
qua Teil dieses naturalen Seins begriffen'®®, Engt man den Begriff der
Wissenschaft so ein, daB3 sie nur empirisch ist und sich ausschlieBlich
auf naturales Weltsein bezieht — das man dann als Welt schlechthin
deklariert —, so fallt das Sollen weg: Uber es kann man wissenschaft-

103 EKD, S. 138.

wss EKD, S. 99.

104 SM, S. 26f.; s. auch SM, S. 67.

104a 5, oben: S. 101.

105 5, Pfanders Trichotomie «Seiendes, Werte, Sollen», s. oben: S. 96 u.
FulBn. 21.

106 g, R. Lauth, Die Frage nach dem Sinn des Daseins, Miinchen 1953, S. 165.

111



lich keine Aussagen machen (s. Wittgensteinl® und die logischen
Positivisten).>

Die Frage nach dem letzten Grund der Verbindlichkeit der sitt-
lichen Forderungen ist, wie Pfinder differenziert, warum «zunéchst»
und warum «letztlich» fir mich sittliches Sollen tiberhaupt ver-
bindlich ist, also was «zunachst» und was «letztlich» macht, dal3
sittliche Forderungen fiir mich tiberhaupt verbindlich sind18,

Es trifft weder zu, dal3 dieses Problem nicht bestiinde, weil die
sittlichen Forderungen un-bedingt verbindlich seien — Grund ist von
Bedingung der Verbindlichkeit sittlicher Forderungen zu unterschei-
den —, noch daB8 das Problem dieses Grundes das des Motivs sei,
«das den Menschen veranlait, den sittlichen Forderungen zu gehor-
chen»1%a, Pfinder schlieBt nach dieser Ausgrenzung eine Reihe von
JSalschen Theorien des Grundes aus, die behaupten, der Grund bestiinde
darin,

1. die schlechte Meinung anderer Menschen zu vermeiden,

2. Strafe zu fiirchten,

3. schlechtes Gewissen zu furchten,

4, daB der Adressat das Gliick, das Leben, die Macht anderer
Menschen oder Gemeinschaften nicht schidigen, sondern foérdern
will,

5. daB ein fremder Befehl vorliegt,

6. daBl die Vernunft es dem Adressaten «sagt»,

7. daB der Adressat die Verbindlichkeit selbst findet odcr

8. daB das geforderte Verhalten sittlich gut ist.

Als (einzig) richtige Theorie ergibt sich folgende: Dal3 das geforderte
sittliche Verhalten sittlich gut ist, ist eine notwendige, aber keine
hinreichende Voraussetzung fiir die Verbindlichkeit. Hinreichend ist
sie erst dann, wenn die Ausfithrung des geforderten Verhaltens auBer-
dem fiir den Adressaten notwendig ist. Gott ist als Schopfer des
Menschen letzter Grund, und der « Grundwille des betreffenden Men-
schen» ist der ndchste Grund: «Das geforderte Verhalten muf3 fiir
das freitiatige Ich ,notwendig® sein, um in der jeweiligen Lebenslage
das Wesen dieses Menschen angemessen zu erweisen und auszuzeu-

07 Tractatus logico-philosophicus 6.41, 6.42, 6.421, 6.422, 6.423 (= L. Witt-
genstein, Schriften I, Frankfurt (Main) 1960, S. 80); s. auch ders., Schriften 3,
Frankfurt (Main) 1967, S. 68f., 92f.

18 EKD, S. 145, 151.

s KD, S. 143.

112



gen»'®, Diese «teleologische Notwendigkeit» der Verbindlichkeit
ist absolut, da «das freititige Ich unbedingt nach diesem Ziel streben
soll, gleichgiiltig, ob es mag oder nicht mag»11°.

Die Frage ist nun, ob diese Notwendigkeit (Unbedingtheit) der
Verbindlichkeit den Charakter von Pflicht hat und ob.im bejahenden
Falle diese nicht zwingend mit der Freiheit der Person kollidiert, das
heifit daB die fiir das sittlich gute Verhalten notwendige Willensfrei-
heit absurderweise von der Pflicht zum sittlich guten Verhalten der-
art eingeschriankt wird, daB die Freiheit praktisch auBer Kraft
gesetzt wird.

Pfander grenzt nun zunichst einmal die Pflicht als etwas, das
wesenhaft der Neigung entgegengesetzt ist, aus. Vielmehr ist die
Pflicht (die Notwendigkeit der Verbindlichkeit) «eine freie Selbst-
beschriankung der eigenen Freiheit»!!L,

Die Freiheit ist

a) eine positive Freiheit, nimlich «die Fahigkeit des Ich, ...sich zu
einem Verhalten, das verbindlich sittlich gefordert ist, selbst positiv
oder negativ zu bestimmen». Diese positive Freiheit wird vom ver-
bindlichen sittlichen Sollen «in keiner Weise aufgehoben», sondern
deren «Betitigung» (Vollzug) als «Zutun des Ich» vorausgesetzt!!?.

b) eine negative Freiheit, ndmlich «durch nichts anderes als durch
sich selbst»!13 zur Befolgung oder Nichtbefolgung eines sittlichen
Sollens bestimmt werden zu kénnen.

Andererseits bleibt das freititige Ich durch «die Verbindlichkeit
derselben . . . zeitlos, ewig sittlich gebunden» und in dieser Hinsicht
unfret. Das freititige Ich kann zwar dem verbindlichen sittlichen Sol-
len zuwiderhandeln oder ihm entsprechen, es aber weder «aufheben»
noch «herbeifithren»!14,

«Indem das freititige Ich also die verbindlichen Forderungen in
sich frei aufnimmt und befolgt, nimmt es den Grundwillen des
betreffenden Menschen in sich auf und tut gerade das, was dieser
Mensch selbst will. Damit hebt es frei die mégliche Spaltung von

100 EKD, S, 146.

el

11 EKD, S. 149.

12 EKD, S. 148; «Vollzug» s. oben: S. 99.
1us EKD, S..149,

1é ahd.

113



Sollen und Wollen auf und stellt die wahre sittliche Freiheitimeigenen
Innern her»!18,

Ethisches Sollen richtet sich also an Personen, die seine Verbindlich-
keit fiir sie zu einem sittlichen freititigen Verhalten in Freiheit
erkennen und realisieren kénnen'1®. Die « Aufnahme» der verbind-
lichen Forderungen bedeutet die « Aufnahme» des « Grundwillens
des betreffenden Menschen»!'?, das heiB3t des Strebens «nach der
Auszeugung und Erweisung des eigenen Grundwesens»'8, Grund des
ethischen Sollens ist also das eigene Grundwesen, aber nicht die
sittliche Gutheit des geforderten Verhaltens.

Der «ndchste Steller»'1® (Subjekt) der sittlichen Forderungen ist
der Urtrieb des Keimes der menschlichen Seele. Der «letzte Steller»120
(Subjekt) der sittlichen Forderungen ist der Wille Gottes. «In und
mit den verbindlichen Forderungen vernimmt also der Mensch die
Stimme und den Willens seines Schopfers, der ihn verbindlich auf-
fordert, in der jeweiligen Lebenslage, die er moglichst richtig er-
kennen soll, sich freititig so zu verhalten, wie er es nach dem besten
Wissen fiir die rechte Auszeugung und Erweisung seines eigenen
Wesenskeimes, seiner ihm nahestehenden menschlichen und auBler-
menschlichen Wesenskeime fiir notwendig erkennt»1?1,

V. Ethik und philosophische Anthropologie

Pfinders ethische Grundposition kann wie folgt zusammengefaBt
werden: (Letzter und eigentlicher) Triger des ethischen Wertes ist
das freiwillentliche Verhalten. (Letzter) sachlicher Grund des ethi-
schen Wertes ist die Angemessenheit des freiwillentlichen Verhaltens
an die verniinftige Menschennatur, das heiBt an die Idee des Aus-
zeugungstriebes. Ethischer Wert eines freititigen Verhaltens wird
somit weder durch seine Folgen, noch durch seine Triebfedern, noch
durch seinen Trager (Person) begriindet. (Néchster) Steller ethischer

115 EKD, S. 150.

116 g oben: Fulin. 104.

u? EKD, S. 150.

18 EKD, S. 146. «Geistiges Grundwesen» s. PL, S. 127ff., 141 %, 179f%.

119 EKD, S. 151.

1% ehd.

121 ehd. — Hierzu wichtig Pfinders Diskussion der moralischen Gottes-
beweise (des «religiosen Ethizismus») in EPP, S. 115, 120f.

114



Forderungen ist das individuelle, spezielle und allgemeine Grund-
wesen des Menschen, Grund der ethischen Forderungen die Ange-
messenheit an dieses Grundwesen. Ethik setzt also philosophische
Anthropologie voraus'?2. Ethik kann keine Erkenntnis des Grundwesens
des Menschen leisten. Von Ethik kann sie nicht verlangt werden, auch
wenn dies manche Philosophen tun. Die «materiale» Auffiillung des
Begriffs der verniinftigen Menschennatur, des Grundwesens des
Menschen, ist nur durch die philosophische Anthropologie, nicht durch
die Ethik selbst moglich.

V1. Ethik und Geschichtel®3

Ethik, so klart Pfinder am Anfang der «Ethik in kurzer Darstel-
lung»'?4, ist nicht Geschichte der Ethik, also weder eine interpre-
tativ-historische «Revue» (Kierkegaard) géngiger Lehrmeinungen,
die gehalten wird, ohne die gemeinten Gegenstinde selbst vor Augen
zu haben und radikal zu priifen, noch eine historisch-kritische
Untersuchung, die vielmehr als Kriterium immer Ethik selbst voraus-
setzt. Damit wird aber der geschichtliche Bezug von Ethik nicht
abgewiesen, sondern lediglich die Substitution des Erkenntnisvoll-
zugs durch Prisentation und Explikation historischer «Fakten» und

122 EKD, S. 117: «Wie die Auszeugungsidee erkannt wird und wie sie in
voller Auszeugung beschaffen sein wiirde, das zu erkennen, ist Sache der
philosophischen Anthropologie.» Hierzu s. H. Spiegelberg, «The Idea of a
Phenomenological Anthropology and Alexander Pfiander’s Psychology of
Man», Review of Existential Psychology and Psychiatry V, 2, insbes. S. 129ff. —
Vgl. dagegen Ethik als Teil philosophischer Anthropologie, s. W. Trillhaas,
Ethik, Berlin 21970, S. 14ff.

123 Fs kann nicht Aufgabe dieses Aufsatzes sein, die Stellung von Pfanders
Ethik in der gesamten Geschichte der Ethik und damit philosophische Be-
deutung und philosophiegeschichtlichen Rang von Pfinders Ethik zu be-
stimmen sowie eine vergleichende Kritik Pfinders Ethik mit den Ethiken
anderer Phinomenologen, insbesondere von M. Scheler und N. Hartmann,
aber auch von E. Husserl sowie des Pfinder-Schiilers M. Beck und von
H.-E. Hengstenberg, zu unternehmen. Auch miissen wir hier davon absehen,
Pfanders zahlreiche explizite und implizite Bezugnahmen auf die Geschichte
der Ethik und seine unmittelbaren und mittelbaren Einflilsse zu unter-
suchen.

14 EKD, S. 20 (FuBn.), 22f., 25.

115



deren «Entwicklung»'? ausgeschlossen. Auch sind die Triager von
Meinungen unwesentlich, wesentlich ist nur ihr Inhalt?6,

Wiewohl sachlich und methodisch zeit-los, sind in Pfinders
«Ethik in kurzer Darstellung» die zeitgeschichtlichen Beziige, und
zwar in verschiedenen zeitkritischen Bemerkungen, sichtbarl??,

Pfinder riickbezieht sich auch auf die Geschichte der Ethik!?%,
indem er sich einerseits zu ihr hinwendet und sie in Ankniipfung an
die aristotelisch-scholastische Ethik, sie kritisch durchdenkend, weiter-
fuhrt und andererseits sich von der «bisherigen Wertphilosophie»
und von den falschen traditionellen Theorien sowie den historisti-
schen Umdeutungen der Ethik absetzt. Zur Hinwendung Pfinders
zur Geschichte der Ethik — trotz seiner Vorbehalte gegeniiber ihrem
«langsamen und geringen Fortschritt»!?® — sei folgendes weiter ange-
fihrt: Der phianomenologischen Ethik geht philosophiegeschichtlich
geschen eine historische «Entwicklung» voraus, die Pfinder so
charakterisiert:

«Es ist eine schmale und zeitlich weit auseinandergezogene Reihe
von Ethikern auf der Erde, die doch zusammenhéngend sich um die
Loésung der ethischen Probleme bemiihen, [auch wenn sie] mehr oder
weniger hineingerissen in die jeweiligen Zeitstromungen [sind].
Daneben schwimmen solche vermeintlichen Ethiker, die nichts sind
als das Sprachrohr einer voriibergehenden Zeitstromung in einem
mehr oder weniger beschrinkten Umkreis von Menschen»1%,

An anderer Stelle!! fithrt Pfinder aus:

«Far uns, die wir aus der Arbeit der Ethiker der vergangenen
Jahrhunderte Nutzen ziehen kénnen, ist die erste Aufgabe zu be-
stimmen, was denn bis heute sich als der eigentliche Gegenstand und
die eigentiimliche Aufgabe der Ethik herausgestellt hat.»

125 g, J. Stiirmann, Untersuchungen iiber das Wesen der philosophischen Erkennitnis,
Miinster 1930, S. 1.

126 5. W. Trillhaas in: PL, S. 4. )

127 EKD, S. 41 (FuBn.), 137 u. andere Stellen; s. auch H. Spiegelberg,
Alexander Pfinders Phanomenologie, S. 9.

128 Vgl: Pfanders Bezugnahme auf die Geschichte der Logik in L, S. 231,
138, 188ff. u. andere Stellen.

120 EKD, S. 21 (FuBn.); s.,auch EKD, S. 24f., 41, 66.

130 EKD, S. 95; vgl. auch EKD, S. 24 {. :

131 EKD, S. 23. — Von der Geschichte der Ethik ist die innere «ethische
Lebensgeschichte des Menschen» (EKD, S. 36) zu unterscheiden; s. auch
EKD, 8. 56.

116



VII. Fragen zu Pfinders Ethik

Kritik an Pfanders Ethik kann sein a) Kritik an Pfinders Ethik,
insoweit sie aus seiner «Ethik in kurzer Darstellung» ersichtlich ist —
also immer mit der Einschriankung, daB eine ausfiithrliche Darstellung
der «Ethik» nicht existiert —und b) Kritik an Pfinders «Ethik in
kurzer Darstellung», insoweit diese Kritik auf Pfinders Phinomeno-
logie tiberhaupt oder auf die Phdnomenologie schlechthin abzielt.

Ohne hier auf die bisher vorfindbare Kritik!®? an Pfinders Ethik
und an seiner Phinomenologie iiberhaupt einzugehen noch Pfinders
Ethik und seine Phidnomenologie tiberhaupt einer systematischen
Untersuchung zu unterziehen, beschrinken wir uns-im folgenden
darauf] einige Fragen zu skizzieren, die sich u. E. aus der «Ethik in
kurzer Darstellung» ergeben:

~ Pfiander unterscheidet zwar Ethik von Sittenlehre, aber er expli-
ziert nicht den Unterschied zwischen sittlichem Wert und Sittentwert'33,
praziser: den Unterschied zwischen a) dem Sittlichen qua Sitten
(Brauch) in einer Gesellschaft mit der normativen Kraft desFaktischen
oder qua Sittenwidrigkeit verfolgendes kodifiziertes oder nicht-

132 Zy Pfanders Phianomenologie iiberhaupt: W. Trillhaas, «,Selbst leib-
haftig gegeben‘ — Reflexion einer phinomenologischen Formel nach A. Pfin-
der», KongreBreferat («Die Miinchener Phinomenologie»). Zu Pfinders
Ethik: K. Stavenhagen, Person und Persinlichkeit, S. 240 . ; H. Delius, «Alexan-
der Pfanders ethische Wert- und Sollenslehre und das Problem der Begriind-
barkeit normativer ethischer Satze». KongreBreferat (s. 0.) Diese Kritik,
auf die wir an anderer Stelle eingehen, befaBt sich mit der Problematik:
1. der religiosen Fundierung der Ethik, 2. der Realitit des Sittlichen, 3. der
wissenschaftlichen Erkenntnis des Sittlichen, 4. der Ubertragbarkeit von
Evidenzen iiber das ‘Sittliche und iiberhaupt der «Wahrheitskompetenz der
Anderen» (W. Trillhaas), 5. der sittlichen Relevanz der Anderen, 6. des
Anspruchs der wertethischen und der sollensethischen Theorie auf (einzige)
Richtigkeit, 7. der «Aktuahtat» und 8 der phllosophwgeschlchtlxchen Riick-
beziehung der Ethik Pfanders."

133 Ansitze hierzu im Ms. « PhllOSOphlSChC Ubuhgen zur Wertphﬂosophle »
vom 4. Dez. 1934 (Riicks.) (Pf Mappe D II 4):

«Werttraditionskreis (gleich fiir bestimmte Individuen). Zugleich die Wir-
Idee in'den Individuen. Sprachtradltlon ist nicht ohne weiteres Werttradatlon

Werttradition in der Sitte. ' ool {2 ’

Werttradition und Stil des intersubjektiven Lebens.» :

Zu diésem’ Problembereich s: H Splegelbcrg, Gesetz und Stttengesetz, Zur1ch
1935, S. 136ff. u. andere Stellen. -+ -+ ' - K ‘

117



kodifiziertes Recht und b) dem Sittlichen qua sittlicher (ethischer)
Wert und qua sittliche (ethische) Forderung. Eine Explikation des
Unterschiedes zwischen Wert und Forderung der Sitten (von Gesell-
schaften) und Wert und Forderung des Sittlichen (von Personen) wire
notwendig, da die Sitten von Gesellschaften als Ethos, als « Man tut
das» im Sinne von «Man soll das tun» auftreten, also den Anspruch
erheben, verbindliches sittliches Sollen zu sein — und zwar auch dann, wenn
sie nicht als formales Recht auftreten —, aber nicht alles, was Sitten-
wert hat, auch notwendigerweise sittlichen Wert hat und umgekehrt.
(Auch geht Pfinder nicht auf die Relation zwischen (formalet)
Rechtslehre und Ethik ein!34,)

(Eine bei anderen vorfindbare Fehlinterpretation besteht darin,
daB sie unter Ethik die Lehre vom «richtigen Handeln» verstehen!®
und damit eigentlich meinen, daB3 Ethik entweder das Insgesamt der
(richtigen) Prinzipien, Normen oder Maximen des aus dem Bereich
des Handelns iiberhaupt ausgegrenzten richtigen Handelns darstelle
oder dieses zum Gegenstand ihrer Lehre habe. Die Normen des
Handelns, das hei3t des richtigen oder rechten Handelns, sind aber
nicht notwendig sittliche Normen. Erst sie bezichen sich (als Forde-
rung) auf sittlich gutes Handeln. Richtiges Handeln ist nicht not-
wendig sittlich richtiges oder gutes Handeln3¢. (Dies klingt bei
Pfinder mit der Differenzierung in «Wertrichtigkeit» und «sittliche
Richtigkeit»'%7 an.) Andererseits ist nicht-sittliche Richtigkeit nicht
unbedingt «sachliche Richtigkeit»!® und sittliche Richtigkeit nicht
unbedingt nicht-sachliche Richtigkeit, wobei noch zu explizieren
wire, was hier mit «sachlich» in bezug zu «sittlich» gemeint ist.)

Pfinder behauptet als Trager sittlicher Eigenwerte das freiwillent-
liche Verhalten, hingegen alle anderen Triger sittlicher Werte als
Tréager lediglich abgeleiteter sittlicher Werte!382, Allerdings prézisiert

134 H, Spiegelberg, Gesetz und Sittengesetz.

135 7, B. O.F. Bollnow, Wesen und Wandel der Tugenden, S. 19.

136 Ethik als politischer Imperativ s. J.-Y. Calvez, Karl Marx, Olten 1964,
S. 3711

137 EKD, S. 93f., 97, 106.

138 g, H. Delius in: A. Diemer u. I. Frenzel (Fer.), Philosophie, Frankfurt
(Main), S. 71; vgl. dagegen H.-E. Hengstenberg, Grundlegung der Ethik,
Stuttgart 1969, S. 33ff.: «Das sittlich Gute als Sachlichkeit».

1388 Zur Probiemstellung zum Wesen der Person als Trager sittlicher
Werte s. D. v. Hildebrand, Die Idee der sittlichen Handlung, S. 3f.

118



Pfiander freiwillentliches Verhalten als letzten und eigentlichen Triger
sittlicher Eigenwerte und 148t Person, Charakter und Tugend — und
zwar Freiheitsperson, Freiheitscharakter und Freiheitstugend im
Gegensatz zu Naturperson, Naturcharakter und Naturtugend — als
Trager sittlicher Eigenwerte zu. Die Frage ist, ob das freiwillentliche
Verhalten — das heiBt qua Verhalten, nicht qua freier Wille — als
ausschlieBlich letzter und eigentlicher Triager ebenso wie die Frei-
heitsperson, der Freiheitscharakter und die Freiheitstugend als Trager —
beginnend mit negativer und positiver Meinungsklirung — erwiesen
werden miiiten. (Offenbar sind alle diejenigen personalen Sachen,
die wesenhaft zur Freiheit fihig sind, mégliche Trager ethischer
Eigenwerte: dies wire wohl der Pfindersche Ansatz zur Beantwor-
tung dieser Frage.) Eine weitere Frage ist, was konkret ethische Werte
sind. Pfinder macht zwar Aussagen iuber die Eigenart ethischer
Werte, also dariiber, was ethischer Wert ist, scheint aber nicht zu
kldren, was konkret sittliche Werte sind. (Dies ist nicht zu verwechseln
mit der empirischen Problematik, ob de facto ein Verhalten sittlich
gut ist.) Sind sittliche Werte Tugenden und, wenn ja, welche? Was
macht aus, daB3 eine bestimmte Tugend ein sittlicher Wert ist? Die
Antwortrichtung deutet Pfinder dadurch an, daB3 er ethischen Wert
nicht — was wichtig erscheint — mit Tugend gleichsetzt, sondern sie als
Triger ethischen Wertes bezeichnet!®. Demnach wire etwa Ver-
schwiegenheit eine Tugend und verschwiegenes Verhalten ein tugend-
haftes Verhalten; das verschwiegene Verhalten konnte ethisch wert-
voll sein, aber der ethische Wert ist etwas an dem tugendhaften Ver-
halten und an der Tugend, ohne daB3 der ethische Wert konkretisier-
bar und selbst als Tugend spezifizierbar wire. Wie wiirde sich aber
der « Doppelschritt» « Verhalten — Tugend» und «tugendhaftes Ver-
halten — ethischer Wert» phianomenologisch darstellen, das hei3t wire
moglicherweise die Tugend eine erste, der ethische Wert eine zweite
«Reduktion» eines bestimmten Verhaltens? Damit hingt folgender
Fragenkomplex zusammen: Pfinder spricht einmal von ethischem
Wert, zum anderen von ethischen Werten. Er unterscheidet die
«allgemeinsten sittlichen Werte»'®? von den «spezifischen ethischen
Werten»14L, Es stellt sich also das Problem der Konkretheit ethischen

1 EKD, S. 36; hierzu s. oben: FuBn. 76 (Zitat aus « Ubungen zur Wert-
philosophie»).

1o EKD, S, 27 (FuBn.).

141 EKD, S. 29.

119



Wertes42, Ferner: Die Freiheitsperson kann Triger sittlichen Eigen-
wertes sein; was ist aber der Grund des sittlichen Personwertes (was
macht, daB eine Person sittlich wertvoll ist) und was ist der Unter-
schied zum Grund sittlichen Verhaltenswertes?

Nimmt die Verbindlichkeit sittlichen Sollens in bezug auf Personen
mit dem « Grad ihres Nahestehens» ab? Zwar ist mit der allgemeinen Men-
schennatur auch die allgemeine ethische Verbindlichkeit und damit die
ethische Verbindlichkeit gegeniiber jedem Anderen gegeben, aber wie
kann und wie darfsie, wenn sie derart rigoros ist, dann itberhaupt durch
den «Grad des Nahestehens» modifiziert werden? Bedeutet dies, dal3
proportional zum «Grad des Nahestehens» entweder a) manche sitt-
liche Forderungen — aber welche? — iiberhaupt erst als verbindlich auf-
treten oder b) die Verbindlichkeit selbst graduell abgestuft wird —aber
wire ein solches « mehr oder weniger verbindlich» tiberhaupt moglich?

Pfander grenzt zwar die Ethik klar gegen das ab, was nicht Ethik
ist — aber hiufig als solche vermeint wird —, auch grenzt er den Lei-
stungsbereich der Ethik gegen den der philosophischen Anthropologie
ab, aber er sagt nichts iiber mégliche Beschrianktheiten oder Insuffi-
zienzen der Ethik und deren Griinde, er auBert keine Skepsis gegen-
itber der Ethik tiberhaupt: Er stellt zwar die Probleme der Ethik
heraus, aber untersucht nicht ihre mégliche Problematik und deren
Wurzeln, das heil3t das, was die Ethik moglicherweise leisten sollte,
aber nicht leisten kann, und die Griinde dafiir!43,

Der «religiise Abschluf» der beiden Hauptteile der « Ethik in kurzer
Darstellung» wirft folgende Fragen auf: a) Was kann iiberhaupt
philosophisch iiber die religiose Fundierung der Ethik ausgemacht
werden? Ist diese religivse Fundierung bei Pfinder zureichend be-
griindet? Welche Voraussetzungen macht sie? (Eine Voraussetzung
macht Pfinder ausdriicklich: die Geschéopfstellung des Menschen und
damit die Existenz Gottes.) MiiBte hier zunichst eine Phinomenologie
des religiosen BewuBtseins herangezogen werden? b) Setzt die reli-
giése Fundierung zum methodisch richtigen Zeitpunkt oder zu frith
ein, so daB3 ‘der religidsen Fundxerung eme ethische Metaphysﬂ{l‘*4
vorausgehen miiBte? ' e

142 yol. dagegen «Reahslerung der Werte» (EKD S 56)

‘U3 g, W, Trillhaas, Ethik, S. 555fF. RN

144 Zum Begriff « Metaphysik» bei Pfander s. EPP, S. 32, 42, Zu den Fra-
gen der «Wertmetaphysik (axiologische Metaphysik)»' und dcr «nomolo-
gischen Metaphysik» bei Pfander s. EPP, S, 45f., 49. 1.8

120



Die Kldrung dessen, was Ethik ist, und dessen, was ethischer Wert
und sein Grund sowie was ethisches Sollen und sein Grund sind, trifft,
so konnte man einwenden, noch nicht die eigentliche ethische Pro-
blematik, die vielmehr im Bereich der Metaphysik liegt und sich in
etwa wie folgt prasentiert:

1. die Problematik der sachlichen Relation zwischen positivem und
negativem ethischem Wert sowie damit des letzten Grundes des posi-
tiven ethischen Wertes und des letzten Grundes des negativen ethi-
schen Wertes und der Relation zwischen beiden letzten Griinden:
also die Problematik des Grundes der Relation zwischen ethischer
Wertpositivitit und Wertnegativitat und damit die Problematik der
Relation zwischen Gut und Bose'4® sowie des letzten Grundes des
Bosen.

2. die Problematik der Realisierung kollidierenden ethischen Sollens
und der ethischen Implikationen der Nichtrealisierung ethischen
Sollens: etwa die offenbar wesenhaft ethischen Probleme der Tragik —
sowie ihrer prinzipiellen Moglichkeit oder Unmoglichkeit — und der
Schuld, auf die Pfinder nicht eingeht6, Er behandelt zwar den
Konflikt verschiedenrangigen ethischen Wertsollens'4?, aber nicht den
gleichrangigen ethischen Wertsollens. Hier handelt es sich also um
die Problematik des Zerbrechens der Person aus ethischer Sollens-
notwendigkeit: Wie 148t sich die «Auszeugung» des Personwesens
mit dem Zerbrechen der Person aus ethischer Sollensnotwendigkeit
vereinbaren?

Dieser Problembereich zielt also auf die Frage des Verhiltnisses
zwischen dem Menschen tiberhaupt, also der Idee des Menschen, und
dem Guten, also der ethischen Gutheit, sowie auf das Problem der
Entfernung des Menschen von sich selbst, also auf die philosophische
Anthropologie, ab, die sich mit der Werte und Unwerte wahrnehmen-
den und realisierenden, Sollen und Nichtsollen vernehmenden und
realisierenden Person befaBt, deren existentieller Sinn vom Wert-

145 Pfander gebraucht in EKD, von wenigen Stellen abgesehen — S. 44
(«bose» als sprachiibliches Wertpradikat), S. 76 u. 82 («weder (sittlich) gut
noch (sittlich) bdse») — als Negation von «sittlich gut» nicht «bose», sondern
«sittlich schlecht»; der Begriff «das Bose» kommt nicht vor, nur «Bosheit»
(S. 81f.) und «boses Gewissen» (S. 128, 143, 149).

146 In der EKD spricht Pfander nicht von Schuld; s. aber PL, S. 129
(SchuldbewuBtsein).

147 g, auch. PL, S. 180.

121

9 Studia Philosophica XXXIV



glauben abhangt. Diese Aufgabe der Metaphysik der Person -
prézise: der Phinomenologie radikalen Personsinnes und trans-mun-
daner Persongriinde — hitte Pfander vermutlich — wiire er in der Lage
gewesen, sein Werk weiterzufithren —im Verlaufe der Phinomenologie
des religiésen Menschen® in Angriff genommen, weist doch Pfinder
in der «Seele des Menschen» dem Religiisen eine abschlieBende Stelle
und dem FEthischen eine zentrale Bedeutung in der philosophischen
Anthropologie zu'#®: «Die menschliche Seele ist eben eine eigenartige
Einheit aus seelischem Selbstgetriebe, seelischem Reaktionsgetriebe
und ethischer Person. Nur einem solchen Wesen kann die Selbstaus-
zeugung, niamlich die Auszeugung der Seele zugleich als Wesen fiir
sich, als Gliedwesen und als Geschipf zu einer ethischen Aufgabe werden »1%,

us SM, S. 302, 371 fI.

149 SM, S. 299, 302: «Die menschliche Seele ist wesenhaft aber ein ethisches
Wesen» und «schlieBlich ... auch wesentlich ein religidses Wesen». SM,
S. 224ff.: «Die menschliche Seele ist aber wesentlich nicht nur eine Person,
sondern auch eine ethische Person, . . . wesentlich auch eine soziale Person . . .
[und] schlieBlich ihrem Wesen nach ein religidses Wesen.» SM, S. 376:
«Uberblickt man die ganze menschliche Seele in der vollen Auszeugung, so tritt
ihr ethisch-personaler Charakter deutlich hervor ...»

150 SM, S. 229 (Hervorhebung nachtraglich). Vgl. EPP, S. 112ff. (Die
religiose Welt und ihre Erkenntnis). — Pfanders Thematik des Religiosen wurde
von seinem Schiiler J. Stiirmann in dessen Phinomenologie des religitsen
Menschen (s. ders., Systematische Anthropologie, S. 322, 349f., 364; Seminar
«Phianomenologie des religiosen und des verzweifelten Menschen», Univ.
Miinchen, Sommersemester 1952) und in dessen Phinomenologie der geisti-
gen Person (s. ders., Der Mensch in der Geschichte, u. Systematische Anthropologie)
aufgenommen. — Hierzu s. auch die Weiterentwicklung von Pfanders Begriff
der «Auszeugung» in der philosophischen Anthropologie von J. Stiirmann,
ebd. (s. auch M. Dombrowsky, Das Wesen des Auszeugungstriebes bei Alexander
Pfinder, s. 57 fL.).

122



	Bemerkungen zu Alexander Pfänders Nachlasswerk "Ethik in kurzer Darstellung"

