
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Bemerkungen zu Alexander Pfänders Nachlasswerk "Ethik in kurzer
Darstellung"

Autor: Schwankl, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zu Alexander Pfänders Nachlaßwerk
«Ethik in kurzer Darstellung»*

von Peter Schwankt

I. Entstehung und Stellung im Gesamtwerk

1 Nach dreizehnjähriger Unterbrechung hatte Alexander Pfänder
seine Vorlesung über Ethik im Wintersemester 1926/27 in «neuer
Form»2 wieder aufgenommen und bis zum Sommersemester 1934

in fünf Fassungen3 fortgesetzt. Nach der Emeritierung im folgenden

* Nach einem auf dem Internationalen Kongreß «Die Münchener
Phänomenologie» anläßlich des 100. Geburtstages von Alexander Pfänder im
April 1971 in München vorgetragenen Bericht.

1 Erläuterung der im folgenden gebrauchten Abkürzungen :

EKD A. Pfänder, Ethik (ethische Wertlehre und ethische Sollenslehre)
in kurzer Darstellung. Aus dem Nachlaß herausgegeben von
P. Schwankl. Schriften aus dem Nachlaß zur Phänomenologie

und Ethik, herausgegeben von H. Spiegelberg, Band 2,
München 1973.

EPP A. Pfander, Philosophie aufphänomenologischer Grundlage. (Ein¬
leitung in die Philosophie und Phänomenologie.) Unter
Mitwirkung von E. Avé-Lallemant zusammengestellt und
eingeleitet von H. Spiegelberg. Schriften aus dem Nachlaß zur
Phänomenologie und Ethik, herausgegeben von H. Spiegelberg,

Band 1, München 1973.

L A. Pfander, Logik, Halle (Saale) "1929.
Pf Pfänderiana (Bayerische Staatsbibliothek, München).
PL A. Pfander, Philosophie der Lebensziele. Aus dem Nachlaß her¬

ausgegeben von W. Trillhaas, Göttingen 1948 Vorlesung

aus dem Wintersemester 1921/22).
PWMM A. Pfänder, Phänomenologie des Wollens. Motive und Motivation,

München a1963. Mit einem Vorwort von H. Spiegelberg.
SM A. Pfander, Die Seele des Menschen. Versuch einer ver¬

stehenden Psychologie, Halle (Saale) 1933.
1 Brief Pfanders an A. Schwenninger vom 3. 1. 1927 (Pf Mappe K I 2),

s. EKD, S. 16, Fußn.
3 Die Vorbereitungsnotizen hierzu in Pf Mappe D I 4 bis 8.

93



Jahr4 widmete sich Pfänder einer ausgearbeiteten und
veröffentlichungsreifen Aufzeichnung seiner Ethik: Vom 15. November 1935

bis 5. Februar 1936 schrieb er die «Ethik in kurzer Darstellung»6
nieder; Vorarbeiten zu ihrer Einleitung waren seit dem 25. Juni 1935

vorausgegangen6.
Im Veröffentlichungsplan (12. Februar 1936)7 führt Pfänder die

«Ethik» an, und zwar an erster Stelle, vor der «Einleitung in die

Philosophie und Phänomenologie» und der «Grundzüge der
Wertphilosophie». Der in diesem Plan aufgeführten und ausdrücklich als

im «Manuskript fertig» bezeichneten kurzen Darstellung8 sollte eine

ausführliche folgen. Sie konnte Pfänder, der die Ethik für «das

dringendste philosophische Problem der Gegenwart» hielt9, jedoch
angesichts seiner schwindenden Lebenskraft vermutlich nicht einmal
mehr beginnen10. Die schon seit den zwanziger Jahren Herbert
Spiegelberg und anderen bekannte Absicht einerBuchveröffentlichung
der Ethik11 konnte Pfänder nicht verwirklichen. Selbst ihre kurze

Darstellung konnte zu seinen Lebzeiten nicht mehr publiziert werden.
Bereits die «Seele des Menschen» ließ vermuten, daß die Ethik in

Pfänders Philosophie einen sachlich gewichtigen Platz einnimmt12.
Die «Ethik in kurzer Darstellung» dürfte - zusammen mit der
«Einleitung in die Philosophie und Phänomenologie» - Pfänders

philosophisches Testament darstellen13.

Die auf den Ethik-Vorlesungen fußende und sie sachlich
abschließende sowie durch mehrere Arbeiten Pfänders sachlich vor-

I Seine letzte Vorlesung hielt Pfänder am 15. 2. 1935, s. H. Spiegelberg in:
EPP, S. 16.

6 Pf Mappe D IV 1, s. EKD.
6 Ausführlicheres zu Mss. und Chronologie s. EKD, S. 16 f., 153, 159.
7 In Pf Mappe A IV 4, s. EKD, S. 12, u. EPP, Faksim. neben S. 10.
8 Ihre Redaktion letzer Hand konnte Pfänder jedoch nicht mehr vornehmen;

hierzu s. EKD, S. 17 f.
0 Brief von H. von Recklinghausen an H. Spiegelberg vom 6. 5. 1939,

s. EKD, S. 16, Fußn.
10 Briefe von H. von Recklinghausen an H. Spiegelberg vom 6. 5. 1939,

20. 2. u. 18. 3. 1940, s. EKD, S. 16, Fußn.; s. H. Spiegelberg in : EKD, S. 13.

II H. Spiegelberg in: EKD, S. 11.
12 s. unten: Fußn. 148f.
13 H. Spiegelberg in: EKD, S. 12; H. Spiegelberg, Alexander Pfänders

Phänomenologie, Den Haag 1963, S. 8.

94



bereitete14 und sie zum Teil voraussetzende15 «Ethik in kurzer

Darstellung» leitet keine neue Periode oder gar Wende in Pfänders
Schaffen ein, das vielmehr durch Konsistenz charakterisiert
ist16.

Die bislang weitgehend unbekannte17 «Ethik» Pfänders könnte
dazu beitragen, seine sachliche und methodische philosophische
Gesamtkonzeption zugänglicher zu machen18 und darüber hinaus

Fehlinterpretationen zu beseitigen, denn er wird ungerechtfertigter-
weise auch heute noch öfters a) — trotz seiner sich bereits in der
«Seele des Menschen» (1933) deutlich abzeichnenden philosophischen

Anthropologie und trotz seiner 1948 posthum erschienenen

«Philosophie der Lebensziele» - ausschließlich als Psychologe und
Logiker angesehen19 und b) als phänomenologischer «Realist» oder

«Ontologist» klassifiziert, der die «transzendentale Wende» ver-

14 z. B. SM, S. 26f., 66ff. (Phänomenologie der Wahrnehmung der
Verbindlichkeit ethischer Forderungen); PL, S. 171 (Unterschied zur theoretischen

Einstellung; Rückständigkeit der bisherigen Wertphilosophie; zeitlose

Distanz), 180 (geistiges Grundwesen); Rundfunkvortrag vom 28. 1. 1927

«Die großen Zeitprobleme der Philosophie, II. Teil: Die Wertprobleme»
(in: EKD, S. 44ff.).

15 z. B. den in SM explizierten - und keineswegs biologistisch zu verstehenden

- Grundbegriff der «Auszeugung». Hierzu s. M. Dombrowsky, Das
Wesen des Auszeugungstriebes bei Alexander Pfänder, Diss. München 1950.

10 In EKD - ebenso wie in EPP, die im gleichen Zeitraum entstanden ist -
gebraucht Pfänder den Begriffder Epoché, was zwar nicht Pfänders Methode,
aber das Verhältnis von Pfanders Phänomenologie zu der E. Husserls in
einem gegenüber einem Teil der bisherigen Interpretation veränderten Lichte
erscheinen läßt; hierzu H. Spiegelberg, «Epoché und Reduktion bei Pfänder
und Husserl», Kongreßreferat («Die Münchener Phänomenologie», April
1971).

17 Es ist jedoch zu vermerken, daß A. Wenzl in seinen Vorlesungen bereits
Ende der vierzigerJahre Pfänder zusammen mit M. Scheler und N.Hartmann
als Bahnbrecher der neuen materialen Wertethik nannte, s. J. Hanslmeier,
Problemgeschichte als Einführung in die Philosophie (Skriptum nach A. Wenzl),
München 1950, S. 95. -K. Stavenhagen, Person undPersönlichkeit. Untersuchungen

zur Anthropologie und Ethik. Aus dem Nachlaß herausgegeben von
H. Delius, Göttingen 1957, S. 240ff, setzt sich - auf Grund eines «längeren
Gesprächs (etwa 1932)» (ebd., S. 240) - mit Pfanders Ethik, und zwar mit
ihrer religiösen Fundierung, auseinander.

18 H. Spiegelberg in: PWMM, S. IX; H. Spiegelberg, Alexander Pfänders

Phänomenologie, S. 8 (Pfänders philosophisches Gesamtziel).
19 s. H. Spiegelberg in: EKD, S. 14.

95



säumt habe20 und somit in «bloßer Description» stecken geblieben
sei, und damit als von der transzendentalen Phänomenologie überholt

oder - in Reduzierung seiner Phänomenologie auf Sinnklärung -
als von der sprachanalytischen Methode abgelöst betrachtet.

Die Stellung der Ethik innerhalb der Philosophie ebenso wie die

Stellung der «Ethik» im Gesamtwerk Pfänders hat er selbst wie folgt
skizziert21 :

Metaphysik

(Natur, Leben, Geist, Gemeinschaft, Religion)

Ontologie Wertphilosophie Sollensphilosophie

(darin Ästhetik (darin der II. Teil
und der I. Teil der Ethik)
der Ethik)

Logik und Erkenntnislehre

Phänomenologie des Bewußtseins von Seiendem, Werten und Sollen

Hieraus wie aus der «Ethik in kurzer Darstellung»22 ergibt sich, daß

die Ethik als Wertethik und Sollensethik in Pfänders Werk lediglich
einen Teil der Wert- bzw. Sollensphilosophie darstellt. An einer

allgemeinen Wertphilosophie arbeitete Pfänder, ohne sie abschließen

zu können23. Auch zur Ästhetik sind Manuskripte vorhanden24. 25

Zu einer allgemeinen Sollensphilosophie finden sich Gedanken in der

«Einleitung in die Philosophie und Phänomenologie»26 und vor allem

20 s. H. Spiegelberg, Alexander Pfänders Phänomenologie, S. 3. Zur Realismus-
Idealismus-Frage von Pfänders Philosophie s. Pfänders Brief an A. Schwen-
ninger vom 3. 1. 1927.

21 Blatt «Einleitung in die Philosophie und Phänomenologie (Kurze
Darstellung)» vom 21. 3. 1933 in Pf Mappe A IV 4. Für Hinweis bin ich
Herrn Prof. Spiegelberg, St. Louis, dankbar. - Hierzu s. auch die Explikation
der «drei Hauptgebiete der Philosophie», nämlich des Seienden, der Werte
und des Sollens, in EPP, S. 32.

22 s. EKD, S. 21, 25 f.
23 EKD, S. 12, 37ff.; s. auch EPP, S. 43ff., 126ff.
24 Pf Gruppe E.
26 Zur Wertphilosophie gehört auch die «Axiologie der Lebensziele»,

s. PL, S. 168 ff. Zu Ethik als Lebensziellehre s. W. Trillhaas, Ethik, Berlin
1970, S. 139 ff.

26 EPP, S. 26, 48 ff.

96



im noch unveröffentlichten «Entwurf zu einer Imperativenlehre»
(1909)27, auf die Pfänder in «Motive und Motivation» (1911 )28

hinweist : « Eine Imperativenlehre, von der ich eine noch unveröffentlichte
Skizze entworfen habe, könnte meiner Meinung nach eine letzte
Grundwissenschaft für die Ethik, die Rechtsphilosophie und die

Pädagogik bieten.» In der «Einleitung in die Philosophie und
Phänomenologie»28 differenziert Pfänder in axiologische sowie nomologische

Metaphysik, Erkenntnislehre, Phänomenologie und Ontologie. Auf
die Ethik spezialisiert bedeutet dies, daß sie «quer» durch alle diese

Disziplinen geht und daß mit «Phänomenologie» Phänomenologie
des ethischen Wert- und Sollensbewußtseins gemeint ist30.

II. Gegenstands- und Methodenklärung31

Pfänder beginnt die « Ethik in kurzer Darstellung » un-mittelbar und
zentral, indem er klärt, was Ethik ist und was sie nicht ist : Sie ist « die
systematische philosophische Wissenschaft vom Sittlichen»32. Dies bedeutet:

1. Ethik ist Wissenschaft und zielt somit aufErkenntnis des Sittlichen
und nicht auf Bekenntnis ethischer Überzeugungen oder ethischen
Glaubens ab.

2. Ethik ist systematische, das heißt vollständige sachliche - also sich

auf Sachen und Sachverhalte selbst als Gegenständlichkeiten
richtende und sie allseitig33 und radikal erfassende, vollständig abgrenzende

und ausgrenzende — und somit nicht historische Wissenschaft
und nicht Eklektizismus noch Synkretismus.

27 Pf Mappe G IV 31.
28 PWMM, S. 156. Danach ist die «Imperativenlehre» Teil der «Wissenschaft

von den praktischen Vorsätzen oder Voluntarien»; s. auch PWMM,
S. 125.

29 EPP, S. 45 f., 49 f., 141.
30 Bewußtseinsphänomenologie bedeutet aber nicht, wie gelegentlich in

deskriptionistisch-psychologistischer Verkennung des Wesens der
Phänomenologie interpretiert wird, Phänomenologie von Bewußtsein selbst als
seelischer Realität, sondern von dem, was in Bewußtseinsakten «selbst
leibhaftig gegeben» ist, s. EKD, S. 136 (zitiert unten: S. 100). - Zum Begriff
«Phänomenologie» bei Pfänder s. EPP, S. 23f., 37f., 56f., 147ff, 152ff.

31 EKD, S. 20 bis 26.
32 EKD, S. 20.
33 S. Strasser, Phänomenologie und Erfahrungswissenschaft vom Menschen, Berlin

1964, S. 233, nennt diesen Sachverhalt «dialektisch».

97



Eine wesentliche methodische Abgrenzung, die Pfänder vornimmt, ist
die der Ethik von der Geschichte der Ethik. Es geht hier um den

Gegenstandsbereich der Ethik selbst, nicht um die Geschichte ihres
Wissens oder um die Geschichte der Wissenschaft über ihn. Die
Forschungsrichtung ist also «vertikal», nicht «horizontal». Pfänder
liefert keinen Report über einige oder alle bisher aufgestellten Ethiken
oder Ethik-Systeme, er untersucht sie auch nicht historisch-kritisch,
sondern er will ersichtlich machen, das heißt übertragbare, von anderen

nachvollziehbare Erkenntnisse darüber gewinnen, was das

Sittliche wirklich und eigentlich ist. Darin wird die der Phänomenologie
überhaupt eigene Distanzierung von der Geschichte sichtbar34.

3. Ethik ist ihrem Gegenstandsbereich angemessene (entsprechende),
also philosophische und somit zum Beispiel nicht theologische,
psychologische, soziologische oder ethnologische Wissenschaft.

4. Gegenstand der Ethik ist das Sittliche, das prinzipiell in sittlichen
Wert und sittliches Sollen zu differenzieren ist. Gegenstand der Ethik
sind somit zum Beispiel nicht sittliche Meinungen oder Sitten von
Menschen und menschlichen Gemeinschaften.

Mit der prinzipiellen Differenzierung des Gegenstandes der Ethik
zerfällt sie in Wertethik und Sollensethik. Die Unterscheidung von
ethischen Forderungen und ethischen Werten bedeutet die
Unterscheidung von a) ethischem Wert-Sein an einem Träger, das gleichzeitig

ethisches Wert-Haben von einem Träger ist, und von b) Wert-
haben-Sollen oder Wert-sein-Sollen, das also als Forderung von einem

Subjekt an einen Adressaten gerichtet wird.
Pfänder setzt Ethik von Geschichte sittlichen Beurteilens des

Verhaltens von Menschen, von Meinungen über Sittliches, von Sittenlehre

und Sittengeschichte, von « ethischen Theorien des [praktischen ]
Lebens»348, und von Geschichte sittlichen und unsittlichen Verhaltens

von Menschen ab. Das Sittliche selbst als Gegenstand der Ethik und
den Weg zu ihm in radikaler Klärung ersichtlich zu machen,
unternimmt Pfänder. (Deshalb kann im präzisen Sinne Ethik nicht
ethischen Wert und ethisches Sollen selbst lehren^ sondern lediglich Lehre

von der Möglichkeit der Erkenntnis von ethischem Wert und
ethischem Sollen sein.)

84 Zur Relation zwischen Ethik und Geschichte bei Pfänder s. unten:
Abschnitt VI.

848 EKD, S. 24.

98



Pfänder widmet sich ausführlich methodischen Erörterungen: Um
selbst zu einem Ziel zu gelangen und um andere in den Stand zu
setzen, zu eben diesem Ziel in freiem Vollzug zu gelangen, bedarf es

der Offenlegung und Beschreitung eines Weges, der von mir und
jedem anderen begangen werden kann. Die Klärung des Weges
schließt die Klärung seines Ausgangspunktes, das heißt die - der

Lösung eines Problems immer vorausgehende - Klärung der Problemstellung

und der Voraussetzungen, ein.
Bei Pfänder wird also ein zweifaches Bemühen deutlich :

1. Das Bemühen um den Erkenntnis«;«^: Erkenntnis ohne Erkenntnisweg

ist nicht möglich; Erkenntnisgewinnung setzt Aufweis und
Beschreitung des Erkenntnisweges voraus; diese in subjektiv
vollzogenem und nur subjektiv vollziehbarem a) Findungs- oder
Wahrnehmungsprozeß und b) Erkenntnisprozeß verlaufende Erfassung
des Gegenstandsbereichs kann einem keiner abnehmen.

2. Das Bemühen um Ersichtlichkeit bedeutet nicht nur, etwas als

Bestehendes und nicht nur Vermeintes ersichtlich zu haben, sondern
auch dem Anderen ersichtlich zu machen, also von anderen Menschen

nachvollziehbare, wirkliche Erkenntnisse zu gewinnen. Das Bemühen

um Erkenntnisübertragbarkeit ist nur mittels klarer Sprache, die für
Pfänder charakteristisch ist35, möglich.

In Pfänders Methode nimmt der Vollzug in verschiedener Weise

einen wichtigen Platz ein: a) Erkenntnisse können nicht «ohne
weiteres» übertragen werden, sondern ihr Vollzug durch jeden
einzelnen erkennen Wollenden von neuem (Nachvollzug) ist notwendig.

b) Einsicht in Sachverhalte ist nur durch Vollzug des

Einsehens möglich, c) Erst im Vollzug der Wertfindung, der Sollens-

findung, der Willensfreiheit ist Wert, Sollen bzw. Willensfreiheit

nachweislich vorhanden36: Gegenstände wie die Willensfreiheit

werden also durch Vollzug ihrer selbst überhaupt erst
konkret «sichtbar»; Gegenstände wie Wert und Sollen werden
also durch Vollzug adäquater Findung37 überhaupt erst konkret
«sichtbar».

36 s. auch H. Spiegelberg, Alexander Pfänders Phänomenologie, S. 2.
36 s. auch EKD, S. 21 : «Ob eine Ethik als Wissenschaft möglich ist, kann

nur durch den ernstlichen Versuch, nicht aber imvorausentschiedenwerden. »
37 s. unten: S. 102; «Vollzug der angemessenen Erkenntnisakte» (EKD,

S. 25).

99



Pfänder klärt die Ethik als Wissenschaft, und zwar
1. durch Klärung ihrer Gegenstände, nämlich des ethischen Wertes

und seines Grundes sowie des ethischen Sollens und seines Grundes,
2. durch Klärung ihrer Probleme,

3. durch «Ubersicht» über deren a) unmögliche und b) mögliche
(falsche und wahre) Lösungen38 ; Pfänder stellt zum Beispiel die falschen
Theorien der Willensfreiheit, des Wertrelativismus, des letzten
sachlichen Grundes des sittlichen Wertes und des Ursprunges der
sittlichen Forderungen systematisch heraus, widerlegt diese * falschen
Theorien und verfolgt oft sogar noch ihre Ausflüchte ;

4. durch «Besinnung über die Mittel und Wege, um aus den möglichen

Lösungen die wahren und richtigen herauszufinden und sie als

wahr und richtig zu erweisen»39, also durch Klärung der Methode, die

aus folgenden Schritten besteht:40

a) Sinnklärung (Meinungsklärung)41,
b) Urteilsenthaltung (Epoché vom Dasein, sein «vorläufiges Dahin-

gestelltseinlassen »42)43,

c) Phänomenologie44 des - allgemeinen wie sittlichen - Wertbewußtseins

bzw. der sittlichen Sollensfindung, das heißt: «Die Phänomenologie

hat die Akte [des Bewußtseins ] zur Prüfung45 herbeizuschaffen,
in denen die verbindlichen sittlichen Forderungen selbst leibhaftig
gegeben erscheinen»46.

Ethik als Wissenschaft zielt zunächst auf Erkenntnis ihrer beiden

Gegenstände, ethischen Wertes und ethischen Sollens, ab und macht

38 EKD, S. 25.
39 ebd.
40 EKD, S. 52 ff., 135 fF. ; s. Pfänders Darlegung phänomenologischer

Methode in L, S. 33f., u. in EPP, s. oben: Fußn. 30.
41 s. auch L, S. 76: «Die Sinn- oder Bedeutungsfrage muß überall der

Rechtsfrage vorangehen. »
42 EKD, S. 137; s. EKD, S. 136: «Die Urteilsenthaltung hat zu verhindern,

daß man voreilig eine Erkenntnis der verbindlichen sittlichen Forderungen
zu haben behauptet. » Zur Epoché s. auch EPP, mehrere Stellen.

43 s. H. Spiegelberg, «Epoché und Reduktion bei Pfänder und Husserl»;
s. auch ders., Alexander Pfänders Phänomenologie, S. 17 ff.

44 in EKD, S. 136, als «eigentliche Phänomenologie» bezeichnet;
EKD, S. 54: «Sinnklärung und Epoché [sind] noch keine Phänomenologie.»

46 s. den weiteren Schritt der «Erkenntniskritik der sittlichen Sollensfindung»
(EKD, S. 141 f.); s. auch «behutsame phänomenologische und erkenntniskritische

Forschung» (EKD, S. 138).
46 EKD, S. 136. - Vgl. die Differenzierung beim «Beweis der Existenz der

100



damit eine wesentliche, der bisherigen Ethik wie Wertphilosophie
überhaupt unbekannte Voraussetzung:

Um Erkenntnis über ethischen Wert gewinnen zu können, muß er
gefunden, wahrgenommen werden. Die Wahrnehmung von ethischem

Wert setzt dem Gegenstand «ethischer Wert» angemessene Wahr-
nehmungs-«Fühler» oder -«Organe»47 voraus. (Analoges gilt für die

Wahrnehmung von ethischer Sollensverbindlichkeit.) Wertfindung
überhaupt setzt Wertsinn, das heißt Sinn für Wert, und zwar der

jeweiligen Wertart angemessenen Wertsinn voraus48. Werte überhaupt
können also Gegenstand von Wahrnehmung49 sein. Sie sind «eigenartige,

unselbständige, nichtsachliche Bestimmtheiten von
Gegenständen»50: Werte können «nur als Gutheit und Schlechtheit ,von
etwas' bestehen»51.

Ethik als wissenschaftliche Erkenntnis von sittlichem Wert und
sittlichem Sollen gründet also auf sittlicher Wert- und Sollensfin-

dung52, die spezifische Wahrnehmungs-«Organe» voraussetzt. Daß

Phänomenologie überhaupt auf angemessenem Wahrnehmen
aufbaut, befähigt sie, auch nicht-rationale, der Verstandeswahrnehmung
unzugängliche Gegenstände wie eben ethische Werte oder etwa
lyrische Dichtung zu erkennen.

Die von Pfänder so bezeichnete «bisherige Wertphilosophie»53
kann also, weil sie den Verstand als alleinige Erkenntnisquelle54 der
Werte behauptet, ihren Gegenstand überhaupt nicht erfassen55: Die
«Tyrannei der ausschließlichen Verstandesherrschaft»56 verbaut den

Zugang zur Wertewelt.

menschlichen Willensfreiheit» (EKD, S. 34ff.) in a) Sinnklärung («Die
Klärung dessen, was mit Willensfreiheit gemeint ist»), b) Wesenserkenntnis, daß
Freiheit notwendig zum Wollen gehört, und c) Erfahrungserkenntnis, das heißt
Erkenntnis, daß es «Wollen im menschlichen Seelenleben wirklich gibt».

47 EKD, S. 50f., 55.
18 s. auch SM, S. 322.
40 s. SM, S. 23f. : «fühlendes Wahrnehmen» und «Wertfühlen».
60 EKD, S. 40 ff., 43, 52 f., 57, 61.
51 EKD, S. 41 f.; s. auch EKD, S. 56: «. ,Realisierung von Werten'

[heißt] Realisierung der Träger und sachlichen Grundlagen der Werte, also

nur indirekt [Realisierung der Werte], nicht: Realisierung der Wertefür sich.»
62 «Wertfindung» oder «Wertfühlung» (EKD, S. 51).
63 s. auch PL, S. 168.
64 EKD, S. 51; vgl. EKD, S. 136.
36 EKD, S. 50 ff.
" EKD, S. 51 ; s. auch EKD, S. 43, 50, 56.

101



Die Ethik kann demnach nicht «wissenschaftliche» Wert- und
Sollensberatung oder -belehrung des Menschen, ohne die er nicht
ethisch urteilen und sich nicht ethisch verhalten kann, auch nicht
rationale Konstruktion noch Postulierung von ethischen Werte- oder

Tugendkatalogen sein, die dem Menschen von «außen» vorgehalten
werden und die er befolgen muß, wenn er sich nicht sittlich schlecht
verhalten will.

Echte Wertphilosophie hat sich demnach nicht allein mit ihren
Gegenständen «Wert» und «Sollen», sondern notwendig auch mit
ihrer Findung zu befassen und somit auszugehen von der Erkenntnis
des Verhältnisses des Menschen im Menschen zu Werten und
Wertforderungen. Dies setzt voraus: Wert und Sollen haben, wenn sie

menschlich sind, einen Bezug zur individualpersonalen Existenz;
wären sie hingegen ab-solut, das heißt kämen sie nicht aus der
Existenzmitte und sprächen sie sie nicht an, träfen sie sie nicht, würden
sie nicht von ihr vernommen, so hätten sie keinen Sinn für den Menschen.

III. Die Wertethik57

Pfänder beginnt den ersten Hauptteil der Ethik, die Wertethik,
mit der Klärung ihrer Hauptfragen

1. nach dem Gegenstand, der ethischen Wert hat, das heißt, nach
seinem Träger: «Was kann überhaupt in der Welt selbst sittlich gut
oder sittlich schlecht sein?»68,

2. nach der Willensfreiheit - eine Hauptfrage, die sich aus der
Antwort zur Hauptfrage 1 ergibt -,

3. nach dem ethischen Wert selbst, den der Gegenstand hat50: «Was

ist die sittliche Gutheit und die sittliche Schlechtheit?»0? und
4. nach dem letzten sachlichen Grund des ethischen Wertes : «Was

macht ein freitätiges Verhalten sittlich gut, was macht ein freitätiges
Verhalten sittlich schlecht?»01

Pfänder unterscheidet ethischen Eigenwert, der freiwillentlichem
Verhalten ebenso wie Freiheitstugend (Freiheitslaster), Freiheits-

" EKD, S. 27 bis 120. - Vgl. EPP, S. 136ff.
68 EKD, S. 29.
60 s. auch PL, S. 170.
80 EKD, S. 41.
81 EKD, S. 63.

102



charakter und Freiheitsperson62 zukommen kann, von übertragenem

ethischem Wert. Außerdem differenziert Pfänder in die subjektive,

eigentliche Gutheit, die vom freien Wollen getragen wird, und die

objektive, uneigentliche Gutheit, die dem Gewollten, das heißt dem freien
Tun oder Unterlassen63, zukommt und «dann macht, daß das freie
Wollen dieses objektiven sittlichen Guten selbst einen völlig neuen,
einzigartigen Wert, eben die eigentliche sittliche Gutheit, bekommt»64.

Mit letzterer Differenzierung ist auch die Frage, ob nur das Wollen
(Kant)65 oder nur das Tun oder beides - und in welchem Sinne -
sittlich wertvoll sein kann, beantwortet.

Pfänder klärt die Relationsmöglichkeiten und -Unmöglichkeiten zwischen

Werten und Trägern: Andere als ethische Werte - etwa ästhetische

Werte - können nicht zu ethischen Werten transformiert werden,
ebenso wie aus übertragenen ethischen Werten keine ethischen

Eigenwerte werden können: Dies sind «ewige Unmöglichkeiten»66.
Möglich ist hingegen, daß ein und derselbe Gegenstand gleichzeitig
a) ethische Werte und andere Werte und b) positive und negative
ethische Werte (sowohl Eigenwerte als auch übertragene Werte)
trägt67.

Der letzte und eigentliche Träger ethischen - positiven oder negativen

- Eigenwertes ist das freiwillentliche Verhalten (Wollen und Tun,
Nichtwollen und Unterlassen68). Damit ist die Existenz der Willensfreiheit,

selbst nicht Problem der Ethik, unbedingt notwendige
Voraussetzung der Ethik überhaupt69. Es muß deshalb zunächst erwiesen

werden, ob die Willensfreiheit tatsächlich besteht. Pfänder kommt zu

02 EKD, S. 36f. (im Gegensatz zu Naturtugend, Naturcharakter,
Naturperson)

63 EKD, S. 107.
64 EKD, S. 106.
66 s. D. v. Hildebrand, Die Idee der sittlichen Handlung, in : ders., Die Idee der

sittlichen Handlung. Sittlichkeit und ethische Werterkenntnis, Darmstadt 1969, S. 1 ;

s. auch: «Ethik als die wissenschaftliche Lehre von der Sittlichkeit (als dem
Wollen des Guten) » (R. Lauth, Ethik in ihrer Grundlage aus Prinzipien entfaltet,

Stuttgart 1969, S. 8). Zum Unterschied von «Willensakt» und
«Willenshandlung» s. PWMM, S. 126.

66 EKD, S. 29.
07 ebd.
08 EKD, S. 125. EKD, S. 80 (Fußn. a), differenziert in «Wollen, Tun und

Wirken».
69 EKD, S. 31 f.

103



dem Ergebnis: «Willensfreiheit besteht also dann, wenn das Ich in
der Produktion des Wollens einzig und allein durch sich selbst aus
sich selbst bestimmt wird und also frei ist von der Bestimmung durch
irgend etwas anderes»70. Die Willensfreiheit «gehört notwendig zum
Wesen des menschlichen Wollens»71. Ihre Existenz läßt sich «durch
unbefangene Erfahrungserkenntnis von den eigenen seelischen

Regungen feststellen»72.

Die Person kann sich für oder gegen die Realisierung eines
ethischen Wertes durch ein bestimmtes freitätiges Verhalten freiwillentlich

entscheiden, aber die Person entscheidet sich in jedem Fall
willentlich, im Bewußtsein des Gegenstandes der Entscheidung
und des ihm anhaftenden sittlichen Wertes oder Unwertes und

freitätig.
•(Die hierzu entgegengesetzte Meinung, es sei unmöglich, Tugenden

zu erstreben73, wirft die Frage auf, wie man dann Tugenden erwerben

kann, und setzt voraus, daß entweder a) Tugenden qua Personwert

unabänderlich entweder - möglicherweise auf dem Wege

göttlicher Gnade - gegeben oder nicht gegeben sind oder b) daß -
als weitere Tugendforderung - man nicht nach Tugenden streben

darf und daß die Tugend als solche gleichsam als den Träger
überraschende Belohnung bei ethisch wertvollem Verhalten auf ein ihm
unbekanntes Konto gutgeschrieben wird. Bei dieser traditionellen
Meinung scheint wohl die ethische Willensfreiheit mit der
Sittenforderung, es sei unschicklich, sich tugendhaften Verhaltens in der
Gesellschaft zu rühmen oder eigenes tugendhaftes Verhalten mit
ausgedrückter Selbstzufriedenheit zur Kenntnis zu nehmen,
verwechselt zu werden.)

Der Wertethik geht sachlich die allgemeine Wertphilosophie voraus.
In ihrem Vorfeld geht Pfänder auf das Werten und das Wertfinden73a,
die Wertblindheit, den naiven Wertglauben und seine Erschütterung,
die Werte und den Sinn seelischen Lebens, den Wertnihilismus und

70 EKD, S. 35.
71 ebd.
72 ebd.
73 z. B. O.F. Bollnow, Wesen und Wandel der Tugenden, Frankfurt (Main)

1958, S. 24.
73a s. auch Mss. «Psychologisches Kolloquium: Die Eigenart des Wertens»

(1933) (Pf Mappe C II 5) u. Mss. «Philosophische Übungen zur Wertphilosophie»

(1934/35) (Pf Mappe D II 4).

104



die Sinnlosigkeit seelischen Lebens, die vergeblichen Ausflüchte aus
dem Wertnihilismus (wie den Wertrausch) ein. Zu den Grunderkenntnissen

allgemeiner Wertphilosophie gehört die Erkenntnis,
1. «daß die Werte überhaupt unselbständige Gebilde sind, die

nur an einem Träger wirklich sein können»,
2. daß die Werte entweder Eigenwerte (z. B. «Schönheit einer

Farbe») oder übertragene Werte (z. B. «Schlechtheit einer Farbe,
weil sie gesundheitsschädlich ist») sind,

3. «daß übertragene Werte notwendig das Vorhandensein von
Eigenwerten der Gegenstände, von denen sie letztlich herkommen,
voraussetzen »,

4. «daß es mehrere Wertarten gibt» (z. B. vitale, ästhetische,
ethische, Heiligkeitswerte7315),

5. daß «die Erkenntnis der Werte in keinem Falle durch bloße
Verstandeserkenntnis und nicht durch sinnliche Erkenntnis und nicht
durch beide zu gewinnen ist, sondern eines eigenartigen
Werterkenntnisvermögens bedarf», und « die verschiedenen Wertarten wieder
besonderer Werterkenntnisvermögen bedürfen» und

6. daß «die Existenz der Werte durchaus unabhängig davon ist,
ob Menschen ein Bewußtsein von ihnen bekommen können oder nicht,
ob es viele Menschen, gescheite, gelehrte Menschen sind oder
nicht»74.

Die falschen Theorien der allgemeinen Wertphilosophie zerfallen in
vier Gruppen: Wert wird als etwas behauptet, a) das ein subjektives
Gefühl ist, b) das bestimmte Folgen hat, c) das eine autoritative
Festsetzung, eine Willensfestlegung ist oder d) das aus a priori
notwendigen Kategorien des Denkens besteht.

Werte sind als «eigenartige, nichtsachliche (nicht sachhaltige)
und unselbständige Bestimmtheiten»75 immer ' an einen Träger
gebunden, und zwar als ethische Werte letztlich und eigentlich an das

freiwillentliche Verhalten, und nur in eigenartigen Wertfindungen
zu finden. Die Eigenart der ethischen Eigenwerte ist «schwierig zu
bestimmen: lobend, recht gebend, billigend (bejahend) bzw. tadelnd,
ins Unrecht setzend, mißbilligend (verneinend) auf den Träger und

EKD, S. 92. '

74 EKD, S. 41 ff. •

76 s. oben: Fußn. 50.

105
8 Studia Philosophica XXXIV



das Subjekt hingehend»76. «Diese objektive Gutheit und Schlechtheit

kommen dem Tun (oder Unterlassen) eines Menschen nicht an
sich [zu], sondern nur in Relation dieses Tuns zu dem Täter
Diese Relation ist eine objektive .»77.

Bevor Pfänder die Frage nach dem letzten sachlichen Grund des

ethischen Wertes beantwortet, klärt er, was und was nicht «Grund»
ist: Er ist nicht der psychologische Grund des ethischen Verhaltens
noch der ethischen Wertmeinung und nicht der logische Grund,
sondern der sachliche Grund. Der Grund des ethischen Wertes ist

zwar nicht der Grund der ethischen Werterkenntnis, aber begründet,
daß a) eine ethische Wertfmdung oder b) ein ethisches Werturteil
richtig ist.

76 EKD, S. 62; s. auch: EKD, S. 40: «Die Werte überhaupt sind
Vortrefflichkeiten und Verderbtheiten, die von den Gegenständen uns entgegengestrahlt

werden...» Ms. «Wertphilosophie» v.Juni 1933 (Pf Mappe C II 5) :

«Das Reich der Werte: ein Reich von eigenartigen Bestimmtheiten: positive

und negative Werte, [Werte] verschiedenen Grades, verschiedene Arten
von Werten, verschiedene Höhe der Arten; unselbständig: von Gegenständen
getragen, in den Gegenständen gegründet, aber die Gegenstände nicht selbst
sachlich bestimmend, ihnen nicht sachlich zugehörend; nicht auf eine

Gegenstandssphäre beschränkt, also z. B. nicht etwas Psychisches, dennoch den

Gegenständen zugehörig; unabhängig vom wertfindenden und wertmeinenden
Subjekt; sie [d. h. die Werte] gründen im Was des Gegenstandes oder im
Wie, den Bestimmtheiten, in den Zuständen, Vorgängen, Tätigkeiten oder
Relationen des Gegenstandes.»

Ms. «Übungen zur Wertphilosophie» v. 7. Nov. 1934 (Pf Mappe D II 4) :

«Was sind Werte und welche Probleme hat die Philosophie in bezug auf
Werte zu lösen? Zunächst ist das, was mit Werten gemeint ist, zu Gesicht zu
bekommen. Sagt man, Werte sind z. B. Tapferkeit, Liebe, Ehre, so fragt es

sich sogleich, ob dies selbst Werte sind oder Gegenstände, die wertvoll sind,
ebenso, wenn man Heiterkeit einen Wert nennt. Ist das Was des Wertes in
diesen Beispielen selbst gegeben, wenn auch differenziert? Kann ein Wert
selbst etwas Seelisches sein wie Tapferkeit, Liebe? Niemals ist ein Wert selbst
etwas Seelisches oder etwas Materielles. Niemals ist ein Wert eine sachliche
Bestimmtheit eines Gegenstandes. Kann ein Wert irgendwie sein, ohne Wert
eines Gegenstandes [zu sein], also selbständig sein? Werte sind immer
unselbständige, aber nicht sachhaltige Bestimmtheiten. Sie fügen zu dem
Sachgehalt des Gegenstandes, dessen Wert sie sind, nichts hinzu. Können Werte
einem Gegenstand unabhängig von seinem Sachgehalt zukommen? Werte
sind immer im Sachgehalt des Gegenstandes gegründet, im Sachgehalt des

Was oder seiner sachlichen Bestimmtheiten fest verwurzelt und nur mit dem
Sachgehalt veränderlich. »

" EKD, S. 107.

106



Methoden der Erkenntnis des Grundes sind
1. der «Ausgang von Beispielen evidenter sittlicher Werturteile»78

und
2. der «Ausgang von vermuteten Möglichkeiten»79, und zwar
a) Setzung (Hypothese) eines Grundes und Prüfung,
b) Weglassung eines vermuteten Grundes und Prüfung und
c) Variation eines vermuteten Grundes und Prüfung, ob Folge,

also ethischer Wert, variiert oder invariant ist80.

Mögliche, aber von Pfänder als falsch erwiesene Theorien des

Grundes sind :

1. die Theorien, die als Grund die Folgen des Verhaltens behaupten
(eudämonistische, hedonistische, utilitaristische, vitalistische, Macht-,
Sozial-, -Kulturethik),

2. die Theorien, die als Grund die Quelle des Verhaltens, das

heißt seine seelische Triebfeder (Mitleidsmoral, Moral der
Selbstlosigkeit, Liebesmoral) oder die Person (Personmoral), behaupten.

3. die Theorien, die als Grund die im Verhalten selbst liegenden
Gründe behaupten (Zweck- oder Absichtsethik, Wertordnungsethik,
formalistische Ethik).

Nachdem Pfänder systematisch aus den möglichen Theorien die
falschen ausgeschieden hat, gelangt er zur richtigen Theorie, nämlich
der Theorie der vernünftigen Menschennatur als Grund des ethischen
Wertes. Ethischer Wert wird durch die Angemessenheit an die vernünftige

Menschennatur, an das «reale Personauszeugungsziel»81
begründet.

<Der Begriff der Angemessenheit ist bei Pfänder ein ethischer

Zentralbegriff, auf den er jedoch nicht näher eingeht. Wenn man
sagt: «A ist B angemessen», so meint man damit, daß das Maß von
A dem Maß von B entspricht81a. Diese Entsprechung setzt also voraus,

daß A und B ein Maß haben. «Maß» kann nicht nur quantitatives

Ausmaß, sondern auch qualitatives Maß meinen. Im personalen
Bereich könnte man unterscheiden: a) Sachangemessenheit: hier
geht es also um das, dem ein personaler Akt angemessen ist ; so spricht
man etwa von einer «angemessenen» oder «unangemessenen Reak-

'» EKD, S. 65.
'• ebd.
10 ebd.
81 EKD, S. 114; s. auch EKD, S. 113.
111 Vgl. den juristischen Begriff der «Verhältnismäßigkeit».

107



tion» eines Menschen in einer bestimmten Situation, b) Personange-
messenheit: hier geht es also um das, was einer Person angemessen
ist, und c) Selbstangemessenheit : Albert Camus82 spricht davon, daß
ein Mensch «das eigne Maß erfüllt».

Es ist also klärungsbedürftig, was das Maß des Menschen überhaupt
und was das Maß eines bestimmten Menschen ist - Fragen also der
philosophischen Anthropologie und möglicherweise der Psychologie.)
«Die Menschen sind keine bloßen Willenszentra, die nur dazu [da]
wären, in ihren Situationen die jeweilig höchsten Werte zu realisieren,
sondern sie sind individuelle Persönlichkeiten von jeweilig eigenem
Wesen und Wert, denen nicht jede beliebige Wertrealisierung
in ihrer Situation angemessen ist und deren freitätige Zielung
auf solche Wertrealisierung nicht notwendig immer sittlich gut
ist»83. - 1

«Vernünftige Menschennatur» ist die «Keimidee» vom
Menschen84. Sie ist nicht «nur mögliche», sondern reale auf «Auszeugung»

hin drängende «Keimanlage» des Menschen85. «Im
überzeugten Bewußtsein der Angemessenheit [an die allgemeine,
spezielle und individuelle menschliche Wesensart (Idee, Keimidee) des

Menschen sowie an die allgemeine Stellung im Weltganzen und die

Stellung in der konkreten Lebenslage (nach dem Grade des -

Nahestehens)] das Angemessene frei [zu] wollen und [zu] tun, [ist] sittliche
Gutheit»86. An anderen Stellen formuliert Pfänder: «Im Lichte der
Erkenntnis der Angemessenheit eines eigenen Tuns an die eigene
Idee des eigenen Auszeugungszieles frei das Angemessene [zu] tun,
ist sittlich gutes Wollen im eigentlichen Sinne»87. «Sittlich gut ist sein

freitätiges Verhalten, soweit es hinzielt auf die erkannte (bewußte)
Auszeugung, Erweisung und Erhaltung der von Gott geschaffenen
Keimideen innerhalb seines Wirkungskreises »8S, also nicht ftur seiner

eigenen Keimideen, sondern auch der «Ke'imideeii, die ihm nahe-

82 Hochzeit des Lichts (Noces), Zürich 1954, S. 10; s. auch J. Stürmann, Der
Mensch in der Geschichte, München 1949. Vgl. auch den Begriff« anthropologische

Proportion» bei L. Binswangen "< 1 • 11 '>'< •,

83 EKD, S. 94.
84 EKD, S. 114. '

85 EKD, S. 113.
88 EKD, S. 118.
»' EKD, S. 116. • • <• ••»'«.( •• - ,.ff * i

88 EKD, S. 119.1 '• '• •' •,• •1 ,/ •

108



stehen, und im Verhältnis zu dem Grade des Nahestehens»89. «In
seinem Wirkungskreis liegen die von Gott geschaffenen Keime, die auf
Auszeugung, Erweisung und Erhaltung hinzielen (sowohl in ihm
selbst als auch außerhalb seiner) »90.

Wichtig erscheint der Begriff der «freien Mithilfe» bei Pfänder:
«Die freie Mithilfe zur Auszeugung, Erweisung und Erhaltung der
Ideen in der jeweiligen Lebenslage und in Wechselbeziehungen zur
umgebenden Welt .ist notwendig und liegt im Wesen des Menschen»91.

Damit ist das ethische Verhalten nicht nur eine auf den Anderen hin
gerichtete Qualität des Verhaltens, sondern auch ein gegenseitiges

praktisches Angewiesensein auf den Anderen in Solidarität92 in
bezug auf die Erkenntnis. der Idee des Grundwesens, seine

Realisierung und seine Erhaltung93.
Die «Wesensart» entwickelt sich jedoch nicht nach einem

determinierenden Plan. Sie ist auch «nicht in jedem Individuum und nicht
zu jeder Zeit ganz und genau realisiert. Denn Lebewesen sind nicht
fertige Wesen, die sich bloß so erhalten und erweisen wollen, wie sie

schon sind, sondern von innen her werdende94 Wesen, die auf vollständige
und genaue Auszeugung ihrer Keimanlage hindrängen»95.

IV. Die Sollensethik96

Den zweiten Hauptteil der Ethik, die Sollensethik, beginnt Pfänder
1. mit der, Ausgrenzung dessen, was zwar als Aufgabe von Sollensethik

behauptet wurde oder zu behaupten naheliegt, aber tatsächlich

nicht ihre Aufgabe ist - etwa zu befehlen und zu verbieten -,
und 2. mit der Bestimmung der Aufgabe der Sollensethik, die
folgende Hauptfragen zu beantworten hat:

80 EKD, S. 120.
00 EKD, S. 119.
01 EKD, S. 120; s. auch EKD, S. 118, u. SM, S. 229. Vgl. K. Stavenhagen,

Person und Persönlichkeit, S: 261.
02 vgl. EKD, S. 102.
»3 s. EKD, S. 118.
04 Vgl. den Begriff «Tendenz zu» in der philosophischen Anthropologie

von J. Stürmann, s. ders., Der Mensch in der Geschichte, u. Systematische
Anthropologie, München 2195 7.

66 EKD, S. 113f.
08 EKD, S. 121 bis 152. - Vgl. EPP, S. 46ff., 141 ff.

109



a) Was ist mit dem Begriff «sittliches Sollen» gemeint?
b) Was wird in verbindlichem Sollen gefordert?
c) Wie kann man die «eigentümlichen Erkenntnisakte» erkennen,

in denen sittliche Forderungen durch Menschen als verbindlich für
sie eingesehen werden?

d) Was ist der Adressat sittlichen Sollens? Was ist das Subjekt
(der Steller) sittlichen Sollens?

e) Was ist der letzte sachliche Grund der Verbindlichkeit sittlichen
Sollens für den Menschen?

Das im Sollen ausgedrückte Geforderte ist ein bestimmtes, ethisch
wertvolles freitätiges Verhalten. Der Adressat des Sollens ist die eines

freitätigen Verhaltens sowie der Vernehmung der Verbindlichkeit
des ethischen Sollens fähige Person. Die Frage nach der Eigenart
ethischer Forderungen beantwortet Pfänder wie folgt:

Sie sind kategorisch, nicht gewollt, dem Ich übergeordnet, scheinen
aber «doch irgendwie zur eigenen Seinssphäre zu gehören»07. Während

sittliche Gutheit eine «eigenartige innere Vortreffilichkeit»08
eines freitätigen Verhaltens ist, ist sittliches Sollen eine «an Subjekte
gerichtete eigenartige Forderung zu einem bestimmten freitätigen
Verhalten»90. Ethischer Wert und ethisches Sollen sind zu
unterscheiden: Ethischer Wert ist weder realisiertes ethisches Sollen noch
ethisches Sollen selbst (wie oft behauptet wird), und «durch bloßes

Denken» kann man Sollenserkenntnis nicht aus Werterkenntnis
gewinnen100. Ethischer Wert ist zwar notwendige, aber nicht
hinreichende Begründung für Sollen101. Sittlich gutes und gleichzeitig
sittlich nicht gefordertes Verhalten ist möglich. Nicht jeder sittliche Wert
ist also gefordert. Auch ist mit der Erkenntnis des ethischen Wertes
nicht notwendig die Erkenntnis des ethischen Sollens verbunden:
«Ich sehe wohl ein, daß das sittlich schlecht ist, aber ich sehe nicht
ein, daß ich das sittlich Schlechte unbedingt nicht tun soll»102.

Zentralgegenstand der Phänomenologie des ethischen Sollens ist
nicht das Sollen selbst - etwa als ein Zukommen auf einen passiven
oder gar widerstrebenden Adressaten —, sondern vielmehr die «selbst

97 EKD, S. 125.
99 EKD, S. 53, 127.
99 EKD, S. 127.

109 EKD, S. 126f.
191 EKD, S. 21.
192 EKD, S. 126.

110



leibhaftig gegebene und wahrgenommene» Verbindlichkeit des

ethischen Sollens103.

{Pfänder meint nicht :

1. «Etwas soll sein» heißt: Etwas ist qua Sein (nicht qua Wert)
- zum Beispiel als politischer Imperativ - zu realisieren.

2. Etwas ist gut, weil es so ist, wie es sein soll, das heißt weil es

einem Sollen (zum Guten) entspricht10331. Etwas ist schlecht, weil es

nicht so ist, wie es sein soll, das heißt weil es einem Sollen (zum Guten)
nicht entspricht.

Pfänder meint auch nicht, etwas solle einen Wert haben, den es de

facto nicht hat oder den es nicht haben kann oder den es nicht haben

will, oder etwas solle ein Wert sein, der es nicht ist, sondern ein
wertvoller Gegenstand (etwa ein bestimmtes sittlich wertvolles freitätiges
Verhalten) soll realisiert werden. Die Realisierung des Sollens setzt
das Innesein der Verbindlichkeit des Sollens104 voraus. Sollen
bedeutet also nicht die Realisierung eines bestimmten Wertes «an sich»
oder eines bestimmten Wertes als Epiphänomen an einem Träger,
sondern die Realisierung eines bestimmten Verhaltens und damit «in
eins» eines bestimmten Wertes, also die Realisierung eines einen
bestimmten Wert habenden Verhaltens1043. Wenn es nicht realisiert
wird (oder ist), sondern ein anderes, so hat dieses - vermutlich als

einzige Alternative - einen negativen Wert (Unwert).
Im Sinne Pfänders könnte man sagen: Die Distinktion bei Kant

in Sein und Sollen hat der Ethik eine prinzipiell falsche Richtung
gegeben. Abgesehen davon, daß die Werte fehlen105, wird hier Sein

(«der bestirnte Himmel über mir») auf das Weltsein, auf das realon-
tische, und zwar das naturale Sein beschränkt, Sollen im Gegensatz
dazu als das Insgesamt der idealen Forderungen an den Menschen

qua Teil dieses naturalen Seins begriffen106. Engt man den Begriff der
Wissenschaft so ein, daß sie nur empirisch ist und sich ausschließlich
auf naturales Weltsein bezieht - das man dann als Welt schlechthin
deklariert -, so fällt das Sollen weg: Über es kann man wissenschaft-

103 EKD, S. 138.
losa EKD, S. 99.
104 SM, S. 26f.; s. auch SM, S. 67.
104a s. oben: S. 101.
106 s. Pfanders Trichotomie «Seiendes, Werte, Sollen», s. oben: S. 96 u.

Fußn. 21.
106 s. R. Lauth, Die Frage nach dem Sinn des Daseins, München 1953, S. 165.

111



lieh keine Aussagen machen (s. Wittgenstein107 und die logischen

Positivisten) .]>

Die Frage nach dem letzten Grund der Verbindlichkeit der
sittlichen Forderungen ist, wie Pfänder differenziert, warum «zunächst»
und warum «letztlich» für mich sittliches Sollen überhaupt
verbindlich ist, also was «zunächst» und was «letztlich» macht, daß

sittliche Forderungen für mich überhaupt verbindlich sind108.

Es trifft weder zu, daß dieses Problem nicht bestünde, weil die

sittlichen Forderungen un-bedingt verbindlich seien - Grund ist von
Bedingung der Verbindlichkeit sittlicher Forderungen zu unterscheiden

-, noch daß das Problem dieses Grundes das des Motivs sei,

«das den Menschen veranlaßt, den sittlichen Forderungen zu gehorchen

»108a. Pfänder schließt nach dieser Ausgrenzung eine Reihe von
falschen Theorien des Grundes aus, die behaupten, der Grund bestünde

darin,
1. die schlechte Meinung anderer Menschen zu vermeiden,
2. Strafe zu fürchten,
3. schlechtes Gewissen zu fürchten,
4. daß der Adressat das Glück, das Leben, die Macht anderer

Menschen oder Gemeinschaften nicht schädigen, sondern fördern
will,

5. daß ein fremder Befehl vorliegt,
6. daß die Vernunft es dem Adressaten «sagt»,
7. daß der Adressat die Verbindlichkeit selbst findet oder
8. daß das geforderte Verhalten sittlich gut ist.

Als (einzig) richtige Theorie ergibt sich folgende : Daß das geforderte
sittliche Verhalten sittlich gut ist, ist eine notwendige, aber keine
hinreichende Voraussetzung für die Verbindlichkeit. Hinreichend ist
sie erst dann, wenn die Ausführung des geforderten Verhaltens außerdem

für den Adressaten notwendig ist. Gott ist als Schöpfer des

Menschen letzter Grund, und der « Grundwille des betreffenden
Menschen» ist der nächste Grund: «Das geforderte Verhalten muß für
das freitätige Ich ,notwendig' sein, um in der jeweiligen Lebenslage
das Wesen dieses Menschen angemessen zu erweisen und auszuzeu-

107 Tractatus logico-philosophicus 6.41, 6.42, 6.421, 6.422, 6.423 L.
Wittgenstein, Schriften 1, Frankfurt (Main) 1960, S. 80) ; s. auch ders., Schriften 3,

Frankfurt (Main) 1967, S. 68f., 92f.
108 EKD, S. 145, 151.
1088 EKD, S. 143.

112



gen»109. Diese «teleologische Notwendigkeit» der Verbindlichkeit
ist absolut, da «das freitätige Ich unbedingt nach diesem Ziel streben

soll, gleichgültig, ob es mag oder nicht mag»110.

Die Frage ist nun, ob diese Notwendigkeit (Unbedingtheit) der
Verbindlichkeit den Charakter von Pflicht hat und ob, im bejahenden
Falle diese nicht zwingend mit der Freiheit der Person kollidiert, das

heißt daß die für das sittlich gute Verhalten notwendige Willensfreiheit

absurderweise von der Pflicht zum sittlich guten Verhalten derart

eingeschränkt wird, daß die Freiheit praktisch, außer Kraft
gesetzt wird.

Pfänder grenzt nun zunächst einmal die Pflicht als etwas, das

wesenhaft der Neigung entgegengesetzt ist, aus. Vielmehr ist die
Pflicht (die Notwendigkeit der Verbindlichkeit) «eine freie
Selbstbeschränkung der eigenen Freiheit»111.

Die Freiheit ist
a) eine positive Freiheit, nämlich «die Fähigkeit des Ich, sich zu

einem Verhalten, das verbindlich sittlich gefordert ist, selbst positiv
oder negativ zu bestimmen». Diese positive Freiheit wird vom
verbindlichen sittlichen Sollen «in keiner Weise aufgehoben», sondern
deren «Betätigung» (Vollzug) als «Zutun des Ich» vorausgesetzt112.

b) eine negative Freiheit, nämlich «durch nichts anderes als durch
sich selbst»113 zur Befolgung oder Nichtbefolgung eines sittlichen
Sollens bestimmt werden zu können.

Andererseits bleibt das freitätige Ich durch «die Verbindlichkeit
derselben zeitlos, ewig sittlich gebunden» und in dieser Hinsicht
unfrei. Das freitätige Ich kann zwar dem verbindlichen sittlichen Sollen

zuwiderhandeln oder ihm entsprechen, es aber weder «aufheben»
noch «herbeiführen»114.

«Indem das freitätige Ich also die verbindlichen Forderungen in
sich frei aufnimmt und befolgt, nimmt es den Grundwillen des

betreffenden Menschen in sich auf und tut gerade das, was dieser

Mensch selbst will. Damit hebt es frei die mögliche Spaltung von

100 EKD, S. 146.
110 ebd.
111 EKD, S. 149.
142 EKD, S. 148; «Vollzug» s. oben: S. 99.
113 EKD, S.,149.
114 ebd.

113



Sollen und Wollen auf und stellt die wahre sittliche Freiheit im eigenen
Innern her»115.

Ethisches Sollen richtet sich also an Personen, die seine Verbindlichkeit

für sie zu einem sittlichen freitätigen Verhalten in Freiheit
erkennen und realisieren können118. Die «Aufnahme» der verbindlichen

Forderungen bedeutet die «Aufnahme» des « Grundwillens
des betreffenden Menschen»117, das heißt des Strebens «nach der

Auszeugung und Erweisung des eigenen Grundwesens»118. Grund des

ethischen Sollens ist also das eigene Grundwesen, aber nicht die
sittliche Gutheit des geforderten Verhaltens.

Der «nächste Steller»119 (Subjekt) der sittlichen Forderungen ist

der Urtrieb des Keimes der menschlichen Seele. Der «letzte Steiler»190

(Subjekt) der sittlichen Forderungen ist der Wille Gottes. «In und
mit den verbindlichen Forderungen vernimmt also der Mensch die
Stimme und den Willens seines Schöpfers, der ihn verbindlich
auffordert, in der jeweiligen Lebenslage, die er möglichst richtig
erkennen soll, sich freitätig so zu verhalten, wie er es nach dem besten

Wissen für die rechte Auszeugung und Erweisung seines eigenen
Wesenskeimes, seiner ihm nahestehenden menschlichen und
außermenschlichen Wesenskeime für notwendig erkennt»121.

V. Ethik und philosophische Anthropologie

Pfänders ethische Grundposition kann wie folgt zusammengefaßt
werden: (Letzter und eigentlicher) Träger des ethischen Wertes ist
das freiwillentliche Verhalten. (Letzter) sachlicher Grund des

ethischen Wertes ist die Angemessenheit des freiwillentlichen Verhaltens

an die vernünftige Menschennatur, das heißt an die Idee des

Auszeugungstriebes. Ethischer Wert eines freitätigen Verhaltens wird
somit weder durch seine Folgen, noch durch seine Triebfedern, noch
durch seinen Träger (Person) begründet. (Nächster) Steller ethischer

115 EKD, S. 150.
118 s. oben: Fußn. 104.
117 EKD, S. 150.
118 EKD, S. 146. «Geistiges Grundwesen» s. PL, S. 127ff., 141 ff., 179ff.
118 EKD, S. 151.
»» ebd.
181 ebd. - Hierzu wichtig Pfänders Diskussion der moralischen

Gottesbeweise (des «religiösen Ethizismus») in EPP, S. 115, 120f.

114



Forderungen ist das individuelle, spezielle und allgemeine Grundwesen

des Menschen, Grund der ethischen Forderungen die
Angemessenheit an dieses Grundwesen. Ethik setzt also philosophische

Anthropologie voraus122. Ethik kann keine Erkenntnis des Grundwesens
des Menschen leisten. Von Ethik kann sie nicht verlangt werden, auch

wenn dies manche Philosophen tun. Die «materiale» Auffüllung des

Begriffs der vernünftigen Menschennatur, des Grundwesens des

Menschen, ist nur durch die philosophische Anthropologie, nicht durch
die Ethik selbst möglich.

VI. Ethik und Geschichte123

Ethik, so klärt Pfänder am Anfang der «Ethik in kurzer
Darstellung»124, ist nicht Geschichte der Ethik, also weder eine interpréta

tiv-historische «Revue» (Kierkegaard) gängiger Lehrmeinungen,
die gehalten wird, ohne die gemeinten Gegenstände selbst vor Augen
zu haben und radikal zu prüfen, noch eine historisch-kritische
Untersuchung, die vielmehr als Kriterium immer Ethik selbst voraussetzt.

Damit wird aber der geschichtliche Bezug von Ethik nicht
abgewiesen, sondern lediglich die Substitution des Erkenntnisvollzugs

durch Präsentation und Explikation historischer «Fakten» und

122 EKD, S. 117: «Wie die Auszeugungsidee erkannt wird und wie sie in
voller Auszeugung beschaffen sein würde, das zu erkennen, ist Sache der
philosophischen Anthropologie.» Hierzu s. H. Spiegelberg, «The Idea of a

Phenomenological Anthropology and Alexander Pfander's Psychology of
Man», Review of Existential Psychology and Psychiatry V, 2, insbes. S. 129 ff. -
Vgl. dagegen Ethik als Teil philosophischer Anthropologie, s. W. Trillhaas,
Ethik, Berlin 31970, S. 14ff.

123 Es kann nicht Aufgabe dieses Aufsatzes sein, die Stellung von Pfanders
Ethik in der gesamten Geschichte der Ethik und damit philosophische
Bedeutung und philosophiegeschichtlichen Rang von Pfanders Ethik zu
bestimmen sowie eine vergleichende Kritik Pfanders Ethik mit den Ethiken
anderer Phänomenologen, insbesondere von M. Scheler und N. Hartmann,
aber auch von E. Husserl sowie des Pfander-Schülers M. Beck und von
H.-E. Hengstenberg, zu unternehmen. Auch müssen wir hier davon absehen,
Pfanders zahlreiche explizite und implizite Bezugnahmen auf die Geschichte
der Ethik und seine unmittelbaren und mittelbaren Einflüsse zu
untersuchen.

121 EKD, S. 20 (Fußn.), 22f., 25.

115



deren «Entwicklung»126 ausgeschlossen. Auch sind die Träger von
Meinungen unwesentlich, wesentlich ist nur ihr Inhalt128.

Wiewohl sachlich und methodisch zeit-los, sind in Pfänders

«Ethik in kurzer Darstellung» die zeitgeschichtlichen Bezüge, und

zwar in verschiedenen zeitkritischen Bemerkungen, sichtbar127.

Pfänder rückbezieht sich auch auf die Geschichte der Ethik128,

indem er sich einerseits zu ihr hinwendet und sie in Anknüpfung an
die aristotelisch-scholastische Ethik, sie kritisch durchdenkend, weiterführt

und andererseits sich von der «bisherigen Wertphilosophie»
und von den falschen traditionellen Theorien sowie den historisti-
schen Umdeutungen der Ethik absetzt. Zur Plinwendung Pfänders

zur Geschichte der Ethik - trotz seiner Vorbehalte gegenüber ihrem
«langsamen und geringen Fortschritt»129 - sei folgendes weiter
angeführt: Der phänomenologischen Ethik geht philosophiegeschichtlich
gesehen eine historische «Entwicklung» voraus, die Pfänder so

charakterisiert :

«Es ist eine schmale und zeitlich weit auseinandergezogene Reihe

von Ethikern auf der Erde, die doch zusammenhängend sich um die

Lösung der ethischen Probleme bemühen, [auch wenn sie] mehr oder

weniger hineingerissen in die jeweiligen Zeitströmungen [sind].
Daneben schwimmen solche vermeintlichen Ethiker, die nichts sind
als das Sprachrohr einer vorübergehenden Zeitströmung in einem
mehr oder weniger beschränkten Umkreis von Menschen»130.

An anderer Stelle131 führt Pfänder aus :

«Für uns, die wir aus der Arbeit der Ethiker der vergangenen
Jahrhunderte Nutzen ziehen können, ist die erste Aufgabe zu
bestimmen, was denn bis heute sich als der eigentliche Gegenstand und
die eigentümliche Aufgabe der Ethik herausgestellt hat. »

126 s. J. Stürmann, Untersuchungen über das Wesen derphilosophischen Erkenntnis,
Münster 1930, S. 1.

12» s \y. Trillhaas in: PL, S. 4.
127 EKD, S. 41 (Fußn.), 137 u. andere Stellen; s. auch H. Spiegelberg,

Alexander Pfänders Phänomenologie, S. 9.
128 Vgl. Pfänders Bezugnahme auf die Geschichte der Logik in L, S. 23 ff.,

138, 188 ff. u. andere Stellen.
128 EKD, S. 21 (Fußn.); s.,auch EKD, S. 24f., 41, 66.
130 EKD, S. 95; vgl. auch EKD, S. 24 f.
131 EKD, S. 23. - Von der Geschichte der Ethik ist die innere «ethische

Lebensgeschichte des Menschen» (EKD, S. 36) zu unterscheiden; s. auch
EKD, S. 56.

116



VII. Fragen zu Pfänderst Ethik

Kritik an Pfänders Ethik kann sein a) Kritik an Pfänders Ethik,
insoweit sie aus seiner «Ethik in kurzer Darstellung» ersichtlich ist —

also immer mit der Einschränkung, daß eine ausführliche Darstellung
der «Ethik» nicht existiert — und b) Kritik an Pfänders «Ethik in
kurzer Darstellung», insoweit diese Kritik auf Pfänders Phänomenologie

überhaupt oder auf die Phänomenologie schlechthin abzielt.
Ohne hier auf die bisher vorfindbare Kritik132 an Pfänders Ethik

und an seiner Phänomenologie überhaupt einzugehen noch Pfänders

Ethik und seine Phänomenologie überhaupt einer systematischen
Untersuchung zu unterziehen, beschränken wir uns- im folgenden
darauf, einige Fragen zu skizzieren, die sich u. E. aus der «Ethik in
kurzer Darstellung» ergeben:

Pfänder unterscheidet zwar Ethik von Sittenlehre, aber er expliziert

nicht den Unterschied zwischen sittlichem Wert und Sittenwert133,

präziser: den Unterschied zwischen a) dem Sittlichen qua Sitten

(Brauch) in einer Gesellschaft mit der normativen Kraft des Faktischen
oder qua Sittenwidrigkeit verfolgendes kodifiziertes oder nicht-

132 Zu Pfanders Phänomenologie überhaupt: W. Trillhaas, «,Selbst
leibhaftig gegeben' - Reflexion einer phänomenologischen Formel nach A. Pfänder»,

Kongreßreferat («Die Münchener Phänomenologie»), Zu Pfanders
Ethik: K. Stavenhagen, Person und Persönlichkeit, S.- 240 ff. ; H. Delius, «Alexander

Pfanders ethische Wert- und Sollenslehre und das Problem der Begründ-
barkeit normativer ethischer Sätze». Kongreßreferat (s. o.) Diese Kritik,
auf die wir an anderer Stelle eingehen, befaßt sich mit der Problematik:
1. der religiösen Fundierung der Ethik, 2. der Realität des Sittlichen, 3. der
wissenschaftlichen Erkènntnis des Sittlichen, 4. der Übertragbarkeit von
Evidenzen über das Sittliche und überhaupt der «Wahrheitskompetenz der
Anderen» (W. Trillhaas), 5. der sittlichen Relevanz der Anderen, 6. des

Anspruchs der wertethischen und der sollensethischen Theorie auf (einzige)
Richtigkeit, 7. der «Aktualität» und 8. der philosophiegeschichtlichen Rück-
beziehung der Ethik Pfanders. ' "

133 Ansätze hierzu im Ms. « Philosophische Übungen zur Wertphilosophie»
vom 4. Dez. 1934 (Rücks.) (Pf Mappe D II 4) : •

«Werttraditionskreis (gleich für bestimmte Individuen). Zugleich die Wiridee

in den Individuën. Sprachtradition ist nicht ohne weiteres Werttradition.
Werttradition in der-Sitte. ' ' '1 '• ' ' '

Werttradition und Stil des intersubjektiven Lebens.» ' 1

Zu diesem Problemberèicli s: H. Spiegelberg, Gesetz und'Sittengesetz, Zürich
1935, S. 136 ff. u. ändere Stellen. ' '• * ' ' '

117



kodifiziertes Recht und b) dem Sittlichen qua sittlicher (ethischer)
Wert und qua sittliche (ethische) Forderung. Eine Explikation des

Unterschiedes zwischen Wert und Forderung der Sitten (von
Gesellschaften) und Wert und Forderung des Sittlichen (von Personen) wäre

notwendig, da die Sitten von Gesellschaften als Ethos, als «Man tut
das» im Sinne von «Man soll das tun» auftreten, also den Anspruch

erheben, verbindliches sittliches Sollen zu sein - und zwar auch dann, wenn
sie nicht als formales Recht auftreten -, aber nicht alles, was Sittenwert

hat, auch notwendigerweise sittlichen Wert hat und umgekehrt.
(Auch geht Pfänder nicht auf die Relation zwischen (formaler)
Rechtslehre und Ethik ein134.)

<Eine bei anderen vorfindbare Fehlinterpretation besteht darin,
daß sie unter Ethik die Lehre vom «richtigen Handeln» verstehen135

und damit eigentlich meinen, daß Ethik entweder das Insgesamt der

(richtigen) Prinzipien, Normen oder Maximen des aus dem Bereich
des Handelns überhaupt ausgegrenzten richtigen Plandelns darstelle
oder dieses zum Gegenstand ihrer Lehre habe. Die Normen des

Handelns, das heißt des richtigen oder rechten Handelns, sind aber
nicht notwendig sittliche Normen. Erst sie beziehen sich (als Forderung)

auf sittlich gutes Handeln. Richtiges Handeln ist nicht
notwendig sittlich richtiges oder gutes Plandeln136. (Dies klingt bei
Pfänder mit der Differenzierung in «Wertrichtigkeit» und «sittliche
Richtigkeit»137 an.) Andererseits ist nicht-sittliche Richtigkeit nicht
unbedingt «sachliche Richtigkeit»138 und sittliche Richtigkeit nicht
unbedingt nicht-sachliche Richtigkeit, wobei noch zu explizieren
wäre, was hier mit «sachlich» in bezug zu «sittlich» gemeint ist.)

Pfänder behauptet als Träger sittlicher Eigenwerte das freiwillentliche

Verhalten, hingegen alle anderen Träger sittlicher Werte als

Träger lediglich abgeleiteter sittlicher Werte138a. Allerdings präzisiert

134 H. Spiegelberg, Gesetz und Sittengesetz.
135 z. B. O.F. Bollnow, Wesen und Wandel der Tugenden, S. 19.
136 Ethik als politischer Imperativ s. J.-Y. Galvez, Karl Marx, Ölten 1964,

S. 371 ff.
133 EKD, S. 93f., 97, 106.
133 s. H. Delius in: A. Diemer u. I. Frenzel (Fier.), Philosophie, Frankfurt

(Main), S. 71; vgl. dagegen H.-E. Hengstenberg, Grundlegung der Ethik,
Stuttgart 1969, S. 33ff.: «Das sittlich Gute als Sachlichkeit».

13Ba Zur Problemstellung zum Wesen der Person als Träger sittlicher
Werte s. D. v. Hildebrand, Die Idee der sittlichen Handlung, S. 3 f.

118



Pfänder freiwillentliches Verhalten als letzten und eigentlichen Träger
sittlicher Eigenwerte und läßt Person, Charakter und Tugend - und

zwar Freiheitsperson, Freiheitscharakter und Freiheitstugend im
Gegensatz zu Naturperson, Naturcharakter und Naturtugend - als

Träger sittlicher Eigenwerte zu. Die Frage ist, ob das freiwillentliche
Verhalten - das heißt qua Verhalten, nicht qua freier Wille - als

ausschließlich letzter und eigentlicher Träger ebenso wie die Frei-
heits^enro/z, der FreiheitsCharakter und die Freiheitstagwzd als Träger -
beginnend mit negativer und positiver Meinungsklärung - erwiesen

werden müßten. (Offenbar sind alle diejenigen personalen Sachen,
die wesenhaft zur Freiheit fähig sind, mögliche Träger ethischer

Eigenwerte: dies wäre wohl der Pfändersche Ansatz zur Beantwortung

dieser Frage.) Eine weitere Frage ist, was konkret ethische Werte
sind. Pfänder macht zwar Aussagen über die Eigenart ethischer

Werte, also darüber, was ethischer Wert ist, scheint aber nicht zu
klären, was konkret sittliche Werte sind. (Dies ist nicht zu verwechseln

mit der empirischen Problematik, ob de facto ein Verhalten sittlich

gut ist.) Sind sittliche Werte Tugenden und, wenn ja, welche? Was

macht aus, daß eine bestimmte Tugend ein sittlicher Wert ist? Die

Antwortrichtung deutet Pfänder dadurch an, daß er ethischen Wert
nicht - was wichtig erscheint - mit Tugend gleichsetzt, sondern sie als

Träger ethischen Wertes bezeichnet139. Demnach wäre etwa
Verschwiegenheit eine Tugend und verschwiegenes Verhalten ein tugendhaftes

Verhalten; das verschwiegene Verhalten könnte ethisch wertvoll

sein, aber der ethische Wert ist etwas an dem tugendhaften
Verhalten und an der Tugend, ohne daß der ethische Wert konkretisierbar

und selbst als Tugend spezifizierbar wäre. Wie würde sich aber
der «Doppelschritt» «Verhalten - Tugend» und «tugendhaftes
Verhalten — ethischer Wert» phänomenologisch darstellen, das heißt wäre

möglicherweise die Tugend eine erste, der ethische Wert eine zweite

«Reduktion» eines bestimmten Verhaltens? Damit hängt folgender
Fragenkomplex zusammen: Pfänder spricht einmal von ethischem

Wert, zum anderen von ethischen Werten. Er unterscheidet die

«allgemeinsten sittlichen Werte»140 von den «spezifischen ethischen
Werten»141. Es stellt sich also das Problem der Konkretheit ethischen

130 EKD, S. 36; hierzu s. oben: Fußn. 76 (Zitat aus «Übungen zur
Wertphilosophie»).

140 EKD, S. 27 (Fußn.).
141 EKD, S. 29.

119



Wertes142. Ferner: Die Freiheitsperson kann Träger sittlichen Eigenwertes

sein; was ist aber der Grund des sittlichen Personwertes (was

macht, daß eine Person sittlich wertvoll ist) unci was ist der Unterschied

zum Grund sittlichen Verhaltenswertes?

Nimmt die Verbindlichkeit sittlichen Sollens in bezug auf Personen

mit dem « Grad ihres Nahestehens» ab Zwar ist mit der allgemeinen

Menschennatur auch die allgemeine ethische Verbindlichkeit und damit die
ethische Verbindlichkeit gegenüber jedem Anderen gegeben, aber wie
kann und wie darfsie, wenn sie derart rigoros ist, dann überhaupt durch
den «Grad des Nahestehens» modifiziert werden? Bedeutet dies, daß

proportional zum «Grad des Nahestehens» entweder a) manche
sittliche Forderungen - aberweiche? - überhaupt erst als verbindlich
auftreten oder b) die Verbindlichkeit selbst graduell abgestuft wird - aber
wäre ein solches « mehr oder weniger verbindlich » überhaupt möglich

Pfänder grenzt zwar die Ethik klar gegen das ab, was nicht Ethik
ist - aber häufig als solche vermeint wird -, auch grenzt er den

Leistungsbereich der Ethik gegen den der philosophischen Anthropologie
ab, aber er sagt nichts über mögliche Beschränktheiten oder
Insuffizienzen der Ethik und deren Gründe, er äußert keine Skepsis gegenüber

der Ethik überhaupt: Er stellt zwar die Probleme der Ethik
heraus, aber untersucht nicht ihre mögliche Problematik und deren

Wurzeln, das heißt das, was die Ethik möglicherweise leisten sollte,
aber nicht leisten kann, und die Gründe dafür143.

Der «religiöse Abschluß» der beiden Hauptteile der «Ethik in kurzer
Darstellung» wirft folgende Fragen auf: a) Was kann überhaupt
philosophisch über die religiöse Fundierung der Ethik ausgemacht
werden? Ist diese religiöse Fundierung bei Pfänder zureichend
begründet? Welche Voraussetzungen macht sie? (Eine Vöräussetzung
macht Pfänder ausdrücklich : die Geschöpfstellung' des Menschen und
damit die Existenz Gottes.) Müßte hier zunächst eine Phänomenologie
des religiösen Bewußtseins herangezogen werden? b) Setzt die
religiöse Fundierüng zum methodisch richtigen Zeitpunkt' oder zu früh
ein, so daß der religiösen' Fundierung eine ethische Metaphysik144
vorausgehen müßte? 1 ' ' •1

-1

142 vgl. dagegen «Realisierung der Werte» (EKD, S. 56).
143 s. W. Trillfiaas, Ethik, S. 555 ff. > " 1

' < >

144 Zum Begriff «Metaphysik» bei Pfander s. EPP, S. 32, 42. Zu den Fragen

der «Wertmetaphysik (axiologische Metaphysik) » und der «homologischen

Metaphysik» bei Pfander s. EPP, S. 45f., 49.

120



Die Klärung dessen, was Ethik ist, und dessen, was ethischer Wert
und sein Grund sowie was ethisches Sollen und sein Grund sind, trifft,
so könnte man einwenden, noch nicht die eigentliche ethische

Problematik, die vielmehr im Bereich der Metaphysik liegt und sich in
etwa wie folgt präsentiert :

1. die Problematik der sachlichen Relation zwischen positivem und
negativem ethischem Wert sowie damit des letzten Grundes des

positiven ethischen Wertes und des letzten Grundes des negativen
ethischen Wertes und der Relation zwischen beiden letzten Gründen:
also die Problematik des Grundes der Relation zwischen ethischer

Wertpositivität und Wertnegativität und damit die Problematik der
Relation zwischen Gut und Böse145 sowie des letzten Grundes des

Bösen.

2. die Problematik der Realisierung kollidierenden ethischen Sollens

und der ethischen Implikationen der Nichtrealisierung ethischen
Sollens: etwa die offenbar wesenhaft ethischen Probleme der Tragik -
sowie ihrer prinzipiellen Möglichkeit oder Unmöglichkeit - und der
Schuld, auf die Pfänder nicht eingeht146. Er behandelt zwar den

Konflikt verschiedenrangigen ethischen Wertsollens147, aber nicht den

gleichrangigen ethischen Wertsollens. Hier handelt es sich also um
die Problematik des Zerbrechens der Person aus ethischer Sollens-

notwendigkeit: Wie läßt sich die «Auszeugung» des Personwesens

mit dem Zerbrechen der Person aus ethischer Sollensnotwendigkeit
vereinbaren

Dieser Problembereich zielt also auf die Frage des Verhältnisses
zwischen dem Menschen überhaupt, also der Idee des Menschen, und
dem Guten, also der ethischen Gutheit, sowie auf das Problem der

Entfernung des Menschen von sich selbst, also auf die philosophische
Anthropologie, ab, die sich mit der Werte und Unwerte wahrnehmenden

und realisierenden, Sollen und Nichtsollen vernehmenden und
realisierenden Person befaßt, deren existentieller Sinn vom Wert-

146 Pfander gebraucht in EKD, von wenigen Stellen abgesehen — S. 44

(«böse» als sprachübliches Wertprädikat), S. 76 u. 82 («weder (sittlich) gut
noch (sittlich) böse») - als Negation von «sittlich gut» nicht «böse», sondern
«sittlich schlecht»; der Begriff «das Böse» kommt nicht vor, nur «Bosheit»
(S. 81 f.) und «böses Gewissen» (S. 128, 143, 149).

140 In der EKD spricht Pfänder nicht von Schuld; s. aber PL, S. 129

(Schuldbewußtsein).
147 s. auch PL, S. 180.

121
9 Studia Philosophica XXXIV



glauben abhängt. Diese Aufgabe der Metaphysik der Person -
präzise : der Phänomenologie radikalen Personsinnes und trans-mun-
daner Persongründe - hätte Pfänder vermutlich — wäre er in der Lage

gewesen, sein Werk weiterzuführen - im Verlaufe der Phänomenologie
des religiösen Menschen148 in Angriff genommen, weist doch Pfänder
in der «Seele des Menschen» dem Religiösen eine abschließende Stelle

und dem Ethischen eine zentrale Bedeutung in der philosophischen
Anthropologie zu149 : « Die menschliche Seele ist eben eine eigenartige
Einheit aus seelischem Selbstgetriebe, seelischem Reaktionsgetriebe
und ethischer Person. Nur einem solchen Wesen kann die Selbstauszeugung,

nämlich die Auszeugung der Seele zugleich als Wesen für
sich, als Gliedwesen und als Geschöpfzu einer ethischen Aufgabe werden»150.

118 SM, S. 302, 371 ff.
149 SM, S. 299, 302 : «Die menschliche Seele ist wesenhaft aber ein ethisches

Wesen» und «schließlich auch wesentlich ein religiöses Wesen». SM,
S. 224ff. : «Die menschliche Seele ist aber wesentlich nicht nur eine Person,
sondern auch eine ethische Person, wesentlich auch eine soziale Person

[und] schließlich ihrem Wesen nach ein religiöses Wesen.» SM, S. 376:
«Überblickt man die ganze menschliche Seele in der vollen Auszeugung, so tritt
ihr ethisch-personaler Charakter deutlich hervor ...»

160 SM, S. 229 (Hervorhebung nachträglich). Vgl. EPP, S. 112fr. (Die
religiöse Welt und ihre Erkenntnis). - Pfänders Thematik des Religiösen wurde
von seinem Schüler J. Stürmann in dessen Phänomenologie des religiösen
Menschen (s. ders., Systematische Anthropologie, S. 322, 349 ff., 364; Seminar
«Phänomenologie des religiösen und des verzweifelten Menschen», Univ.
München, Sommersemester 1952) und in dessen Phänomenologie der geistigen

Person (s. ders., Der Mensch in der Geschichte, u. Systematische Anthropologie)

aufgenommen. - Hierzu s. auch die Weiterentwicklung von Pfänders Begriff
der «Auszeugung» in der philosophischen Anthropologie von J. Stürmann,
ebd. (s. auch M. Dombrowsky, Das Wesen des Auszeugungstriebes bei Alexander

Pfänder, s. 57 ff.).

122


	Bemerkungen zu Alexander Pfänders Nachlasswerk "Ethik in kurzer Darstellung"

