
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Pluralité des formes et unité de l'être : introduction, traduction et
commentaires de deux textes de Jean Duns Scot

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883231

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pluralité des formes et unité de l'être

Introduction, traduction et commentaires de deux textes
de Jean Duns Scot :

Commentaire sur les Sentences, livre 4, distinction 11, question 3, et
livre 2, distinction 16, question unique

par André de Murait

INTRODUCTION

Les deux textes de Jean Duns Scot, présentés ici pour la première
fois en traduction française, complètent organiquement le traité sco-
tiste de la matière comme acte entitatif paru dans cette même revue en
19701. Ils explicitent la thèse centrale de la physique et de la métaphysique

scotiste, la pluralité des formes dans le tout concret subsistant.

Le premier texte, tiré du Commentaire sur le 4e livre des Sentences, dist.
11, q. 3 : « Si le pain est converti en le corps du Christ dans l'Eucharistie »,

pourrait s'intituler aussi : De laforme de corporéité. Il explicite la doctrine
de la pluralité des formes du point de vue physique, en montrant que
le dogme de la transsubstantiation requiert nécessairement l'affirmation

d'une forme de corporéité par laquelle le corps est corps,
indépendante et antérieure à la forme intellective par laquelle le corps est

intégré dans une substance humaine complète2. Or cette forme de

corporéité, si elle est nécessaire du point de vue théologique pour Duns
Scot, ne l'est pas moins du point de vue philosophique. La matière
étant définie comme une quasi forme, c'est-à-dire comme un acte

entitatif3, le corps, c'est-à-dire l'ensemble des éléments, ne peut
constituer avec les formes vivantes (âme végétative, âme sensible, âme

intellective) un tout substantiel un par soi, que s'il est actué par une

1 Muralt, Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot, introduction,
traduction et commentaires à la distinction 12 de l'Opus oxoniense, II, Studia philosophic^

vol. XXIX, Bâle, 1970.
2 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, nos 28, 55, 2 e

paragraphe, 57.
3 Muralt, op. cit., n° 11, p. 121.

57
5 Studia Philosophica XXXIV



forme substantielle, première, imparfaite, qui en fait un corps proprement

dit, un mixte, et le dispose à recevoir les formes substantielles

terminales, dont la forme intellective 4. L'homme est donc un ensemble

d'au moins trois sortes de formes différentes et superposées: les

éléments mélangés (analogues à la matière première du Commentaire sur

le 2e livre des Sentences, dist. 12, et actués comme elle par soi, c'est-à-dire

en tant qu'éléments), la forme de corporéité, qui assure l'unité par soi

du corps comme tel, les formes vivantes, dont la forme intellective
terminale, qui assure l'unité par soi de l'homme comme tel. D'une
manière générale, l'unité de la substance n'est plus le fait même de la
relation transcendantale de la matière et de la forme5, mais le fait de

l'unité ordonnée des formes inférieures à la forme supérieure et ultime,
la forme complétive, par laquelle le tout composé est formellement et

principalement hoc ens. Car l'être (ens) et l'un (unum) peuvent s'exercer
aussi bien comme simples que comme composés 6.

L'unité substantielle n'est donc plus seulement l'unité par soi des

composants matériels et formels de la substance, elle n'est pas seulement

non plus une unité d'ordre accidentel, elle est l'unité essentielle
des formes distinctes a parte rei, ordonnées quidditativement de la
forme fondamentale à la forme terminale et complétive. Synthèse
audacieuse de l'unité per se par relation transcendantale et de l'unité
secundum quid par relation prédicamentale, telles que les admettent les

thomistes. Synthèse originale qui traduit précisément la position
métaphysique propre de Duns Scot entre Platon et Aristote, c'est-à-dire la
définition du tout substantiel concret comme l'univers ordonné des

formes distinctes par soi, multiplié au gré des réalités individuelles
existantes.

L'importance philosophique de cette doctrine ne saurait être
soulignée avec trop de force : l'esse de la chose concrète n'étant plus un de

par l'unité de la forme substantielle, il est multiple dans chaque chose

et n'a plus d'unité qu'une unité d'ordre ou de médiation7. L'union

4 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n08 55 et 56.
6 Muralt, op. cit., p. 114, p. 124, note 12.
6 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n° 46, 1er et 3 e

paragraphes. - Nous n'entrons pas ici dans la question de l'haeceitas, qui peut sans

doute être interprétée à la fois comme forme complétive et comme contenant
unitif.

7 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n° 46, 1er et 2 e

paragraphes. Cf. Muralt, op. cit., p. 114.

58



des composants substantiels est assurée par un moyen terme formel
distinct a parte rei (par exemple précisément, la forme de corporéité
entre les éléments et sa forme vivante végétative). La recherche d'un
tertium quid devient nécessaire pour établir l'unité de tout aspect du
réel. Suarez en élabore la théorie métaphysique, en distinguant bunion
des composants substantiels comme un mode substantiel et absolu8.

Assumant à sa manière les doctrines de l'esse objectivum (ou apparens),

telles qu'elles s'étaient développées au XIVe siècle, il donne l'analo-

gon critique de cette position métaphysique et montre dans le concept
le medium nécessaire de toute intellection humaine9. Les doctrines
classiques des idées innées, de la garantie divine, du parallélisme des attributs,

de l'harmonie préétablie, sont autant d'efforts métaphysiques
désespérés pour assurer la «communication des substances», pour
fonder sur un moyen terme distinct formellement aparte rei (dût-il être
Dieu lui-même) l'unité nécessaire de l'être ou du connaître que les

aristotéliciens trouvent dans la relation transcendantale des composants

substantiels ou dans la relation intentionnelle du sujet et de l'objet

de connaissance10. Il n'est pas jusqu'à la structure continûment
ternaire de la Critique kantienne qui, héritée de Wolff, ne reflète la

rupture de l'immédiateté substantielle ou intentionnelle, introduite

par la distinction formelle a parte rei de Duns Scot. Et l'on connaît la

8 Suarez, In 3am partem, tome 1, disp. 8, sect. 2. Duns Scot, Comm. sur le

3e livre des Sentences, dist. 1, q. 1, estime que l'union est un relatif du genre des

relations qui adviennent de l'extérieur.
9 Le verbe est nécessaire dans toute intellection, pour terminer l'intellec-

tion comme opération (Suarez, De Anima, 3, cap. 6), ce qui tend à identifier
Vintelligere et le dicere, si soigneusement distingués par Thomas d'AquiN, Summ,

theol., I, q. 34, a. 1, ad 3, et par Jean re Saint Thomas, Phil, nat., IV, q. 11,

a. 1, ainsi que le remarque Suarez contre Duns Scot. Pourtant, en tant que
Suarez ne distingue pas l'intellection du verbe, il manifeste une parenté avec
Duns Scot, pour qui l'intellection est l'acte d'intelliger infieri et le verbe l'acte
d'intelliger in facto esse [Comm. sur le 1er livre des Sentences, dist., 3, q. 6, 7, 9),
ce qui permet de comprendre pourquoi le verbe informe l'intellect entitati-
vement seulement et non intentionnellement (Duns Scot, ibid., dist. 3, q. 9,
a. 2; Suarez, Tractatus de divina substantia eiusque attributis, cap. 12, nos 6 et 10).

Il n'en reste pas moins que pour Suarez le verbe est une similitude de l'objet
produite par le sujet.

10 Cf. Muralt, Epoché-Malin Génie-Théologie de la toute puissance divine, Le

concept objectif sans objet. Recherche d'une structure de pensée. Studia philosophica,
Bâle, 1966; et Kant, le dernier occamien, Revue de Métaphysique et de morale,
Numéro spécial pour le 250 e anniversaire de la naissance de Kant, Paris, 1974.

59



fortune qu'a connue le moyen terme dialectique dans la phénoménologie

hégélienne.
Par là, Duns Scot a conscience de se séparer absolument de l'inter-

prétation thomiste de Paristotélisme. Il m'est donc pas étonnant qu'il
s'objecte à lui-même la doctrine même de Thomas d'Aquin de l'unité
de la forme11, si scandaleuse au jugement des Anglais contemporains
de Guillaume d'Occam12. Et, comme c'est le cas chaque fois qu'il
s'oppose absolument à l'opinion thomiste, il souligne l'originalité de

sa thèse en parlant délibérément à la première personne: «je ne sais

rien de cette fiction qui voudrait que l'être soit quelque chose de non
composé survenant à l'essence, alors que l'essence est composée»13.
Ce qui en revanche ne saurait manquer de surprendre le lecteur, est

l'insistance de Duns Scot à se réclamer d'Aristote, à reprendre son

langage mot pour mot et à prétendre restituer la véritable intention
du Stagirite, que ses disciples thomistes auraient falsifiée. Rien n'est

plus intéressant à cet égard que de voir avec quelle habileté Duns Scot

joue de la distinction formelle a parte rei pour prouver que la doctrine
de l'unité de la forme n'est pas aristotélicienne, que dans les Métaphysiques,

Z, 12, Aristote enseigne l'existence séparée, ou du moins la
distinction formelle a parte rei de la matière (du genre) et la présence,

au sein de la substance, d'un ordre selon l'antérieur et le postérieur,
soit l'essentiel même de la métaphysique scotiste 14

Pourtant, l'usage constant d'un langage aristotélicien strict ne donne

pas le change : il ne permet pas de conclure à la présence d'une structure

de pensée aristotélicienne: la distinction formelle de la matière
(ou du genre) entraîne nécessairement la distinction de la matière et
de la forme selon le plus ou moins15, la tendance à réduire la généra-

11 Cf. Summ, theol., I, q. 76, a. 3.
12 «J'ai souvent entendu dire aux Anglais et aux Bretons que, quand furent

explicitées les conclusions qui suivent de l'opinion de Thomas sur l'unité de

la forme, le scandale fut en Angleterre presque infini», Guillaume d'OccAM,
Dialogus de imperio et pontificia potestate, Ia p., IIUS liber, cap. XXIV, 14 a-b;
Edition de Lyon 1494, Reprint Gregg 1962.

13 Duns Scot, De laforme de corporèité, texte traduit, n° 46, 2 e paragraphe.
Cf. Muralt, op. cit., n° 11, p. 121.

14 Duns Scot, De la forme de corporèité, texte traduit, nos 47 à 49. Dans ce

passage, Duns Scot reprend une nouvelle fois et mot pour mot l'argument de

Métaphysiques, H, 6, comme dans le Comm. sur le 2e livre des Sentences dist. 12,

cf. Muralt, op. cit., p. 125, n° 14.

16 Ibid., n° 47 in fine; n° 49 in fine.

60



tion au mouvement16, et l'impossibilité pour Duns Scot de répondre
aux objections thomistes autrement que par une affirmation répétée
et absolue de ses propres principes: «je ne me soucie pas de ce qu'on
pourra dire»17.

Le deuxième texte est tiré du Commentaire sur le 2e livre des Sentences,

dist. 16, question unique: «Si l'image de la Trinité consiste dans les

trois puissances réellement distinctes de l'âme rationnelle». Il pourrait
s'intituler : De la distinction de l'âme et de ses puissances. Il complète dans

une perspective métaphysique ce qui est dit selon un point de vue
physique dans le premier texte. Perspective métaphysique en deux sens :

1. selon que la composition dans l'individu du genre, de la
différence et de l'espèce est dite composition de degrés métaphysiques
considérés comme distincts formellement a parte rei dans l'unité existentielle

de la chose (Duns Scot)18 ou comme distincts virtuellement dans

l'unité concrète de la chose et distincts de raison raisonné par l'intellect

(aristotélisme) 19, par opposition à la composition physique par
information réelle, selon la pluralité des formes ordonnées à une forme

complétive (Duns Scot)20 ou selon l'unité de la forme substantielle

(aristotélisme)21.
2. selon que la pluralité des formes distinctes a parte rei s'exerce au

sein d'un seul et même être, comme la pluralité des passions ou modes

propres d'un sujet dans ce même sujet (des transcendantaux dans

l'être, des attributs divins ou des Personnes divines en Dieu, et plus
précisément des puissances de connaître et de vouloir dans l'âme).

Ici et là, Duns Scot définit la contenance unitive des formes multiples
dans la forme première, c'est-à-dire dans le premier cas, la contenance
unitive du supérieur (genre, différence, espèce) dans l'inférieur (espèce,

individu) selon le premier mode du par soi ; dans le deuxième cas, la

16 Ibid., n° 26 in fine et note 5, nos 50 et 51, note 40.
17 Ce que dit Duns Scot à propos de la matière acte entitatif, Comm. sur

le 2e livre des Sentences, cf. Muralt, op. cit., p. 121, n° 11.-Cf. Duns Scot, De la

forme de corporéité, texte traduit, n° 50, 1er paragraphe, et note 33.
18 Duns Scot, De la distinction de l'âme et de ses puissances, texte traduit,

n° 17. — L'expression de gradus metaphysici est évidemment d'origine scotiste.
19 Duns Scot, De la forme de corporéité, n° 28, 2e paragraphe, et note 13,

avec référence à Jean de Saint Thomas.
20 Duns Scot, De la forme de corporéité, n° 46, 3 e paragraphe.
21 La distinction entre la compositio physica et la compositio metaphysica est

bien explicitée en perspective aristotélicienne par Jean de Saint Thomas,
Logica, II, q. 7, a. 3, p. 399 a; Phil, nat., IV, q. 1, a. 3, p. 31 b.

61



contenance unitive du postérieur (transcendantaux, attributs divins,
puissances de l'âme) dans l'antérieur (être, Dieu, âme) selon le
deuxième mode du par soi22.

La modulation de la doctrine de la contenance unitive est évidemment

grosse d'importantes conséquences. La contenance unitive selon

le premier mode du par soi équivaut chez Duns Scot à la réification de

l'ordre de compréhension logique de notions distinctes, pour l'aris-
totélisme, de raison raisonnée, et elle tombe sans aucun doute sous la

critique qu'adresse Aristote à Platon dans les Métaphysiques23.

La contenance unitive selon le deuxième mode du par soi entraîne
de nombreux développements dans la philosophie moderne. Si les

puissances de l'âme sont «contenues unitivement» dans l'âme, c'est-à-
dire distinctes formellement entre elles et par rapport à l'âme, et tout
à la fois identiques réellement dans l'âme qui les contient, la connaissance

humaine est l'opération immédiate de la substance de l'âme elle-
même. Ainsi est introduit le principe théorique de l'unicité de l'acte de

connaissance du sujet, soit le principe théorique d'un sujet d'opération
vitale actué par soi en un seul acte, sinon identique par soi à son acte

même, c'est-à-dire enfin le principe structurel du cogito, tel qu'il se

déploie, sous des formes diverses, dans les métaphysiques de la
philosophie moderne de Descartes à Hegel.

De même, et pour nous limiter à cet aspect métaphysique-transcen-
dantal, si les transcendantaux (res, aliquid, unum, verum, bonum)

22 Duns Scot, De la distinction de l'âme et de ses puissances, texte traduit,
n° 17 et note 17.

23 Aristote, Métaphysiques, A, 9, 991 a 21: «dire que les idées sont des

paradigmes, et que les autres choses en participent, c'est dire du vide et des

transpositions créatrices (des métaphores poétiques) », c'est-à-dire attribuer
l'être à ce qui n'est pas par soi, aux notions pensées par l'intellect. Gomme
les notions sont humainement pensées selon une pluralité de formes logiques,
leur réification s'exerce en divers sens qui tous aboutissent à une position
univoque : réification des notions univoques pensées selon la relation logique
d'inclusion potentielle d'extension. (couramment et par trop étroitement
attribuée à Platon) ; réification des notions univoques pensées selon la relation
logique d'inclusion actuelle de compréhension (aspect attribué ici à Duns
Scot) ; réification des notions pensées selon la relation logique d'analogie
d'attribution (cf. Maître Eckhardt) ; réification des notions pensées selon la
relation logique d'analogie de proportionnalité (cf. Hegel). - Il y a là un champ
extrêmement vaste, puisque coextensif à l'ensemble de la philosophie, pour
l'analyse structurelle de la pensée humaine, et les indications données ici
sont très approximatives.

62



sont «contenus unitivement» dans Fêtre (ens), c'est-à-dire distincts
formellement entre eux et par rapport à Fêtre, et tout à la fois identiques

réellement dans Fêtre qui les contient, la métaphysique prend
désormais un autre tour. La métaphysique aristotélicienne, après avoir
légitimé constitutivement-critiquement Fexistence de son objet, ce qui
est en tant qu'il est, opère à son égard selon la méthode de Fanalyse
causale, continûment mise en oeuvre par Aristote. Elle induit les

causes propres de ce qui est, en faisant apparaître, du point de vue
métaphysique, ses modes premiers selon la cause matérielle, formelle,
efficiente, finale, exemplaire (substance, puissance, acte, un), et en
définissant du point de vue critique Finclusion de ceux-ci dans Fêtre

comme une intention seconde d'universalité logique selon Fanalogie
d'attribution. Parallèlement, et c'est là l'un des compléments majeurs
qu'a apporté la scolastique aristotélicienne à la métaphysique d'Aristote,

elle explicite formellement les propriétés de ce qui est en tant
qu'il est (les transcendantaux) en faisant apparaître, du point
métaphysique, leur identité réelle et leur distinction de raison raisonnée
selon les divers rapports que Fêtre peut soutenir avec lui-même ou
avec autre chose que lui, et en définissant, du point de vue logique de

Fanalogie de proportionnalité propre, leur inclusion dans Fêtre comme
une parfaite convertibilité avec Fêtre, due à l'équivalence de leur
extension et de leur compréhension avec celles de Fêtre.

La contenance unitive des transcendantaux dans Fêtre permet au
contraire de découvrir les passions propres de Fêtre à partir de Fêtre

qui est leur sujet, et de procéder de celui-ci à celles-là a priori, c'est-à-
dire selon l'ordre d'une science strictement déductive. A partir de

Duns Scot par conséquent, la métaphysique déduit de Fêtre ses modes

propres, et, croyant par là mettre en œuvre la définition donnée de la
science par les Analytiques d'Aristote, se définit, au sens propre de ces

termes, comme une déduction a priori des formes possibles de Fêtre.

L'analogie avec la Critique kantienne est à nouveau frappante : la
déduction subjective des catégories de l'entendement comme modes

synthétiques a priori de l'aperception transcendantale n'obéirait-elle

pas à une structure de pensée scotiste? Et ne faudrait-il pas en dire
autant de la construction a priori de la logique hégélienne, par
exemple?

Dans ce deuxième texte comme dans le premier, Duns Scot sait qu'il
s'écarte de la position commune. Mais il ne prétend pas ici revenir à

l'aristotélisme originel, et pour cause, puisqu'Aristote n'a pas dégagé

63



parfaitement les thèmes dont il est question ici. Il se contente par
conséquent d'atténuer son désaccord avec l'école de Thomas d'Aquin en

montrant comment la doctrine de la contenance unitive permet de

«sauver» l'opinion thomiste.
Ces quelques lignes d'introduction suffiront probablement pour

faire apparaître une fois de plus l'importance considérable que revêt
la pensée de Duns Scot dans la philosophie occidentale. Elle exprime
une structure intellectuelle qui commande, directement ou par
l'intermédiaire des prolongements qu'elle a connus dans la pensée occa-
mienne, l'ensemble de la philosophie moderne. C'est la tâche de l'analyse

structurelle de la pensée humaine d'en faire apparaître les

multiples modulations 24.

24 Cf. Muralt, op. cit., p. 118-119, et les deux articles cités ici, note 10.

DE LA FORME DE CORPORÉITÉ

Commentaire sur le 4 e livre des Sentences, distinction 11, question 31

[25] A propos du deuxième article, je dis que, de même que dans

la chose convertie, il y a deux [composants], à savoir la matière et la
forme, de même dans le terme final (terminus ad quem) de la conversion.

On pose en effet ici que principalement le composé est converti

1 Edition Vivès, tome XVII, p. 395 sqq. - Ce texte ne reprend de la
distinction 11, question 3, «Si le pain est converti en le corps du Christ dans

l'Eucharistie», que les passages qui présentent un intérêt direct pour le lecteur
philosophe d'une part et pour le thème de la forme de corporéité d'autre part.
Aussi ne présente-t-il pas les nos 1 à 24 (présentation du problème théologique
de la transsubstantiation) ni les nos 29 à 45 (argumentation dirigée contre
Gilles de Rome et Henri de Gand) ni le n° 58 (conclusion théologique de la
question). - Duns Scot va développer ici une argumentation purement
aristotélicienne, et montrer une compréhension extrêmement profonde de la position

de ses adversaires. - La mention du «deuxième article» fait allusion à la
composition de la question: 1) le pain est-il converti en le corps du Christ
dans l'Eucharistie? 2) le pain est-il annihilé au cours de cette conversion? La
deuxième interrogation se résoud en l'étude du comment de la conversion,
puis considère le terminus ad quem de la conversion. Cette deuxième considération

est l'objet du texte traduit.

64



en un composé, et donc qu'il y a dans chaque terme [de la conversion],
quelque chose de formel et quelque chose de matériel. [Si hon
demande] donc ce qu'il y a de formel dans le terminus ad quem [de la
transsubstantiation], on répond que dans la nature du Christ, ce n'est
rien d'autre que la matière première et l'âme intellective. En faveur
de cette position, il y a quatre raisons fondamentales.

La première est celle-ci: d'une chose qui est (unius entis), il y a un
[seul] être (esse) ; un être découle d'une [seule] forme ; donc d'une
chose qui est, il y a une [seule] forme2.

Cela trouve confirmation dans ces passages où le Philosophe dit que
«le genre n'existe pas en dehors de ces espèces qui sont les espèces du

genre» (cf. Métaphysiques, Z, 12, 1038 a 5), que «la dernière différence
sera la substance de la chose et sa définition» (ibid. 1038 a 19-20), et

qu'enfin, «il n'y a pas d'ordre dans la substance ; comment pourrait-on
en effet y concevoir un antérieur et un postérieur?» (ibid. 1038 a

33-34).
A partir de ces textes, on peut comprendre que l'unité de la définition

vient de ce que le genre n'existe pas en dehors de ce dont il est le

genre, et que la différence, qui a la raison de [principe] formel, dit
toute la substance de la chose. Donc il n'y a pas ici une forme et une
forme, parce que, si de l'une était pris le genre, et de l'autre la
différence3, le genre serait quelque chose en dehors des espèces, au moins
selon l'être (esse) quidditatif, et la différence ultime ne serait pas toute
la substance du défini. Il y aurait aussi un ordre dans la substance de

la chose selon l'ordre des formes. De même, le Philosophe dit
manifestement au même endroit que la différence postérieure inclut la
différence antérieure, car «le caractère piedfendu est une manière d'être
du pied» (1038 a 15). Or, la différence postérieure n'inclurait pas la

2 L'argument est repris de Saint Thomas, Summa theol., I, q. 76, a. 3, ad c,
primo.

3 Contrairement à l'adage aristotélicien: genus sumitur a materia, differentia
a forma. Cf. Aristote, Métaph., I, 8, 1058 a 23: le genre est matière de ce
dont il est dit le genre; H, 6, 1045 a 34-35: toujours dans la définition, il y a
l'aspect matière d'une part, et l'aspect acte d'autre part; Saint Thomas, De
ente et essentia, chap. 6 et 7 ; De spirit, créât., a. 1, ad 24; In Aristotelis libros Péri
Hermeneias expositio, I, lect. 8, n° 97; In duodecim libros Metaphysicorum expositio,

V, lect. 22, n° 1123; VII, lect. 9, n° 1463; VII, lect. 12, n° 1545; VIII, lect. 2,

n° 1697; X, lect. 4, n° 2019; X, lect. 11, n° 2131 ; XI, lect. 1, n° 2169; Suarez,
Disp. metaph., tome 1, Disput. VI, sect. 11, n° 4, p. 248; Jean de Saint Thomas,

Ars logica, II, q. 7, a. 3, 401 a 1.

65



différence antérieure si l'une était prise d'une forme et l'autre d'une
autre forme.

Cette raison se prend de l'unité par soi4.

[26] La seconde raison se prend de la différence de la forme
accidentelle par rapport à la forme substantielle. La forme substantielle

en effet donne l'être (esse) absolument (simpliciter), la forme accidentelle

donne l'être selon un certain aspect (secundum quid). De là suit
une autre différence, à savoir que la forme accidentelle advient à ce

qui est (ens) absolument, mais que la forme substantielle advient à ce

qui est (ens) en puissance seulement. Une troisième différence est que
de la substance il y a génération absolument (simpliciter), parce que
[dans ce cas, il y a passage] de la puissance pure et simple (simpliciter)
à l'être (esse) pur et simple. Au contraire, de l'accident, il y a seulement

génération selon un certain aspect. Or, si une forme substantielle

pouvait suivre une autre forme substantielle dans la même chose, ces

différences ne seraient pas maintenues, car cette deuxième forme
substantielle [jointe à la première] ne donnerait pas [avec elle] un être

(esse) absolument, parce qu'elle adviendrait à un être (ens) en acte,
et il y aurait là une génération selon un certain aspect. Ce dernier

argument de la génération a un poids spécial, parce que selon le

Philosophe, «la génération n'est pas un mouvement» (Physiques, V, 1, 225 a

26), [ce qu'il prouve] par deux moyens termes, développés à cet
endroit. Le premier est que «ce qui est mû, est; ce qui est engendré, n'est

pas». Le second est que «ce qui est mû, est dans un lieu, [ce qui est

engendré, n'est pas dans un lieu]», (cf. Physiques, V, 1, 225 a 20-32).
Et le Philosophe prend ici ce qui est engendré pour le sujet de la génération.

Donc celui-ci absolument n'est pas, ni n'a une forme, par laquelle
il pourrait être dans un lieu. Mais si l'on supposait [au sujet de la
génération] une forme antérieure [à la génération], le sujet serait abso-

4 De même que l'actualité de la matière répugne à l'unité par soi du composé

physique, de même l'égale formalité des genres et des espèces dans la
composition métaphysique répugne pour l'aristotélisme à l'unité par soi de la
définition. Elle empêche la différence d'être, en tant qu'incluse actuellement
dans le genre et une avec lui, toute la substance de la chose (cf. plus bas, n° 47),
introduit dans la substance de l'antérieur et du postérieur. L'argument de
l'inclusion de la différence antérieure dans la différence postérieure n'est pas
pertinent et Duns Scot ne peut légitimement l'attribuer aux thomistes (cf.
nos 48 et 49, note 22).

66



lument, et pourrait être dans un lieu, donc [la génération serait un
mouvement] 5.

[27 ] La troisième raison se prend de la prédication. En effet, quand
la prédication attribue une forme à une forme, il s'agit soit d'une
prédication par accident, dans les cas où les formes ne sont pas ordonnées

par soi [l'une par rapport à l'autre], ainsi de la prédication «l'homme
est blanc», soit d'une prédication selon le second mode du par soi

(per se)6, ainsi de la prédication «la surface est colorée». Donc, si le

genre était pris d'une forme et l'espèce d'une autre, ce qu'il faudrait
dire si l'on posait plusieurs formes dans l'homme, il s'ensuivrait que
l'attribution d'un genre quelconque à l'homme ne serait pas une
prédication selon le premier mode du par soi1.

Une quatrième raison se présente, et elle a plus de valeur que toutes
les précédentes : il ne faut pas poser une pluralité [de principes] sans

nécessité, ainsi qu'il découle des Physiques, I (particulièrement 6). Or,
il n'est pas nécessaire de poser la pluralité de ces formes [dont il vient
d'être question, dans la troisième raison], parce que la forme la plus
parfaite contient virtuellement (virtualiter) en soi la moins parfaite,
comme le tétragone contient le trigone, d'après Aristote, De anima

(II, 3, 414 b 25-31). Donc, il est superflu de poser la forme moins
parfaite comme distincte de l'autre plus parfaite qui la contient8.

S'appuyant sur ces raisons, et tenant les conclusions qui en découlent,

[les thomistes] les appliquent à l'objet de la question. Ils disent

en effet que le premier terme de cette conversion [qu'est la
transsubstantiation] est le composé de matière et d'âme intellective, [celle-ci
étant prise] non en tant qu'intellective, ni en tant qu'elle constitue ce

composé qu'est l'homme, mais en tant qu'elle donne l'être (esse)

corporel et constitue ce composé qu'est le corps. La même âme en effet

précisément constitue [l'homme] d'une part dans son être (esse)

d'homme, et d'autre part [dans son être] d'animal et de corps et de

B Si genre et espèce étaient également formes et si la matière était actuelle

par soi, la génération de l'individu donnerait lieu à un agglomérat de
déterminations accidentelles d'une part et d'autre part se réduirait à un mouvement.

- Pour la distinction du sens divisé et du sens composé, cf. plus bas, note 34.
8 Cf. Comm. sur le 2' livre des Sentences, dans Muralt, op. cit., p. 135, note 30.
7 Même argument qu'au n° 26, pris du côté de l'attribution. Reprise de

Saint Thomas, Summa theol., I, q. 76, a. 3, ad c, secundo.
8 Cf. ibid., ad c, sic ergo dicendum.

67



substance, cela sans distinction réelle d'une forme d'avec une forme9,
mais à cause de la contenance (continentia) virtuelle de la forme plus
parfaite10. Et de même que quelque [agent] peut agir par [son] âme,

en tant que celle-ci donne l'être corporel, bien qu'il ne produise pas
cette même action par [son] âme en tant qu'elle donne l'être intellec-
tif, de même, [un agent] peut faire aboutir une action à son terme
(terminare actionem) [considéré] selon tel aspect formel (ratio), et
non selon tel autre11.

[28] Contre tout cela, [il faut dire ceci] : si l'hostie consacrée par
le Christ lors de la dernière Cène avait été conservée pendant les trois
jours [de la mort du Christ], la même chose aurait subsisté (perman-
sisset) en elle, qui y avait été premièrement contenue. Mais cela même
à quoi principalement aboutit la conversion [de la transsubstantiation],

n'était ni la matière première, ni les accidents, ni un composé
de la matière et de l'accident, [c'était] donc un composé de matière
et de forme substantielle. Cela donc aurait subsisté pendant le Tri-
duum. Pourtant cela ne pouvait être alors un composé de matière et
d'âme intellective, puisque le Christ était véritablement mort sur la
croix, et que son âme intellective était séparée [de son corps]. [On ne

peut objecter que l'âme intellective du Christ demeurait après la mort
sur la croix auprès de son corps], mais [il faut dire qu'] elle ne peut
être à la fois séparée et unie au même corps, ce qui découle de la 10e

distinction12.
De même, il importe que le terme de cette conversion [qu'est la

transsubstantiation] soit réel, parce que la conversion est réelle. Mais
l'âme intellective, en tant qu'elle donne l'être (esse) corporel, distinguant

celui-ci d'avec l'être (esse) intellectif, n'est pas quelque chose

de réel, de l'avis même de quelques-uns des [thomistes], mais seule-

9 Cette distinction «réelle» est plus exactement la distinction formelle a

parte rei.
10 La forme moins parfaite étant contenue virtuellement dans la forme plus

parfaite, il n'est nul besoin d'une forme de corporéité pour constituer le corps
de l'homme.

11 Donc, la transsubstantiation peut aboutir sans supposer dans le corps
converti une forme de corporéité distincte formellement a parte rei de l'âme
intellective.

12 Donc, c'est un composé de matière et de forme de corporéité qui aurait
subsisté pendant le Triduum. Etonnante «expérience théologique» que ce

passage, selon l'expression d'E. Gilson, Jean Duns Scot, p. 491, n. 3.

68



ment quelque chose d'abstrait par l'acte de l'intellect, de même que
1'[universel] commun est, toujours selon les mêmes penseurs, quelque
chose en dehors des singuliers, ses inférieurs. Donc, cette conversion ne

peut concerner l'âme [considérée] sous une telle raison [formelle], en

tant que terme propre (per se) de la conversion13.

[46 ] Je [réponds] aux raisons en faveur de l'opinion [thomiste]. Pour
la première raison, je concède la première proposition, que de ce qui
est (ens) un, l'être (esse) est un. Mais la seconde proposition, à savoir

qu'un être (esse) un requiert seulement une forme, doit être niée, l'être
(esse) étant pris univoquement (uniformiter) dans la majeure et la
mineure. De même en effet que ce qui est (ens) et l'un se divisent en
simple et composé, de même être (esse) et être un se divisent en être
tel et tel. Par conséquent, être un par soi ne dit pas exclusivement

(praecise) être simple, de même non plus que l'un quelconque des

divisés ne correspond pas exclusivement à l'un des divisants.
De cette manière, d'un tout composé il y a un être (esse), lequel

cependant inclut beaucoup d'être (esse) partiels, comme un tout est un
être (ens), ayant cependant beaucoup d'entités partielles. Je ne sais

rien en effet de cette fiction [qui voudrait] que l'être (esse) soit quelque
chose de non composé survenant à l'essence (essentia), alors que
l'essence est composée. Ainsi, l'être (esse) du tout composé inclut l'être de

toutes les parties, c'est-à-dire il inclut de nombreux être (esse) partiels
de nombreuses parties ou formes, comme un tout qui est [formé] de

nombreuses formes inclut ces actualités partielles14.

13 Duns Scot tente de retourner ici la doctrine thomiste contre ses auteurs:
ce qui, pour un aristotélicien thomiste, est distinct virtuellement dans la réalité,

est aussi existentiellement identique, et n'est distinct actuellement que
par une distinction de raison raisonnée (avec fondement dans la réalité), donc
selon une existence abstraite dans la pensée (cf. Jean de Saint Thomas, Ars
logica, II, q. 2, a. 3, 294 a 1 sq). Il faut donc, selon Duns Scot, assurer la
réalité de la transsubstantiation en posant la distinction «réelle», formelle a

parte rei, avant toute opération abstractive de l'intellect, de la forme de cor-
poréité par rapport à l'âme intellective. La querelle théologique qui oppose
Duns Scot aux thomistes laisse clairement transparaître la position métaphysique

du Docteur subtil quant à la pluralité des formes.
14 II y a autant d'être (esse) partiels que de formalités composant le tout:

puisque chaque partie composant le tout est une forme, ou du moins un acte

par soi, l'existence ne se distingue plus de l'essence, pas plus qu'à la fin la
réalité de la formalité: doctrine de la pluralité des formes, entraînant le rejet de

l'analyse de ce qui est en substance et acte, et donc l'affirmation de l'univocité

69



S'il faut donner cependant toute sa force à cet argument, je concède

que Fêtre (esse) formel du tout composé découle principalement d'une
forme, et cette forme est celle par laquelle le tout composé est cet être

(hoc ens), cette forme s'ajoutant il est vrai en dernier à toutes les

précédentes. Et ainsi le tout composé se divise en deux parties essentielles,

en son acte propre, c'est-à-dire la forme ultime par laquelle le tout est

ce qu'il est, et en la puissance propre de cet acte, laquelle inclut la
matière première avec toutes les formes précédentes. Et en ce sens, je
concède que l'être (esse) total tient sa complétion (est completive)
d'une [seule] forme, qui donne au tout ce qu'il est. Mais de là ne suit

pas que dans le tout soit contenue exclusivement (praecise) une
[seule] forme, ou [qu'il soit impossible] que dans le tout soient
contenues plusieurs formes [considérées] non pas en tant que constituant

spécifiquement ce composé, mais en tant que certains
[éléments] inclus dans la [partie] potentielle de ce composé15.

Un exemple de cela, c'est le composé de parties intégrantes. Plus un
être animé en effet est parfait, plus nombreux sont les organes qu'il
requiert, et il est probable qu'il requiert des organes distincts
spécifiquement selon leurs formes substantielles. Et cependant, il est [d'autant]

plus véritablement un; je dis «plus véritablement», au sens de

plus parfaitement, et non «plus véritablement un», au sens de plus
indivisiblement. Dans les composés, en effet, on rencontre assez

fréquemment, avec une composition plus grande, une unité et une
entité plus véritable que dans les parties entrant en moindre composition

16.

[47] Quant à la confirmation prise dans les Métaphysiques, Z, 12,

chapitre De la définition, ce chapitre ne semble pas bien exposé, ainsi qu'il
ressort de l'exposition que j'en ai faite. Or, les citations [d'Aristote,
rapportées par l'argument] sont tronquées. La première précisément
est tronquée, puisqu'elle a une suite [nécessaire]: «donc le genre

de ce qui est, considéré désormais comme forme exclusivement (Remarquer
à ce propos l'ambiguïté du terme esse, que souligne encore l'usage d'épithètes
telles formale ou entitativum).

15 Parmi les formes, l'une est première : doctrine des gradus metaphysici, qui
confirme la conception de l'être comme forme par la réduction de la substance
et de l'acte à l'un (exemplare, maxime taie), seul principe de ce qui est.

16 Doctrine à rapprocher de celle du Commentaire sur le 2e livre des Sentences,

dans Muralt, op. cit., p. 148, note 71 : la matière est d'autant plus indépendante

qu'elle a un être plus débile.

70



n'existe pas en dehors de ces espèces qui sont les espèces du genre, ou
s'il existe [en dehors] à la vérité, c'est comme une matière» (cf. 1038

a 5). Et la deuxième partie de la disjonction est vraie 17. C'est pourquoi

[Aristote] ajoute à cette deuxième partie un exemple: «la voix
à la vérité est comme un genre»18. C'est donc l'intention du Philosophe

que ce qui est désigné par le [nom de] genre ne soit rien si ce

n'est 1'[élément] potentiel par rapport aux espèces, et, en ce même

sens, ce qui suit, c'est-à-dire que la dernière différence est terme et

définition, ne peut en aucune manière être compris comme si la
définition (ratio) quidditative était dans la différence ultime — le genre
alors serait en effet tout à fait superflu dans la définition, parce que
la différence ultime seule exprimerait l'essence totale de la chose.

Mais [cette proposition] doit être comprise en ce sens que la substance

totale de la chose tient sa complétion (est completive) [de la
différence ultime], comme l'essence totale de ce qui possède la forme

[ultime] tient sa complétion de cette forme ultime. [Aristote] lui-
même conçoit en effet l'unité de la définition dans ce passage de la
même manière qu'il dit l'avoir supposée dans les Analytiques19 et de

la même manière qu'il conçoit l'unité de la chose à la fin du chapitre
6 des Métaphysiques, H : de même qu'à cet endroit, il dit que de deux

[parties] se constitue un composé réel, parce que l'une est acte et

l'autre puissance, de même il dit ici que de deux concepts se compose
un concept quidditatif ou définition, parce que l'un est potentiel et

l'autre actuel. Et de même que là l'acte est davantage principe que la

puissance, et par conséquence la raison plus principale de l'unité
[de la chose] - ce qui vaut d'ailleurs de l'entité de même ici, parce

que le concept de la différence ultime est un concept plus actuel et

une raison plus principale de l'unité de la définition20.

17 Duns Scot distingue deux cas: ou le genre n'existe pas en dehors de ses

espèces, ou il existe en dehors d'elles comme leur matière. Il ajoute que ce
deuxième terme de l'alternative est vrai et il y voit la confirmation de la
doctrine de la matière, acte entitatif. En réalité, comme déjà le notait finement
Bonitz, Metaphysial, pars posterior, 344 (Bonn, 1849), les deux termes de l'alternative

disent la même chose.
18 Aristote dit exactement : «la voix est genre et matière, et c'est d'elle que

ses différences font les espèces, c'est-à-dire les lettres».
19 Aristote, Analytiques postérieures, I, 22; II, 3-10, 13.
20 Cf. note 4 et note suivante 31.

71



[48] Ce qui est dit là, que « dans les substances, il nJy a pas d'ordre»,
n'est nullement à propos. Juste avant [de dire cela (Métaphysiques,

Z, 12, 1038 a 33), Aristote] affirmait qu'il était aussi vain d'ajouter
la différence antérieure à la différence postérieure, que d'ajouter la
différence postérieure à l'antérieure. Il n'y a pas en effet un tel ordre
dans les substances, c'est-à-dire dans ce qui appartient à la notion
(ratio) substantielle ou définitive d'une chose, que cet ordre ou un
autre provoque ou non une répétition inutile21.

Quant à ce qui est ajouté [par la première objection], à savoir que
la différence inférieure inclut la différence supérieure, cela est

manifestement faux, parce qu'il serait alors impossible de définir par
le genre prochain et la différence prochaine, parce qu'on dirait
deux fois la même chose, c'est-à-dire cette différence supérieure
incluse par soi tant dans la notion (ratio) de la différence
inférieure que dans la notion du genre prochain. C'est pourquoi, en

posant les notions de genre et de différence à la place des noms, on
fait apparaître manifestement la sottise [de l'argument]. Et c'est

l'intention du Philosophe à cet endroit [que de montrer] comment
on fait apparaître la répétition inutile dans les définitions, à savoir en

posant les notions [de genre et de différence] à la place des noms. La
définition ne pourrait pas non plus être donnée par le genre éloigné
(remotum) et plusieurs différences, car la même différence prochaine
de ce genre éloigné, en tant que division de celui-ci, serait dite
plusieurs fois dans les multiples différences ajoutées au genre. Cette
conclusion (consequens) est tout à fait contraire à l'opinion du

Philosophe, qui dit à ce même endroit: «il n'y a rien dans la définition

que le genre dit premier et les différences. Les autres genres
également sont premiers, avec les différences comprises en eux»
{Métaphysiques, Z, 12, 1037 b 29-32), et qui donne aussitôt des exemples:

«comme l'animal ailé, ou l'animal bipède non ailé. Et ainsi de

suite, même si plusieurs [différences] sont dites. En général, peu
importe que les [différences] soient peu nombreuses ou nombreuses»

21 II n'y a pas d'ordre dans la substance en ce sens que la définition
comprend un concept potentiel et un concept actuel (cf. n° 47 in fine). L'argument
opposé n'est pas à propos cependant, car il vaut du point de vue de la matière
comme acte formel seulement. Il n'empêche que la matière est par soi un
acte entitatif, et que l'union d'une matière ainsi conçue avec une forme,
laquelle est également acte, laisse apparaître dans la chose une hiérarchie de
formes superposées, c'est-à-dire un ordre.

72



(1037 b 32-1038 a 2). Le Philosophe veut dire que rien d'autre n'est
définition sinon le genre premier avec ses différences multiples, c'est-

à-dire le genre prochain et une différence, parce que le genre prochain
n'est rien sinon le genre éloigné incluant de nombreuses différences.

Et toute manière de définir inclurait une répétition vaine, si la
différence inférieure incluait par soi la différence supérieure22.

[49] Quant à ce que la [première raison] ajoute, c'est-à-dire l'opinion

du Philosophe, quand il dit que «le caractère piedfendu est une
manière d'être du pied», cela n'est pas à propos. Le Philosophe

pense là non à une prédication selon le premier mode du par soi23,

telle qu'elle peut s'intelliger par ces termes abstraits24, mais [il laisse

entendre] que la différence inférieure doit par elle-même diviser la
différence supérieure, et c'est cette division qu'il signifie par ces

termes abstraits25. Que cela soit là sa pensée, ressort évidemment
des passages précédents où Aristote dit qu'il faut diviser la différence

par sa différence, et où il ajoute ce qu'il entend par là, disant non pas

que, parmi ceux qui ont des pieds, l'un est ailé, l'autre non ailé, mais

que l'un a les pieds fendus, l'autre non, car ce sont là les différences
des pieds26. Et il s'ensuit cette allégation: «car le caractère piedfendu

22 Duns Scot veut montrer contre l'aristotélisme que, la différence
inférieure n'incluant pas actuellement la différence supérieure, celle-ci est en acte

par soi, et, puisqu'elle joue le rôle d'une matière, que la matière est donc en
acte par soi. Or ni Aristote ni Saint Thomas ni Jean de Saint Thomas n'ont
jamais dit que la différence inférieure inclut la différence supérieure. La
différence ne participant pas du genre (Aristote, Topiques, IV, 2, 122 b 22-23),
c'est-à-dire ne recevant pas sa définition du genre (ibid., 1, 121 a 11-12), le

genre ne saurait être dit de la différence (Métaphysiques, B, 3, 998 b 24-26). Cf.
Saint Thomas, In Aristotelis duodecim libros Metaphysicorum expositio, III, lect. 8,

n° 433, Summa contra Gentiles, I, chap. 17; surtout Jean de Saint Thomas, Ars

logica, II, q. 10, a. 4, p. 451 a, qui fait justice de l'argument que Duns Scot

s'objecte : de ce que «le caractère piedfendu est une manière d'être de pied», il
ne suit pas que la différence inférieure inclut la différence supérieure, qui
serait ainsi dite d'elle, mais simplement que la différence inférieure divise la
différence supérieure. - Si la différence inférieure incluait la différence
supérieure, celle-ci serait une notion analogique, laquelle peut être dite de son
mode (ibid., p. 449 b; cf. Aristote, Métaphysiques, B, 3, 998 b 22 sq.).

23 Cf. référence indiquée note précédente 6, et note suivante 27.
24 Termes abstraits, car la version latine traduisant le grec, parle de fissio

pedis et de pedalitas.
25 Duns Scot répond commeJean de Saint Thomas, cf. note précédente 22.
28 Métaphysiques, Z, 12, 1038 a 9-14.

73
6 Studia Philosophica XXXIV



est une manière d'être du pied», c'est-à-dire la «fission du pied»
particularise la «pédalité», et c'est pourquoi elle, et non le caractère
ailé, divise ceux qui ont des pieds27.

De tout ce chapitre [d'Aristote, Métaphysiques, Z, 12], s'il est bien

explicité, ainsi que cela a été fait ailleurs28, on ne peut tirer la
conclusion ni que le genre n'est rien dans la définition en dehors de la
notion (ratio) de la différence, ni que la différence ultime est la définition

entière, ou du moins signifiant la substance totale de la chose29,

ni qu'il n'y a pas par soi un ordre dans ce qui implique des différences
ordonnées l'une par rapport à l'autre, ni que la différence inférieure
inclut par soi la différence supérieure, ni en bref un quelconque argument

en faveur de l'unité de la forme30. Bien au contraire, tout ce

chapitre peut être maintenu, si l'on pose que la raison quidditative est

composée d'un concept potentiel et d'un concept actuel, et que le

concept actuel est la cause plus principale de l'unité, comme il faut
le dire de l'unité de l'être (ens) composé, selon Aristote lui-même en

Métaphysiques, H, 6, in fine31.

27 La «fission du pied» divise la «pédalité», mais n'est pas à proprement
son sujet (ce n'est pas une prédication selon le premier mode du par soi).

28 Cf. Duns Scot, Quaestiones subtilissimae super libres Metàphysicorum Aris-
totelis, ad loc. cit.

29 L'édition Vivès porte ei et non rei.
30 Duns Scot joue ici sur deux plans qu'il ne distingue pas, et d'ailleurs ne

peut pas distinguer: Aristote et l'aristotélisme considèrent que le genre n'existe

pas en dehors des différences, mais admettent qu'il est une réalité virtuellement

distincte des différences, c'est-à-dire une notion actuellement distincte de
celles-ci selon une distinction de raison raisonnée. (Cf. note précédente 13).
Duns Scot dit tout uniment que le genre est distinct des différences formaliter
aparte rei. D'où suit que la différence ultime est définition completive seulement,
achevant le caractère définitif des différences antérieures, qui sont autant de
formes actuelles a parte rei, ordonnées l'une par rapport à l'autre et s'excluant
l'une l'autre, c'est-à-dire participant l'une de l'autre. Par conséquent, il n'y a

pas nécessité d'une seule forme, pour définir l'unité d'une chose.
31 Tout en admettant apparemment une formulation aristotélicienne (la

définition est composée d'un concept potentiel et d'un concept actuel), Duns
Scot montre bien cependant la distorsion qu'il fait subir à la pensée
aristotélicienne. Car le concept actuel (la différence )n'est pas pour Aristote la «raison
plus principale» de l'unité de la définition, pas plus que la forme n'est la
«raison plus principale» de l'unité de la chose. Le problème ne se pose pas

pour Aristote en termes de plus ou moins, c'est-à-dire en termes de formes
hiérarchiquement ordonnées, mais en termes de causalité réciproque de la matière
et de la forme: «s'il y a, comme nous le disons, d'une part la matière, d'autre

74



[50] A la seconde raison, il a été répondu qu'il y a équivoque à

propos du terme absolument (simpliciter)32. Et, pour ce qui est de

donner l'être (esse) en premier lieu (primo), certainement donner en

premier lieu l'être absolument ne convient ni à toute, ni à la seule

forme substantielle. Bien au contraire, si la quantité advenait en
premier lieu à la matière, elle pourrait lui donner l'être (esse) formel en

premier, bien que cet être ne soit pas le premier être par opposition
au non-être, et qu'une forme substantielle puisse advenir à la matière
en second et en troisième lieu. Mais, en distinguant l'être absolument
(esse simpliciter) de l'être selon un certain aspect (esse secundum

quid), comme ce qui est premier et second naturellement, ainsi [on
peut comprendre que] toute forme substantielle donne l'être absolument,

et la forme accidentelle l'être non absolument, mais selon un
certain aspect. On ne demandera donc pas si ces formes adviennent
à quelque chose en premier ou en second lieu. Mais, quel que soit le

moment où elles adviennent, elles donnent l'acte qu'elles sont
capables par nature de donner33.

part la forme, c'est-à-dire d'une part l'être en puissance, d'autre part l'être en
acte, il semble bien que la question [de l'unité] ne soulève plus de difficulté. »

(Aristote, Métaphysiques, H, 6, 1045 a 23-25). «Il n'y a manifestement plus
de difficulté, parce que d'un côté il y a matière, de l'autre il y a forme.»
{Ibid., 1045 a 29). En un mot, pour Aristote, l'un, c'est-à-dire l'être, n'est pas
la forme, et la matière n'est en aucune manière un acte entitatif. - Ce texte
de Duns Scot fait admirablement comprendre le lien des deux principales
thèses scotistes: actualité par soi de la matière et pluralité hiérarchisée des

formes.
32 Dans la controverse avec Henri de Gand, dans la même question, plus

haut n° 43, un texte non reproduit ici, où Duns Scot distingue deux sens du
terme non esse simpliciter: 1) le. purum nihil, auquel s'oppose n'importe quel être,
substantiel ou accidentel; 2) l'esse accidentel, auquel s'oppose l'esse simpliciter
de la substance (cf. Aristote, De la génération et de la corruption, I,3,317b5sq.).
Dans le présent texte, Duns Scot affirme qu'une forme accidentelle peut donner

à la matière un esse formel avant la forme substantielle même, ce qui
s'applique aussi bien à la doctrine de la matière, acte entitatif, qu'à la doctrine de
la forme de corporéité, puisque la quantité peut affecter la matière première
avant la forme substantielle et qu'elle peut affecter le corps, c'est-à-dire la
forme de corporéité, avant la forme de l'âme raisonnable. Ce passage manifeste
bien combien la doctrine de la forme de corporéité est un prolongement de la
doctrine de la matière, acte entitatif.

33 Duns Scot répond à l'argument thomiste selon lequel la forme de l'âme
raisonnable fait avec la forme de corporéité un tout accidentel, par l'affirmation

réitérée de la pluralité des formes.

75



Mais deux preuves tirées des Physiques, V, semblent soulever une
difficulté spéciale. A la première, je réponds que le non être (non esse),

pris pour le sujet de la génération, a un sens privatif. Et [Eargument]
signifie : ce qui est engendré, c'est-à-dire ce qui est sujet de la génération

(subjicitur generationi), manque de l'être absolument (esse

simpliciter) ; ce qui est mû, pris du moins en tant qu'il est sujet du

mouvement, ne manque pas de quelque être absolument.
Et si l'on conclut: donc [ce qui est engendré] n'a nulle forme

substantielle qui lui donne l'être absolument, la conclusion ne suit

pas: [ce qui est engendré] peut en effet avoir un être absolument
selon tel mode par telle forme substantielle, et cependant manquer de

l'être absolument, que peut lui donner telle autre forme substantielle34.

La seconde preuve soulève, semble-t-il, une autre difficulté, à

propos du mouvement selon le lieu et selon l'altération. On peut y
répondre cependant facilement de la même manière. Tout mobile
selon l'altération et le transport, est dans un lieu par quelque forme
antérieure à ces mouvements, car la quantité précède nécessairement

34 Ce qui va être engendré est privé de l'être absolu que lui donnera la
forme substantielle nouvelle, mais il n'est pas sans forme absolument. Comme
le dit le commentaire du Frère Antonius Hiquaeus, avant sa génération, ce

qui va devenir vivant est déjà actuellement composé de formes substantielles
partielles et actuelles, qui attendent la forme du vivant comme la puissance
scotiste attend l'acte scotiste. - Remarquer l'expression subjicitur generationi. Il
ne s'agit pas du sujet de la génération au sens aristotélicien (c'est en effet la
matière, cf. Aristote, De la génération et de la corruption, I, 4, 320 a, 2-3 ; Jean
de Saint Thomas, Philosophia naturalis, III, q. 1, a. 5), mais de ce qui est sujet
à la génération, ce qui est engendré, aussi bien la nouvelle substance que la
forme antérieure, partie matérielle de la nouvelle substance. - La distinction
formelle a parte rei empêche Duns Scot d'utiliser la distinction, courante
dans l'aristotélisme scolastique, entre le sensus divisus et le sensus compositus.

Il est vrai de dire, pour les aristotéliciens, que «ce qui est engendré, n'est

pas», au sens divisé, non au sens comospé. Cette distinction trouve à s'appliquer

dans la doctrine métaphysique de la prédétermination divine et de la
liberté humaine. (Cf. entre autres Thomas d'aquin, Summa theol., 1, q. 14, a.
13, ad 3; liée aux notions de possible et de compossible, Summa theol., 1-2, q.
10, a. 4, ad 3; De Veritate, q. 23, a. 5, ad 3). Elle repose sur la notion
aristotélicienne de la puissance en (dans 1') acte, et répond donc dans l'aristotélisme

à la difficulté que résout chez Duns Scot la doctrine de la pluralité
des formes distinctes aparte rei. Elle trouve une intéressante application, très

importante pour le développement de la philosophie moderne, dans la
doctrine du de potentia absoluta dei de Guillaume d'Occam, Opus nonaginta dierum,

cap. 95, Quarto declarant quomodo..., Edition de Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

76



Fun et l'autre de ces mouvements35. Ce qui est engendré au contraire,
c'est-à-dire ce qui est sujet de la génération, n'est par soi dans un lieu
ni par ce par quoi il est sujet de mouvement36, ni par quelque forme

qu'il a reçue parla génération, car, bien que le sujet de la génération
ait en acte une forme substantielle et aussi une certaine quantité,
laquelle est la raison d'être dans un lieu (ratio locandi), il n'a pas

cependant la quantité en tant qu'il est sujet de la génération, car la

quantité n'implique pas selon sa notion d'être terme de cette
mutation37. Et ainsi le sujet de la génération, d'une manière universelle,
en tant qu'il est sujet par soi, n'inclut rien qui soit par soi la raison
d'être dans un lieu (ratio essendi in loco), parce qu'il n'est rien sinon
substance seulement38. Pourtant, la quantité l'accompagne, mais elle

n'est pas une [partie constitutive] d'elle en tant qu'elle est sujet de la
génération.

[51] Mais si l'on demande comment ce qui est mû d'un mouvement

d'augmentation est dans un lieu? Bien que cette question ne
soit pas nécessaire à notre propos, je réponds cependant en reprenant
la position demertains39, que la quantité ou le quantifié (quantum)
est présupposé au mouvement d'augmentation et de diminution. De

plus, tel ou tel degré (terminus) de quantité termine le mouvement
[d'augmentation ou de diminution]. Contre cette position, on dira
cependant qu'aucune quantité [ou quantifié] ne reste absolument

36 A la génération préexiste une forme substantielle; de même, à l'altération

et au transport, préexiste nécessairement une autre forme. Bref, à toute
forme préexiste une forme antérieure, car ce qui est en tant qu'il est est forme.
Cf. note 40.

36 Les formes partielles antérieures à la génération.
37 La génération.
38 La doctrine de la pluralité des formes modifie profondément la doctrine

aristotélicienne de la génération substantielle, laquelle suppose nécessairement

la corruption de l'unique forme substantielle antérieure. La génération
de Duns Scot se définit comme la superposition de la forme substantielle
complétive de la nouvelle substance aux formes partielles qui composent
actuellement la matière de celle-ci, après le départ de la forme complétive de
l'ancienne substance, laquelle cependant est composée des mêmes formes
substantielles que la nouvelle substance. Pour développer l'exemple extrême de
Duns Scot lui-même, au corps du Christ dans le tombeau pourrait être
adjointe une âme nouvelle, et il y aurait génération d'un nouvel homme. - Ce

qui revient à dire une fois de plus que l'âme et le corps, la forme et la matière
ne sauraient être substantiellement un chez Duns Scot.

39 Gilles de Rome.

77



identique dans le mouvement total ni sous tel ou tel degré (terminus)
[de quantité]. Donc le quantifié n'est pas le sujet de ce mouvement.
Et de plus ce degré terminal (terminatio) de quel genre est-il
l'espèce? S'il est [espèce] du genre quantité, alors il sera quantité; si

non, le mouvement d'augmentation ne termine pas à un quantifié.
Je réponds donc par analogie avec l'altération. Bien que le sujet

altérable soit durant toute l'altération sous [le genre] qualité, on ne
doit pas dire que le qualifié (quale) soit le sujet de l'altération, parce
que la qualité advient à ce qui est sujet d'altération. De même, bien

que l'augmentable soit toujours un quantifié tant qu'il augmente,
cependant, de ce qu'il varie selon la quantité comme l'altérable
selon la qualité, [on ne peut conclure que] la quantité est la raison ni
la condition par soi du sujet de l'augmentation.

Qu'est-ce donc que le sujet de l'augmentation? Je dis que de même

que le sujet par soi de l'altération est un être (ens) en acte selon des

formes antérieures à la qualité, non cependant un être en acte selon

la qualité, de même le sujet par soi de l'augmentation est un être

(ens) en acte selon quelque forme antérieure à la quantité, mais il
n'est pas un être en acte selon la quantité. Or, la forme antérieure
n'est autre que substantielle. Donc, le sujet par soi de l'augmentation
et de la diminution n'est autre que la substance même40.

Comment donc le sujet qui est mû, est-il dans un lieu? Je réponds
de manière universelle que le sujet d'un quelconque mouvement est

dans un lieu, soit par une forme acquise antérieurement par le mobile

qui est mû d'un tel mouvement, soit par la forme même selon laquelle
le mobile change ou est mû. Le premier membre de l'alternative est

vrai de l'altéré et du transporté; le second de l'augmenté et du di-

40 A la forme qualifiante ou quantifiante préexiste une forme substantielle,
de même qu'à la forme substantielle, dans le cas de la génération substantielle,
préexiste une autre forme substantielle. Le moyen dès lors de distinguer le

mouvement de la génération, l'accident de la substance? Le sujet ex quo de la
génération est conçu comme un sujet in quo (cf. Aristote, Métaphysiques, Z, 7,
1032 a 17; Jean de Saint Thomas, Philosophia naturalis, I, q. 3). La même
ambiguïté qui règne dans la doctrine scotiste de l'unité par soi de deux entités
actuelles (cf. Commentaire sur le 2' livre des Sentences, dans Muralt, op. cit.,

p. 123-124, n° 13) réapparaît ici à propos de la génération substantielle; la
même solution aussi, la «dialectique du plus ou moins» (cf. note précédente
31), qui s'exprime dans la doctrine de la pluralité des formes, et de manière
exemplaire dans la doctrine de la matière. Il reste en tout cas que le sujet de la
génération, en tant que sujet, est la substance, et non la matière.

78



minué. Mais ce qui est sujet de la génération41 n'est dans un lieu
selon aucun de ces modes. Rien non plus n'est présupposé dans le

sujet de cette mutation qui soit la raison d'être dans un lieu (ratio
locandi) ; enfin, ce selon quoi le sujet change, n'est pas non plus la
raison d'être dans un lieu.

[52] A la troisième raison [thomiste] touchant la prédication, je
dis qu'à première vue elle ne fait rien apparaître sinon que le prédicat
pris de la forme postérieure n'est pas dit par soi de ce qui est pris de la
forme antérieure, comme dans la [proposition] suivante, qui n'est pas

par soi: «l'homme est blanc», ou «la surface est colorée». Et par là
on ne dit pas plus que si l'on disait que cette proposition: «l'animal
est homme» n'est pas par soi.

Et si l'on objecte que la conclusion inverse ne vaut pas davantage?
La [proposition] suivante en effet n'est pas [non plus] par soi: «le
coloré est surface». Je réponds [ceci]: ce qui est pris précisément
(praecise) de la forme antérieure, et ce qui est pris précisément de la
forme postérieure, sont dans une relation telle qu'aucun d'eux n'est
inclus par soi dans l'autre. A leur sujet, il n'y a donc pas de prédication

par soi, [ni dans un sens], ni non plus dans l'autre. Or, posant
que le genre est pris d'une forme antérieure, et la différence d'une
forme postérieure, il faut conclure que ni le genre ne sera dit par soi

de la différence ni l'inverse, ce que je concède. Mais il ne suit pas que
le genre ne soit pas dit par soi de l'espèce, parce que l'espèce, même
si elle implique la différence ultime comme [élément] principal de sa

raison, n'implique pas celle-ci exclusivement (praecise), mais avec celle-

ci la raison du genre, comme [faisant partie] de son concept par soi42.

[53] Et si de plus on objecte que cette [proposition] non plus n'est pas

par soi: «la surface colorée est surface», [proposition] où cependant
la notion (intellectus) de l'antérieur et celle du postérieur ne sont pas
prises précisément (praecise) comme se distinguant l'une de l'autre,
mais où la notion du postérieur inclut [celle de] l'antérieur, selon une
relation par soi à la notion de l'antérieur. Je réponds que, si cela est

vrai, cela l'est parce que le sujet «surface colorée» n'a pas un concept

41 Cf. note précédente 34.
4 2 II est évident que la doctrine de la pluralité des formes, qui suppose la

distinction a parte rei des formes entre elles, ne peut supporter à la rigueur la
doctrine aristotélicienne traditionnelle de l'inclusion virtuelle de l'espèce dans le

genre, et de l'inclusion actuelle du genre dans l'espèce. D'où la difficulté de

ce texte.

79



un par soi. Et parce qu'il n'est pas en soi un par soi, il ne peut être

tel à l'égard d'un autre. Il n'en va pas de même cependant dans

l'autre exemple, parce que [dans ce cas] le concept de l'antérieur et

[celui] du postérieur font un concept un par soi.

Et si l'on demande pourquoi [il y a] plus [d'unité] ici que là? Je

réponds [ceci] : de même que chercher pourquoi l'acte et la puissance
font un, c'est ne rien chercher (Aristote, Métaphysiques, H, 6, fin),
car il n'y a pas d'autre raison ici sinon que ceci est acte par soi, et
cela puissance par soi, de même la cause pour laquelle de cet acte et
de cette puissance provient un [tout] un par soi, soit dans les choses,

soit dans les concepts, n'est autre que [le fait que] ceci est potentiel

par rapport à cela, et cela actuel [par rapport à ceci], et de ce fait,
il n'y a d'autre raison sinon que ceci est ceci, et cela cela43. Il en va
de même de l'un par accident: du fait que ceci est ceci, et cela cela,
ceci acte par accident, cela puissance par accident, de ceci et cela

provient un [tout] un par accident. Les [propositions] suivantes:
«la chaleur constitue le chaud», «l'humanité constitue l'homme»,
et par conséquent «la chaleur constitue un être (ens) par accident»,
«l'humanité constitue un être par soi», sont plus immédiates que celle-

ci: «la chaleur chauffe». Pourtant celle-ci est immédiate, et c'est le

fait de l'ignorance de rechercher le médium [pour toute chose]

(Aristote, Métaphysiques, T, 4, 1006 a 8).

[54] Quant au quatrième argument, je dis qu'il a de bonnes

raisons (bonam evidentiam) contre la deuxième opinion contestée44. Il
serait vain en effet de poser la corporéité [comme une forme]
différente de la [forme] intellective, si celle-ci incluait la [forme]
végétative et sensitive, et si la sensitive et la végétative incluaient la

corporéité. Mais il est une réponse facile selon une autre voie. Dans le

cas présent, il y a nécessité en effet de poser une pluralité [de principe]

Et quelle [nécessité] celle-là évidemment, qui est la raison de

la distinction en général de telle chose d'avec telle autre, à savoir la
contradiction, qui est la raison immédiate de la distinction de
plusieurs [choses entre elles] à l'intérieur de l'être (sub ente) : si, par exemple,

ceci et cela sont contradictoires dans l'exercice de l'être (in

4 3 Pour l'interprétation scotiste du passage cité des Métaphysiques, H, 6, ad

finem, voir plus haut n° 49 et note 31.
44 Allusion à l'argument de Henri de Gand, pour qui l'effet produit par

plusieurs agents a plusieurs formes substantielles, tel l'homme, dont le corps
est produit par les parents et l'âme par Dieu le créateur, cf. texte non cité n° 33.

80



essendo), parce que ceci est et cela n'est pas, ils ne sont pas le même
être (ens) dans l'exercice de l'être45.

Ainsi, quant à notre propos, alors que la forme de l'âme ne
demeure pas, le corps demeure, et donc dans tout être animé, il est

nécessaire de poser cette forme par laquelle le corps est corps,
[comme] différente de celle par laquelle [le corps] est animé. Je ne

parle pas de cette [forme], qui est le corps46, celui-là est
l'individualisation (individuum) du corps, qui est un genre - car chaque
individu est corps et a la corporéité par sa forme selon que le corps
est un genre - mais je parle du corps comme l'une des parties du

composé. Ce n'est pas comme tel que [le corps] est un individu, ni
une espèce dans le genre du corps ou dans le genre supérieur de la

substance; au contraire [le corps comme partie est tout cela] par
réduction seulement. C'est pourquoi le corps, qui est une partie
[du composé], demeurant dans son être (esse) propre sans l'âme, a

une forme, par laquelle il est corps selon ce dernier mode, et il n'a

pas d'âme. Ainsi cette forme est nécessairement différente de l'âme.
Mais [le corps] comme partie [du composé] n'est pas un individu à

l'intérieur (sub) du genre du corps, sinon seulement par réduction,
de même que l'âme séparée n'est pas par soi inférieure par rapport
à la substance [prise comme genre] sinon par réduction seulement47.

[55] Contre cette [conclusion, on dira :] la disposition nécessaire ou
nécessitante ne demeure pas sans ce à quoi elle dispose nécessairement.

Or, la forme de la mixtion48 est la disposition nécessaire à

l'égard de l'âme. Donc. Et [cet argument] est confirmé spécialement
dans le cas présent, car la [forme] intellective, bien qu'immortelle,
n'est pas séparée nécessairement de la matière, sinon parce que quel-

45 L'utilisation du principe de contradiction comme critère de distinction
fonde la distribution formelle a parte rei. Elle connaîtra une fortune
extraordinaire auprès de Guillaume d'Occam.

46 Duns Scot écrit: «non loquor de ilia quae est corpus». Lapsus, ou
affleurement de la doctrine de l'être comme forme, de l'individu comme formalité
(haeccéité)

4 7 Duns Scot distingue ici trois sens du mot corps : le corps comme individu

par rapport au genre, le corps commeforme de corporéité, et le corps comme partie

du composé vivant. De même, il faudrait distinguer trois sens corrélatifs du
mot âme. - Le corps, étant par soi partie du composé, est individu du genre
par réduction seulement.

48 La forme de la mixtion équivaut à la forme de corporéité. C'est aussi
bien la forme du mixte, c'est-à-dire du corps comme tel, composé des

éléments. (Cf. Aristote, De la génération et de la corruption, I, 10 et II, 8).

81



que forme substantielle qu'elle requiert comme disposition nécessaire,

est séparée; elle-même de soi en effet n'a rien dans la matière qui lui
répugne; or aucune disposition nécessairement requise ne peut être

posée sinon la forme de mixtion. Donc, la [forme] intellective ne peut
être sans celle-ci, ni être séparée, celle-ci étant présente.

Je réponds que certaines qualités suivent la forme de la mixtion,
et que, à un certain degré, elles sont nécessaires pour que la [forme]
intellective reste [dans le corps], car ce qui est nécessaire à la disposition

est aussi nécessaire à la forme à laquelle cela dispose. Mais ces

qualités peuvent bien être nécessaires absolument (simpliciter) à la

[forme] intellective en tant qu'informante, et cela à un degré plus

parfait qu'il serait requis nécessairement pour la forme du mixte. Il
est possible en effet qu'une forme plus parfaite requière ce qu'une
forme moins parfaite requiert, non cependant selon un même degré,
mais selon un degré plus parfait. Après corruption de ces dispositions
[en tant qu'elles sont] du degré selon lequel elles sont nécessairement

requises pour la [forme] intellective, la [forme] intellective ne
demeure donc pas [dans le corps], et cependant cette autre forme qui
dispose à la [forme] intellective peut demeurer [dans le corps], car
ces dispositions ne sont pas corrompues selon le degré qui lui est

nécessaire. Et cependant cette autre forme ne demeure pas dans un
être parfait et stable (in esse perfecto et quieto), parce que les qualités
qui s'en suivent sont corrompues en tant qu'elles sont du degré qui
est nécessaire à son être parfait et stable. Et c'est pourquoi aucun

corps capable d'être animé n'a absolument un être parfait et stable,
si l'âme se retire [de lui]. Bien au contraire, il tend aussitôt continûment

à se résoudre en ses éléments49.

[56] Quant à la forme de l'argument, je dis que cette forme [de la

mixtion] n'est pas une disposition nécessaire ni nécessitante à l'égard
de la [forme] intellective. Et bien que la [forme] intellective suive
aussitôt la forme de la mixtion dans la génération, cela ne se produit
pas en raison d'un [lien de] nécessité entre elles, mais parce que
al'gent supérieur a une démarche proportionnelle [à son effet] et

composée, puisque passant de la matière à la forme de la mixtion.

49 La forme de corporéité n'empêche pas le corps de se dissoudre en ses

composants: elle est pourtant la forme par laquelle le corps est corps. Mais
de même que la matière est un acte imparfait (cf. Muralt, op. cit., p. 122,

n° 11 ; p. 148, n° 10), de même la forme de corporéité est un acte partiel, cf.

ci-dessous, n° 57.

82



Et puisqu'il a cette démarche proportionnée composée, il induit
immédiatement dans la matière la forme dont celle-ci est capable50.

Et quant à ce qui est ajouté en confirmation, à savoir que l'âme
intellectuelle n'a pas de répugnance à l'égard de la matière, je dis

qu'il n'est pas de forme substantielle informant une matière qui ne
soit suivie ou qui n'exige des qualités [telles que] si elles ne demeurent

pas à un degré déterminé, la forme n'informera pas la matière. Par

conséquent, bien qu'elle n'ait pas une répugnance propre à l'égard
de quelque forme naturelle51, la forme intellective requiert cependant,

pour informer, certaines qualités à un degré parfait, [telles que] si

elles ne s'y maintiennent pas, la forme intellective n'informera pas
la matière. Or, ces qualités sont consécutives à la forme première52,
mais elles ne sont pas requises nécessairement à l'être (esse) de la
forme première selon un degré tel qu'elles permettraient l'être (esse)

de la [forme] intellective dans la matière.
Gela est évident dans l'exemple suivant:
L'animation [du corps] par la [forme] intellective requiert un

cœur et un foie doués d'une chaleur déterminée, un cerveau
convenablement froid, et il en va de même des diverses parties organiques.

En l'absence d'une telle disposition [des parties], certaine

qualité, qui accompagne la forme du mixte, peut encore rester [dans
le corps], mais non celle-là même qui est requise pour l'être (esse)

et l'opération de la [forme] intellective dans la matière.
[57] Quant à la deuxième difficulté soulevée par ce deuxième

article53, je dis donc que le corps du Christ inclut par soi la
matière et au moins une forme de mixte antérieure à la [forme] intellective54,

que par cette forme, il est en acte partiel, et le plus proche

50 De même que l'un peut être composé {Comm. sur le 2' livre des Sentences,

dans Muralt, op. cit., p. 124), de même que la matière est connue en soi

séparément par Dieu (cf. ibid., p. 133, n° 20 et note 26), de même qu'elle est
créée d'abord (cf. ibid., p. 137, n° 3 et note 35), de même ici l'agent produit
d'abord la matière ou la forme de corporéité, puis la forme ou l'âme, selon la
«capacité» des deux premières.

61 Duns Scot parle ici de «quelque forme naturelle», et non de matière,
comme son argumentation semble l'exiger. Il y a là, semble-t-il, un effet de la
doctrine de la matière comme acte entitatif, l'âme intellective informant la
forme de corporéité comme un acte parfait un acte moins parfait.

62 Cette forma prior ne peut être que la forme de corporéité, qui informe
d'abord la matière, c'est-à-dire les éléments, pour en faire le mixte.

53 Cf. plus haut, note 1. 64 Cf. plus haut, notes 48 et 52.

83



[sujet] réceptif de Fâme intellective, bien qu'il ne soit pas dans le

genre du corps, en tant que le corps est un genre, par cette forme

[de mixte], si ce n'est par réduction55. Et c'est en ce composé, qui
est par soi une partie de l'homme,.que se produit par soi la conversion
du pain, c'est-à-dire [la conversion] du tout en le tout, et des parties
en les parties. Par conséquent, cette forme est le terme formel de la
conversion, c'est-à-dire la forme du terme de la conversion.

Or, cette forme demeure identique, que l'âme lui soit unie ou
non56, parce qu'elle est antérieure par nature, au moins dans le

processus d'information (in informando), à l'âme elle-même57, et
elle resta [dans le corps du Christ] durant le Triduum, bien que
l'âme n'y fût plus. Et il y aurait eu durant le Triduum, si le sacrement

[de l'Eucharistie] avait subsisté alors, la même matière (res)
dans ce sacrement58, parce que, pendant ces trois jours, la forme de

corporéité ne fut pas séparée de sa matière dans le [corps du] Christ,
comme elle n'aurait pas été séparée de sa matière dans l'Eucharistie.
De même, en effet, que cette réalité, (res) [du corps du Christ] fut

par soi identique selon le nombre dans l'existence naturelle [durant
le Triduum], de même aussi le composé qui est le terme premier de la
conversion aurait subsisté, toujours identique selon le nombre, dans

l'Eucharistie [durant la même période]59. Et il est vain, pour rendre

compte de cette identité, de recourir à l'identité de la matière ou de

l'hypostase, parce que les contraires peuvent inhérer identiquement
dans la même matière quand ils se succèdent l'un à l'autre, et si le

Verbe avait assumé la pierre également, celle-ci aurait été identique
à la nature humaine selon l'identité de l'hypostase.

55 Cf. plus haut, note 47.
56 Admirable cas de distinction formelle aparte rei, étonnant exemple

d'application de l'hypothèse de potentia absoluta dei. La distinction formelle de Duns
Scot fonde la dissociation occamienne du sujet et de l'objet dans l'acte de
connaissance ou de volonté. La phrase de Duns Scot fait immédiatement
penser aux expressions si frappantes des occamiens du XIV0 siècle: la
connaissance intuitive est vraie, sive res sit sive non sit (Nicolas d'Autrecourt).

57 Cf. plus haut, note 52.
68 Res: allusion à la doctrine traditionelle du sacrement, considéré comme

l'union d'une res (matière) et d'un verbum (forme). Cf. par exemple Saint
Thomas, Summ, theol., III, q. 60.

69 Notation importante: l'unité quidditative d'une chose, qui n'est autre
que la superposition des formes (cf. plus haut, n° 46 et notes 14 et 15), correspond

cependant à une identité existentielle numérique. Même idée dans Duns
Scot, De la distinction de l'âme et de ses puissances, texte traduit, n°17 et note 15.

84



DE LA DISTINCTION DE L'AME ET DE SES PUISSANCES

Commentaire sur le 2e livre des Sentences, distinction 16, question
unique1.

[15] Je dis donc que les puissances ne sont pas distinctes réellement

(realiter) entre elles, ni [distinctes réellement] de l'essence [de

l'âme]2. Il faut en effet poser dans la nature que [seul] le meilleur
est, s'il est possible, ainsi qu'il ressort du traité De la génération et de la

corruption II, 10, 336 b 28). La nature toujours en effet désire ce qui
est le meilleur, mais l'économie [des moyens] est meilleure dans la
nature que leur multiplicité, si elle est possible, cela est évident selon
les Physiques (cf. I, 6). Donc, si d'une essence simple d'une âme

peuvent découler (esse) des actes différents sans [que soit nécessaire]
la distinction réelle des puissances, c'est là ce qu'il faut poser. Et une
telle économie est possible: Il est évident en effet par ce qui précède

qu'il n'est pas nécessaire que les puissances [de l'âme] soient des

accidents absolus ni relatifs, ni des parties essentielles ou intégrantes
de l'âme, cela est manifeste d'après les réponses données aux argu-

1 Edition Vivès, tome 13, p. 23 sqq. - Le texte ne reprend de l'unique
question de la distinction 16, «Si l'image de la Trinité consiste dans les trois
puissances réellement distinctes de l'âme rationnelle?», que ce qui a trait au
problème philosophique proprement dit de la distinction de l'âme d'avec ses

puissances.
2 La distinction de l'âme et de ses puissances est une controverse célèbre

dans la philosophie du Moyen Age. Pour Varistotélisme scolastique, les puissances
sont distinctes réellement de l'âme et entre elles, comme l'accident l'est de la
substance et de l'accident, la puissance étant l'agent quo, immédiat et prochain,
la substance de l'âme l'agent quod, radical, de l'opération vitale (Jean de
Saint Thomas, Philôsophia naturalis, IV, q. 2, a. 1; I, q. 12, a. 2). C'est là
une conséquence du caractère accidentel et multiple des opérations vitales
(Saint Thomas, Summa theol., I, q. 54, a. 1 ; q. 77, a. 1 ; De Spiritualibus creaturis,

a. 11 ; Q_. de anima, a. 12). - Pour Duns Scot, elles sont distinctes de l'âme et
entre elles formaliter, car la génération (ou la connaissance) d'une substance

ne peut se produire que par une substance (cf. plus bas n° 16, 2e paragraphe;
cf. aussi la présentation et la critique de cet argument dans Jean de Saint
Thomas, op. cit., I, q. 12, a. 2, 255 b 13 sqq.). - Pour le nominalisme, les

puissances ne sont distinctes de l'âme et entre elles, ni réellement ni formellement
(Occam, Commentaire sur le 2e livre des Sentences, dist. 16, q.' 24 et 25, Edition
de Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962).

85



ments de l'objectant3. Que l'économie [des moyens] de même soit

[un trait] de la noblesse, cela est évident, parce que dans le cas
contraire elle n'appartiendrait pas à l'être (ens) le plus noble, auquel il
appartient de produire plusieurs opérations par une unique essence4.

En outre, plus immédiatement un [être] ordonné à une fin atteint
cette fin, plus grand est son degré de noblesse. Or l'essence est

ordonnée à une fin; donc, plus immédiat est le mode selon lequel elle

atteint cette fin, plus noble elle sera. Et c'est ce qui se produit si elle-

même, immédiatement, non par l'intermédiaire d'un accident
différent réellement d'elle, opère et agit. Donc.

Et, en outre, il suivrait de là que l'âme ne serait bienheureuse que

par accident. Preuve: cette perfection n'est pas la perfection propre
d'un [sujet], qui n'est pas reçue en lui si elle n'est pas reçue
antérieurement dans un autre, différent réellement de lui (et elle serait

encore reçue en cet autre si celui-ci était séparé du [premier sujet]).
Par exemple, la couleur n'est pas la perfection propre de la substance

corporelle, car elle n'est pas reçue en celle-ci, sinon par l'intermédiaire

de la surface, laquelle est réellement distincte d'elle (et elle

serait encore reçue dans la surface, si celle-ci était séparée de la
substance corporelle). La substance est donc colorée par accident.
Mais la vision ou l'intellection de Dieu ne sont pas reçues dans l'âme,
si elles ne sont reçues dans l'intellect, lequel, selon l'objectant, est une

puissance réellement distincte de l'âme, et [ces actes] seraient reçus
dans l'intellect, même si celui-ci était séparé. Donc, l'âme ne serait

bienheureuse que par accident, et l'intellect par soi5.

[16] En outre, quelque acte ou quelque forme inférieure à l'âme,

peut être principe immédiat d'action. Cela est évident dans le cas

de la chaleur et des qualités actives (il y aurait, dans le cas contraire,
un processus à l'infini). Cela aussi est [un trait] de la noblesse, sinon

3 Lequel est respectivement Henri de Gand (cf. texte non traduit, nos 12

à 14) et Saint Bonaventure (cf. texte non traduit, n° 11).
4 Ce qui est le cas de Dieu évidemment, qui produit non pas tant plusieurs

«opérations» que plusieurs effets par une unique essence, c'est-à-dire donc par
un unique acte. Cf. Introduction in fine.

5 En réalité, Duns Scot veut que l'âme soit bienheureuse par elle-même,
et non par une puissance distincte réellement d'elle. La pluralité des formes

ne doit pas empêcher l'unité de l'agent dans l'opération, pas plus qu'elle ne
doit empêcher l'unité numérique du sujet existant (cf. Duns Scot, De laforme
de corporéité, texte traduit, n° 57 et note 59; de même, texte traduit plus bas,

n° 17 et note 15).

86



il n'appartiendrait pas à Dieu d'opérer de cette manière, à savoir
immédiatement par son essence. Donc, à plus forte raison, cela, [à
savoir le fait d'opérer immédiatement par son essence], doit appartenir

à l'âme intellective6.
En outre, il est nécessaire qu'une substance soit engendrée par une

substance, tant dans la génération univoque que dans la génération
équivoque. Je le prouve, parce qu'il est nécessaire que la forme de

l'engendrant, laquelle est le principe de la génération, soit plus noble,
ou aussi noble que la forme de l'engendré. Or, il est impossible qu'une
forme accidentelle quelconque soit plus parfaite qu'une forme
substantielle. Donc elle ne peut être le principe immédiat de la génération7.

On dira que la forme accidentelle n'est pas l'agent principal mais

instrumental. Là contre, [je dis] que, s'il en est ainsi, nous tenons le

principe dont il est question. Car, l'agent instrumental ne meut que
s'il est mû, ce qui attribue donc quelque efficience immédiate à

l'agent supérieur, à savoir la substance8.

En outre, l'agent principal, dans les cas où il ne peut avoir un
instrument qui atteigne le terme ou le sujet de l'action (passum),
atteint immédiatement celui-ci. Mais, dans la génération substantielle,

l'instrument ne peut atteindre le sujet de l'action, c'est-à-dire
la matière première; donc [l'agent principal] ne se sert pas d'un
instrument. Donc, au moins dans ce cas, il atteint immédiatement le

sujet de l'action (passum), c'est-à-dire la matière première9.
Je dis donc qu'on peut soutenir que l'essence de l'âme, indistincte

réellement (re) et dans sa notion (ratione), est le principe de
plusieurs actions sans [impliquer] la diversité réelle des puissances, que
celles-ci soient d'ailleurs des parties, des accidents ou des relations

(respectus) de l'âme. Car la distinction réelle (pluralitas realis) dans

6 Argumentation a fortiori raisonnant à partir des qualités telle la chaleur,
active dans le processus de digestion.

7 Cf. note précédente 2.
8 Pour répondre à cet argument, Jean de Saint Thomas distinguera entre

l'instrument mû et l'instrument conjoint à l'agent, qui n'est pas à proprement
parler un instrument, mais une vertu de l'agent, d'où il tire toute sa ratio agendi

(op. cit., I, q. 12, a. 2, 256 b 3).
9 Dans la génération substantielle, la puissance, c'est-à-dire l'instrument,

ne peut atteindre le sujet de la génération, la matière, parce que celle-ci est

d'ordre substantiel.

87



Feffet ne fait pas conclure nécessairement à la pluralité dans la cause.

La pluralité peut en effet découler d'un [principe] illimité10.
On dira qu'il y aura ici au moins une différence de raison selon les

divers [termes] connotés, d'où est tiré le nom imposé à l'intellect et à

la volonté; je le concède. Mais cela n'affectera en rien le principe de

l'opération réelle. Concevoir en effet le soleil en tant qu'il est le principe

du ver ou de la grenouille, ne change rien au fait que le soleil

produit réellement le ver ou la grenouille. Et ainsi, il faudrait dire

que les puissances impliquent des relations, en tant qu'elles [sont
considérées comme] distinctes, mais non en tant qu'elles sont principe
d'opération. Cette opinion peut être soutenue, comme peut être
soutenu de Dieu que, bien que totalement identique réellement (re) et
selon la notion réelle (ratione reali), il est le principe de plusieurs de

choses réellement distinctes11.

[17] Mais parce que cette argumentation n'est pas compatible
avec certaines autorités, qui posent que les puissances sortent (exeunt)
[de l'âme] et qu'elles découlent de l'essence [de celle-ci], je dis donc
d'une autre manière ceci, selon Denys, Des noms divins (chap. 5)la: la

contenance unitive (continentia unitiva) n'est pas [contenance] de

ces [entités] qui sont en tout identiques, car ces [entités] ne sont pas
unies13; elle n'est pas non plus [contenance] de ces [entités] qui
demeurent distinctes, selon la distinction par laquelle elles étaient
distinctes avant leur union14. Mais les [entités] qui sont une réellement

(realiter), demeurent distinctes formellement (formaliter),

10 Du moins, faut-il dire, la distinction réelle dans l'effet ne fait pas
conclure nécessairement à une distinction réelle dans la cause. Car, dans l'âme
comme en Dieu, il y a distinction au moins formelle.

11 L'hypothèse minima serait donc que l'âme soit, en tant que principe
d'opération, identique réellement et selon sa «raison réelle», et qu'elle
admette une différence de raison, non en elle-même (selon sa «raison réelle»),
mais selon les relations qu'elle entretient avec les objets de son action, relations
qui permettent d'imposer à l'âme des noms distincts. La même affirmation
peut être soutenue de Dieu. - Duns Scot est favorable à cette hypothèse
nominalste, bien qu'elle ne rende pas compte de la «formalité réelle et quidditative »
des puissances, et de leur dimanation à partir de l'âme.

12 Comme Etienne Gilson, Jean Duns Scot, p. 506, n. 3, l'écrit, le thème
de l'unité contenant la diversité traverse tout le traité Des noms divins, sans que
puisse y être retrouvée l'expression «continentia unitiva».

13 Deux choses identiques en tout n'ont pas la diversité qui fonde l'union.
14 C'est-à-dire la distinction réelle.

88



c'est-à-dire celles qui sont identiques d'une identité réelle, tout en
étant cependant distinctes formellement15. Or, les [entités] contenues

[unitivement] sont de deux sortes. Car, certains [attributs]
appartiennent à la nature de leur contenant, comme ce qui est supérieur
au contenant [appartient à celui-ci]. Par exemple, d'une même
chose sont prises les notions de blancheur, de couleur, de qualité
sensible, et de qualité, et tous ces [attributs] sont supérieurs à cette

blancheur-ci, et donc tous appartiennent à son essence16. D'autres

[attributs] sont contenus unitivement (unitive) dans quelque [entité]
comme des [attributs] postérieurs [à celle-ci] ; car elles sont comme
des passions du contenant, et elles ne sont pas des choses (res) autres

que le contenant même. De cette manière, l'être (ens) contient de

nombreuses passions, qui ne sont pas des choses (res) autres que
l'être même, comme le prouve Aristote au début du livre P des

Métaphysiques (1, 1003 a 21)17. Ces passions se distinguent cependant l'une
de l'autre, et même de l'être, formellement et quidditativement, je dis

bien: selon une formalité réelle et quidditative18 (si cela n'était pas

15 L'identité réelle (numérique ou existentielle) ne contredit pas la distinction

formelle. Aristote admet couramment la distinction selon la raison (Xoytô),

parallèlement à l'identité numérique (eiptOp»), et c'est sur sa doctrine que se

fondent les thomistes pour élaborer leur théorie de la distinction virtuelle et de

la distinction de raison raisonnée (Cf. texte traduit précédent, note 13). Duns
Scot reprend les termes mêmes d'Aristote, mais en gauchit le sens en ce qu'il
substitue à la distinction virtuelle et à la distinction de raison sa propre
doctrine de la distinction formelle a parte rei, ante operationem intellectus. Il procède
ainsi à une réification, ou plutôt à une formalisation de concepts abstraits et
tend à réduire la contenance unitive à la compréhension logique, cf. note
suivante et Introduction, note 23.

16 La contenance unitive équivaut ici à l'inclusion logique actuelle des

degrés génériques et spécifiques dans l'individu, sujet logique de l'attribution.
Il s'agit donc ici de la compréhension logique univoque.

17 La contenance actuelle du supérieur (genre, espèce) dans l'inférieur
(espèce, individu) correspond au premier mode du par soi (d'où la prédication :

la couleur est une qualité) ; la contenance actuelle du postérieur (mode ou
passion) dans l'antérieur (sujet) correspond au second mode du par soi (d'où
la prédication: l'être est vrai, bon, un; Dieu est infini, juste; l'âme connaît,
veut). Pour les 4 modes du par soi, cf. Muralt, op. cit., p. 135, note 30.

18 Les passions propres de l'être selon Duns Scot se distinguent de celui-ci,
selon une distinction formelle a parte rei. Elles ajoutent donc une «formalité
réelle et quidditative» absolue à l'être, à qui elles s'identifient cependant réellement.

C'est bien dire qu'elles sont unies, c'est-à-dire donc séparées de soi,

89
7 Studia Philosophica XXXIV



le cas, la métaphysique, concluant de telles passions de hêtre et
considérant celles-ci, ne serait pas une science réelle) 19. De même donc

que hêtre contient unitivement les notions (rationes) d'un, de vrai,
de bon, et d'autres [encore], de même hâme contient unitivement ces

puissances, bien que celles-ci soient distinctes formellement20.

[18] En outre, je prends cette proposition affirmée au début du

premier livre des Sentences : « les entités qui ont une distinction réelle,
si elles étaient séparées réellement, ont cette même distinction selon

la notion (ratio), là où elles ne sont pas distinctes réellement». Or,
hêtre (ens) et hun, s'ils étaient séparés, seraient distincts selon une
distinction quidditative réelle. Donc, maintenant aussi21, ils ont cette
distinction formelle et quidditative selon la notion (ratio). On peut
former autrement l'argument: les [entités] qui ont quelque ordre
entre [elles], là où elles sont distinctes réellement, ont le même ordre
entre elles, là où elles sont unitivement contenues [dans un contenant].
C'est pourquoi si l'un était antérieur au vrai, au cas où [l'un et le

vrai] seraient distincts réellement, il le serait également dans hêtre

en qui l'un et le vrai sont contenus unitivement et en qui ils ont une
distinction de raison. Si donc l'un, le vrai et le bon, tout en étant
réellement distincts de hêtre, étaient des passions de hêtre, il suit

dans leur «contenant unitif». Cf. Duns Scot, Commentaire sur le 1er Uvre des

Sentences (La connaissance de Dieu par le voyageur), dist. 3, q. 3, n° 6 sq. ; Commentaire

sur le 2e livre des Sentences dans Muralt, op. cit., p. 138, note 36. - Pour
l'aristotélisme au contraire, les passions de l'être sont l'être même realiter et
essentialiter, connotant une relation de leur notion (ratio), soit en soi-même,
soit à un autre: elles sont donc à ce titre convertibles avec l'être (Saint Thomas,

De Veritate, q. 1, a. 1 ; q. 21, a. 1 ; De Potentia, q. 9, a. 7, c. et ad 6; Summ,

theol., I, q. 5; q. 11 ; q. 16; Jean de Saint Thomas, Cursus théologiens, tome 1,

Inprimampartem, q. 5, disp. 6, a. 1, p. 518; tome 2, q. 11, disp. 11, q. 1, p. 101

sq.; q. 16, disp. 22, a. 1, p. 589 sq., Editions Desclées).
19 Si les passions ne différaient de l'être qu'en raison raisonnée, la

métaphysique ne serait pas une scientia realis, mais une scientia ralionalis, une logique
pour Duns Scot. Etonnante contre-épreuve structurelle donnée par Duns Scot
à l'interprétation proposée ici. Cf. Introduction, p. 30, note 23; et note
précédente 15.

20 Le même schéma systématique (pluralité de formes distinctes aparte rei)

permet d'assurer l'intelligibilité du problème de l'âme et de ses puissances,
des transcendentaux, des attributs de Dieu, des Personnes dans la Trinité, cf.

plus bas, notes 23 et 28.
21 Maintenant qu'ils ne sont pas séparés l'un de l'autre.

90



aussi que, étant unitivement contenus dans l'être, ils ont le même
ordre à celui-ci, c'est-à-dire qu'ils sont comme des passions de l'être22.

Ainsi donc, nous pouvons admettre de l'intellect et de la volonté,
qui ne sont pas des parties essentielles de l'âme, mais qui sont unitivement

contenues dans l'âme comme ses passions, à cause desquelles
elle est opérative, non pas qu'elles sont l'essence de l'âme formellement,

mais qu'elles [en] sont formellement distinctes, tout en étant

cependant la même chose [qu'elle] identiquement (identice) et
unitivement, ainsi qu'il a été prouvé dans le Commentaire sur le 1er livre
des Sentences à propos des attributs divins23. Il faut donc imaginer que
l'âme, [considérée] comme dans son premier instant de nature24, est

une nature [comme] telle, que, dans son second instant de nature,
elle est opérative, c'est-à-dire peut opérer selon telle ou telle opération,
et que les puissances, qui sont les principes de ces opérations, sont
contenues unitivement dans son essence.

[19] Et selon cette voie, on peut sauver toutes les autorités qui
disent que les puissances sortent (egrediuntur) de l'essence de l'âme
comme certaines vertus25, qu'elles sont intermédiaires entre les formes

substantielles et les formes accidentelles26, parce qu'elles sont comme
des passions de l'âme, et la passion sort (egreditur) ou surgit (ebullit)
du sujet. Elles sont cependant identiques à l'essence de l'âme, comme
il a été dit, et peuvent être dites aussi parties, selon qu'aucune d'elles

22 Le raisonnement suppose réalisé ce qui est en cause: la distinction
formelle des transcendentaux. Il met en œuvre l'argument scotiste et occamien
depotentia absoluta dei, qui apparaît ici comme chez les occamiens du XIVe siècle

(Nicolas d'Autrecourt) comme une épreuve dialectique clarificatrice
d'essence. Cf. les deux articles cités dans VIntroduction, note 10. - En rapprochant les

diverses manières qu'a ici Duns Scot de parler de la distinction formelle, on
peut comprendre son caractère a parte rei: la distinction formelle est une
distinction réelle de raison, précédant tout acte de l'intellect créé et incréé (Duns
Scot, Commentaire sur le 1er livre des Sentences, dist. 2, q. 4, a. 5, n° 41), par
opposition à la distinction de raison raisonnée de l'aristotélisme, qui est
l'actualisation par l'intellect créé d'une distinction virtuelle dans la chose (Jean
de Saint Thomas, Ars logica, II, q. 2, a. 3).

23 Duns Scot, Commentaire sur le l«r livre des Sentences, dist. 2, q. 4 ; dist. 8, q. 4.
24 L'instans naturae ne correspond pas à un ordre de priorité chronologique,

mais à un ordre de nature. Dans le même sens, Jean de Saint Thomas (Philo-
Sophia naturalis, IV, q. 2, a. 2, 67 a-b) dit que l'engendrant produit d'abord
l'âme, puis les puissances.

25 Cf. plus haut, note 8.
26 Qui sont les opérations elles-mêmes.

91



ne dit la perfection totale de l'essence qui les contient, mais [seulement]

la perfection partielle de celle-ci en quelque sorte. Semblable-

ment, il est facile de concevoir de cette façon qu'une puissance ne
contient ni les perfections de toutes les autres, ni toute la perfection
de l'âme elle-même, bien qu'elle soit la même chose qu'elle à cause de

(propter) la distinction formelle27. C'est pourquoi les [entités]
contenues ainsi ne se contiennent pas mutuellement, parce qu'elles sont
distinctes formellement et entre elles du contenant premier avec qui
elles s'identifient réellement. [On peut dire] donc que deux [entités]
contenues [unitivement dans une troisième] se distinguent [formellement]

entre elles, et, par rapport à cette troisième, sont identiques
réellement.

De là découle avec évidence que la relation en Dieu est la même
chose que l'essence, et qu'elle est contenue par l'essence, non pas
cependant que celle-ci contienne une relation ou une essence

formellement, mais toutes les relations sont contenues unitivement par
l'essence [divine]28. La Personne divine pourtant a en soi toutes les

perfections, à cause du caractère illimité de son essence. Mais il n'en
est pas de même dans l'image créée ou dans l'âme, puisque l'âme
n'est pas illimitée29.

27 L'expression de Duns Scot est à relever: la distinction formelle est cause de

Videntité réelle.
28 Le problème théologique des Personnes de la Trinité se résoud également

grâce à la doctrine de la contenance unitive.
29 Allusion et retour à l'objet de la question.

92


	Pluralité des formes et unité de l'être : introduction, traduction et commentaires de deux textes de Jean Duns Scot

