Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Pluralité des formes et unité de I'étre : introduction, traduction et
commentaires de deux textes de Jean Duns Scot

Autor: Muralt, André de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883231

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883231
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pluralité des formes et unité de I’étre

Introduction, traduction et commentaires de deux textes
de Jean Duns Scot:
Commentaire sur les Sentences, livre 4, distinction 11, question 3, et
livre 2, distinction 16, question unique

par André de Muralt

INTRODUCTION

Les deux textes de Jean Duns Scot, présentés ici pour la premiere
fois en traduction francaise, complétent organiquement le traité sco-
tiste de la matiére comme acte entitatif paru dans cette méme revue en
19701. Ils explicitent la theése centrale de la physique et de la métaphy-
sique scotiste, la pluralité des formes dans le tout concret subsistant.

Le premier texte, tiré du Gommentaire sur le 4° livre des Sentences, dist.
11,q.3:«Sile pain est convertienle corps du Christ dansI’Eucharistie»,
pourrait s'intituler aussi: De [a forme de corporéité. 11 explicite la doctrine
de la pluralité des formes du point de vue physique, en montrant que
le dogme de la transsubstantiation requiert nécessairement ’affirma-
tion d’une forme de corporéité par laquelle le corps est corps, indé-
pendante et antérieure a la forme intellective par laquelle le corps est
intégré dans une substance humaine complete?. Or cette forme de cor-
poréité, si elle est nécessaire du point de vue théologique pour Duns
Scot, ne I’est pas moins du point de vue philosophique. La matiére
étant définie comme une quasi forme, c’est-a-dire comme un acte
entitatif3, le corps, c’est-a-dire ’ensemble des éléments, ne peut cons-
tituer avec les formes vivantes (ame végétative, ame sensible, ame
intellective) un tout substantiel un par soi, que s’il est actué par une

1 Muravt, Signification et portée de la pensée de Fean Duns Scot, introduction,
traduction et commentaires a la distinction 12 de I’ Opus oxoniense, 11, Studia philoso-
phica, vol. XXIX, Bile, 1970.

2 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n°s 28, 35, 2¢ para-
graphe, 57.

8 MuURALT, op. cit., n° 11, p. 121.

57

5 Studia Philosophica XXXIV



forme substantielle, premiére, imparfaite, qui en fait un corps propre-
ment dit, un mixte, et le dispose & recevoir les formes substantielles
terminales, dont la forme intellective 4. L’homme est donc un ensemble
d’au moins trois sortes de formes différentes et superposées: les élé-
ments mélangés (analogues a la matiere premiére du Commentaire sur
le 2° livre des Sentences, dist. 12, et actués comme elle par soi, c’est-a-dire
en tant qu’éléments), la forme de corporéité, qui assure I'unité par soi
du corps comme tel, les formes vivantes, dont la forme intellective
terminale, qui assure l'unité par soi de I’homme comme tel. D’une
maniére générale, I'unité de la substance n’est plus le fait méme de la
relation transcendantale de la matiére et de la forme?®, mais le fait de
Punité ordonnée des formes inférieures a la forme supérieure et ultime,
la forme complétive, par laquelle le tout composé est formellement et
principalement foc ens. Car I’étre (ens) et]’un (unum) peuvent s’exercer
aussi bien comme simples que comme composés °.

L’unité substantielle n’est donc plus seulement 1'unité par soi des
composants matériels et formels de la substance, elle n’est pas seule-
ment non plus une unité d’ordre accidentel, elle est I'unité essentielle
des formes distinctes a parte rei, ordonnées quidditativement de la
forme fondamentale a la forme terminale et complétive. Synthese
audacieuse de I'unité per se par relation transcendantale et de 'unité
secundum quid par relation prédicamentale, telles que les admettent les
thomistes. Synthése originale qui traduit précisément la position méta-
physique propre de Duns Scot entre Platon et Aristote, c’est-a-dire la
définition du tout substantiel concret comme I'univers ordonné des
formes distinctes par soi, multiplié au gré des réalités individuelles
existantes.

L’importance philosophique de cette doctrine ne saurait étre sou-
lignée avec trop de force: I’esse de la chose concrete n’étant plus un de
par ’unité de la forme substantielle, il est multiple dans chaque chose
et n’a plus d’unité qu’une unité d’ordre ou de médiation?. L’union

4 Duns Scot, De la_forme de corporéité, texte traduit, n°s 55 et 56.

5 MURALT, op. cit., p. 114, p. 124, note 12.

6 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n° 46, 1er et 3¢ para-
graphes. — Nous n’entrons pas ici dans la question de ’haeceitas, qui peut sans
doute étre interprétée a la fois comme forme complétive et comme contenant
unitif. '

7 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n° 46, ler et 2¢ para-
graphes. Cf. MURALT, op. cit., p. 114.

58



des composants substantiels est assurée par un moyen terme formel
distinct @ parte rer (par exemple précisément, la forme de corporéité
entre les éléments et sa forme vivante végétative). La recherche d’un
tertium quid devient nécessaire pour établir I'unité de tout aspect du
réel. Suarez en élabore la théorie métaphysique, en distinguant’union
des composants substantiels comme un mode substantiel et absolu8.
Assumant a sa manieére les doctrines de Vesse objectivum (ou apparens),
telles qu’elles s’étaient développées au XIVe siecle, il donne ’analo-
gon critique de cette position métaphysique et montre dans le concept
le medium nécessaire de toute intellection humaine?®. Les doctrines clas-
siques des idées innées, de la garantie divine, du parallélisme des attri-
buts, de I’harmonie préétablie, sont autant d’efforts métaphysiques
désespérés pour assurer la «communication des substances», pour
fonder sur un moyen terme distinct formellement a parte rei (diit-il étre
Dieu lui-méme) 1’unité nécessaire de I’étre ou du connaitre que les
aristotéliciens trouvent dans la relation transcendantale des compo-
sants substantiels ou dans la relation intentionnelle du sujet et de I’ob-
jet de connaissancel?. Il n’est pas jusqu’a la structure continfiment
ternaire de la Critigue kantienne qui, héritée de Wolff, ne reflete la
rupture de I'immédiateté substantielle ou intentionnelle, introduite
par la distinction formelle a parte rei de Duns Scot. Et I’on connait la

8 Suarez, In 33m pariem, tome 1, disp. 8, sect. 2. Duns Scot, Comm. sur le
3e livre des Sentences, dist. 1, q. 1, estime que I’union est un relatif du genre des
relations qui adviennent de I’extérieur.

9 Le verbe est nécessaire dans toute intellection, pour terminer Pintellec-
tion comme opération (SUAREZ, De Anima, 3, cap. 6), ce qui tend a identifier
Uintelligere et le dicere, si soigneusement distingués par THOMAS d’AQUIN, Summ.
theol., 1, q. 34, a. 1, ad 3, et par JeaN RE SANT THOMAS, Phil. nat., IV, q. 11,
a. 1, ainsi que le remarque SUAREZ contre Duns Scot. Pourtant, en tant que
SUAREZ ne distingue pas I’intellection du verbe, il manifeste une parenté avec
Duns Scor, pour qui 'intellection est 'acte d’intelliger in fieri et le verbe ’acte
d’intelliger in facio esse (Comm. sur le 1°* livre des Sentences, dist., 3, q. 6, 7, 9),
ce qui permet de comprendre pourquoi le verbe informe ’intellect entitati-
vement seulement et non intentionnellement (Duns Scor, ibid., dist. 3, q. 9,
a. 2; SUAREZ, Tractatus de divina substantia eiusque atiributis, cap. 12, n°s 6 et 10).
Il n’en reste pas moins que pour SUAREZ le verbe est une similitude de I'objet
produite par le sujet.

10 Cf. MuraAvLt, Epoché-Malin Génie-Théologie de la toute puissance divine, Le
concept objectif sans objet. Recherche d’une structure de pensée. Studia philosophica,
Bale, 1966; et Kant, le dernier occamien, Revue de Métaphysique et de morale,
Numéro spécial pour le 250¢ anniversaire de la naissance de Kant, Paris, 1974.

59



fortune qu’a connue le moyen terme dialectique dans la phénoméno-
logie hégélienne.

Par la, Duns Scot a conscience de se séparer absolument de I’inter-
prétation thomiste de I’aristotélisme. Il n’est donc pas étonnant qu’il
s’objecte a lui-méme la doctrine méme de Thomas d’Aquin de I’unité
de la formell, si scandaleuse au jugement des Anglais contemporains
de Guillaume d’Occam!2. Et, comme c’est le cas chaque fois qu’il
s’oppose absolument a l’opinion thomiste, il souligne Poriginalité de
sa thése en parlant délibérément 4 la premiére personne: «je ne sais
rien de cette fiction qui voudrait que 1’étre soit quelque chose de non
composé survenant a l’essence, alors que 1’essence est composée»13.
Ce qui en revanche ne saurait manquer de surprendre le lecteur, est
Pinsistance de Duns Scot a se réclamer d’Aristote, & reprendre son
langage mot pour mot et a prétendre restituer la véritable intention
du Stagirite, que ses disciples thomistes auraient falsifiée. Rien n’est
plus intéressant a cet égard que de voir avec quelle habileté Duns Scot
joue de la distinction formelle a parte rei pour prouver que la doctrine
de I'unité de la forme n’est pas aristotélicienne, que dans les Métaphy-
siques, Z, 12, Aristote enseigne l’existence séparée, ou du moins la
distinction formelle a parte re: de la matiere (du genre) et la présence,
au sein de la substance, d’un ordre selon ’antérieur et le postérieur,
soit ’essentiel méme de la métaphysique scotiste 14!

Pourtant, I’'usage constant d’un langage aristotélicien strict ne donne
pas le change: il ne permet pas de conclure a la présence d’une struc-
ture de pensée aristotélicienne: la distinction formelie de la matiere
(ou du genre) entraine nécessairement la distinction de la matiere et
de la forme selon le plus ou moins!5, la tendance & réduire la généra-

11 Cf. Summ. theol., I, q. 76, a. 3.

12 «J’ai souvent entendu dire aux Anglais et aux Bretons que, quand furent
explicitées les conclusions qui suivent de ’opinion de Thomas sur 'unité de
la forme, le scandale fut en Angleterre presque infini», GuiLLaAuME d’Occawm,
Dialogus de imperio et pontificia potestate, I* p., IIvs liber, cap. XXIV, 14 a-b;
Edition de Lyon 1494, Reprint Gregg 1962.

13 Duns Scot, De la forme de corporéité, texte traduit, n° 46, 2¢ paragraphe.
Cf. MURALT, op. cit., n° 11, p. 121.

14 Duns Scort, De la forme de corporéité, texte traduit, n°s 47 a 49. Dans ce
passage, Duns Scot reprend une nouvelle fois et mot pour mot ’argument de
Meétaphysiques, H, 6, comme dans le Comm. sur le 2¢ livre des Sentences dist. 12,
cf. MURALT, 0p. cit., p. 125, n° 14.

15 Jhid., n° 47 in fine; n° 49 in fine.

60



tion au mouvementl6, et 'impossibilité pour Duns Scot de répondre
aux objections thomistes autrement que par une affirmation répétée
et absolue de ses propres principes: «je ne me soucie pas de ce qu’on
pourra dire»17.

Le deuxiéme texte est tiré du Commentaire sur le 2° livre des Sentences,
dist. 16, question unique: «Si I'image de la Trinité consiste dans les
trois puissances réellement distinctes de I’Ame rationnelle». Il pourrait
s’intituler: De la distinction de I’dme et de ses puissances. 11 complete dans
une perspective métaphysique ce qui est dit selon un point de vue phy-
sique dans le premier texte. Perspective métaphysique en deux sens:
1. selon que la composition dans I’individu du genre, de la diffé-
rence et de I’espéce est dite composition de degrés métaphysiques con-
sidérés comme distincts formellement a parie rei dans 1’'unité existen-
tielle de la chose (Duns Scot) 18 ou comme distincts virtuellement dans
I’unité concrete de la chose et distincts de raison raisonné par l’intel-
lect (aristotélisme) 19, par opposition a la composition physique par
information réelle, selon la pluralité des formes ordonnées a une forme
complétive (Duns Scot)20 ou selon 1’unité de la forme substantielle
(aristotélisme) 21.

2. selon que la pluralité des formes distinctes a parte rei s’exerce au
sein d’un seul et méme étre, comme la pluralité des passions ou modes
propres d’un sujet dans ce méme sujet (des transcendantaux dans
I’étre, des attributs divins ou des Personnes divines en Dieu, et plus
précisément des puissances de connaitre et de vouloir dans I’ame).

Ici et 1a, Duns Scot définit la contenance unitive des formes multiples
dans la forme premiére, c’est-a-dire dans le premier cas, la contenance
unitive du supérieur (genre, différence, espéce) dans 'inférieur (espéce,
individu) selon le premier mode du par soi; dans le deuxi¢me cas, la

16 Jhid., n° 26 in fine et note 5, n° 50 et 51, note 40.

17 Ce que dit Duns Scot a propos de la matiere acte entitatif, Comm. sur
le 2¢ livre des Sentences, cf. MUURALT, op. cit., p. 121, n° 11. — Cf. Duns Scor, De la
Jorme de corporéité, texte traduit, n° 50, 1er paragraphe, et note 33.

18 Duns Scot, De la distinction de I’dme et de ses puissances, texte traduit,
n° 17. — L’expression de gradus metaphysici est évidemment d’origine scotiste.

19 Duns Scot, De la forme de corporéité, n° 28, 2¢ paragraphe, et note 13,
avec référence a JEAN DE SAINT THOMAS.

20 Duns Scot, De la forme de corporéité, n° 46, 3¢ paragraphe.

21 La distinction entre la compositio physica et la compositio metaphysica est
bien explicitée en perspective aristotélicienne par JEAN DE SAINT THOMAS,
Logica, 11, q. 7, a. 3, p. 399 a; Phil, nat., IV, q. 1, a. 3, p. 31 b.

61



contenance unitive du postérieur (transcendantaux, attributs divins,
puissances de I’ame) dans 'antérieur (étre, Dieu, Ame) selon le deu-
xieme mode du par soi22.

La modulation de la doctrine de la contenance unitive est évidem-
ment grosse d’importantes conséquences. La contenance unitive selon
le premier mode du par soi équivaut chez Duns Scot a la réification de
I’ordre de compréhension logique de notions distinctes, pour 1’aris-
totélisme, de raison raisonnée, et elle tombe sans aucun doute sous la
critique qu’adresse Aristote a2 Platon dans les Métaphysiques?3. ‘

La contenance unitive selon le deuxiéme mode du par sot entraine
de nombreux développements dans la philosophie moderne. Si les
puissances de ’ame sont «contenues unitivement» dans I’Ame, c’est-a-
dire distinctes formellement entre elles et par rapport a I’ame, et tout
a la fois identiques réellement dans I’Ame qui les contient, la connais-
sance humaine est I’opération immédiate de la substance de ’ame elle-
méme. Ainsi est introduit le principe théorique de I'unicité de I’acte de
connaissance du sujet, soit le principe théorique d’un sujet d’opération
vitale actué par soi en un seul acte, sinon identique par soi a son acte
méme, c’est-a-dire enfin le principe structurel du cogito, tel qu’il se
déploie, sous des formes diverses, dans les métaphysiques de la philo-
sophie moderne de Descartes a Hegel.

De méme, et pour nous limiter a cet aspect métaphysique-transcen-
dantal, si les transcendantaux (res, aliquid, unum, verum, bonum)

22 Duns Scot, De la distinction de I’dme et de ses puissances, texte traduit,
ne° 17 et note 17.

23 ARISTOTE, Métaphysiques, A, 9, 991 a 21: «dire que les idées sont des
paradigmes, et que les autres choses en participent, c’est dire du vide et des
transpositions créatrices (des métaphores poétiques)», c’est-a-dire attribuer
I’étre & ce qui n’est pas par soi, aux notions pensées par l'intellect. Comme
les notions sont humainement pensées selon une pluralité de formes logiques,
leur réification s’exerce en divers sens qui tous aboutissent & une position
univoque: réification des notions univoques pensées selon la relation logique
d’inclusion potentielle d’extension,(couramment et par trop étroitement at-
tribuée a Platon); réification des notions univoques pensées selon la relation
logique d’inclusion actuelle de compréhension (aspect attribué ici & Duns
Scot) ; réification des notions pensées selon la relation logique d’analogie d’at-
tribution (cf. Maitre Eckhardt); réification des notions pensées selon la re-
lation logique d’analogie de proportionnalité (cf. Hegel). ~ Il y a 1a un champ
extrémement vaste, puisque coextensif & I’ensemble de la philosophie, pour
P’analyse structurelle de la pensée humaine, et les indications données ici
sont trés approximatives.

62



sont «contenus unitivement» dans I’étre (ens), c’est-a-dire distincts
formellement entre eux et par rapport a 1’étre, et tout a la fois identi-
ques réellement dans I’étre qui les contient, la métaphysique prend
désormais un autre tour. La métaphysique aristotélicienne, apres avoir
légitimé constitutivement-critiquement I’existence de son objet, ce qui
est en tant qu’il est, opére a son égard selon la méthode de I’analyse
causale, continiiment mise en ceuvre par Aristote. Elle induit les
causes propres de ce qui est, en faisant apparaitre, du point de vue
métaphysique, ses modes premiers selon la cause matérielle, formelle,
efficiente, finale, exemplaire (substance, puissance, acte, un), et en
définissant du point de vue critique I’inclusion de ceux-ci dans ’étre
comme une intention seconde d’universalité logique selon 1’analogie
d’attribution. Parallélement, et c’est la 1’'un des compléments majeurs
qu’a apporté la scolastique aristotélicienne a la métaphysique d’Aris-
tote, elle explicite formellement les propriétés de ce qui est en tant
qu’il est (les transcendantaux) en faisant apparaitre, du point méta-
physique, leur identité réelle et leur distinction de raison raisonnée
selon les divers rapports que I’étre peut soutenir avec lui-méme ou
avec autre chose que lui, et en définissant, du point de vue logique de
I’analogie de proportionnalité propre, leur inclusion dans1l’étre comme
une parfaite convertibilité avec I’étre, due a I’équivalence de leur ex-
tension et de leur compréhension avec celles de ’étre.

La contenance unitive des transcendantaux dans I’étre permet au
contraire de découvrir les passions propres de I’étre a partir de I’étre
qui est leur sujet, et de procéder de celui-ci a celles-1a a priori, c’est-a-
dire selon I'ordre d’une science strictement déductive. A partir de
Duns Scot par conséquent, la métaphysique déduit de I’étre ses modes
propres, et, croyant par la mettre en ceuvre la définition donnée de la
science par les Analytiques d’Aristote, se définit, au sens propre de ces
termes, comme une déduction a prior: des formes possibles de 1’étre.
L’analogie avec la Critique kantienne est a nouveau frappante: la dé-
duction subjective des catégories de l’entendement comme modes
synthétiques a priori de ’aperception transcendantale n’obéirait-elle
pas a une structure de pensée scotiste? Et ne faudrait-il pas en dire
autant de la construction a priori de la logique hégélienne, par
exemple?

Dans ce deuxitme texte comme dans le premier, Duns Scot sait qu’il
s’écarte de la position commune. Mais il ne prétend pas ici revenir a
Paristotélisme originel, et pour cause, puisqu’Aristote n’a pas dégagé

63



parfaitement les themes dont il est question ici. Il se contente par con-
séquent d’atténuer son désaccord avec I’école de Thomas d’Aquin en
montrant comment la doctrine de la contenance unitive permet de
«sauver» l’opinion thomiste.

Ces quelques lignes d’introduction suffiront probablement pour
faire apparaitre une fois de plus 'importance considérable que revét
la pensee de Duns Scot dans la philosophie occidentale. Elle exprime
une structure intellectuelle qui commande, directement ou par I’inter-
médiaire des prolongements qu’elle a connus dans la pensée occa-
mienne, I’ensemble de la philosophie moderne. C’est la tache de ’ana-
lyse structurelle de la pensée humaine d’en faire apparaitre les mul-
tiples modulations 24.

24 Cf. MURALT, op. cit., p. 118-119, et les deux articles cités ici, note 10.

DE LA FORME DE CORPOREITE

Commentaire sur le 4¢ livre des Sentences, distinction 11, question 31

[25] A propos du deuxié¢me article, je dis que, de méme que dans
la chose convertie, il y a deux [composants], a savoir la maticre et la
forme, de méme dans le terme final (terminus ad quem) de la conver-
sion. On pose en effet ici que principalement le composé est converti

1 Edition Vives, tome XVII, p. 395 sqq. — Ce texte ne reprend de la dis-
tinction 11, question 3, «Si le pain est converti en le corps du Christ dans
I’Eucharistie», que les passages qui présentent un intérét direct pour le lecteur
philosophe d’une part et pour le théme de la forme de corporéité d’autre part.
Aussi ne présente-t-il pas lesn°s 1 a 24 (présentation du probléme théologique
de la transsubstantiation) ni les n°s 29 a 45 (argumentation dirigée contre
Gilles de Rome et Henri de Gand) ni le n° 58 (conclusion théologique de la
question). — Duns Scot va développer ici une argumentation purement aristo-
télicienne, et montrer une compréhension extrémement profonde de la posi-
tion de ses adversaires. — La mention du «deuxiéme article» fait allusion a la
composition de la question: 1) le pain est-il converti en le corps du Christ
dans I’Eucharistie? 2) le pain est-il annihilé au cours de cette conversion? La
deuxiéme interrogation se résoud en I’étude du comment de la conversion,
puis consideére le terminus ad quem de la conversion. Cette deuxiéme considé-
ration est ’objet du texte traduit.

64



en un composé, et donc qu’il y a dans chaque terme [de la conversion],
quelque chose de formel et quelque chose de matériel. [Si I’on de-
mande] donc ce qu’il y a de formel dans le terminus ad quem [de la
transsubstantiation], on répond que dans la nature du Christ, ce n’est
rien d’autre que la matiére premicre et I’ame intellective. En faveur
de cette position, il y a quatre raisons fondamentales.

La premiere est celle-ci: d’une chose qui est (unius entis), il y a un
[seul] étre (esse); un étre découle d’une [seule] forme; donc d’une
chose qui est, il y a une [seule] forme?2.

Cela trouve confirmation dans ces passages ot le Philosophe dit que
«le genre n’existe pas en dehors de ces espéces qui sont les espéces du
genrey (cf. Métaphysiques, Z,, 12, 1038 a 5), que «la derniére différence
sera la substance de la chose et sa définition» (ibid. 1038 a 19-20), et
qu’enfin, «il n’y a pas d’ordre dans la substance ; comment pourrait-on
en effet y concevoir un antérieur et un postérieur?» (ibid. 1038 a
33-34).

A partir de ces textes, on peut comprendre que 'unité de la défini-
tion vient de ce que le genre n’existe pas en dehors de ce dont il est le
genre, et que la différence, qui a la raison de [principe] formel, dit
toute la substance de la chose. Donc il n’y a pas ici une forme et une
forme, parce que, si de I’'une était pris le genre, et de ’autre la diffé-
rence3, le genre serait quelque chose en dehors des espéces, au moins
selon I’étre (esse) quidditatif, et la différence ultime ne serait pas toute
la substance du défini. Il y aurait aussi un ordre dans la substance de
la chose selon I'ordre des formes. De méme, le Philosophe dit mani-
festement au méme endroit que la différence postérieure inclut la dif-
férence antérieure, car «le caractere pied fendu est une maniere d’étre
du pied» (1038 a 15). Or, la différence postérieure n’inclurait pas la

2 L’argument est repris de SAINT THOMAS, Summa theol., 1, q. 76, a. 3, ad c,
primo.

8 Contrairement & 1’adage aristotélicien: genus sumitur a materia, differentia
a forma. Cf. AristoTe, Métaph., 1, 8, 1058 a 23: le genre est matiére de ce
dont il est dit le genre; H, 6, 1045 a 34-35: toujours dans la définition, il y a
I’aspect matiére d’une part, et ’aspect acte d’autre part; SAiNT THOMAS, De
ente et essentia, chap. 6 et 7; De spirit. creat., a. 1, ad 24; In Aristotelis libros Peri
Hermeneias expositio, I, lect. 8, n° 97; In duodecim libros Metaphysicorum expositio,
V, lect. 22, n° 1123 ; VII, lect. 9, n° 1463 ; VII, lect. 12, n° 1545; VIII, lect. 2,
n° 1697; X, lect. 4,n°2019; X, lect. 11, n°2131; XI, lect. 1, n° 2169; SUAREZ,
Disp. metaph., tome 1, Disput. VI, sect. 11, n° 4, p. 248; JeaN pE SAainT THO-
Mas, Ars logica, 11, q. 7, a. 3, 401 a 1.

65



différence antérieure si 'une était prise d’une forme et I’autre d’une
autre forme.

Cette raison se prend de I’unité par soit.

[26] La seconde raison se prend de la différence de la forme acci-
dentelle par rapport & la forme substantielle. La forme substantielle
en effet donne ’étre (esse) absolument (simpliciter), la forme acciden-
telle donne I’étre selon un certain aspect (secundum quid). De 12 suit
une autre différence, a savoir que la forme accidentelle advient a ce
qui est (ens) absolument, mais que la forme substantielle advient a ce
qui est (ens) en puissance seulement. Une troisieme différence est que
de la substance il y a génération absolument (simpliciter), parce que
[dans ce cas, il y a passage] de la puissance pure et simple (simpliciter)
a I’étre (esse) pur et simple. Au contraire, de I’accident, il y a seule-
ment génération selon un certain aspect. Or, si une forme substantielle
pouvait suivre une autre forme substantielle dans la méme chose, ces
différences ne seraient pas maintenues, car cette deuxi¢me forme subs-
tantielle [jointe a la premiére] ne donnerait pas [avec elle] un étre
(esse) absolument, parce qu’elle adviendrait & un étre (ens) en acte,
et il y aurait la une génération selon un certain aspect. Ce dernier ar-
gument de la génération a un poids spécial, parce que selon le Philo-
sophe, «la génération n’est pas un mouvement» (Physiques, V, 1, 225 a
26), [ce qu’il prouve] par deux moyens termes, développés a cet en-
droit. Le premier est que «ce qui est mi, est; ce qui est engendré, n’est
pas». Le second est que «ce qui est mii, est dans un lieu, [ce qui est
engendré, n’est pas dans un lieu]». (cf. Physiques, V, 1, 225 a 20-32).
Et le Philosophe prend ici ce qui est engendré pour le sujet de la généra-
tion. Donc celui-ci absolument n’est pas, ni n’a une forme, par laquelle
il pourrait étre dans un lieu. Mais si I’on supposait [au sujet de la gé-
nération] une forme antérieure [a la génération], le sujet serait abso-

4 De méme que ’actualité de la matiére répugne & 1’unité par soi du com-
posé physique, de méme I’égale formalité des genres et des espéces dans la
composition métaphysique répugne pour 'aristotélisme & I’unité par soi de la
définition. Elle empéche la différence d’étre, en tant qu’incluse actuellement
dans le genre et une avec lui, toute la substance de la chose (cf. plus bas, n° 47),
introduit dans la substance de I’antérieur et du postérieur. L’argument de l'in-
clusion de la différence antérieure dans la différence postérieure n’est pas
pertinent et Duns Scot ne peut légitimement ’attribuer aux thomistes (cf.
nes 48 et 49, note 22).

66



lument, et pourrait étre dans un lieu, donc [la génération serait un
mouvement]®.

[27] La troisi¢me raison se prend de la prédication. En effet, quand
la prédication attribue une forme a une forme, il s’agit soit d’une pré-
dication par accident, dans les cas ot les formes ne sont pas ordonnées
par soi [I'une par rapport a I’autre], ainsi de la prédication «I’homme
est blanc», soit d’une prédication selon le second mode du par soi
(per se)®, ainsi de la prédication «la surface est colorée». Donc, si le
genre était pris d’une forme et I’espéce d’une autre, ce qu’il faudrait
dire si I’on posait plusieurs formes dans ’homme, il s’ensuivrait que
Pattribution d’un genre quelconque a ’homme ne serait pas une pré-
dication selon le premier mode du par soi7.

Une quatriéme raison se présente, et elle a plus de valeur que toutes
les précédentes: il ne faut pas poser une pluralité [de principes] sans
nécessité, ainsi qu’il découle des Physiques, I (particulierement 6). Or,
il n’est pas nécessaire de poser la pluralité de ces formes [dont il vient
d’étre question, dans la troisi¢tme raison], parce que la forme la plus
parfaite contient virtuellement (virtualiter) en soi la moins parfaite,
comme le tétragone contient le trigone, d’apres Aristote, De anima
(I1, 3, 414 b 25-31). Dong, il est superflu de poser la forme moins par-
faite comme distincte de 1’autre plus parfaite qui la contient8.

S’appuyant sur ces raisons, et tenant les conclusions qui en décou-
lent, [les thomistes] les appliquent a ’objet de la question. Ils disent
en effet que le premier terme de cette conversion [qu’est la transsubs-
tantiation] est le composé de maticre et d’ame intellective, [celle-ci
étant prise] non en tant qu’intellective, ni en tant qu’elle constitue ce
composé qu’est I’homme, mais en tant qu’elle donne I’étre (esse) cor-
porel et constitue ce composé qu’est le corps. La méme ame en effet
précisément constitue [I’homme] d’une part dans son étre (esse)
d’homme, et d’autre part [dans son étre] d’animal et de corps et de

5 Si genre et espéce étaient également formes et si la matiére était actuelle
par soi, la génération de 'individu donnerait lieu 4 un agglomérat de déter-
minations accidentelles d’'une part et d’autre part se réduirait a un mouve-
ment. — Pour la distinction du sens divisé et du sens composé, cf. plus bas, note 34.

6 Cf. Comm. sur le 2¢ livre des Sentences, dans MURALT, op. cit., p. 135, note 30.

7 Méme argument qu’au n° 26, pris du c6té de Pattribution. Reprise de
Saint TromAs, Summa theol., 1, q. 76, a. 3, ad ¢, secundo.

8 Cf. ibid., ad c, sic ergo dicendum.

67



substance, cela sans distinction réelle d’une forme d’avec une forme?9,
mais a cause de la contenance (continentia) virtuelle de la forme plus
parfaite10. Et de méme que quelque [agent] peut agir par [son] 4me,
en tant que celle-ci donne I’&tre corporel, bien qu’il ne produise pas
cette méme action par [son] dme en tant qu’elle donne I’étre intellec-
tif, de méme, [un agent] peut faire aboutir une action a son terme
(terminare actionem) [considéré] selon tel aspect formel (ratio), et
non selon tel autrell,

[28] Contre tout cela, [il faut dire ceci]: si I’hostie consacrée par
le Christ lors de la derniére Céne avait été conservée pendant les trois
jours [de la mort du Christ], la méme chose aurait subsisté (perman-
sisset) en elle, qui y avait été premi¢rement contenue. Mais cela méme
a quoi principalement aboutit la conversion [de la transsubstantia-
tion], n’était ni la mati¢re premiére, ni les accidents, ni un composé
de la matiere et de I’accident, [c’était] donc un composé de matiére
et de forme substantielle. Cela donc aurait subsisté pendant le Tri-
duum. Pourtant cela ne pouvait étre alors un composé de matiére et
d’ame intellective, puisque le Christ était véritablement mort sur la
croix, et que son ame intellective était séparée [de son corps]. [On ne
peut objecter que I’aAme intellective du Christ demeurait aprées la mort
sur la croix aupres de son corps], mais [il faut dire qu’] elle ne peut
étre a la fois séparée et unie au méme corps, ce qui découle de la 10¢
distinction12,

De méme, il importe que le terme de cette conversion [qu’est la
transsubstantiation] soit réel, parce que la conversion est réelle. Mais
I’ame intellective, en tant qu’elle donne I’étre (esse) corporel, distin-
guant celui-ci d’avec I’étre (esse) intellectif, n’est pas quelque chose
de réel, de I’avis méme de quelques-uns des [thomistes], mais seule-

9 Cette distinction «réelle» est plus exactement la distinction formelle a
parte rei.

10 Ta forme moins parfaite étant contenue virtuellement dans la forme plus
parfaite, il n’est nul besoin d’une forme de corporéité pour constituer le corps
de ’homme.

11 Donc, la transsubstantiation peut aboutir sans supposer dans le corps
converti une forme de corporéité distincte formellement a parte rei de ’ame
intellective.

12 Donc, c’est un composé de matiére et de forme de corporéité qui aurait
subsisté pendant le Triduum. Etonnante «expérience théologique» que ce
passage, selon ’expression d’E. GiLsoN, Fean Duns Scot, p. 491, n. 3.

68



ment quelque chose d’abstrait par ’acte de I’intellect, de méme que
I’[universel] commun est, toujours selon les mémes penseurs, quelque
chose en dehors des singuliers, ses inférieurs. Donc, cette conversion ne
peut concerner I’ame [considérée] sous une telle raison [formelle], en
tant que terme propre (per se) de la conversionl13.

[46] Je [réponds] aux raisons en faveur de ’opinion [thomiste]. Pour
la premiere raison, je concede la premiére proposition, que de ce qui
est (ens) un, ’étre (esse) est un. Mais la seconde proposition, a savoir
qu’un étre (esse) un requiert seulement une forme, doit étre niée, I’étre
(esse) étant pris univoquement (uniformiter) dans la majeure et la mi-
neure. De méme en effet que ce qui est (ens) et 'un se divisent en
simple et composé, de méme étre (esse) et étre un se divisent en étre
tel et tel. Par conséquent, étre un par soi ne dit pas exclusivement
(praecise) étre simple, de méme non plus que 'un quelconque des
divisés ne correspond pas exclusivement a I'un des divisants.

De cette maniere, d’un tout composé il y a un étre (esse), lequel
cependant inclut beaucoup d’étre (esse) partiels, comme un tout est un
étre (ens), ayant cependant beaucoup d’entités partielles. Je ne sais
rien en effet de cette fiction [qui voudrait] que I’étre (esse) soit quelque
chose de non composé survenant a I’essence (essentia), alors que I’es-
sence est composée. Ainsi, I’étre (esse) du tout composé inclut I’étre de
toutes les parties, c’est-a-dire il inclut de nombreux étre (esse) partiels
de nombreuses parties ou formes, comme un tout qui est [formé] de
nombreuses formes inclut ces actualités partiellesl4.

13 Duns Scot tente de retourner ici la doctrine thomiste contre ses auteurs:
ce qui, pour un aristotélicien thomiste, est distinct virtuellement dans la réa-
lité, est aussi existentiellement identique, et n’est distinct actuellement que
par une distinction de raison raisonnée (avec fondement dans la réalité), donc
selon une existence abstraite dans la pensée (cf. JEAN DE SAINT THOMAS, Ars
logica, 11, q. 2, a. 3, 294 a 1 sq). Il faut donc, selon Duns Scot, assurer la
réalité de la transsubstantiation en posant la distinction «réelle», formelle a
parte rei, avant toute opération abstractive de I'intellect, de la forme de cor-
poréité par rapport a ’aAme intellective. La querelle théologique qui oppose
Duns Scot aux thomistes laisse clairement transparaitre la position métaphy-
sique du Docteur subtil quant a la pluralité des formes.

14 Tl y a autant d’étre (esse) partiels que de formalités composant le tout:
puisque chaque partie composant le tout est une forme, ou du moins un acte
par soi, I'existence ne se distingue plus de l’essence, pas plus qu’a la fin la
réalité de la formalité: doctrine de la pluralité des formes, entrainant le rejet de
I’analyse de ce qui est en substance et acte, et donc ’affirmation de I'univocité

69



S’i]l faut donner cependant toute sa force a cet argument, je concede
que I’étre (esse) formel du tout composé découle principalement d’une
forme, et cette forme est celle par laquelle le tout composé est cet étre
(hoc ens), cette forme s’ajoutant il est vrai en dernier a toutes les pré-
cédentes. Et ainsi le tout composé se divise en deux parties essentielles,
en son acte propre, c’est-a-dire la forme ultime par laquelle le tout est
ce qu’il est, et en la puissance propre de cet acte, laquelle inclut la
matieére premicre avec toutes les formes précédentes. Et en ce sens, je
conceéde que I’étre (esse) total tient sa complétion (est completive)
d’une [seule] forme, qui donne au tout ce qu’il est. Mais de la ne suit
pas que dans le tout soit contenue exclusivement (praecise) une
[seule] forme, ou [qu’il soit impossible] que dans le tout soient con-
tenues plusieurs formes [considérées] non pas en tant que consti-
tuant spécifiquement ce composé, mais en tant que certains [élé-
ments] inclus dans la [partie] potentielle de ce composél5,

Un exemple de cela, c’est le composé de parties intégrantes. Plus un
étre animé en effet est parfait, plus nombreux sont les organes qu’il
requiert, et il est probable qu’il requiert des organes distincts spéci-
fiquement selon leurs formes substantielles. Et cependant, il est[d’au-
tant] plus véritablement un; je dis «plus véritablement», au sens de
plus parfaitement, et non «plus véritablement un», au sens de plus
indivisiblement. Dans les composés, en effet, on rencontre assez fré-
quemment, avec une composition plus grande, une unité et une en-
tité plus véritable que dans les parties entrant en moindre composi-
tion 16,

[47] Quant a la confirmation prise dans les Métaphysiques, Z., 12, cha-
pitre De la définition, ce chapitre ne semble pas bien exposé, ainsi qu’il
ressort de Pexposition que j’en ai faite. Or, les citations [d’Aristote,
rapportées par 'argument] sont tronquées. La premiére précisément
est tronquée, puisqu’clle a une suite [nécessaire]: «donc le genre

de ce qui est, considéré désormais comme forme exclusivement (Remarquer
a ce propos ’'ambiguité du terme esse, que souligne encore I’'usage d’épithétes
telles formale ou entitativum).

15 Parmi les formes, I'une est premiére: doctrine des gradus metaphysici, qui
confirme la conception de I’étre comme forme par la réduction de la substance
et de lacte a ’'un (exemplare, maxime tale), seul principe de ce qui est.

16 Doctrine a rapprocher de celle du Commentaire sur le 2¢ livre des Sentences,
dans MURALT, op. cit., p. 148, note 71: la matiére est d’autant plus indépen-
dante qu’elle a un étre plus débile.

70



n’existe pas en dehors de ces espeéces qui sont les espéces du genre, ou
s’il existe [en dehors] & la vérité, c’est comme une matiere» (cf. 1038
a 5). Et la deuxieme partie de la disjonction est vraie 17. C’est pour-
quoi [Aristote] ajoute a cette deuxieéme partie un exemple: «la voix
a la vérité est comme un genre»8. C’est donc I'intention du Philo-
sophe que ce qui est désigné par le [nom de] genre ne soit rien si ce
n’est I’[élément] potentiel par rapport aux espéces, et, en ce méme
sens, ce qui suit, c’est-a-dire que la derniére différence est terme et
définition, ne peut en aucune maniére étre compris comme si la dé-
finition (ratio) quidditative était dans la différence ultime — le genre
alors serait en effet tout a fait superflu dans la définition, parce que
la différence ultime seule exprimerait I’essence totale de la chose.
Mais [cette proposition] doit étre comprise en ce sens que la substance
totale de la chose tient sa complétion (est completive) [de la diffé-
rence ultime], comme l’essence totale de ce qui poss¢de la forme
[ultime] tient sa complétion de cette forme ultime. [Aristote] lui-
méme congoit en effet I'unité de la définition dans ce passage de la
méme maniére qu’il dit I’avoir supposée dans les Analytiquesl? et de
la méme maniére qu’il congoit I’'unité de la chose a la fin du chapitre
6 des. Métaphysiques, H: de méme qu’a cet endroit, il dit que de deux
[parties] se constitue un composé réel, parce que l'une est acte et
Pautre puissance, de méme il dit ici que de deux concepts se compose
un concept quidditatif ou définition, parce que l'un est potentiel et
Iautre actuel. Et de méme que la I’acte est davantage principe que la
puissance, et par conséquence la raison plus principale de l’unité
[de la chose] — ce qui vaut d’ailleurs de ’entité —; de méme ici, parce
que le concept de la différence ultime est un concept plus actuel et
une raison plus principale de 'unité de la définition20.

17 Duns Scot distingue deux cas: ou le genre n’existe pas en dehors de ses
espéces, ou il existe eri dehors d’elles comme leur matiére. Il ajoute que ce
deuxié¢me terme de I’alternative est vrai et il y voit la confirmation de la doc-
trine de la matiére, acte entitatif. En réalité, comme déja le notait finement
Bonrrz, Metaphysica, pars posterior, 344 (Bonn, 1849), les deux termes de ’alter-
native disent la méme chose. , ,

18 Aristote dit exactement: «la voix est genre et matiere, et c’est d’elle que
ses différences font les espéces, c’est-a-dire les lettres».

19 ARISTOTE, Analytiques postérieures, I, 22; 11, 3-10, 13.

20 Cf. note 4 et note suivante 31.

71



[48] Ce qui est dit 1a, que «dans les substances, il n’y a pas d’ordre»,
n’est nullement a propos. Juste avant [de dire cela (Mélaphysiques,
Z, 12, 1038 a 33), Aristote] affirmait qu’il était aussi vain d’ajouter
la différence antérieure a la différence postérieure, que d’ajouter la
différence postérieure a ’antérieure. I1 n’y a pas en effet un tel ordre
dans les substances, c’est-a-dire dans ce qui appartient a la notion
(ratio) substantielle ou définitive d’une chose, que cet ordre ou un
autre provoque ou non une répétition inutile2l.

Quant a ce qui est ajouté [par la premiére objection], a savoir que
la différence inférieure inclut la différence supéricure, cela est ma-
nifestement faux, parce qu’il serait alors impossible de définir par
le genre prochain et la différence prochaine, parce qu’on dirait
deux fois la méme chose, c’est-a-dire cette différence supérieure
incluse par soi tant dans la notion (ratio) de la différence infé-
rieure que dans la notion du genre prochain. C’est pourquoi, en
posant les notions de genre et de différence a la place des noms, on
fait apparaitre manifestement la sottise [de I’argument]. Et c’est
Iintention du Philosophe a cet endroit [que de montrer] comment
on fait apparaitre la répétition inutile dans les définitions, a savoir en
posant les notions [de genre et de différence] a la place des noms. La
définition ne pourrait pas non plus étre donnée par le genre éloigné
(remotum) et plusieurs différences, car la méme différence prochaine
de ce genre éloigné, en tant que division de celui-ci, serait dite plu-
sieurs fois dans les multiples différences ajoutées au genre. Cette
conclusion (consequens) est tout a fait contraire a l’opinion du
Philosophe, qui dit & ce méme endroit: «il n’y a rien dans la défini-
tion que le genre dit premier et les différences. Les autres genres
également sont premiers, avec les différences comprises en eux»
(Métaphysiques, Z, 12, 1037 b 29-32), et qui donne aussitét des exem-
ples: «comme l’animal ailé, ou ’animal bipéde non ailé. Et ainsi de
suite, méme si plusieurs [différences] sont dites. En général, peu im-
porte que les [différences] soient peu nombreuses ou nombreuses»

21 Tl n’y a pas d’ordre dans la substance en ce sens que la définition com-
prend un concept potentiel et un concept actuel (cf. n° 47 in fine). L’argument
opposé n’est pas a propos cependant, car il vaut du point de vue de la matiére
comme acte formel seulement. Il n’empéche que la matiére est par soi un
acte entitatif, et que 'union d’une matiére ainsi congue avec une forme, la-
quelle est également acte, laisse apparaitre dans la chose une hiérarchie de
formes superposées, c’est-a-dire un ordre.

72



(1037 b 32-1038 a 2). Le Philosophe veut dire que rien d’autre n’est
définition sinon le genre premier avec ses différences multiples, c’est-
a-dire le genre prochain et une différence, parce que le genre prochain
n’est rien sinon le genre éloigné incluant de nombreuses différences.
Et toute maniere de définir inclurait une répétition vaine, si la diffé-
rence inférieure incluait par soi la différence supérieure22.

[49] Quant a ce que la [premiere raison] ajoute, c’est-a-dire I’opi-
nion du Philosophe, quand il dit que «le caractére pied fendu est une
maniére d’étre du pied», cela n’est pas a propos. Le Philosophe
pense 1a non a une prédication selon le premier mode du par s0:23,
telle qu’elle peut s’intelliger par ces termes abstraits24, mais [il laisse
entendre] que la différence inférieure doit par elle-méme diviser la
différence supérieure, et c’est cette division qu’il signifie par ces
termes abstraits25. Que cela soit 14 sa pensée, ressort évidemment
des passages précédents o Aristote dit qu’il faut diviser la différence
par sa différence, et ol il ajoute ce qu’il entend par la, disant non pas
que, parmi ceux qui ont des pieds, ’'un est ailé, I’autre non ailé, mais
que l'un a les pieds fendus, ’autre non, car ce sont la les différences
des pieds26, Et il s’ensuit cette allégation: «car le caractere pied fendu

22 Duns Scot veut montrer contre I'aristotélisme que, la différence infé-
rieure n’incluant pas actuellement la différence supérieure, celle-ci est en acte
par soi, et, puisqu’elle joue le role d’une matieére, que la matiére est donc en
acte par soi. Or ni ARISTOTE ni SAINT THOMAS ni JEAN DE SAINT THOMAS n’ont
jamais dit que la différence inférieure inclut la différence supérieure. La dif-
férence ne participant pas du genre (Aristote, 7opiques, IV, 2, 122 b 22-23),
c’est-a-dire ne recevant pas sa définition du genre (ibid., 1, 121 a 11-12), le
genre ne saurait étre dit de la différence (Métaphysiques, B, 3, 998 b 24-26). Cf.
Samnt TuoMmas, In Aristotelis duodecim libros Metaphysicorum expositio, 111, lect. 8,
no 433, Summa contra Gentiles, I, chap. 17; surtout JEAN DE SAINT THOMAS, Ars
logica, 11, q. 10, a. 4, p. 451 a, qui fait justice de 1’argument que Duns Scot
s’objecte: de ce que «le caractere pied fendu est une maniére d’étre de pied», il
ne suit pas que la différence inférieure inclut la différence supérieure, qui
serait ainsi dite d’elle, mais simplement que la différence inférieure divise la
différence supérieure. — Si la différence inférieure incluait la différence supé-
rieure, celle-ci serait une notion analogique, laquelle peut étre dite de son
mode (ibid., p. 449 b; cf. ArRisTOTE, Métaphysiques, B, 3, 998 b 22 sq.).

23 Cf. référence indiquée note précédente 6, et note suivante 27.

24 Termes abstraits, car la version latine traduisant le grec, parle de fissio
pedis et de pedalitas.

25 Duns Scot répond comme JEAN DE SAINT THOMAS, cf. note précédente 22.

26 Métaphysiques, Z, 12, 1038 a 9-14.

73

6 Studia Philosophica XXXIV



est une manie¢re d’étre du pied», c’est-a-dire la «fission du pied»
particularise la «pédalité», et c’est pourquoi elle, et non le caractére
ailé, divise ceux qui ont des pieds?7.

De tout ce chapitre [d’Aristote, Métaphysiques, Z, 12], §’il est bien
explicité, ainsi que cela a été fait ailleurs28, on ne peut tirer la con-
clusion ni que le genre n’est rien dans la définition en dehors de la
notion (ratio) de la différence, ni que la différence ultime est la défini-
tion enti¢re, ou du moins signifiant la substance totale de la chose?29,
ni qu’il n’y a pas par soi un ordre dans ce qui implique des différences
ordonnées I'une par rapport a ’autre, ni que la différence inférieure
inclut par soi la différence supérieure, ni en bref un quelconque argu-
ment en faveur de Iunité de la forme30. Bien au contraire, tout ce
chapitre peut étre maintenu, si I’on pose que la raison quidditative est
composée d’un concept potentiel et d’un concept actuel, et que le
concept actuel est la cause plus principale de I'unité, comme il faut
le dire de I'unité de I’étre (ens) composé, selon Aristote lui-méme en
Métaphysiques, H, 6, in fine31,

27 La «fission du pied» divise la «pédalité», mais n’est pas & proprement
son sujet (ce n’est pas une prédication selon le premier mode du par sot).

28 Cf. Duns Scot, Quaestiones subtilissimae super libros Metaphysicorum Aris-
totelis, ad loc. cit.

29 J’édition Vives porte ei et non rei.

80 Duns Scot joue ici sur deux plans qu’il ne distingue pas, et d’ailleurs ne
peut pas distinguer: Aristote et ’aristotélisme considérent que le genre n’existe
pas en dehors des différences, mais admettent qu’il est une réalité virtuelle-
ment distincte des différences, c’est-a-dire une notion actuellement distincte de
celles-ci selon une distinction de raison raisonnée. (Cf. note précédente 13).
Duns Scot dit tout uniment que le genre est distinct des différences formaliter
a parte rei. D’otl1 suit que la différence ultime est définition completive seulement,
achevant le caractére définitif des différences antérieures, qui sont autant de
formes actuelles a parte rei, ordonnées I’'une par rapport 4 ’autre et s’excluant
I'une 'autre, c’est-a-dire participant I'une de ’autre. Par conséquent, il n’y a
pas nécessité d’une seule forme, pour définir I'unité d’une chose.

31 Tout en admettant apparemment une formulation aristotélicienne (la
définition est composée d’un concept potentiel et d’un concept actuel), Duns
Scot montre bien cependant la distorsion qu’il fait subir a la pensée aristoté-
licienne. Car le concept actuel (la différence )n’est pas pour Aristote la «raison
plus principale» de 'unité de la définition, pas plus que la forme n’est la
«raison plus principale» de I'unité de la chose. Le probléme ne se pose pas
pour Aristote en termes de plus ou moins, c’est-a-dire en termes de formes hié-
rarchiquement ordonnées, mais en termes de causalité réciproque de la matiére
et de la forme: «s’il y a, comme nous le disons, d’une part la matiére, d’autre

74



[50] A la seconde raison, il a été répondu qu’il y a équivoque a
propos du terme absolument (simpliciter)32. Et, pour ce qui est de
donner ’étre (esse) en premier lieu (primo), certainement donner en
premier lieu ’étre absolument ne convient ni a toute, ni a la seule
forme substantielle. Bien au contraire, si la quantité advenait en pre-
mier lieu a la matiére, elle pourrait lui donner I’étre (esse) formel en
premier, bien que cet étre ne soit pas le premier étre par opposition
au non-étre, et qu’une forme substantielle puisse advenir a la matiére
en second et en troisiéme lieu. Mais, en distinguant 1’étre absolument
(esse simpliciter) de 1’étre selon un certain aspect (esse secundum
quid), comme ce qui est premier et second naturellement, ainsi [on
peut comprendre que] toute forme substantielle donne 1’étre absolu-
ment, et la forme accidentelle I’étre non absolument, mais selon un
certain aspect. On ne demandera donc pas si ces formes adviennent
a quelque chose en premier ou en second lieu. Mais, quel que soit le
moment ol elles adviennent, elles donnent l’acte qu’elles sont ca-
pables par nature de donner33,

part la forme, c’est-a-dire d’une part I’étre en puissance, d’autre part I’étre en
acte, il semble bien que la question [de 'unité] ne souléve plus de difficulté.»
(ArisToTE, Mélaphysiques, H, 6, 1045 a 23-25). «Il n’y a manifestement plus
de difficulté, parce que d’un c6té il y a matiere, de 'autre il y a forme.»
(Ibid., 1045 a 29). En un mot, pour Aristote, I’'un, c’est-a-dire I’étre, n’est pas
la forme, et la matiére n’est en aucune maniére un acte entitatif. — Ce texte
de Duns Scot fait admirablement comprendre le lien des deux principales
theéses scotistes: actualité par soi de la matie¢re et pluralité hiérarchisée des
formes.

32 Dans la controverse avec Henri de Gand, dans la méme question, plus
haut n° 43, un texte non reproduit ici, ot Duns Scot distingue deux sens du
terme non esse simpliciter: 1) le purum nihil, auquel s’oppose n’importe quel étre,
substantiel ou accidentel; 2) I’esse accidentel, auquel s’oppose Vesse simpliciter
de la substance (cf. ArRiSTOTE, De la génération et de la corruption, 1, 3,317 b 5sq.).
Dans le présent texte, Duns Scot affirme qu’une forme accidentelle peut don-
ner a la matiére un esse formel avant la forme substantielle méme, ce qui s’ap-
plique aussi bien a la doctrine de la matiére, acte entitatif, qu’a la doctrine de
la forme de corporéité, puisque la quantité peut affecter la matiére premiére
avant la forme substantielle et qu’elle peut affecter le corps, c’est-a-dire la
forme de corporéité, avant la forme de I’aAme raisonnable. Ce passage manifeste
bien combien la doctrine de la forme de corporéité est un prolongement de la
doctrine de la matiére, acte entitatif.

83 Duns Scot répond a ’argument thomiste selon lequel la forme de I’Ame
raisonnable fait avec la forme de corporéité un tout accidentel, par I’affirma-
tion réitérée de la pluralité des formes.

75



Mais deux preuves tirées des Physiques, V, semblent soulever une
difficulté spéciale. A la premiére, je réponds que le non étre (non esse),
pris pour le sujet de la génération, a un sens privatif. Et [I’argument]
signifie: ce qui est engendré, c’est-a-dire ce qui est sujet de la généra-
tion (subjicitur generationi), manque de I’étre absolument (esse
simpliciter) ; ce qui est mii, pris du moins en tant qu’il est sujet du
mouvement, ne manque pas de quelque étre absolument.

Et si I'on conclut: donc [ce qui est engendré] n’a nulle forme
substantielle qui lui donne I’étre absolument, la conclusion ne suit
pas: [ce qui est engendré] peut en effet avoir un étre absolument
selon tel mode par telle forme substantielle, et cependant manquer de
I’étre absolument, que peut lui donner telle autre forme substantielle34,

La seconde preuve souléve, semble-t-il, une autre difficulté, a
propos du mouvement selon le lieu et selon Paltération. On peut y
répondre cependant facilement de la méme mani¢re. Tout mobile
selon I’altération et le transport, est dans un lieu par quelque forme
antérieure 4 ces mouvements, car la quantité précédé nécessairement

34 Ce qui va étre engendré est privé de ’étre absolu que lui donnera la
forme substantielle nouvelle, mais il n’est pas sans forme absolument. Comme
le dit le commentaire du Frére Antonius Hiquaeus, avant sa génération, ce
qui va devenir vivant est déja actuellement composé de formes substantielles
partielles et actuelles, qui attendent la forme du vivant comme la puissance
scotiste attend 1’acte scotiste. — Remarquer ’expression subjicitur generationi. 11
ne s’agit pas du sujet de la génération au sens aristotélicien (c’est en effet la
matiére, cf. ARISTOTE, De la génération et de la corruption, 1, 4, 320 a, 2-3; Jean
DE SAINT THOMAS, Philosophia naturalis, 111, q. 1, a. 5), mais de ce qui est sujet
a la génération, ce qui est engendré, aussi bien la nouvelle substance que la
forme antérieure, partie matérielle de la nouvelle substance. — La distinction
formelle a parte rei empéche Duns Scot d’utiliser la distinction, courante
dans D’aristotélisme scolastique, entre le sensus divisus et le sensus compositus.
I1 est vrai de dire, pour les aristotéliciens, que «ce qui est engendré, n’est
pas», au sens divisé, non au sens comospé. Cette distinction trouve & s’appli-
quer dans la doctrine métaphysique de la prédétermination divine et de la
liberté humaine. (Cf: entre autres THOMAS D’AQUIN, Summa theol., 1, q. 14, a.
13, ad 3; liée aux notions de possible et de compossible; Summa theol., 1-2, q.
10, a. 4, ad 3; De Veritate, q. 23, a. 5, ad 3). Elle repose sur la notion aristo-
télicienne de la puissance en (dans I’) acte, et répond donc dans ’aristoté-
lisme a la difficulté que résout chez Duns Scor la doctrine de la pluralité
des formes distinctes a parte rei. Elle trouve une intéressante application, trés
importante pour le développement de la philosophie moderne, dans la doc-
trine du de potentia absoluta dei de GuiLLAUME D’Occam, Opus nonaginta dierum,
cap. 95, Quarto declarant quomodo..., Edition de Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

76



I’un et ’autre de ces mouvements35. Ce qui est engendré au contraire,
c’est-a-dire ce qui est sujet de la génération, n’est par soi dans un lieu
ni par ce par quoi il est sujet de mouvement36, ni par quelque forme
qu’il a recue par la génération, car, bien que le sujet de la génération
ait en acte une forme substantielle et aussi une certaine quantité, la-
quelle est la raison d’étre dans un lieu (ratio locandi), il n’a pas
cependant la quantité en tant qu’il est sujet de la génération, car la
quantité n’implique pas selon sa notion d’étre terme de cette muta-
tion37. Et ainsi le sujet de la génération, d’une maniere universelle,
en tant qu’il est sujet par soi, n’inclut rien qui soit par soi la raison
d’étre dans un lieu (ratio essendi in loco), parce qu’il n’est rien sinon
substance seulement38. Pourtant, la quantité I’accompagne, mais elle
n’est pas une [partie constitutive] d’elle en tant qu’elle est sujet de la
génération. .

[51] Mais si 'on demande comment ce qui est mii d’un mouve-
ment d’augmentation est dans un lieu? Bien que cette question ne
soit pas nécessaire a notre propos, je réponds cependant en reprenant
la position de‘certains3?, que la quantité ou le quantifié (quantum)
est présupposé au mouvement d’augmentation et de diminution. De
plus, tel ou tel degré (terminus) de quantité termine le mouvement
[d’augmentation ou de diminution]. Contre cette position, on dira
cependant qu’aucune quantité [ou quantifié] ne reste absolument

85 A la génération préexiste une forme substantielle; de méme, a 1’altéra-
tion et au transport, préexiste nécessairement une autre forme. Bref, a4 toute
forme préexiste une forme antérieure, car ce qui est en tant qu’il est est forme.
Cf. note 40.

36 Les formes partielles antérieures a la génération.

37 La génération.

88 La doctrine de la pluralité des formes modifie profondément la doctrine
aristotélicienne de la génération substantielle, laquelle suppose nécessaire-
ment la corruption de I'unique forme substantielle antérieure. La génération
de Duns Scot se définit comme la superposition de la forme substantielle com-
plétive de la nouvelle substance aux formes partielles qui composent actuel-
lement la matiére de celle-ci, apres le départ de la forme complétive de 1'an-
cienne substance, laquelle cependant est composée des mémes formes sub-
stantielles que la nouvelle substance. Pour développer ’exemple extréme de
Duns Scot lui-méme, au corps du Christ dans le tombeau pourrait étre ad-
jointe une Ame nouvelle, et il y aurait génération d’un nouvel homme. — Ce
qui revient a dire une fois de plus que ’Ame et le corps, la forme et la matiére
ne sauraient étre substantiellement un chez Duns Scot.

89 Gilles de Rome.

77



identique dans le mouvement total ni sous tel ou tel degré (terminus)
[de quantité]. Donc le quantifié n’est pas le sujet de ce mouvement.
Et de plus ce degré terminal (terminatio) de quel genre est-il I’es-
pece? S’il est [espece] du genre quantité, alors il sera quantité; si
non, le mouvement d’augmentation ne termine pas a un quantifié.

Je réponds donc par analogie avec I’altération. Bien que le sujet
altérable soit durant toute l’altération sous [le genre] qualité, on ne
doit pas dire que le qualifié¢ (quale) soit le sujet de I’altération, parce
que la qualité advient a ce qui est sujet d’altération. De méme, bien
que P’augmentable soit toujours un quantifié tant qu’il augmente,
cependant, de ce qu’il varie selon la quantité comme I’altérable
selon la qualité, [on ne peut conclure que] la quantité est la raison ni
la condition par soi du sujet de I’augmentation.

Qu’est-ce donc que le sujet de 'augmentation? Je dis que de méme
que le sujet par soi de I’altération est un étre (ens) en acte selon des
formes antérieures a la qualité, non cependant un étre en acte selon
la qualité, de méme le sujet par soi de I'augmentation est un étre
(ens) en acte selon quelque forme antérieure a la quantité, mais il
n’est pas un étre en acte selon la quantité, Or, la forme antérieure
n’est autre que substantielle. Donc, le sujet par soi de ’augmentation
et de la diminution n’est autre que la substance méme40.

Comment donc le sujet qui est mii, est-il dans un lieu? Je réponds
de maniére universelle que le sujet d’un quelconque mouvement est
dans un lieu, soit par une forme acquise antérieurement par le mobile
qui est ma d’un tel mouvement, soit par la forme méme selon laquelle
le mobile change ou est mfi. Le premier membre de ’alternative est
vrai de l’altéré et du transporté; le second de I'augmenté et du di-

40 A la forme qualifiante ou quantifiante préexiste une forme substantielle,
de méme qu’a la forme substantielle, dans le cas de la génération substantielle,
préexiste une autre forme substantielle. Le moyen deés lors de distinguer le
mouvement de la génération, ’accident de la substance? Le sujet ex quo de la
génération est congu comme un sujet in quo (cf. AristoTe, Métaphysiques, Z., 7,
1032 a 17; Jean pE SAINT THoMAS, Philosophia naturalis, 1, q. 3). La méme
ambiguité qui régne dans la doctrine scotiste de I'unité par soi de deux entités
actuelles (cf. Commentaire sur le 2¢ livre des Sentences, dans MURALT, op. cit.,
p. 123-124, no 13) réapparait ici & propos de la génération substantielle; la
méme solution aussi, la «dialectique du plus ou moins» (cf. note précédente
31), qui s’exprime dans la doctrine de la pluralité des formes, et de maniére
exemplaire dans la doctrine de la matiére. Il reste en tout cas que le sujet de la
génération, en tant que sujet, est la substance, et non la matiére.

78



minué. Mais ce qui est sujet de la génération4! n’est dans un lieu
selon aucun de ces modes. Rien non plus n’est présupposé dans le
sujet de cette mutation qui soit la raison d’étre dans un lieu (ratio
locandi) ; enfin, ce selon quoi le sujet change, n’est pas non plus la
raison d’étre dans un lieu.

[52] A la troisitme raison [thomiste] touchant la prédication, je
dis qu’a premiére vue elle ne fait rien apparaitre sinon que le prédicat
pris de la forme postérieure n’est pas dit par soi de ce qui est pris de la
forme antérieure, comme dans la [proposition] suivante, qui n’est pas
par soi: «I’homme est blanc», ou «la surface est colorée». Et par l1a
on ne dit pas plus que si I'on disait que cette proposition: «l’animal
est homme» n’est pas par soi.

Et si 'on objecte que la conclusion inverse ne vaut pas davantage?
La [proposition] suivante en effet n’est pas [non plus] par soi: «le
coloré est surface». Je réponds [ceci]: ce qui est pris précisément
(praecise) de la forme antérieure, et ce qui est pris précisément de la
forme postérieure, sont dans une relation telle qu’aucun d’eux n’est
inclus par soi dans 'autre. A leur sujet, il n’y a donc pas de prédica-
tion par soi, [ni dans un sens], ni non plus dans ’autre. Or, posant
que le genre est pris d’une forme antérieure, et la différence d’une
forme postérieure, il faut conclure que ni le genre ne sera dit par soi
de la différence ni Iinverse, ce que je concéde. Mais il ne suit pas que
le genre ne soit pas dit par soi de I’espece, parce que I’espece, méme
si elle implique la différence ultime comme [élément] principal de sa
raison,n’implique pas celle-ci exclusivement (praecise), mais aveccelle-
ci la raison du genre, comme [faisant partie] de son concept par soi42,

[63] Etsidepluson objecte que cette [proposition] non plusn’est pas
par soi: «la surface colorée est surface», [proposition] ol cependant
la notion (intellectus) de I’antérieur et celle du postérieur ne sont pas
prises précisément (praecise) comme se distinguant I’'une de l’autre,
mais ou la notion du postérieur inclut [celle de] I’antérieur, selon une
relation par soi & la notion de I’antérieur. Je réponds que, si cela est
vrai, cela I’est parce que le sujet «surface colorée» n’a pas un concept

41 Cf. note précédente 34.

42 T] est évident que la doctrine de la pluralité des formes, qui suppose la dis-
tinction a parte rei desformes entre elles, ne peut supporter a la rigueur la doc-
trine aristotélicienne traditionnelle de I'inclusion virtuelle de ’espéce dansle
genre, et de 'inclusion actuelle du genre dans I'esp¢ce. D’ou la difficulté de
ce texte.

79



un par soi. Et parce qu’il n’est pas en soi un par soi, il ne peut étre
tel & I’égard d’un autre. Il n’en va pas de méme cependant dans
’autre exemple, parce que [dans ce cas]| le concept de ’antérieur et
[celui] du postérieur font un concept un par soi.

Et si on demande pourquoi [il y a] plus [d’unité] ici que 1a? Je
réponds [ceci]: de méme que chercher pourquoi ’acte et la puissance
font un, c’est ne rien chercher (Aristote, Métaphysiques, H, 6, fin),
car il n’y a pas d’autre raison ici sinon que ceci est acte par soi, et
cela puissance par soi, de méme la cause pour laquelle de cet acte et
de cette puissance provient un [tout] un par soi, soit dans les choses,
soit dans les concepts, n’est autre que [le fait que] ceci est potentiel
par rapport a cela, et cela actuel [par rapport a ceci], et de ce fait,
il n’y a d’autre raison sinon que ceci est ceci, et cela cela43. Il en va
de méme de I'un par accident: du fait que ceci est ceci, et cela cela,
ceci acte par accident, cela puissance par accident, de ceci et cela
provient un [tout] un par accident. Les [propositions] suivantes:
«la chaleur constitue le chaud», «I’humanité constitue I’homme »,
et par conséquent «la chaleur constitue un étre (ens) par accident»,
«’humanité constitue un étre par soi», sont plus immédiates que celle-
ci: «la chaleur chauffe». Pourtant celle-ci est immédiate, et c’est le
fait de lignorance de rechercher le médium [pour toute chose]
(Aristote, Métaphysiques, I, 4, 1006 a 8).

[54] Quant au quatriéme argument, je dis qu’il a de bonnes rai-
sons (bonam evidentiam) contre la deuxi¢éme opinion contestée 4. Il
serait vain en effet de poser la corporéité [comme une forme] diffé-
rente de la [forme] intellective, si celle-ci incluait la [forme] végé-
tative et sensitive, et si la sensitive et la végétative incluaient la cor-
poréité. Mais il est une réponse facile selon une autre voie. Dans le
cas présent, il y a nécessité en effet de poser une pluralité [de prin-
cipe]. Et quelle [nécessité]? celle-la évidemment, qui est la raison de
la distinction en général de telle chose d’avec telle autre, a savoir la
contradiction, qui est la raison immédiate de la distinction de plu-
sieurs [choses entre elles] a I'intérieur de I’étre (sub ente) : si, par exem-
ple, ceci et cela sont contradictoires dans l’exercice de l’étre (in

43 Pour l'interprétation scotiste du passage cité des Métaphysiques, H, 6, ad
finem, voir plus haut n° 49 et note 31.

44 Allusion a ’argument de Henri de Gand, pour qui 'effet produit par
plusieurs agents a plusieurs formes substantielles, tel ’homme, dont le corps
est produit par les parents et ’Ame par Dieu le créateur, cf, texte non citéne 33.

80



essendo), parce que ceci est et cela n’est pas, ils ne sont pas le méme
étre (ens) dans I’exercice de I’étre45.

Ainsi, quant a notre propos, alors que la forme de ’ame ne de-
meure pas, le corps demeure, et donc dans tout étre animé, il est
nécessaire de poser cette forme par laquelle le corps est corps,
[comme] différente de celle par laquelle [le corps] est animé. Je ne
parle pas de cette [forme], qui est le corps46, celui-la est I’indivi-
dualisation (individuum) du corps, qui est un genre — car chaque
individu est corps et a la corporéité par sa forme selon que le corps
est un genre — mais je parle du corps comme 'une des parties du
composé. Ce n’est pas comme tel que [le corps] est un individu, ni
une espeéce dans le genre du corps ou dans le genre supérieur de la
substance; au contraire [le corps comme partie est tout cela] par
réduction seulement. C’est pourquoi le corps, qui est une partie
[du composé], demeurant dans son étre (esse) propre sans I’ame, a
une forme, par laquelle il est corps selon ce dernier mode, et il n’a
pas d’ame. Ainsi cette forme est nécessairement différente de I’ame.
Mais [le corps] comme partie [du composé] n’est pas un individu a
Pintérieur (sub) du genre du corps, sinon seulement par réduction,
de méme que I’ame séparée n’est pas par soi inférieure par rapport
a la substance [prise comme genre] sinon par réduction seulement4?,

[65] Contre cette [conclusion, on dira:] la disposition nécessaire ou
nécessitante ne demeure pas sans ce a quoi elle dispose nécessaire-
ment. Or, la forme de la mixtion48 est la disposition nécessaire a
I’égard de I’ame. Donc. Et [cet argument] est confirmé spécialement
dans le cas présent, car la [forme] intellective, bien qu’immortelle,
n’est pas séparée nécessairement de la matiere, sinon parce que quel-

45 T'utilisation du principe de contradiction comme critére de distinction
fonde la distribution formelle a parte rei. Elle connaitra une fortune extra-
ordinaire auprés de GuiLLAUME d’Occam.

46 Duns Scot écrit: «non loquor de illa quae est corpus». Lapsus, ou affleu-
rement de la doctrine de 1’étre comme forme, de 'individu comme formalité
(haeccéité) ?

47 Duns Scot distingue ici trois sens du mot corps: le corps comme individu
par rapport au genre, le corps comme forme de corporéité, et le corps comme par-
tie du composé vivant. De méme, il faudrait distinguer trois sens corrélatifs du
mot Ame. — Le corps, étant par soi partie du composé, est individu du genre
par réduction seulement.

48 La forme de la mixtion équivaut a la forme de corporéité. C’est aussi

bien la forme du mixte, c’est-a-dire du corps comme tel, composé des élé-
ments. (Cf. ArRisTOTE, De la génération et de la corruption, I, 10 et II, 8).

81



que forme substantielle qu’elle requiert comme disposition nécessaire,
est séparée; elle-méme de soi en effet n’a rien dans la matiere qui lui
répugne; or aucune disposition nécessairement requise ne peut étre
posée sinon la forme de mixtion. Donc, la [forme] intellective ne peut
étre sans celle-ci, ni étre séparée, celle-ci étant présente.

Je réponds que certaines qualités suivent la forme de la mixtion,
et que, a4 un certain degré, elles sont nécessaires pour que la [forme]
intellective reste [dans le corps], car ce qui est nécessaire a la disposi-
tion est aussi nécessaire a la forme a laquelle cela dispose. Mais ces
qualités peuvent bien étre nécessaires absolument (simpliciter) a la
[forme] intellective en tant qu’informante, et cela & un degré plus
parfait qu’il serait requis nécessairement pour la forme du mixte. Il
est possible en effet qu’une forme plus parfaite requi¢ére ce qu’une
forme moins parfaite requiert, non cependant selon un méme degré,
mais selon un degré plus parfait. Aprés corruption de ces dispositions
[en tant qu’elles sont] du degré selon lequel elles sont nécessairement
requises pour la [forme] intellective, la [forme] intellective ne de-
meure donc pas [dans le corps], et cependant cette autre forme qui
dispose a la [forme] intellective peut demeurer [dans le corps], car
ces dispositions ne sont pas corrompues selon le degré qui lui est
nécessaire. Et cependant cette autre forme ne demeure pas dans un
étre parfait et stable (in esse perfecto et quieto), parce que les qualités
qui s’en suivent sont corrompues en tant qu’elles sont du degré qui
est nécessaire a son étre parfait et stable. Et c’est pourquoi aucun
corps capable d’étre animé n’a absolument un étre parfait et stable,
si I’ame se retire [de lui]. Bien au contraire, il tend aussitét contini-
ment a se résoudre en ses éléments49.

[56] Quant a la forme de I’argument, je dis que cette forme [de la
mixtion] n’est pas une disposition nécessaire ni nécessitante a I’égard
de la [forme] intellective. Et bien que la [forme] intellective suive
aussitot la forme de la mixtion dans la génération, cela ne se produit
pas en raison d’un [lien de] nécessité entre elles, mais parce que
al’gent supérieur a une démarche proportionnelle [4 son effet] et
composée, puisque passant de la matiére a la forme de la mixtion.

49 La forme de corporéité n’empéche pas le corps de se dissoudre en ses
composants: elle est pourtant la forme par laquelle le corps est corps. Mais
de méme que la matiére est un acte imparfait (cf. MUurALT, op. cit., p. 122,
n° 11; p. 148, n° 10), de méme la forme de corporéité est un acte partiel, cf.
ci-dessous, n° 57,

82



Et puisqu’il a cette démarche proportionnée composée, il induit
immeédiatement dans la mati¢re la forme dont celle-ci est capable59.

Et quant a ce qui est ajouté en confirmation, a savoir que I’ame
intellectuelle n’a pas de répugnance a I’égard de la matiere, je dis
qu’il n’est pas de forme substantielle informant une matiere qui ne
soit suivie ou qui n’exige des qualités [telles que] si elles ne demeurent
pas a un degré déterminé, la forme n’informera pas la mati¢re. Par
conséquent, bien qu’elle n’ait pas une répugnance propre a I’égard
de quelque forme naturelle®1, la forme intellective requiert cependant,
pour informer, certaines qualités & un degré parfait, [telles que] si
elles ne s’y maintiennent pas, la forme intellective n’informera pas
la mati¢re. Or, ces qualités sont consécutives a la forme premiéres2,
mais elles ne sont pas requises nécessairement a 1’étre (esse) de la
forme premiere selon un degré tel qu’elles permettraient I’étre (esse)
de la [forme] intellective dans la matié¢re.

Cela est évident dans I’exemple suivant:

L’animation [du corps] par la [forme] intellective requiert un
cceur et un foie doués d’une chaleur déterminée, un cerveau con-
venablement froid, et il en va de méme des diverses parties organi-
ques. En P’absence d’une telle disposition [des parties], certaine
qualité, qui accompagne la forme du mixte, peut encore rester [dans
le corps], mais non celle-l4 méme qui est requise pour 1’étre (esse)
et I’opération de la [forme] intellective dans la matieére.

[57] Quant a la deuxieme difficulté soulevée par ce deuxi¢me
article®3, je dis donc que le corps du Christ inclut par soi la ma-
tiére et au moins une forme de mixte antérieure a la [forme] intellec-
tive54, que par cette forme, il est en acte partiel, et le plus proche

50 De méme que I'un peut étre composé (Comm. sur le 2¢ livre des Sentences,
dans MURALT, o0p. cil., p. 124), de méme que la matiére est connue en soi
séparément par Dieu (cf. ibid., p. 133, n° 20 et note 26), de méme qu’elle est
créée d’abord (cf. ibid., p. 137, n° 3 et note 35), de méme ici ’agent produit
d’abord la matiére ou la forme de corporéité, puis la forme ou I’Ame, selon la
«capacité» des deux premiéres.

51 Duns Scot parle ici de «quelque forme naturelle», et non de matiére,
comme son argumentation semble 'exiger. Il y a la, semble-t-il, un effet de la
doctrine de la matiére comme acte entitatif, I’Ame intellective informant la
forme de corporéité comme un acte parfait un acte moins parfait.

52 Cette forma prior ne peut étre que la forme de corporéité, qui informe
d’abord la matiére, c’est-a-dire les éléments, pour en faire le mixte.

53 Cf. plus haut, note 1. 54 Cf. plus haut, notes 48 et 52.

83



[sujet] réceptif de I’ame intellective, bien qu’il ne soit pas dans le
genre du corps, en tant que:le corps est un genre, par cette forme
[de mixte], si ce n’est par réduction®5. Et c’est en ce composé, qui
est par soi une partie de ’homme,.que se produit par soi la conversion
du pain, c’est-a-dire [la conversion] du tout en le tout, et des parties
en les parties. Par conséquent, cette forme est le terme formel de la
conversion, c’est-a-dire la forme du terme de la conversion.

Or, cette forme demeure identique, que I’ame lui soit unie ou
non®8, parce qu’elle est antérieure par nature, au moins dans le
processus d’information (in informando), a I’ame elle-méme57, et
elle resta [dans le corps du Christ] durant le Triduum, bien que
I’ame n’y fat plus. Et il y aurait eu durant le Triduum, si le sacre-
ment [de I’Eucharistie] avait subsisté alors, la méme matiere (res)
dans ce sacrement58, parce que, pendant ces trois jours, la forme de
corporéité ne fut pas séparée de sa mati¢re dans le [corps du] Christ,
comme elle n’aurait pas été séparée de sa matie¢re dans I’Eucharistie.
De méme, en effet, que cette réalité (res) [du corps du Christ] fut
par soi identique selon le nombre dans ’existence naturelle [durant
le Triduum], de méme aussi le composé qui est le terme premier de la
conversion aurait subsisté, toujours identique selon le nombre, dans
I’Eucharistie [durant la méme période]59. Et il est vain, pour rendre
compte de cette identité, de recourir a I’identité de la mati¢re ou de
I’hypostase, parce que les contraires peuvent inhérer identiquement
dans la méme matiére quand ils se succedent I’un a ’autre, et si le
Verbe avait assumé la pierre également, celle-ci aurait été identique
a la nature humaine selon Iidentité de I’hypostase.

55 Cf. plus haut, note 47.

56 Admirable cas de distinction formelle a parte rei, étonnant exemple d’ap-
plication de I’hypotheése de potentia absoluta dei. La distinction formelle de Duns
Scot fonde la dissociation occamienne du sujet et de l’objet dans 'acte de
connaissance ou de volonté, La phrase de Duns Scot fait immédiatement
penser aux expressions si frappantes des occamiens du XIVe siécle: la con-
naissance intuitive est vraie, sive res sit sive non sit (Nicolas d’Autrecourt).

57 Cf. plus haut, note 52.

58 Res: allusion a la doctrine traditionelle du sacrement, considéré comme
I’union d’une res (matiére) et d’un verbum (forme). Cf. par exemple SaINT
Tuomas, Summ. theol., I11, q. 60.

59 Notation importante: 'unité quidditative d’une chose, qui n’est autre
que la superposition des formes (cf. plus haut, n° 46 et notes 14 et 15), corres-
pond cependant 2 une identité existentielle numérique. Méme idée dans Duns
Scot, De la distinction de I’dme et de ses puissances, texte traduit, n°17 et note 15,

84



DE LA DISTINCTION DE L’AME ET DE SES PUISSANCES

Commentaire sur le 2e livre des Sentences, distinction 16, question
uniquel,

[15] Je dis donc que les puissances ne sont pas distinctes réellement
(realiter) entre elles, ni [distinctes réellement] de l’essence [de
I’ame]2. Il faut en effet poser dans la nature que [seul] le meilleur
est, s’il est possible, ainsi qu’il ressort du traité De la génération et de la
corruption 11, 10, 336 b 28). La nature toujours en effet désire ce qui
est le meilleur, mais I’économie [des moyens] est meilleure dans la
nature que leur multiplicité, si elle est possible, cela est évident selon
les Physiques (cf. I, 6). Donc, si d’une essence simple d’une ame
peuvent découler (esse) des actes différents sans [que soit nécessaire}
la distinction réelle des puissances, c’est 1a ce qu’il faut poser. Et une
telle économie est possible. Il est évident en effet par ce qui précede
qu’il n’est pas nécessaire que les puissances [de I’ame] soient des
accidents absolus ni relatifs, ni des parties essentielles ou intégrantes

de I’ame, cela est manifeste d’apres les réponses données aux argu-
\

1 Edition Vives, tome 13, p. 23 sqq. — Le texte ne reprend de 'unique
question de la distinction 16, «Si I'image de la Trinité consiste dans les trois
puissances réellement distinctes de I’Ame rationnelle?», que ce qui a trait au
probléme philosophique proprement dit de la distinction de I’aAme d’avec ses
puissances. .

2 La distinction de ’Ame et de ses puissances est une controverse .célébre
dans la philosophie du Moyen Age. Pour 'aristotélisme scolastique, les puissances
sont distinctes réellement de ’Ame et entre elles, comme 1’accident ’est de la
substance et de I’accident, la puissance étant I’agent quo, immédiat et prochain,
la substance de ’ame I’agent quod, radical, de I'opération vitale (JEAN DE
Saint THowMmAs, Philosophia naturalis, IV, q. 2, a. 1; I, q. 12, a. 2). Clest la
une conséquence du caractére accidentel et multiple des opérations vitales
(Saint TrHOMAS, Summa theol., 1, q. 54, a. 1; q. 77, a. 1; De Spiritualibus creaturis,
a. 11; Q. de anima, a. 12), — Pour Duns Scot, elles sont distinctes de I’Ame et
entre elles formaliter, car la génération (ou la connaissance) d’une substance
ne peut se produire que par une substance (cf. plus bas n° 16, 2¢ paragraphe;
cf. aussi la présentation et la critique de cet argument dans JEAN DE SAINT
TuowMmas, op. cit., I, q. 12, a. 2, 255 b 13 sqq.). — Pour le nominalisme, les puis-
sances ne sont distinctes de ’Ame et entre elles, ni réellement ni formellement
(Occam, Commentaire sur le 2¢ livre des Sentences, dist. 16, q. 24 et 25, Edition
de Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962).

85



ments de ’objectant3. Que I’économie [des moyens] de méme soit
[un trait] de la noblesse, cela est évident, parce q\ue dans le cas con-
traire elle n’appartiendrait pas a I’étre (ens) le plus noble, auquel il
appartient de produire plusieurs opérations par une unique essence4,

En outre, plus immédiatement un [étre] ordonné a une fin atteint
cette fin, plus grand est son degré de noblesse. Or I’essence est or-
donnée a une fin; donc, plus immédiat est le mode selon lequel elle
atteint cette fin, plus noble elle sera. Et c’est ce qui se produit si elle-
méme, immédiatement, non par l'intermédiaire d’un accident dif-
férent réellement d’elle, opére et agit. Donc.

Et, en outre, il suivrait de la que I’Ame ne serait bienheureuse que
par accident. Preuve: cette perfection n’est pas la perfection propre
d’un [sujet], qui n’est pas regue en lui si elle n’est pas reque anté-
rieurement dans un autre, différent réellement de lui (et elle serait
encore recue en cet autre si celui-ci était séparé du [premier sujet]).
Par exemple, la couleur n’est pas la perfection propre de la substance
corporelle, car elle n’est pas regue en celle-ci, sinon par l'intermé-
diaire de la surface, laquelle est réellement distincte d’elle (et elle
serait encore regue dans la surface, si celle-ci était séparée de la
substance corporelle). La substance est donc colorée par accident.
Mais la vision ou lintellection de Dieu ne sont pas regues dans 1’ame,
si elles ne sont regues dans l'intellect, lequel, selon I’objectant, est une
puissance réellement distincte de I’ame, et [ces actes] seraient regus
dans lintellect, méme si celui-ci était séparé. Donc, I’dme ne serait
bienheureuse que par accident, et I'intellect par soi5.

[16] En outre, quelque acte ou quelque forme inférieure a 1’ame,
peut étre principe immédiat d’action. Cela est évident dans le cas
de la chaleur et des qualités actives (il y aurait, dans le cas contraire,
un processus a I'infini). Cela aussi est [un trait] de la noblesse, sinon

3 Lequel est respectivement HENRI DE GAND (cf. texte non traduit, nos 12
a 14) et SAINT BONAVENTURE (cf. texte non traduit, n° 11).

4 Ce qui est le cas de Dieu évidemment, qui produit non pas tant plusieurs
«opérations» que plusieurs effets par une unique essence, c’est-a-dire donc par
un unique acte. Cf. Introduction in fine.

5 En réalité, Duns Scot veut que ’Ame soit bienheureuse par elle-méme,
et non par une puissance distincte réellement d’elle. La pluralité des formes
ne doit pas empécher 'unité de ’agent dans I'opération, pas plus qu’elle ne
doit empécher I'unité numérique du sujet existant (cf. Duns Scot, De la forme
de corporéité, texte traduit, n° 57 et note 59; de méme, texte traduit plus bas,
n° 17 et note 15).

86



il n’appartiendrait pas a Dieu d’opérer de cette maniére, a savoir
immédiatement par son essence. Donc, a plus forte raison, cela, [a
savoir le fait d’opérer immédiatement par son essence], doit appar-
tenir a I’ame intellectivesS.

En outre, il est nécessaire qu’une substance soit engendrée par une
substance, tant dans la génération univoque que dans la génération
équivoque. Je le prouve, parce qu’il est nécessaire que la forme de
I’engendrant, laquelle est le principe de la génération, soit plus noble,
ou aussi noble que la forme de ’engendré. Or, il est impossible qu’une
forme accidentelle quelconque soit plus parfaite qu’une forme sub-
stantielle. Donc elle ne peut étre le principe immédiat de la généra-
tion?. ' '

On dira que la forme accidentelle n’est pas I’agent principal mais
instrumental. La contre, [je dis] que, s’il en est ainsi, nous tenons le
principe dont il est question. Car, I’agent instrumental ne meut que
s’il est ml, ce qui attribue donc quelque efficience immédiate a
I’agent supérieur, a savoir la substances.

En outre, ’agent principal, dans les cas ou il ne peut avoir un
instrument qui atteigne le terme ou le sujet de l’action (passum),
atteint immédiatement celui-ci. Mais, dans la génération substan-
tielle, I'instrument ne peut atteindre le sujet de 1’action, c’est-a-dire
la mati¢re premiére; donc [’agent principal] ne se sert pas d’un
instrument. Donc, au moins dans ce cas, il atteint immédiatement le
sujet de ’action (passum), c’est-a-dire la matiére premicre?,

Je dis donc qu’on peut soutenir que I’essence de ’ame, indistincte
réellement (re) et dans sa notion (ratione), est le principe de plu-
sieurs actions sans [impliquer] la diversité réelle des puissances, que
celles-ci soient d’ailleurs des parties, des accidents ou des relations
(respectus) de I’dme. Car la distinction réelle (pluralitas realis) dans

6 Argumentation a jfortiori raisonnant a partir des qualités telle la chaleur,
active dans le processus de digestion.

7 Cf. note précédente 2.

8 Pour répondre a cet argument, JEAN DE SAINT THOMAS distinguera entre
Pinstrument m# et Pinstrument conjoint a I’agent, qui n’est pas a proprement
parler un instrument, mais une vertu de ’agent, d’ol il tire toute sa ratio agendi
(op. cit., I, q. 12, a. 2, 256 b 3).

9 Dans la génération substantielle, la puissance, c’est-a-dire I'instrument,
ne peut atteindre le sujet de la génération, la matiére, parce que celle-ci est
d’ordre substantiel.

87



I’effet ne fait pas conclure nécessairement a la pluralité dans la cause.
La pluralité peut en effet découler d’un [principe] illimité10,

On dira qu’il y aura ici au moins une différence de raison selon les
divers [termes] connotés, d’ou est tiré le nom imposé a I'intellect et a
la volonté; je le concede. Mais cela n’affectera en rien le principe de
Popération réelle. Concevoir en effet le soleil en tant qu’il est le prin-
cipe du ver ou de la grenouille, ne change rien au fait que le soleil
produit réellement le ver ou la grenouille. Et ainsi, il faudrait dire
que les puissances impliquent des relations, en tant qu’elles [sont
considérées comme] distinctes, mais non en tant qu’elles sont principe
d’opération. Cette opinion peut étre soutenue, comme peut étre sou-
tenu de Dieu que, bien que totalement identique réellement (re) et
selon la notion réelle (ratione reali), il est le principe de plusieurs de
choses réellement distinctes!1.

[17] Mais parce ‘que cette argumentation n’est pas compatible
avec certaines autorités, qui posent que les puissances sortent (exeunt)
[de ’ame] et qu’elles découlent de I’essence [de celle-ci], je dis donc
d’une autre manicre ceci, selon Denys, Des noms divins (chap. 5)12: la
contenance unitive (continentia unitiva) n’est pas [contenance] de
ces [entités]| qui sont en tout identiques, car ces [entités] ne sont pas
unies13; elle n’est pas non plus [contenance] de ces [entités] qui
demeurent distinctes, selon la distinction par laquelle elles étaient
distinctes avant leur unionl4. Mais les [entités] qui sont une réelle-
ment (realiter), demeurent  distinctes formellement (formaliter),

10 Du moins, faut-il dire, la distinction réelle dans I’effet ne fait pas con-
clure nécessairement a une distinction réelle dans la cause. Car, dans I’Ame
comme en Dieu, il y a distinction au moins formelle.

11 L’hypothése minima serait donc que I’Ame soit, en tant que principe
d’opération, identique réellement et selon sa «raison réelle», et qu’elle ad-
mette une différence de raison, non en elle-méme (selon sa «raison réelle»),
mais selon les relations qu’elle entretient avec les objets de son action, relations
qui permettent d’imposer a I’Ame des noms distincts. La méme affirmation
peut étre soutenue de Dieu. — Duns Scot est favorable a cette hypothése nomi-
naliste, bien qu’elle ne rende pas compte de la «formalité réelle et quidditative»
des puissances, et de leur dimanation a partir de ’Ame,

12 Comme ETIENNE GILSON, Fean Duns Scot, p. 506, n. 3, I'écrit, le théme
de I'unité contenant la diversité traverse tout le traité Des noms divins, sans que
puisse y étre retrouvée I’expression «continentia unitiva».

13 Deux choses identiques en tout n’ont pas la diversité qui fonde I"union.

14 (Pest-a-dire la distinction réelle.

88



c’est-a-dire celles qui sont identiques d’une identité réelle, tout en
étant cependant distinctes formellement15. Or, les [entités] contenues
[unitivement] sont de deux sortes. Car, certains [attributs] appar-
tiennent & la nature de leur contenant, comme ce qui est supérieur

hY

au contenant [appartient a celui-ci]. Par exemple, d’une méme
chose sont prises les notions de blancheur, de couleur, de qualité
sensible, et de qualité, et tous ces [attributs] sont sﬁpérieurs a cette
blancheur-ci, et donc tous appartiennent & son essencel6. D’autres
[attributs] sont contenus unitivement (unitive) dans quelque [entité]
comme des [attributs] postérieurs [a celle-ci]; car elles sont comme
des passions du contenant, et elles ne sont pas des choses (res) autres
que le contenant méme. De cette maniére, I’étre (ens) contient de
nombreuses passions, qui ne sont pas des choses (res) autres que
I’&étre méme, comme le prouve Aristote au début du livre I' des M¢éta-
physiques (1, 1003 a 21)17. Ces passions se distinguent cependant I’'une
de ’autre, et méme de I’étre, formellement et quidditativement, je dis
bien: selon une formalité réelle et quidditativel® (si cela n’était pas

15 I’identité réelle (numérique ou existentielle) ne contredit pas la distinc-
tion formelle. Aristote admet couramment la distinction selon la raison (Aoy),
parallélement 2 'identité numérique (dp{Bpw), et c’est sur sa doctrine que se
fondent les thomistes pour élaborer leur théorie de la distinction virtuelle et de
la distinction de raison raisonnée (Cf. texte traduit précédent, note 13). Duns
Scot reprend les termes mémes d’Aristote, mais en gauchit le sens en ce qu’il
substitue a la distinction virtuelle et a la distinction de raison sa propre doc-
trine de la distinction formelle a parte rei, ante operationem intellectus. 11 procede
ainsi a une réification, ou plut6t a une formalisation de concepts abstraits et
tend a réduire la contenance unitive a la compréhension logique, cf. note sui-
vante et Introduction, note 23.

16 La contenance unitive équivaut ici a 'inclusion logique actuelle des
degrés génériques et spécifiques dans I'individu, sujet logique de attribution.
Il s’agit donc ici de la compréhension logique univoque.

17 La contenance actuelle du supérieur (genre, espéce) dans I'inférieur
(espéce, individu) correspond au premier mode du par soi (d’ot1 la prédication:
la couleur est une qualité); la contenance actuelle du postérieur (mode ou
passion) dans I’antérieur (sujet) correspond au second mode du par soi (d’olt
la prédication: I’étre est vrai, bon, un; Dieu est infini, juste; I’Ame connait,
veut). Pour les 4 modes du par soi, cf. MURALT, o0p. cit.,, p. 135, note 30.

18 Tes passions propres de I’étre selon Duns Scot se distinguent de celui-ci,
selon une distinction formelle a parte rei. Elles ajoutent donc une «formalité
réelle et quidditative» absolue a I’étre, & qui elles s’identifient cependant réelle-
ment. C’est bien dire qu’elles sont unies, c’est-a-dire donc séparées de soi,

89

7 Studia Philosophica XXXIV



le cas, la métaphysique, concluant de telles passions de 1’étre et con-
sidérant celles-ci, ne serait pas une science réelle) 19, De méme donc
que ’étre contient unitivement les notions (rationes) d’un, de vrai,
de bon, et d’autres [encore], de méme I’ame contient unitivement ces
puissances, bien que celles-ci soient distinctes formellement?20,

[18] En outre, je prends cette proposition affirmée au début du
premier livre des Sentences: «les entités qui ont une distinction réelle,
si elles étaient séparées réellement, ont cette méme distinction selon
la notion (ratio), la ou elles ne sont pas distinctes réellement». Or,
I’étre (ens) et l'un, §’ils étaient séparés, seraient distincts selon une
distinction quidditative réelle. Donc, maintenant aussi21, ils ont cette
distinction formelle et quidditative selon la notion (ratio). On peut
former autrement l’argument: les [entités] qui ont quelque ordre
entre [elles], la ol elles sont distinctes réellement, ont le méme ordre
entre elles, 1a ol elles sont unitivement contenues [dans un contenant].
C’est pourquoi si 'un était antérieur au vrai, au cas ou [l'un et le
vrai] seraient distincts réellement, il le serait également dans 1’étre
en qui I'un et le vrai sont contenus unitivement et en qui ils ont une
distinction de raison. Si donc 'un, le vrai et le bon, tout en étant
réellement distincts de l’étre, étaient des passions de I’étre, il suit

dans leur «contenant unitif». Cf. Duns Scot, Commentaire sur le 1er livre des
Sentences (La connaissance de Dieu par le voyageur), dist. 3, q. 3, n° 6 sq.; Commen-
taire sur le 2¢ livre des Sentences dans MURALT, op. cit., p. 138, note 36. — Pour
Paristotélisme au contraire, les passions de I’étre sont 1’étre méme realiter et
essentialiter, connotant une relation de leur notion (ratio), soit en soi-méme,
soit & un autre: elles sont donc a ce titre convertibles avec 1’étre (Saint THo-
Mmas, De Veritate, q. 1, a. 1; q. 21, a. 1; De Potentia, q. 9, a. 7, c. et ad 6; Summ.
theol., 1, q. 5; q. 11; q. 16; Jean DE SainT THOMAS, Cursus theologicus, tome 1,
In primam partem, q. 5, disp. 6, a. 1, p. 518; tome 2, q. 11, disp. 11, q. 1, p. 101
sq.; q. 16, disp. 22, a. 1, p. 589 sq., Editions Desclées). ;

19 Si les passions ne différaient de 1’étre qu’en raison raisonnée, la méta-
physique ne serait pas une scientia realis, mais une scientia rationalis, une logique
pour Duns Scot. Etonnante contre-épreuve structurelle donnée par Duns Scot
a linterprétation proposée ici. Cf. Introduction, p. 30, note 23; et note pré-
cédente 15.

20 Le méme schéma systématique (pluralité de formes distinctes a parte rei)
permet d’assurer l'intelligibilité du probléme de I’Ame et de ses puissances,
des transcendentaux, des attributs de Dieu, des Personnes dans la T'rinité, cf.
plus bas, notes 23 et 28.

21 Maintenant qu’ils ne sont pas séparés I'un de I'autre.

90



aussi que, étant unitivement contenus dans I’étre, ils ont le méme
ordre a celui-ci, c’est-a-dire qu’ils sont comme des passions de I’étre22.

Ainsi donc, nous pouvons admettre de Iintellect et de la volonté,
qui ne sont pas des parties essentielles de I’ame, mais qui sont unitive-
ment contenues dans I’Ame comme ses passions, a cause desquelles
elle est opérative, non pas qu’elles sont l’essence de 1’ame formelle-
ment, mais qu’elles [en] sont formellement distinctes, tout en étant
cependant la méme chose [qu’elle] identiquement (identice) et uni-
tivement, ainsi qu’il a été prouvé dans le Commentaire sur le ler livre
des Sentences a propos des attributs divins23. Il faut donc imaginer que
I’ame, [considérée] comme dans son premier instant de nature?24, est
une nature [comme] telle, que, dans son second instant de nature,
elle est opérative, c’est-a-dire peut opérer selon telle ou telle opération,
et que les puissances, qui sont les principes de ces opérations, sont
contenues unitivement dans son essence.

[19] Et selon cette voie, on peut sauver toutes les autorités. qui
disent que les puissances sortent (egrediuntur) de I’essence de I’Ame
comme certaines vertus25, qu’elles sont intermédiaires entre les formes
substantielles et les formes accidentelles28, parce qu’elles sont comme
des passions de I’ame, et la passion sort (egreditur) ou surgit (ebullit)
du sujet. Elles sont cependant identiques a ’essence de ’Ame, comme
il a été dit, et peuvent étre dites aussi parties, selon qu’aucune d’elles

22 Le raisonnement suppose réalisé ce qui est en cause: la distinction for-
melle des transcendentaux. Il met en ceuvre I’argument scotiste et occamien
de potentia absoluta dei, qui apparait ici comme chez les occamiens du XIV e sie-
cle (Nicolas d’Autrecourt) comme une épreuve dialectique clarificatrice d’es-
sence. Cf. les deux articles cités dans I’ Introduction, note 10. — En rapprochant les
diverses maniéres qu’a ici Duns Scot de parler de la distinction formelle, on
peut comprendre son caractére a parte rei: la distinction formelle est une dis-
tinction réelle de raison, précédant tout acte de I'intellect créé et incréé (Duns
Scot, Commentaire sur le ler livre des Sentences, dist. 2, q. 4, a. 5, n° 41), par
opposition a la distinction de raison raisonnée de ’aristotélisme, qui est I’ac-
tualisation par lintellect créé d’une distinction virtuelle dans la chose (JEAN
DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q. 2, a. 3).

23 Duns Scot, Commentaire sur le 1er livre des Sentences, dist. 2, q. 4; dist. 8, q. 4.

24 L’instans naturae ne correspond pas a un ordre de priorité chronologique,
mais & un ordre de nature. Dans le méme sens, JEAN DE SAINT TroMAS (Philo-
sophia naturalis, IV, q. 2, a. 2, 67 a-b) dit que P’engendrant produit d’abord
I’Ame, puis les puissances.

25 Cf. plus haut, note 8.

26 Qui sont les opérations elles-mémes.

91



ne dit la perfection totale de l’essence qui les contient, mais [seule-
ment] la perfection partielle de celle-ci en quelque sorte. Semblable-
ment, il est facile de concevoir de cette fagon qu’une puissance ne
contient ni les perfections de toutes les autres, ni toute la perfection
de I’ame elle-méme, bien qu’elle soit la méme chose qu’elle & cause de
(propter) la distinction formelle2?. C’est pourquoi les [entités] con-
tenues ainsi ne se contiennent pas mutuellement, parce qu’elles sont
distinctes formellement et entre elles du contenant premier avec qui
elles s’identifient réellement. [On peut dire] donc que deux [entités]
contenues [unitivement dans une troisieme] se distinguent [formelle-
ment] entre elles, et, par rapport a cette troisitme, sont identiques
réellement.

De la découle avec évidence que la relation en Dieu est la méme
chose que I’essence, et qu’elle est contenue par l’essence, non pas
cependant que celle-ci contienne une relation ou une essence formel-
lement, mais toutes les relations sont contenues unitivement par
I’essence [divine]28. La Personne divine pourtant a en soi toutes les
perfections, a cause du caractere illimité de son essence. Mais il n’en
est pas de méme dans 'image créée ou dans I’ame, puisque I’dme
n’est pas illimitée?29,

27 L’expression de Duns Scot est a relever: la distinction formelle est cause de
Uidentité réelle.

28 Le probléme théologique des Personnes de la Trinité se résoud égale-
ment grice a la doctrine de la contenance unitive.

29 Allusion et retour a 1’objet de la question.

82



	Pluralité des formes et unité de l'être : introduction, traduction et commentaires de deux textes de Jean Duns Scot

