Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 34 (1974)

Artikel: Quelgues remarques sur les réformes éducatives et la condition
humaine

Autor: Hersch, Jeanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie und Reformen des Bildungswesen
La philosophie et les réformes actuelles de 1’enseignement
et de la culture

Symposium der schweizerischen philosophischen Gesellschaft
in Luzern am 24. Februar 1974
Symposium de la Société suisse de philosophie
a Lucerne le 24 février 1974

QUELQUES REMARQUES SUR LES
REFORMES EDUCATIVES ET LA CONDITION HUMAINE

par Madame Jeanne Hersch, professeur!

Nous vivons aujourd’hui non seulement une crise politique tres
grave, mais encore une authentique crise de civilisation. Nous avons
affaire a des tentatives de coupure radicale avec le passé, coupure que
certains voudraient irrémédiable.

L’unanimité sur des clichés

Il se produit actuellement un phénomene rare: la plupart de ceux
qui se servent des mass media sont entrainés vers une sorte d’unani-
mité sur des clichés. Malgré les différences apparentes et les pseudo-
discussions, il y a beaucoup plus d’unité dans les opinions exprimées a
la radio, 4 la télévision et dans la presse que dans I’ensemble de la
population. Jamais encore on n’a assisté a un divorce aussi profond
entre ceux qui s’expriment par les mass media et ceux a qui ces der-
niers s’adressent. La masse de lettres qu’ilm’est arrivé de recevoir apres
certaines émissions en témoigne: des personnes qui ne peuvent pas
s’exprimer par les mass media protestent contre ce qu’elles entendent
a la radio ou a la télévision.

! Texte reproduit a peu pres tel qu’il a été prononcé en guise d’amorce
a la discussion. On lui a gardé son caractére oral.



Un élément non négligeable de cette situation me semble étre 1’in-
timidation qui régne au niveau des mass media. Ceux qui s’en servent
osent a peine émettre un avis qui ne soit pas conforme a ’opinion do-
minante. L’intimidation par le consensus fait qu'on s’arrange pour
penser a peu preés comme les autres sur ’essentiel. Cela ne signifie pas
qu’on dissimule sciemment ses opinions, mais que par une «cuisine
intérieure» dont les intellectuels sont familiers, on se met a penser
comme on croit qu’il faut parler ou écrire.

La philosophie face au monde en crise

Face a la crise de civilisation, que fait la philosophie? Quand elle
ne fait pas de la propagande au service de ce consensus a un niveau
nullement philosophique — elle est simplement absente. D’un c6té, elle
se réfugie dans des superfinesses byzantines. Ainsi, un des philosophes
les plus doués de notre époque dispute longuement sur la différence
entre le mot «différencex et le mot «différance». Qu’il ait quelque chose
de philosophiquementimportant a dire, je ne le nie pas, maisil pourrait
le dire de facon plus directe, sans ces extraordinaires détours par de
mystérieux sentiers. D’autre part, la philosophie s’abandonne au be-
soin d’originalité a tout prix qui caractérise, lui aussi, notre temps;
elle met en vedette des ¢léments secondaires, ou de simples détails,
qui, méme s’ils sont parfois justes, éclipsent des vérités premiéres et
bien plus importantes. Ainsi est-on tout heureux quand on a trouvé,
par exemple chez Platon, un paragraphe permettant de proposer une
interprétation encore inédite sur un point secondaire. Mais on oublie
que, selon I’enseignement de Platon, le philosophe a quelque chose a
dire dans la cité et dans 1’éducation, quelque chose qui n’est pas de la
propagande. C’est pourquoi le livre que je veux écrire, et qui n’est
encore que dans ma téte, sera d’une extréme banalité. Je pense en effet
qu’il y a des vérités banales, mais oubliées, qui sont aujourd’hui bonnes
a dire, si on ne tient pas avant tout a briller.

La tdche de la philosophie

La tache de la philosophie est d’exercer son sens critique sur les
points qui, dans la propagande actuelle, semblent aller tellement de soi
que personne n’ose les mettre en question.

Il y aurait beaucoup a dire en cette matiere. Je me contenterai de



donner quelques exemples, quelques chiquenaudes pour susciter la ré-
flexion autour de prétendues évidences. Certes je ne prétends nulle-
ment que tous les philosophes doivent penser comme moi; il m’importe
simplement de soulever & ma maniére un certain nombre de pro-
blémes que les philosophes devraient au moins examiner et au sujet
desquels les autorités responsables de I’éducation devraient interroger
les philosophes. Ceux-ci devraient aider a distinguer dans chaque pro-
bléme les données de fait et les éléments qui, ne relevant pas des faits,
dépendent de la réflexion et de appréciation.

Le préjugé d’avorr réduit & Punivocité des notions essentiellement complexes et
problématiques

La pensée contemporaine opére comme si on savait parfaitement ce
qu’est ’homme, la société ou I’histoire. On s’interroge sur les qualités
de telle ou telle société, mais on ne se demande guére ce qu’est I’hom-
me, ce que c’est qu’une société, ce que peut étre le rapport entre
I’homme et une société, entre ’homme et I’histoire. Et qu’est-ce que
I’histoire? A entendre parler certains, elle serait autosuffisante. Mais
une simple succession de faits ne constitue pas une histoire. Ici les
philosophes devraient mettre en garde contre une fausse évidence.

Le rapport entre la permanence et le changement

La philosophie doit faire porter sa critique sur son plus vieux pro-
bleme, celui du rapport entre la permanence et le changement; elle
doit rappeler que le changement ne fournit jamais de sens, mais qu’il
a au contraire besoin d’un sens qui lui vienne d’ailleurs. Autrement
dit, le changement est au service du sens, et le sens ne vient au change-
ment que du permanent. — On considere aujourd’hui que la notion de
progreés est «dépassée»; on l’a renvoyée aux vieilles lunes de I'opti-
misme du dix-neuviéme si¢cle, mais on 1’a remplacée par le terme de
«changement».

En 1968, beaucoup de gens, notamment de grands professeurs, se
sont ralliés au mouvement, uniquement parce qu’ils escomptaient ob-
tenir enfin, a4 la faveur des bouleversements, les changements qu’ils
réclamaient depuis longtemps pour leurs conditions d’enseignement,
a juste titre, mais sans aucun succes. Cela montre qu’un certain immo-
bilisme est complice d’une valorisation aveugle du changement. — Au-



jourd’hui, le changement est valorisé comme tel: on est «pour le chan-
gement»; il faut le changement. Mais on ne se demande pas quel
changement on veut. La question de savoir ce qu’on veut supprimer et
par quoi on veut le remplacer semble secondaire. Ainsi on est entrainé
dans une lutte des classes d’un genre nouveau: d’un c6té les futuristes
et de autre les troglodytes. Dés que vous n’étes pas «pour le change-
ment», vous étes classé parmi les troglodytes.

Excusez-moi d’employer des catégories aussi sommaires. Si nous
voulons avoir prise sur la réalité contemporaine, il nous faut la voir
non seulement dans sa complexité, mais aussi dans sa simplification.

Avec le changement, le futur est valorisé comme tel; le futur a pris
la place de la source intemporelle de toute valorisation. Au lieu de
chercher la valeur dans le domaine qui transcende le temps, c’est-a-
dire dans le permanent qui donne son sens au changement au fil de
I’histoire, on cherche la source de la valeur dans un futur qui n’existe
pas encore, mais qui est tout aussi temporel que le passé. — Qu’est-ce
que ce futur? Comme personne ne le connait, on devient prophéte. Or,
ce fut un des combats essentiels de la philosophie que de refuser les
prophéties, contraires aux conditions temporelles de la vie humaine.
Les philosophes n’ont pas été des prophetes. Méme Hegel, qui s’est
situé en quelque sorte au point de vue de Dieu, au sommet de I’histoire,
a eu la prudence et 'authenticité de se limiter & son présent, consi-
dérant que le sommet de Dlhistoire c’était son présent, qu’il con-
naissait.

Au contraire, ceux qui cherchent la valeur dans le futur prétendent
implicitement connaitre ce futur. Une pareille détermination du futur
est extrémement problématique. On croit pouvoir distinguer ce qui
est orienté vers le futur et ce qui est «réactionnaire», orienté vers le
passé. En réalité, les choses ne sont pas si claires. Le futur n’est pas
toujours celui qu’on croit. Qu’il suffise de rappeler que dans un passé
pas trés lointain «la révolution nationale-socialiste» incarnait pour
beaucoup d’esprits le futur, contre le conservatisme de ceux qui vou-
laient maintenir les structures démocratiques libérales. — Il en va de
méme dans «l’avant-garde» prétendue des arts. Il n’y a pas si long-
temps, on croyait que dans les arts plastiques il n’y avait d’avenir que
pour les arts non-figuratifs. Maintenant, il ne suffit plus de présenter
I'image réelle d’un objet, il faut lui substituer 1’objet lui-méme. Qui
peut dire laquelle des deux tendances va davantage dans le sens du
futur?

4



I1 incombe donc aux philosophes de montrer que le rapport entre
faits et valeur est faussé dés qu’on le situe au niveau du temps. La con-
Sfusion entre Pélernel et le futur a pour conséquence la confusion des eschatologies.
La différence se voile entre, d’une part, les eschatologies de type mar-
xiste, qui placent la fin de I’histoire, le terme du progrés, son sommet
parfait, dans le temps, et d’autre part, celles qui situent la fin de I’his-
toire hors du temps, dans une perspective qui peut alors étre chré-
tienne. Le mélange des deux perspectives engendre dans la pensée
contemporaine une série de confusions, permettant d’étranges rap-
prochements entre marxistes et chrétiens. — Méme s’ils ne pensent pas
du tout comme moi, la tiche des philosophes est d’élucider ces pro-
bleémes.

Indétermination des visées et idéalisations trréalistes

Malgré I’abondante littérature qui, au cours des derniéres années,
a traité du changement, la description de ce qu’on entend mettre a
la place de ’existant reste trés vague. Méme quand la critique de ce
qui existe est treés précise, le nouveau vers lequel on tend apparait
extrémement indéterminé. Or, une telle indétermination permet de
dangereuses idéalisations, qui n’ont plus rien a faire avec le réel. Ce qui
caractérise le réve par rapport a la réalité, c’est que dans le réve peu-
vent coexister des choses qui dans la réalité ne sont pas compossibles.

Le probléme des compossibles

Au niveau des slogans, les hommes de notre époque négligent géné-
ralement le probleme de savoir quelles choses sont possibles ensemble,
c’est-a-dire le probleme des «compossibles» — pour utiliser un terme
leibnizien. On ne se demande pas: si nous réalisons telle chose qui
parait souhaitable, qu’est-ce que cela entraine inévitablement, et ac-
ceptons-nous ces implications? Au contraire, on fait semblant de pou-
voir réaliser a la fois tout ce qui satisfait tout le monde sur tous les plans.

Cela me rappelle une remarque d’Alfred Sauvy qui disait que nous
avions résolu presque tous les problemes que la guerre nous avait 1é-
gués excepté un: le probléeme du logement. Pourquoi? Parce que
chacun veut avoir sa petite maison individuelle avec un jardin aussi
grand que possible, tout en se trouvant tout pres de la gare, de la poste,
de I’école et des grands magasins. — Ce n’est pas la faute du capitalisme
si cela n’est pas possible! Il y a, certes, des choses qui tiennent au capi-

5



talisme, mais il faut distinguer ce qui tient & un type particulier de
société — par exemple au capitalisme — et ce qui dépend du temps,
du lieu, ou de la condition humaine, ou d’autre chose encore. Il est
aberrant de croire, par paresse de pensée, que ce qui appartient a la
condition essentielle de I’homme pourrait disparaitre une fois qu’on
aurait bati une nouvelle société. Certains demandent «le paradis tout
de suite», comme si une révolution pouvait abolir la souffrance et la
mort.

Et la philosophie? Elle assiste a cette confusion des idées sans agir.
Certains trouveront peut-étre cette indifférence sublime. Quant & moi,
je ne crois pas qu’elle puisse se permettre de continuer a s’enfermer
dans ses cercles comme Archimede lorsqu’on assiégeait sa ville, car il
s’agit aujourd’hui de la prise d’assaut d’une civilisation.

La démocratisation des études

La démocratisation des études est un autre point sur lequel la ré-
flexion philosophique devrait s’exercer, car c’est également une notion
complexe dans sa nature, ses enjeux et ses fins.

Elle semble liée a un idéal égalitaire. Mais, en réalité, elle I’est aussi
peu que la déclaration universelle des droits de I’homme. Celle-ci a
pour premier principe: «Tous les hommes sont égaux en dignité et en
droit». Jamais elle n’a déclaré que les hommes sont égaux au niveau
des faits, égaux en force, en beauté, en intelligence ou en dons. Ce
serait un mensonge. Les hommes sont inégaux en tout, excepté en ce
qui fait leur mystére d’homme, c’est-a-dire en tant qu’étres libres,
responsables, et éclairés par leur raison. En cela seulement ils sont
tous «égaux en dignité et en droit».

La démocratisation des études est destinée a établir une égalité des
chances au départ. Elle va nécessairement de pair avec une sélection
plus sévére, mais plus juste. I1 est absurde, contradictoire et mensonger
de prétendre abolir la sélection au moment ou ’on s’applique a démo-
cratiser les études. — J’ai grandi en milieu socialiste; toute petite je
demandais a mes parents, qui, dans une société juste, ferait les sales
travaux. Dans une telle société, les hommes chargés de ces sales tra-
vaux seraient plus malheureux que dans la nétre: une société juste est
une société sans échappatoire: celui qui est resté en arri¢re — il y a des
hommes qui restent en arri¢re — n’y a plus I’alibi des conditions défa-
vorables. L’histoire tend a réaliser une société de plus en plus juste,

6



donc — en un sens — de plus en plus dure. Mais on ne réalisera jamais
une société parfaitement juste; par conséquent, il restera toujours un
petit peu d’alibi. Grace a ce petit peu d’alibi, les hommes continue-
ront a vivre.

Dans le rapport Faure! on trouve une idée qui comporte, & mon avis,
une vérité d’un c6té et quelque chose de faux de ’autre. M. Faure
préconise de séparer 'un de I’autre le niveau de formation et le statut
professionnel et social. Mais que dirait un docteur en physique qui
devrait aller faire des paquets de chaussures dans un grand magasin?...
Cela ne parait pas praticable, et dans ce sens, je trouve la proposition
Faure irréaliste. Mais dans un autre sens, elle comporte quelque chose
de juste. Certes, il faut que s’accomplisse — peut-étre est-ce utopique —
une conversion dans l’esprit des gens au sujet des hiérarchies des tra-
vaux, afin qu’ils considérent effectivement que tout étre humain,
méme s’il fait des paquets dans un magasin, a droit — en tant qu’étre
humain — au maximum de culture qu’il peut absorber. C’est pourquoi
je ne pense pas que l’argent des citoyens ait été gaspillé du fait qu’un
certain nombre d’étudiants, a I'université, ne finissent pas leurs études.
Ce quiimporte, c’est qu’un peu de culture ait été diffusé. Les étudiants
en question auront des enfants, auxquels ils transmettront quelque
chose. Ainsi, le niveau culturel s’élévera. Le niveau de notre richesse
nous permet le luxe de ces «déchets» universitaires. J’estime donc que
M. Faure a profondément raison dans ce sens, mais je ne pense pas
qu’on puisse généraliser et institutionnaliser sa proposition.

Ici se pose un probléme de compossibilité: est-il possible de dire
que tout le monde doit aller a 'université, atteindre le niveau intellec-
tuel optimum, sans que cela signifie qu’il faille constituer paralléle-
ment une caste d’esclaves, par exemple de travailleurs étrangers? En
réalité, I’un ne va pas sans l’autre, mais qui peut accepter une telle
solution?

Le but de la démocratisation ne doit pas étre de procurer un «stan-
ding » social (sinon il faudrait plutét la freiner) ; elle doit favoriser I’épa-
nouissement de toutes les facultés qui sont au service de la liberté essen-
tielle de ’homme—ce quin’est d’ailleurs pas nécessairement le bonheur!
Plus un homme est libre, plus il voit de problémes, plus il a le sens du
tragique, et plus le tragique de la condition humaine lui apparait.

'\ Apprendre & étre, rapport international sur I’éducation, Fayard-Unesco,

1972.



La prétention généralisée a la créativité

Les philosophes devraient en outre dire des vérités impopulaires sur
les prétentions a ce qu’il est convenu d’appeler aujourd’hui la «créa-
tivité».

Dans la nouvelle loi genevoise sur I'université, on n’avait d’abord
pas osé mentionner «la transmission des connaissances», dans le para-
graphe ou étaient énoncées les fins de 'université! Cela est significatif
du credo actuel, selon lequel tout le monde nait doué d’un pouvoir
créateur et de sens critique, qui sont ensuite mutilés par I’école et les
études. (Je me demande d’ot jaillissent alors miraculeusement, comme
par génération spontanée, tant d’éléments critiques dans nos univer-
sités!)

Par suite de cette prétention a la créativité universelle, on estime
que si certains individus méritaient ’admiration plus que d’autres, ce
serait humiliant pour les autres. (Pourtant, ils auraient la joie et le
privilege d’avoir quelqu’un a admirer!) Les étudiants qui entrent a
I'université en se croyant candidats au prix Nobel, et qui en sortent
candidats a I’enseignement secondaire, sont d’emblée malheureux et
amers. Une des grandes sources du malheur contemporain est I’amer-
tume qu’inspire la prétention initiale, nourrie par les clichés ac-
tuels.

Sur ce point les philosophes doivent rappeler que la créativité ne
serait rien sans le support d’une culture continue qui doit étre trans-
mise & chaque génération, que I’histoire humaine et ses changements
résultent de la transmission, de la continuité et de la fidélité. Pour que
«changer» ait un sens, il faut qu’on puisse se référer a quelque chose qui
est substance, sous les accidents et les renouvellements.

Les sttuations-limaites

J’en viens enfin a ce que mon maitre Karl Jaspers appelait «die
Grenzsituationen» (les situations-limites). Ce sont les données iné-
vitables de la condition humaine, et j’y ai fait allusion tout a I’heure.
Chacun d’entre nous nait de certains parents, a une certaine époque,
en un certain lieu, sans qu’il ait pu choisir. Il vivra avec les besoins
humains, il soufrira et il mourra. Tout homme résulte d’un emméle-
ment entre le biologique et le social, qu’il est impossible de distinguer
radicalement, d’autant plus qu’il se produit probablement déja avant
la naissance. — Ces «conditions-limites» ne sont pas dues a la «mani-

8



pulation», elles sont inséparables de la condition humaine. Sans elles,
il n’y aurait pas d’hommes et, par conséquent, pas d’avenir, pas de
changements accomplis humainement; il n’y aurait ni choix, ni his-
toire, ni sens.

Ces vérités ont été oubliées, notamment par nos «sciences» hu-
maines, qui ne sont pas proprement des sciences, méme si elles con-
tiennent des éléments scientifiques. Elles ont été gonflées et sophisti-
quées. Une des conséquences en est que les jeunes descendent dans la
rue en réclamant «le bonheur tout de suite». On semble oublier
qu’avant les sciences humaines d’innombrables poétes, philosophes,
moralistes et psychologues du passé ont souligné ce fait fondamental:
le bonheur n’est pour I’homme qu’une visée. Quand il le saisit, ce n’est
déja plus le bonheur parce que ’homme tend déja vers autre chose.
Platon ne faisait-il pas d’Eros le fils aussi du manque, et pas seulement
de la plénitude?

Il importe que les philosophes rappellent ces vérités élémentaires
oubliées de nos jours. Elles ont une incidence sur les programmes d’é-
tudes des écoles et des universités, sur le rapport des maitres avec les
éleves, sur les conditions de I’enseignement, comme d’ailleurs sur tout
I’ensemble de la vie individuelle et collective.

En conclusion, j’affirme que la réflexion philosophique est indispen-
sable dans le monde d’aujourd’hui. Elle doit nous empécher de sombrer
dans une superstition scientifique qui est le contraire de la science, et
qui cache les vérités de la condition humaine.

ZUR PHILOSOPHIE DER AKTUELLEN REVOLUTION
DES ERZIEHUNGSWESENS

von Hermann Liibbe

L.

Der Bedarf an Philosophie wichst mit dem Tempo des sozialen
Wandels und des ihn heute primir bedingenden wissenschaftlich-
technischen Progresses. Die Leistungskraft der elementaren Orien-
tierungssysteme, die unser Wirklichkeitsverhiltnis stabilisieren, nimmt
ab, wenn die Wirklichkeit sich gleichsam unter der Hand dndert. Die
Folge sind Orientierungskrisen, und Orientierungskrisen provozieren

9

2 Studia Philosophica XXXIV



	Quelques remarques sur les réformes éducatives et la condition humaine

