Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 33 (1973)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Gerda von Bredow: Platonismus im Mittelalter. Eine Einfiihrung. Verlag
Rombach, Freiburg i. Br. 1972.

Ideen, Universalia, Teilhabe, Einheitsmetaphysik und Dialektik sind die
platonischen Themen, deren Aufnahme und Weiterfithrung im Mittelalter,
d. h. von Augustin bis Nikolaus von Kues von Bredow in knapper und
klarer Weise darstellt. Fiir uns Heutigen, die wir in der sinnlich ver-
mittelten Erfahrung die erste und maBgebende Quelle der Erkenntnis des
wirklichen Seienden sehen, handelt es sich dabei mehrheitlich um spekula-
tive Gedankengebilde, denen gegebenenfalls zwar eine Faszination eignen
kann, deren kognitive Relevanz wir aber leugnen miissen. Deshalb driangt
sich die Frage auf, aufgrund welcher Eigenschaften des Denkens die Meta-
physiker und Theologen ihre Spekulationen nicht nur als Begriffsdichtungen
betrachtet, sondern ihnen eine welterschlieBende Erkenntnisbedeutung sup-
poniert haben. Von Bredow wirft diese Frage wohl deshalb nicht auf, weil
sie nur gelegentlich andeutungsweise Stellung zum inhaltlichen Anspruch
der referierten Aussagen nimmt. Doch mindert dies den sachlich infor-
mierenden Wert der kleinen Schrift nicht. H. Kunz

Eric Werner: De la violence au totalitarisme. Essai sur la pensée de Camus
et de Sartre. Paris, Calmann-Lévy, 1972; 262 p. Coll. Liberté de
I’Esprit.

Le probléme fondamental avait été posé par M. Merleau-Ponty qui,
dans Humanisme et Terreur, avait montré une voie du terrorisme a ’humanisme
par la «violence progressive». Mais I'idée directrice de cette étude est que
les attitudes politiques des deux penseurs qu’on a si souvent rapprochés
sont fondées sur des anthropologies et sur des doctrines philosophiques
fondamentales opposées: la controverse de 1952 garderait ainsi toute son
actualité philosophique.

La révolte de Camus signifie que les hommes sont fréres en ’absurde
qu’ils affrontent. Cet affrontement, ce refus d’esquiver le mal, donnerait —
dans I’Homme révolté — son sens au conflit maitrise-servitude; il constituerait
la solidarité humaine, dans une nature humaine finie et que Camus juge-
rait «parfaite telle quelle» (p. 115); il signifie ’affirmation du présent, le
refus des alibis de ’avenir, la fidélité a la finitude et a la nature qui exclut
toute morale idéaliste—formelle surtout—, et, aussi bien, tout «sens de I’histoire »
autre que celui de la Chute. Aussi la fraternité en 1’absurde, condition de

219



possibilité d’une révolte qui porte avec elle dignité, fraternité, justice, est-
elle enracinée dans la nature.

Le pessimisme domine au contraire la Critique de la raison dialectique; ici,
Popposition maitrise-servitude ne conduit pas a une dialectique mais 4 une
circularité; bien que la «rareté» soit le fait fondamental qui fait de I’homme
«un loup pour ’homme», cette hostilité, estime M. Werner, serait pour
Sartre dans la nature méme de I’homme. Aussi, tandis que chez Camus la
lutte implique fraternité, c’est 'amour qui, pour Sartre, implique lui-méme
la lutte. Le pessimisme radical apparait surtout dans la description du pratico-
inerte. Aussi chez Sartre I’histoire n’a-t-elle pas de sens parce que I’homme
est trop «mauvais»; ce pessimisme revient donc au scepticisme, a la gratuité
de la «passion inutile», du jeu, du faux sérieux; il justifie des lors la terreur,
le totalitarisme, I’amour de ’ordre pour la sécurité. Chez Camus, au con-
traire, s’il n’y a pas de sens de I’histoire, c’est que I’homme est trop «bon» et
qu’il n’y a pas de progres a constituer; la liberté réside dans ’engagement
au présent ou ’homme est «un dieu pour ’homme ».

Ce livre est attachant par les théses qu’il développe avec fermeté et oppose
sans relache: derriére 'opposition de Camus et de Sartre se dessine celle
de Rousseau et de Hobbes et, avec elle, I'intention propre de 'auteur.
Peut-étre jugera-t-on I’opposition parfois tendue a I’extréme. Certes, M. Wer-
ner, a plusieurs reprises et encore dans la conclusion, souligne-t-il des traits
communs aux deux penseurs, spécialement la lucidité. Mais faut-il que l'inter-
prétation de Sartre soit sans issue entre terreur et scepticisme? Est-il besoin
d’espérer pour entreprendre? En fait, la difficulté, affrontée ici avec tant
de ressources et de vigueur, semble résider dans I’effort méme de retrouver
un sens philosophique (si réel et distinct soit-il) derriére une bagarre mal
engagée ou 'un et I'autre penseur transposait en dissonance. Cette fagon
de s’engager en se laissant duper par une actualité mal analysée était-elle
dans la ligne de leur lucidité? Ne pourrait-on pas les amener a se soutenir
I’un I"autre dans une pensée nouvelle? Si, au nom d’une fraternité plus per-
sonnelle et présentement concréte, M. Werner s’autorise de plus d’une posi-
tion de Sartre pour dénoncer des conséquences contraires 4 son dessein
déclaré - le refus du totalitarisme — et aux moyens qu’il met en ceuvre, ’ana-
lyse du pratico-inerte comme condition du totalitarisme, ne faut-il pas se
demander aussi si 'adhésion au présent et la confiance en la nature, chez
Camus, signifient vraiment Paffirmation de la bonté de la nature et de
I’homme, et pourquoi ’homme a moins que jamais aujourd’hui confiance
dans la nature immédiate et en lui-méme? Les deux penseurs opposés ne
sont-ils pas, aprés Nietzsche, les témoins, parfois divergents certes, de la
méme inquiétude (le mot est faible) ? Et ne peut-on pas, grace a leurs diver-
gences mémes, analyser cette inquiétude pour lui chercher une réponse?
Le trés grand mérite de ouvrage de M. Werner est d’avoir poussé assez
loin ces analyses et d’avoir accusé assez vivement ces oppositions pour que
s’engage une réflexion qui donnerait sa vraie dimension a la réponse indis-

pensable. D. Christoff

220



Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften I1I. 1dee und Sprache. Platon,
Husserl, Heidegger. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tibingen 1972.

«Die Arbeiten dieses Bandes», beginnt Gadamer sein Vorwort, «haben
im ganzen einen etwas anderen Charakter als die der ersten beiden Binde.
Es handelt sich nicht um Beiwerke und ergidnzende Weiterfithrungen zu
einem groBeren Werk, sondern eher umgekehrt um Bruchstiicke von un-
geschriebenen Biichern». Der Akzent liegt einerseits auf einigen Plato-
studien, die auf ein noch zu schreibendes Plato-Buch vorausweisen, anderer-
seits auf Arbeiten tber Husserl und Heidegger. Den Hintergrund dafiir
bildet «die innige Verwobenheit von Denken und Sprechen ... Die Zen-
tralstellung, welche die Sprache im heutigen Denken erobert hat und die
auch dem hermeneutischen Ansatz des Verfassers zugrunde liegt, verdrangt
den transzendentalphilosophischen Ansatz des Husserlschen phinomenolo-
gischen Idealismus».

Es handelt sich um die folgenden Aufsitze, denen eine ausfiihrliche Biblio-
graphie der Gadamerschen Veroffentlichungen beigefiigt ist: 1. Vorge-
stalten der Reflexion; 2. Platon und die Vorsokratiker; 3. Platons unge-
schriebene Dialektik; 4. Logos und Ergon im platonischen ,Lysis¢; 5. Uber
das Géottliche im frithen Denken der Griechen; 6. Nicolaus Cusanus und die
Philosophie der Gegenwart; 7. Otinger als Philosoph; 8. Herder und die
geschichtliche Welt; 9. Hegel und der geschichtliche Geist; 10. Das Problem
der Sprache in Schleiermachers Hermeneutik; 11. Schleiermacher als Pla-
toniker; 12. Die phinomenologische Bewegung; 13. Die Wissenschaft von der
Lebenswelt; 14. Martin Heidegger; 15. Heidegger und die Sprache der
Metaphysik; 16. Uber leere und erfiillte Zeit; 17. Begriffsgeschichte als Phi-
losophie; 18. Semantik und Hermeneutik. Von diesen Abhandlungen sind
sechs hier zum erstenmal in deutscher Sprache publiziert.

Da die thematische Vielfalt der Arbeiten wiederum kein inhaltliches
Referat erlaubt, greife ich nur zwei Punkte heraus:

Die faszinierendste Abhandlung scheint mir diejenige zu sein, die Gada-
mer zum 75. Geburtstag Heideggers veroffentlicht hat. Es heilt darin von
diesem: «Die erste Begegnung mit dem Blick seines Auges zeigte einem,
wer er war und zeigt einem, wer er ist: ein Sehender. Ein Denkender, der
sicht.» (204) Da man dem physiognomischen Blick als solchem, d. h. ohne
Beriicksichtigung des Gegenstandes, auf den er blickt, nicht entnehmen
kann, daB3 er «sieht», wére es wohl zutreffender gewesen, von einem «Seher»
statt von einem «Sehenden» zu sprechen. Das entspriache einerseits der
gangigen Wendung und brachte andererseits die Zweideutigkeit des «Se-
hens» des Sehers adaquater zum Ausdruck, der Kommendes, also noch nicht
jedermann wirklich Sichtbares mit dem sog. geistigen Auge voraus «er-
blickt». Allein wéihrend das sinnlich-vernehmende Sehen in seinem Kern
eine rezeptiv auf einzelnes Gegebenes gerichtete Aktivitat realisiert, ist —
so miissen wir wenigstens vermuten — das visiondare «Sehen» ein Hervor-
bringen des «Gesehenen», auch wenn jenem das produktive Leistungs-
bewuBtsein fehlt und dieses sich als «Gegebenes» aufdrangt (Das fehlende

221



AktivititsbewuBltsein verfiihrt gelegentlich dazu, faktisch eigene Voll-
ziige — z. B. das Tridumen — als Manifestationen von vermeintlich auf3er-
menschlichen «metaphysischen» Michten zu deuten). Das fiihrt uns auf
ein wichtiges phinomenologisches Thema, dem ich sogleich einige fliich-
tige Bemerkungen widmen will, mochte aber zuvor noch den ins Schwarze
treffenden, die Heidegger-Abhandlung abschlieBenden Passus zitieren. Er
lautet: «Heidegger ist da. Man kommt an ihm nicht vorbei und ist auch
nicht — leider — iiber ihn in der Richtung seiner Frage hinausgekommen. So
ist er auf eine bestiirzende Weise im Wege. Ein erratischer Block, den die
Flut eines auf technische Perfektion gerichteten Denkens umspiilt und
nicht von der Stelle bringt.» (211) Koénnte diese Tatsache, dall weder er
selbst noch ein anderer die «Richtung seiner Frage» (nach dem Sinn von
«Sein») weiter verfolgt hat, nicht auch mit der Zweideutigkeit seines «Se-
hens» — das eben doch vielleicht ein «spekulatives Denken» und kein se-
hendes Erfahren war — zusammenhingen?

DaB auch bei Husserl die « Anschauung» und speziell die «Schau» der
Wesen eine zweideutige Angelegenheit war, stellt nur ein Beispiel zur Illu-
stration der Feststellung Schumanns dar: « Die Philosophie Edmund Husserls
ist, wie sich bei niaherem Hinsehen unmittelbar ergibt, von hochst zwie-
spaltiger, ja widerspriichlicher Natur. Dies in solchem Male, dal3 selbst
die Frage, von was denn im vorigen Satze die Rede gewesen sei, zu Aporien
filhrt und in Verlegenheit stiirzt.» Daraus werden die in der Husserl-
Renaissance iiblich gewordenen endlosen interpretatorischen Diskussionen,
die sich in der Regel lediglich an die Texte und nicht an die in ihnen ge-
meinten Sachprobleme halten, verstdndlich. Auch Gadamer beteiligt sich
in seinem ungemein fesselnden, der phiénomenologischen Bewegung ge-
widmeten Beitrag daran. Mit gutem Grund riickt er die Konstitutions-
problematik ins Zentrum. Nach allem scheint es mir hoffnungslos und damit
auch fast sinnlos geworden zu sein, herausbringen zu wollen, was Husserl
mit dem Begriff der «Konstitution» gemeint haben mag. Um wenigstens
anzudeuten, um was es dabei gehen kénnte, zitiere ich einen sich an Husserls
Frage nach einer sowohl die (in ihrer Realititsvermeinung eingeklam-
merte) gegenstindliche Welt wie auch das transzendentale Subjekt konsti-
tuierenden « Urstufe» anschlieBenden Abschnitt: «Es scheint das Besondere
der Urstufe, daB hier in keinem Sinne mehr von einer Aktivitit gesprochen
werden kann, durch die ihr Seinssinn als Geltungseinheit zustande komme.
Was seiend ist, ist vielmehr der transzendentale BewuBtseinsstrom selbst,
der in allen solchen Aktivititen, in allem leistenden Tun ,Ich‘ ist. Aber
auch er ist — und zwar auf passive Weise — selber konstituiert. Offenbar ent-
hilt diese Rede vom FluB3 und vom Ich durchaus illegitime Antizipationen.
Daraus folgt methodisch: Auch dieses Sein des transzendentalen Ego muB
eingeklammert und zur Konstitution gebracht werden. Damit erst kommen
wir auf die ,urtiimliche’ Gegenwart. Wie wird dieses Urphidnomenale er-
fahren? Offenbar durch Reflexion, die sich mit dem, worauf sie reflektiert,
als dasselbe weiB3, und das in bestindiger Iteration. So ist sie nicht selbst
Zeit, aber in ihr konstituiert sich der kontinuierliche BewuBtseinsstrom,
der die Seinsform der Zeit hat. Hier liegt das Problem. Ist wirklich mit

222



jenem Urphianomenalen des Ego ein bloBes Endresultat transzendentaler
Reflexion gemeint? Kommt letzteres nicht tiberhaupt kraft jener Urphano-
menalitit erst zustande (so daB3 in diesem Sinne ,Kreation‘ vorlige)? In der
Tat fragt Husserl: Ist die Urphidnomenalitiat der Urgrund der Zeitigung,
das Ur-Ich, iiberhaupt in der Form der Zeit? Husserl nennt sie Gegenwart,
aber in einem urtimlichen Sinne, demzufolge ihr — im Unterschiede zu dem
transzendentalen Ego — eine adiquate Selbstgegebenheit zuzusprechen ist.
Er stellt sich die Frage, ob das nicht widersinnig ist. Ist nicht alles Gegebene
jemandem gegeben, so daB dieser das Empfangende und nicht das Ge-
gebene ist? Offenbar mulB3 aber in dieser tiefsten Schicht der Selbstkonsti-
tution der Zeitlichkeit, wo es sich um den Urquell der strémenden Gegen-
wart handelt, eine Selbstbeziiglichkeit angenommen werden, die keine
Unterscheidung von Gebendem und Gegebenem bzw. Empfangenem ent-
halt.» (180).

Ich mochte nun nicht in eine Diskussion der damit exponierten Thematik
eintreten, sondern lediglich die Frage stellen, ob sie sich mit den beiden die
Phianomenologie urspriinglich leitenden Maximen: zu den Sachen! und:
Verwerfung aller nicht ausweisbaren Konstruktionen, vertragt? Da das,
was unter den «Sachen» zu verstehen sei, von Anbeginn strittig war, be-
schrianke ich mich auf die zweite Maxime, und da muB8 ich sagen: die ganze
transzendentale Problematik scheint mir aus puren reflexiven Konstruk-
tionen zu bestehen, die Husserl nicht als solche erkannt und deshalb als
Verweisungen auf transzendentale Strukturen ausgegeben hat. Damit
mochte ich nicht behaupten, da3 die transzendentale Fragestellung iiber-
haupt sinnlos sei. Wohl jedoch ist es mir nicht zweifelhaft, dall das trans-
zendentale Ich als «Trager» der konstituierenden Leistungen zum iiber-
wiegenden Teil ein Erzeugnis sekundirer Reflexionsakte darstellt, die nicht
einen zuvor verborgenen Bestand freilegen, sondern ihn iiberhaupt erst
hervorgebracht haben. Was transzendentale freilegende Reduktion sein
sollte und wollte, ist in Wirklichkeit ein erdachter Unterbau aus spekula-
tiven Reflexionen, die weder die Lebenswelten noch sonst irgendwelche
nicht-reflexive Gegenstandsbereiche oder die ge- bzw. erlebte Zeit zu konsti-
tuieren vermogen. Wenn ich ein einzelnes reales Haus einschlieBlich seiner
Umgebung wahrnehme, so sind daran eine Vielzahl von ebenfalls realen
singulidren — rezeptiven und produktiven bzw. reproduktiven — Akten be-
teiligt, die ich, darauf reflektierend, verallgemeinern und wieder zu einem
einheitlichen Gebilde zusammenfassen kann. Aber dieses erdachte Gebilde —
mag ihm im ibrigen ein transzendentaler Charakter eingeriumt werden
oder nicht — hat keineswegs jene Akte vollzogen, sondern ich als existenter
einzelner, in einer konkreten Situation befindlicher Mensch habe es getan.
Und ausschlieBlich als solcher lebe ich mit andern ebenfalls konkreten
Menschen in einer gemeinsamen Lebenswelt. Gewil miissen wir diese
Sachverhalte in generalisierenden Begriffen beschreiben, aber daraus folgt
doch nicht, daB sie — die Begriffe — wahrnehmen, handeln, denken usw.,
sowenig wie das erdachte transzendentale Ego.

Wenn man solche Einwinde als «naiv-realistische» verwerfen will, mag
man es tun; allein damit 148t sich der reflexive Zauber nicht rechtfertigen —

223



es sei denn als unverbindliches Glasperlenspiel. Wie wenig Husserls Denken
von wirklichen Erfahrungen bestimmt und wie sehr er iiberzeugt war,
welthaltige Erkenntnisse mittels der bloBen Reflexion stiitzen zu konnen, be-
zeugtauchseine Produktionsweise. Damit wird die, wie Gadamer mit Rechtsagt,
«GroBartigkeit von Husserls Lebensarbeit» nicht verkannt, freilich jedoch
zu einem guten Teil in die Dimension der irrealen Spekulationen verwiesen.
Daf3 die alteren Schiiler Husserls seine transzendentale Wendung nicht
mitgemacht haben, kénnte dadurch mitbedingt gewesen sein, dal} sie in
ihr einen Riickfall in das Konstruieren sahen. Der alte Wahn, die Welt
und den Menschen nur oder vorwiegend im schopferischen Denken er-
kennen zu kénnen, scheint ebenso «unsterblich» zu sein wie die — auf die
Sache gesehen voéllig verfehlte — zyklische oder die «dialektische» Deutung
des Lebensablaufes. H. Kunz

Michel Cornu, Kierkegaard et la communication de Iexistence. Lausanne,
I’Age d’Homme S.A., 1972, 306 p.

L’existence, telle que Kierkegaard I’entend, peut-elle étre 1’objet d’une
communication? Tel est le probleme auquel M. Michel Cornu tente de
donner une réponse. D’emblée 'auteur souligne que cette communication
ne ressortit pas au savoir, mais au powvoir (p. 10). Chez Kierkegaard, ’existence
est en effet «angoisse et désespoir, absence et félure» (p. 152) d’un individu
qui a le pouvoir de se faire par un choix continuel, et un tel choix implique
que I’existant ne peut se contenter de connaitre la vérité, mais doit se I’appro-
prier. Mettre I’accent sur cette appropriation, c’est placer au premier plan le
comment. De la sorte le probléme envisagé se pose sous la forme «comment
communiquer I’existence»?

Pour faire apparaitre la réponse, M. Cornu «accompagne» (p. 16) Kierke-
gaard en décrivant la démarche qui le conduit du stade esthétique au stade
éthique, et de celui-ci au stade religieux. A ses yeux, ces stades ne sont pas
des moments nécessaires, dans une dialectique de type hégélien, mais des
possibles dont chacun est valable en soi et peut étre librement choisi (cf. p.
160). Chacun d’entre eux se caractérise par une certaine qualité d’existence,
a laquelle correspond une certaine qualité de communication. Dans cette
perspective, le rapport a autrui s’établit «sur une conquéte de la conscience
par elle-méme, sur une constitution antérieure du moi» (p. 25). Comme le
souligne avec pertinence M. Cornu, c’est 12 une conception opposée a celle
de la phénoménologie, qui admet au départ une intersubjectivité reposant
sur I’appartenance 42 un monde commun. Pour Kierkegaard, le nous ne se
découvre qu’au terme d’un approfondissement par lequel le je et le tu ont
trouvé leur vérité, dans la solitude la plus profonde.

La description des stades ne peut étre comprise que si I’on garde présente
a Desprit la définition de Dexistant donnée dans le Traité du Désespoir:
«L’homme est une synthése d’infini et de fini, de temporel et d’éternel, de
liberté et de nécessité, bref une synthése.» (Cit. p. 22.)

Cette synthése, I’existant ne la réalise ni au stade esthétique ni au stade
éthique.

224



L’homme du stade esthétique «veut s’installer dans I'infini... Il craint qu’un
engagement qui le lierait ne lui ravisse son dernier espoir de liberté; il invente
perpétuellement de nouveaux possibles, qui doivent lui prouver qu’il ne
s’est pas perdu dans le fini, qu’il est au-dessus du fini» (p. 22). Mais pour le moi
une telle existence est une autodestruction, car la poursuite des possibles
I’empéche d’étre jamais lui-méme. Cachant son vide derriére des masques et
s’enfermant ainsi dans le secret, il utilise les autres a des fins de jouissance
poétique ou sensuelle, sans jamais communiquer vraiment avec eux.

L’homme du stade éthigue suit une voie opposée et s’installe dans le fini
«I1 découvre une réelle assurance dans des formes précises qui encadrent son
existence. La satisfaction du devoir accompli lui apporte la sérénité ...» (p. 23).
Cet homme se choisit et devient par la un moi transparent a lui-méme. Cette
transparence lui permet de s’ouvrir au général, sans rien dissimuler. Réalisant
ainsi I'identité de I’extérieur et de I'intérieur, il peut entrer en rapport durable
avec autrui, que ce soit dans le mariage ou dans ’exercice d’une fonction
publique. Mais l'intériorité risque alors de se transformer totalement en
extériorité, ce qui entrainerait la suppression de toute différence entre les sujets
et priverait la communication de tout fondement. Pour éviter ce danger,
I’homme du stade éthique n’exprimera pas directement ses propres sentiments,
mais uniquement ceux que l’autre peut éprouver. Sortira-t-il alors vraiment de
son moi? Rencontrera-t-il vraiment autrui?

Pour que la communication acquiére I’intériorité qui fait encore en partie
défaut a ce stade, il faudra que I'individu accede au rapport le plus intime,
le rapport avec Dieu. Il devra donc accomplir le saut dans le stade du religieux
et, plus précisément, du religieux chrétien, caractérisé par le paradoxe de
I’Homme-Dieu, en qui la Vérité éternelle s’est faite existence pour se com-
muniquer, d’une maniére indirecte, a ’homme.

Dans le rapport 4 I’Absolu comme paradoxe, I’homme se découvre pécheur,
mais pécheur pardonné. Libéré du désespoir, il réalise véritablement la
synthése du fini et de 'infini. «Sa finitude, mais en méme temps ’infini qui,
dans la foi, lui est conféré, lui deviennent évidents» (p. 108). Constitué en
un moi authentique par I’Absolu qui le fonde, il communique d’une maniere
authentique avec autrui, devenu pour lui un prochain. Dans une formule
frappante des Discours chrétiens, Kierkegaard recourt au vocabulaire hégélien
pour exprimer cette idée: «Quand on est soi-méme en étant en Celui qui est
en et pour lui-méme, on peut étre en et pour autrui ...» (Cit. p. 108.) C’est
dire que la communication avec autrui requiert une médiation, qu’elle ne
peut étre qu’indirecte. Mais, comme le souligne M. Cornu, la médiation ne
doit pas s’entendre en un sens hégélien: «Dieu fonde les individus existentielle-
ment; nous ne sommes donc pas dans la perspective du savoir qui opére la mé-
diation» (p. 109).

La dialectique de la communication dans ce stade ultime comporte plu-
sieurs moments que M. Cornu présente d’une maniere thématique. Nous ne
mentionnerons ici que le théme de la communauté d’Uniques et celui de
I’amour comme rapport entre personnes:

Face a Dieu, 'individu est seul, son rapport avec I’Absolu est un rapport
strictement privé, exigeant le secret. La communauté des croyants ne peut

225



donc étre qu’une «communauté d’Uniques». C’est dire que chaque individu
demeure, dans son intériorité profonde, irréductiblement différent des autres
et que la communication totale des consciences est impossible. Mais, aux yeux
de M. Cornu, Kierkegaard n’est pas un individualiste qui se complairait dans
son intériorité. Par ’amour le moi découvre 1’autre dans son altérité qui en
fait un foi et non un autre moi-méme, mais aussi dans 1'essentielle égalité qui
est celle de tous les hommes devant Dieu et qui fait de chacun le prochain
de tous. L’amour s’attache a autrui «comme étre éternel, comme celui qui
survit aux particularités que la mort vient annihiler» (p. 139). Cet amour du
prochain n’a rien de commun avec un simple penchant psychologique, avec un
bon sentiment. Il suppose que l'individu, radicalement transformé par son
rapport avec I’Absolu, a regu «la griace d’étre rendu aimant» (p. 133).
Objectera-t-on que les exigences posées par Kierkegaard sont telles que ’amour
en devient impraticable? M. Cornu répond que le philosophe danois le
savait bien et qu’il a peut-étre voulu présenter «comme une critique des
conditions de possibilité de I’amour authentique» (p. 134). En tout cas, dans
sa philosophie de ’amour se manifeste une nouvelle fois sa volonté d’étre
«le correctif», face a ’optimisme de son temps.

M. Cornu ne se limite pas a I’étude des divers modes de communication de
Pexistence. En posant que la philosophie de Kierkegaard est une philosophie
du comment, il s’est en effet assigné une autre tiche encore: montrer comment
cet auteur opére pour communiquer avec le lecteur singulier, comment il le
met en mesure de s’approprier librement la vérité existentielle qu’il lui propose.
En d’autres termes, si I’on rappelle que, selon le Post-scriptum, «le summum de
ce que peut faire un homme pour un autre, la ot chaque individu n’a affaire
qu’a lui-méme, est de le rendre inquiet» (cit. p. 14 et 135), il s’agit de chercher
comment Kierkegaard parvient a inquiéter son lecteur. Toute la seconde
moitié du livre de M. Cornu est donc consacrée au probléme de la forme
de I’ceuvre kierkegaardienne et s’efforce de montrer en quel sens elle est
adéquate a son contenu.

Une communication qui vise non a transmettre un savoir, mais 2 provoquer
chez Pautre la réduplication du message existentiel, doit & tout prix sauve-
garder la séparation des subjectivités. Elle doit donc demeurer toujours in-
directe. Pour satisfaire a cette exigence, Kierkegaard met en ceuvre une
rhétorique utilisant la dialectique, l'ironie et ’humour, ainsi qu’un art
fonctionnant comme mode d’argumentation philosophique.

La dialectique kierkegaardienne n’a pas le caractére totalisant de la dia-
lectique hégélienne. Dialectique du saut qualitatif et non de la médiation,
elle souligne et préserve les différences irréductibles entre les existences
concrétes d’une part, entre Dieu et Pexistant d’autre part. Bien qu’elle nie
Iidentité du réel et du rationnel, elle ne constitue pas, selon M. Cornu, un
appel a lirrationnel, mais une «logique propre de I'existence» (p. 155)
intégrant, par la catégorie du paradoxe, la passion au discours existentiel.

L’ironie trouve tout naturellement sa place dans cette dialectique, car
Kierkegaard en use comme d’un moyen permettant de «sauvegarder l'inté-
riorité en la masquant» (p. 172) ou, si I'on préfere, de maintenir entre I'inté-
riorité et extériorité la différence que requiert la communication indirecte.

226



Pour le montrer, M. Cornu commence par analyser la theése de Kierkegaard
sur le Concept d’ironie, puis cherche a cerner I'ironie en action dans les ceuvres
ultérieures. Dans cette perspective, les pseudonymes revétent une importance
toute particuliére, car ils constituent 1'un des aspects les plus importants de
cette ironie. Ils ne sont pas de simples masques derriére lesquels s’abrite
P’auteur, mais la réalisation vécue de possibles existentiels que Kierkegaard
situe & distance de lui-méme. Replacés dans le projet global de l'ccuvre,
«’approfondissement dans le religieux», les pseudonymes apparaissent comme
«le négatify, indiquant «ce que le christianisme n’est pas» (p. 188). A ce
titre, ils ressortissent & la communication indirecte. D’un autre coté, les
formes diverses d’existence qu’ils présentent ont une «valeur intrinséque»
(ibid.). Confronté a ces possibles, le lecteur est amené a choisir, et ce choix
sera d’autant plus libre que «l’écrit pseudonyme se tient totalement isolé de
Pauteur» (p. 186).

Lorsqu’il s’agit de communiquer 1’existence religieuse, un autre mode de
discours se révele adéquat: I’humour. Lui aussi se caractérise comme une forme
de communication indirecte, en introduisant une distance entre le Créateur
et la créature, entre la Vérité et son expression humaine, entre le sérieux
authentique et le faux sérieux. M. Cornu discerne cet humour dans les
Discours édifiants, qui conduisent médiatement a la Vérité, en I'indiquant
«sous le voile de la plaisanterie» (p. 196).

L’ironie «qui ne dit pas ce qu’elle dit», comme I’humour «qui en dit
plus qu’il ne semble» (p.199) illustrent d’une maniére particuliérement
éclairante un trait de la communication kierkegaardienne que M. Cornu sou-
ligne fortement: la duplicité, dans laquelle il voit un acte de générosité a 1’égard
du lecteur: «En disant moins ou plus que le lecteur ne le souhaiterait peut-
étre, elle le rend attentif, elle I’ouvre a une dimension plus vaste que la sienne»
(p- 201).

Elément essentiel dans la communication de ’existence, ’ar¢ doit permettre
a Kierkegaard d’actualiser des concepts, de les mettre en situation, de
rédupliquer le contenu de ’ceuvre dans sa forme. Gréce a lui la subjectivité
est rendue présente sans étre objectivée. Dans un dernier chapitre, qui apporte
des éléments trés nouveaux, M. Cornu montre comment cet art remplit
efficacement la fonction qui lui est assignée en recourant a des genres litté-
raires non philosophiques: le lyrique-dialectique, le mythe,le conte, ’anecdote,
le roman philosophique, la lettre, le journal littéraire, le pamphlet,’aphorisme,
le discours religieux. En mettant au service de son projet philosophique ces
divers moyens rhétoriques, Kierkegaard ouvre la voie 2 un nouveau mode
de philosophie.

M. Cornu, qui préte a juste titre tant d’attention a la forme de la philoso-
phie kierkegaardienne, a-t-il donné 4 sa propre étude la forme la plus adéquate?
Si, comme il ’affirme, le comment est pour Kierkegaard la question principale,
est-il judicieux de séparer la description du contenu de celle de la forme en
adoptant une construction en deux parties? Outre les inconvénients mineurs
que M. Cornu signale lui-méme (p. 140, n. 185), cette disposition donne a
penser que la distinction traditionnelle entre le fond et la forme peut légi-
timement s’appliquer & I'ceuvre de Kierkegaard, alors que tout I’effort de

227



M. Cornu tend a montrer qu’il n’en est rien et qu’en faisant apparaitre
«le comment, son pourquoi et les formes de sa manifestation» (p. 277), on abou-
tit & découvrir la spécificité de Kierkegaard, philosophe exigeant de chaque
lecteur qu’il manifeste sa propre pensée, philosophe de la subjectivité, de
P’ambiguité, de la différence. De la conclusion qui fait ressortir ces différents
traits, nous retiendrons spécialement les lignes dans lesquelles M. Cornu
élucide le sens de la pensée de la subjectivité chez Kierkegaard. En reprenant
un mot du Concept de I’angoisse: «or intérioriser, c’est le secret du dialoguey
(cit. p. 281), il affirme que cette pensée n’est pas un subjectivisme et que,
«s’1l faut plonger jusqu’au fond de I'intériorité, c’est pour mieux pouvoir
communiquer avec autrui parce que I'on s’est mieux découvert soi-mémey
(ibid.). S’1l est une theése que tout cet ouvrage tend a établir, c’est bien celle-1a
et, apres I’avoir lu, nous sommes pour notre part convaincu que Kierkegaard
n’aboutit pas «au refus de communication, a ’abstraction d’une solitudey,
comme le soutenait Jean Hyppolite (1).

1 Dans une conférence sur Hegel et Kierkegaard faite en 1955 et reprise
dans le recueil posthume Figures de la pensée philosophique (Paris, P. U. F.,
1971), I, cf. p. 204. L’affirmation de J. Hyppolite s’appuie sur des éléments
biographiques (relations de Kierkegaard avec son pére, avec sa fiancée, avec
I’Eglise danoise). Au contraire, M. Cornu écarte tous les éléments de ce genre
et interroge directement ’ceuvre. André- fean Voelke

Wilhelm Weischedel: Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer philo-
sophischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus. Erster Band:
Wesen, Aufstieg und Verfall der philosophischen Theologie;
zweiter Band: Abgrenzung und Grundlegung. Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1971 und 1972.

Wilhelm Weischedel ist einer der wenigen, vielleicht der einzige ernst zu
nehmende Denker, der es heute — «im Schatten des Nihilismus» und inner-
halb der Herrschaft der zum Atheismus tendierenden Wissenschaften —
noch wagt, eine «philosophische Theologie» ohne Abstiitzung in einem von
ihm entschieden verworfenen Offenbarungsglauben zu entwerfen. Der Mut
zu einem solchen Unterfangen verdient eine um so gréfere Achtung, als seine
kritische Darstellung des Wesens, Aufstiegs und Verfalls der philosophischen
Theologie — dies also das Thema des ersten (rund 500 Seiten starken) Ban-
des — nicht nur den iiberzeugenden Nachweis erbringt, daB3 sie (die philo-
sophische Theologie) die «zentrale Problematik der Philosophie» gebildet
hat, sondern daB3 auBerdem die entsprechenden Versuche von Thales und
Anaximander bis zu Heidegger gescheitert sind. Was Weischedel im Riick-
blick auf die groBartigen und tiefsinnigen Spekulationen Schellings niich-
tern feststellt: «DaB Gott ist, ist eine Sache der bloBen unbegriindeten
Behauptung, eine dogmatische, nicht in einer philosophischen Grund-

228



erfahrung ausweisbare Voraussetzung. Dal3 aber, wenn diese Voraussetzung
fallt, nichts als das Nichts iibrig bleibt, wird von Schelling selber indirekt
bestatigt» (I, 281), trifft ohne Ausnahme auf alle philosophischen Theo-
logien zu. Dessenungeachtet will Weischedel sein eigenes Bemiihen
offenbar nicht bloB als ein verbales Glasperlenspiel oder als erbauliche
Begriffsdichtung angesehen wissen — Unternehmen {iibrigens, die keines-
wegs sinnlos sind, vielmehr die menschliche Schopferkraft nicht weniger
eindriicklich dokumentieren als bildnerische, bauliche, sprachliche, musi-
kalische und tanzerische Kunstwerke, technische Erfindungen u. a. Des-
gleichen bleiben die Sinngehalte der metaphysisch-theologischen Gedanken
und auch die der offenbarten Glaubenswahrheiten davon unbertuhrt, ob
in ihnen etwas iiber die eine erfahrbare wirkliche Welt, die nicht wir her-
vorgebracht haben, und die Geschichte der Menschheit ausgesagt wird
oder nicht. Da aber die Metaphysiker und Theologen ihren Spekulationen im
Hinblick auf Natur und Geschichte eine Relevanz zusprechen — etwa dal3
in der von Gott erschaffenen Natur «verborgene Michte» oder in der Ge-
schichte der «absolute Weltgeist» oder ein «Seinsgeschick» wirksam seien —
und sie nicht als pure Gedankendichtungen gelten lassen wollen, erwecken
sie gelegentlich den Eindruck abstruser Phantastik.

Weischedel siecht den spezifischen Charakter der von ihm angezielten
philosophischen Theologie in der im Philosophieren aus freiem Entschluf3
durchzuhaltenden, jede Dogmatik verwerfenden «Radikalitat des Fragens».
Unter diesem Aspekt stellt er im ersten Teil des ersten Bandes den «Auf-
stieg der Philosophischen Theologie» in den reprasentativen Gestalten von
den Vorsokratikern bis und mit Hegel dar. Einen breiten Raum nehmen
dabei mit Recht die wortlichen Zitate ein, Sekundirliteratur wird nur ge-
legentlich beriicksichtigt. Bis Leibniz bleiben die stets kritischen Referate
knapp, von Kant an werden sie ausfiihrlicher, die Hegel-Darstellung er-
reicht fast 100 Seiten. Im zweiten Teil kommt der «Verfall der Philoso-
phischen Theologie» zur Sprache. Ansitze zu diesem Verfall sieht der
Verfasser bereits bei Hegel, zum vollen Durchbruch kommt er bei Feuer-
bach, Marx, Nietzsche und Heidegger. Dall in diesem Zusammenhang
weder die Aufklarung (etwa Holbach) noch Schopenhauer Erwihnung
finden, mutet doch etwas befremdlich an.

Der zweite Band (Abgrenzung und Grundlegung) — rund 280 Seiten —
setzt zundchst im dritten Teil (die zwei vorangehenden Teile finden sich
im ersten Band) die Auseinandersetzungen fort: einerseits mit christlichen
Theologen, welche die Maoglichkeit einer philosophischen Theologie mehr
oder weniger bestreiten (Barth, Gollwitzer, Bultmann, Ebeling und die
herrschende katholische Auffassung des Verhiltnisses von Vernunft und
Glaube bzw. Glauben und Philosophieren), andererseits mit zeitgendssischen
Ansitzen zu philosophischen Theologien bei Rahner, Pannenberg, Tillich,
Scheler, Jaspers und Kriiger. Das geschieht wiederum in ruhiger, beson-
nener, sachlicher, durchwegs iiberzeugender Weise. Immer wieder vermag
der Verfasser — in einer freilich etwas stereotyp anmutenden Art — zu zeigen,
daB sowohl die theologischen Leugner der philosophischen Theologie wie
die Autoren der philosophischen Theologien sich letztlich auf bloBe Be-

229



hauptungen oder auf nicht aufweisbare Voraussetzungen ausdriicklich
oder unausdriicklich stiitzen: «etwa das Durchwaltetsein der Welt vom Gott-
lichen, oder die Geschopflichkeit des Menschen, oder die Zugehérigkeit
des Selbst zu einer iibersinnlichen Welt, oder eine unmittelbare Moglich-
keit, sich vom Endlichen zum Unendlichen emporzuschwingen. Diese Vor-
aussetzungen haben die jeweils gegebene Antwort auf die Frage nach der
Moglichkeit einer Philosophischen Theologie sowie deren konkreten Ent-
wurf ermoglicht» (II, 153). Diese Kritik Weischedels beruft sich auf die
«Einsicht» als die einzige «Begriindung» des Philosophierens im Sinne des
radikalen Fragens: «Der Philosophierende kann nichts aufgrund einer
noch so ehrwiirdigen Tradition akzeptieren. Er muB3, was ihm anzunehmen
vorgelegt wird, priifen und muf3 versuchen, ob er es sich denkend zu eigen
machen kann. Er kennt keine andere Verpflichtung als gegeniiber dem,
was ihm einleuchtet. So steht das Philosophieren dem Glauben aufs duBerste
entgegen.» (II, 58) «Wo einer aus subjektiver Ehrlichkeit meint, glauben
zu miissen, da wird ithm der Philosophierende seinen Respekt nicht ver-
sagen. Aber er wird sich dabei bewul3t bleiben, dal3 der Weg des Glaubenden
nicht sein eigener Weg sein kann.» (11, 59) « Der Glaubende 148t sich das zu
Glaubende vorgeben: von den Schriften des Alten und Neuen Testaments,
von der Tradition, von der Kirche, von der je aktuellen Verkiindigung.
Was ihm da gesagt wird, nimmt er als ihn verpflichtende Botschaft ent-
gegen. Er fragt nicht primér nach der Einsichtigkeit, sondern akzeptiert das
Gesagte in einer jedenfalls nicht in der Vernunft begriindeten Entschei-
dung.» (II, 57f.)

Mit dem vierten Teil (Philosophieren und Sinnproblematik) beginnt die
systematische Ausarbeitung der schon im ersten Band und in fritheren Publi-
kationen angezeigten Konzeption des Philosophierens, das Weischedel also
als radikales Fragen versteht. In es nimmt er die Aspekte des je «offenen»
Skeptizismus, Atheismus und Nihilismus auf, wobei die «Offenheit»
die Verwerfung jeglicher Dogmatisierung der drei Positionen meint. Er be-
greift das Philosophieren als zwischen «SeinsgewiBheit und Nihilismus» ge-
spannten ProzeB; der Nihilismus leugnet «Sein» und «Sinn» («es gibt»
kein Sein und keinen Sinn). Die Analyse des Sinnbegriffes verliert sich
trotz der Erorterung einiger konkreter Beispiele im abstrakten Allgemeinen
(die Definition lautet: Sinn ist «das, was in der Weise des rechtfertigenden
und fraglosmachenden Griindens an einem als sinnhaft Bezeichneten — als
dessen objektiv vermeinter Sinn — haftet, was ihm seine Bedeutung als sein
Deuten auf eben jenes Sinngebende verleiht und es so verstehbar macht;
Sinn stellt sich immer in einer in der Richtung vom Sinngebenden zum Sinn-
haften unumkehrbaren und in der Richtung vom Sinnhaften zum Sinn-
gebenden expansiven Sinnkette dar») (II, 170). Unberiicksichtigt bleiben
dabei das Problem des «Sinnes» in den Organbildungen und im Verhalten
der Lebewesen und die — haufig genug absurde — Willkiir der menschlichen
«Sinngebungen». Davon abgesehen scheint dem Verfasser eine «unmittel-
bare SinngewiBheit» unhaltbar und der dogmatische; d. h. sich selber nicht
in Frage stellende Nihilismus sowohl unerweisbar als auch unwiderlegbar
zu sein.

230



Der fiinfte Abschnitt schlieBlich bringt die «Grundlegung der Philoso-
phischen Theologie». Sie geht von der «philosophischen Grunderfahrung»
aus, die Weischedel als «schwebende Erfahrung der Fraglichkeit von Sein
und Sinn» kennzeichnet. Diese radikale Fraglichkeit alles Seienden ver-
weist auf ihr vorgehendes (geschehendes) «Vonwoher» als Bedingung
ihrer Moglichkeit, und es — das Vonwoher — nennt Weischedel «Gott».

Eine Besinnung auf die «philosophisch-theologische Sprache» leitet die
nahere Bestimmung des Wesens des Vonwoher ein, das der Reihe nach als
«Geheimnis», «deus absconditus », «Vorgehen», «Machtigkeit», «Sein»,
«Nichtigkeit », «Schweben», «unbedingte Sinnerméglichung» und «Sinn-
abgriindigkeit» charakterisiert wird. Ob das Vonwoher in sich «zeitlich»
oder — in welchem Verstande immer — «ewig» sei, lasse sich nicht entschei-
den. Stattdessen stellt der Verfasser die Ubereinstimmungen und Unter-
schiede zwischen dem Vonwoher und den Gottesbegriffen der christlichen
Theologie, Hegels und Schellings heraus und zieht die Folgerungen, die sich
aus seinem philosophisch-theologischen Aspekt einerseits auf die Welt-
wirklichkeit und den Menschen, andererseits fiir die philosophisch-theo-
logische Haltung ergeben. Sie ist in sich «Offenheit» und «Abschied»:
«Abschied bedeutet: der Welt, in der man existiert, nicht tiber sich Gewalt
einrdumen, sondern ihr, der fraglichen, gegeniiber Distanz gewinnen. Ab-
schied bedeutet: sich auch von sich selber distanzieren, nicht sich auf sich
selbst versteifen, dem Eigensinn absagen, den Mut zur Selbstaufgabe in sich
erwecken. Abschied bedeutet so: im ganzen Felde des konkreten Daseins
seine Freiheit erringen und bewahren. Diese Haltung ergibt sich in ihrer
Notwendigkeit schon aus dem Gedanken des Philosophierens als des radi-
kalen Fragens, das aus der Erfahrung der radikalen Fraglichkeit erwéchst.
Wenn alles fraglich ist, dann kann man sich an nichts mehr halten, als ware
es ein Gewisses und Bestindiges. Wenn ferner die Fraglichkeit ein Schwe-
ben zwischen Sein und Nichtsein ist, dann ist gerade die abschiedliche Hal-
tung erforderlich, weil sie selber den Charakter des Schwebens trigt. Sie
begibt sich nicht in die scheinbaren Selbstverstindlichkeiten des Seins, sie
widersteht aber auch den Verlockungen des Nichtseins; zwischen beiden
halt sie sich in der Schwebe. Erst die Haltung des Abschieds gibt auch
die rechte Gelassenheit den Dingen und den wechselvollen Schickungen des
Daseins gegeniiber. Erst in der ruhigen Stetigkeit der Gelassenheit findet
der Mensch zu sich selber und zu seiner wesenhaften Freiheit.» (II, 256)

Auch ohne Beriicksichtigung der mannigfachen religidsen Vorstellungen
und Handlungen der sog. primitiven Vélker gelangt man im Blick auf den
zumal im ersten Band ausgebreiteten metaphysisch-theologischen Gedanken-
reichtum zu jenem verwirrenden Eindruck, der Kant von einem «ewigen
Zirkel von Zweideutigkeiten und Widerspriichen» sprechen lieB. Riumt
man ihnen nun, statt sie von vornherein als bloBe sprachlich-spekulative
Gebilde zu verwerfen, irgendwelche Beziige zu den Bereichen des « Wirk-
lichen» ein, so gelangt man schwerlich zu einem einigermaBen bestimmten
Urteil, ohne die in diesem Zusammenhang iiblichen Begriffe zu prizisieren.
Von «der» «Realitit» zu reden ist nahezu sinnlos, wenn zu ihr auBer
den einzelnen sinnlich wahrnehmbaren Dingen und Geschehnissen und

231



den darauf gerichteten Erlebnisvollziigen auch Begriffe, Traum- und
Mirchengestalten, Dichtungen, Dimonen u. a. gehoren sollen. Und wenn
wir von der «Wirklichkeit» vorwiegend oder ausschlieBlich aufgrund der
«Erfahrung» — und nicht mittels des reinen Denkens — Kenntnisse gewinnen,
dann ist es abwegig und verschleiernd, von einer «transzendentalen» oder
«metaphysischen» «FErfahrung» zu sprechen, falls die sich in dieser er-
schlossenen Einsichten als Reflexionserzeugnisse erweisen. Dabei mul3 be-
achtet werden, daf die gedankliche Herkunft der letztern keineswegs immer
offen daliegt. Denn da in unserem faktischen alltiglichen und wissenschaft-
lichen Erfahren rezeptive — irrefithrenderweise zumeist als «passive» be-
zeichnete — und produktive («spontane») bzw. reproduktive Faktoren be-
teiligt sind und eine primére Einheit bilden, bedarf es sorgfaltiger Analysen,
um in den Erfahrungsgehalten die im strengen Sinne gegebenen und die
an das Begegnende herangetragenen, in es projizierten Anteile — z. B. Be-
griffe und Bedeutungen — zu unterscheiden.

Der seit alters an den religiésen Vorstellungen geiibten Kritik ist es mehr
oder weniger iiberzeugend gelungen, in ihnen phantastische, illusionire,
wahnhafte Ziige aufzuweisen, die sie auf Wiinsche, Angste, Schuldgefiihle
und andere psychologische Motive zuriickgefithrt hat. Dieser reduktiven
Interpretation sind auch die auf den offenbarten Gott bezogenen Glaubens-
aussagen unterworfen worden. Darin spielt vor allem der Begriff der «Pro-
jektion» eine groBe Rolle, und zwar in dem Sinne, dall die Gott zuge-
schriebenen «Eigenschaften» gedanklich iibersteigerte «selbstentfremdete»
menschliche Merkmale seien. Ob diese Deutung nur auf die heidnischen
Gottheiten oder auch auf den biblischen Gott zutrifft, braucht eine «anthro-
pologische» Betrachtungsweise, welche die religiosen Phinomene lediglich
als menschliche Erlebnisse und Handlungen zur Kenntnis nimmt, nicht zu
bekiimmern: sie klammert den «géttlichen Bereich» als fiir dessen Beurtei-
lung unzustandig prinzipiell aus und 1a63t es offen, ob ihm eine eigenstindige
«Wirklichkeit» oder gar das «hochste Wirklichsein» eignet, oder ob er ein
Erzeugnis des denkenden Glaubens ist.

Fragt man unter diesem Vorbehalt gleichwohl nach einem mdoglichen
anthropologischen Ursprung der theologischen, auf den christlichen Gott
gerichteten Aussagen, dann zeigt sich, dal3 einige von ihnen auch auf den
eigenen faktischen Tod und dessen Zusammenhang mit der Sterblichkeit
als thn «ermoglichendes» Konstituens des Menschseins bezogen werden
kénnen und — falls man sich auf den erfahrbaren Bezirk beschrinkt — miissen.
Eine «Allmacht» ist uns nirgends als FFaktum gegeben, es sei denn im Hin-
blick auf den alles Lebendige iiberwiltigenden Tod. Er bietet sich sozusagen
als Modell der erdachten Allmacht an, welche die Theologen auf den ein-
zigen Gott «iibertragen». Dessen Einzigkeit verweist — anthropologisch be-
trachtet — auf die Einmaligkeit des sich ereignenden Todes zuriick. Seine
stindige Einbruchsbereitschaft aufgrund der Sterblichkeit verdient als ver-
borgene «Allgegenwart» des moglichen Todes gekennzeichnet zu werden.
Die zwischen der Allgegenwart und der — etwa von Bultmann betonten —
«Zukunft» Gottes gedanklich gestifteten Beziechung reflektiert das reale,
d. h. den je individuierten Lebensablauf mitverwirklichende Verhiltnis

232



zwischen der (allgegenwirtigen) Sterblichkeit und dem «Eintritt» des
kiunftigen Endes. Auf den Eintritt, nicht auf den «Inhalt» des Todes be-
zieht sich die singulire GewiBheit des Sterbenmiissens. Dem entspricht
die Behauptung Thomas von Aquins, derzufolge lediglich die «Existenz»
Gottes gewil3, sein «Wesen» jedoch unfaBlbar sei. Das erméglicht es dem
Denken, den erfahrungsgemiaB3 auf den Tod beschrinkten GewiBheits-
charakter auch auf andere, zumal «transzendente», will sagen in ein «Jen-
seits» des irdischen Daseins verlegte, jeglicher Erfahrbarkeit entriickte
Gehalte auszuweiten, etwa auf den Glauben und auf ein «ewiges Leben».
Denn das Wissen um das Kommen des eigenen Todes schlieft dasjenige
um das Ende eines zeitlich erstreckten Ablaufs, d. h. des Lebens und damit
die Fihigkeit des Intellekts ein, eine «unendliche» Zeit oder die die
Endlichkeit verneinende «Uberzeitlichkeit» bzw. «Ewigkeit» zu denken,
nicht zu erfahren. Und was die UnfaBbarkeit, Unsagbarkeit und das Ge-
heimnis Gottes angeht, treffen diese Bezeichnungen auch auf den Tod zu,
von dem wir in einem pragnanten Sinne nicht einmal ausmachen konnen, ob
er «ist» oder «nicht ist».

Diese anthropologische Reduktion theologischer Aussagen greift, wie die
Andeutungen zeigen, auf die Sterblichkeit und die TodesgewiBheit als
aufweisbare faktische Konstituenten des geschehenden, je singularen Mensch-
seins und nicht auf psychologische Motive zuriick, so unbestreitbar solche
am religiosen Erleben und Verhalten ebenfalls beteiligt sind; doch sehen wir
davon ab. Stattdessen mochte ich mich jetzt dem zuwenden, was Weischedel
als philosophische Grunderfahrung beansprucht: der radikalen Fraglich-
keit alles Seienden einschlieBlich des Fragenden selbst.

Mit Recht schreibt er, da3 das, was fraglich werde, das «einzelne Sei-
ende» sei, «aber freilich in seinem inneren Verweis auf das Seiende im ganzen
und in seinem Eingebettetsein in dieses». In diesem Sinne versteht er die
«Ausweitung der Erfahrung der Fraglichkeit des einzelnen Seienden zur
allgemeinen und durchgingigen Fraglichkeit ... So wird das ,ist* des ein-
zelnen Dinges fraglich und damit das ,ist* itberhaupt» (II, 202). Allein
handelt es sich bei diesem «Fraglichwerden» tatsdchlich um primar er-
fahrene Sachverhalte und nicht vielmehr um sekundire Resultate einer
an das zunichst fraglose Begegnende herangetragenen fragenden, mithin
denkenden Aktivitit? Diese Frage ist in etwas verdndertem Sinn Weischedel
bereits von seinem Schiiler Miiller-Lauter gestellt worden (II, 187f.),
aber er hat sie mit einer fehlgehenden Erwigung — die Antwort miiBte sich
«etwa an der Erfahrung des Todes als einer vorziiglichen Weise der Er-
fahrung der Fraglichkeit zeigen» — beiseite geschoben. Die Erwigung scheint
mir deshalb verfehlt zu sein, weil zum mindesten das Erfahren des eigenen
Todes ein pures passives Erleiden bleibt, dem gerade das Moment mangelt,
welches alle tibrigen Erfahrungsweisen zentral auszeichnet: das kenntnis-
und erkenntniseinbringende Vernehmen des Begegnenden. Dieses wesent-
liche Moment sowohl des alltiglichen als auch des wissenschaftlichen Er-
fahrens spielt bei Weischedel kaum eine Rolle, weshalb er etwa der von
Kriiger mit gutem Grund betonten Rezeptivitit des Erkennens (II, 142ff.)
kein Verstindnis entgegenzubringen vermag. Weischedel sagt, die Erfahrung

233

16 Studia Philosophica XXXIII



sei «ihrem Wesen nach Widerfahrnis. In ihr tritt etwas entgegen, begegnet
etwas. Und zwar erfihrt man in einer wahren Erfahrung das Begegnende
so, dal3 es ohne eigenes Zutun des Erfahrenden diesem von sich selbst her
entgegentritt bzw. daBl es dem Versuch, es beiseite zu schaffen, von sich
selbst her einen Widerstand leistet. Das entscheidende Moment ist also das
,von sich selber her». Er fahrt dann fort — und damit beginnt eine Kenn-
zeichnung, die nur fiir relativ seltene Erfahrungsvollziige gilt, keineswegs
fiir die iiblichen: - «Dem entspricht, daB man dem Erfahrenen gegeniiber
in Ohnmacht versetzt wird. Die Erfahrung kommt iiber einen, sie iiber-
fallt einen, man kann nicht anders erfahren, als man erfihrt. Eben sofern
dies geschieht, ist die Erfahrung wahre Erfahrung.» (I1, 204)

Genau so wie wir nur von einzelnen Dingen, Erlebnissen, Geschehnissen
eine erfahrende — nicht blof3 erdachte — Kenntnis und Erkenntnis erwerben
konnen, genau so lassen nur sie sich auf ihre Beschaffenheit, Seinsart usw.
hin befragen. Um das zu kénnen, miissen sie uns, dem Befragen vorgingig,
irgendwie begegnen oder gegeben sein — und zwar als vorerst noch unbe-
fragte Gegenstande. Die Fraglichkeit als solche eignet ihnen von sich aus
so wenig wie das Gesehenwerden eines Baumes eine ihm selbst wie die Form,
die Farbe u.a. zukommende Eigenschaft bildet. Wenn ich auf konkrete
Vollziige des Fragens reflektiere, so zeigt es sich mir als intermittierende,
zumeist sprachlich gefal3te geistige Aktivitat, jedoch weder als «Geschehen»
noch gar als «ein Vorgang ... im strengen Sinne des Wortes», wie Wei-
schedel behauptet (II, 179, 185). Desgleichen bleibt es mir vollig unein-
sichtig, weshalb die Fraglichkeit die «Grundverfassung der Weltwirklich-
keit» (II, 234) sein und «alles einzelne Wirkliche . .. seine Fraglichkeit von
der radikal fraglichen Wirklichkeit als solcher» (II, 208f.) erhalten sollte.
So etwas wie die « Weltwirklichkeit», genauer: das mit dem Wort gemeinte
Korrelat an Wirklichem gab es doch schon, bevor Menschen als die fragenden
Wesen aufgetreten waren; und wenn diese dann die Grundverfassung der
Welt in die radikale Fraglichkeit verwandelt, d. h. umgedacht haben,
konnte es nur aufgrund einer verallgemeinernden, mithin denkenden Hypo-
stasierung von befragten einzelnen Objekten her geschehen. Uberall weite
«sich die Erfahrung, wenn man sich ihrer inneren Aufforderung, ihr nach-
zusinnen, nicht entzieht, ins Allgemeine und Grundsitzliche aus. Sie wird
zur Begegnung mit der durchgingigen, die Welt iiberhaupt einschlieBlich
des eigenen Daseins bestimmenden und durchherrschenden radikalen Frag-
lichkeit» (1I, 195). Ich glaube nicht, dal3 diese Schilderung einen die Welt
als solche treffenden aufweisbaren Sachverhalt beinhaltet.

Nun bemerkt Weischedel einmal, die radikale Fraglichkeit lasse sich
schlieBlich «auch als Hinfilligkeit bezeichnen. Dieser Ausdruck bedeutet,
daB die Wirklichkeit vom Absturz ins Nichtsein und in die Sinnlosigkeit
bedroht ist und sich gleichwohl iiber dem Abgrund hilt» (II, 207). Indessen,
was heiBt die radikale Fraglichkeit lasse sich auch als Hinfélligkeit « bezeich-
nen»? Soll damit gesagt werden, die Hinfélligkeit sei eine andere Art oder
eine «Folge» der Fraglichkeit? Oder ist es nicht umgekehrt so, daB die
Hinfilligkeit als Sterblichkeit aller einzelnen Lebewesen und als Zerfallen
und Verschwinden alles leblosen Seienden — wenngleich unserer Erfahrung

234



nur winzige Bruchstiicke dieser Prozesse unmittelbar gegeben sind — der
Fraglichkeit vorausgeht, die letztere demnach lediglich eine gedankliche
Umdeutung eines von dieser vollig unabhiangigen Geschehens darstellt?
Der Einwand, den Weischedel — ich bemerkte es schon frither — immer
wieder gegen die philosophischen und die sich auf den Glauben an die
Offenbarung berufenden christlichen Theologen erhebt und der seiner
Kritik die iiberzeugende Kraft verleiht, ist der, daB die in Frage kommenden
Autoren sich letztlich stets auf bloBe Behauptungen und auf unausweisbare
Voraussetzungen stiitzen. Obwohl Weischedel selber es nicht ausdriicklich
tut, konnte man das Prinzip der kritischen Argumentation ein « phdnomeno-
logisches» nennen. Hinzu kommt die eminent wichtige legitime Forderung,
dergemil} jedes « Ausschweifen ins Phantastische und Unbewahrheitbare . ..
mit AduBerster Behutsamkeit vermieden werden» miisse (II, 208). Nun
finden sich in den uns iiberlieferten metaphysischen und theologischen
Spekulationen zahlreiche Gedanken, die uns heute phantastisch anmuten
und unbewahrheitbar sind — und zwar nicht deshalb, weil sie «unmdoglich»
oder in sich widerspriichlich wiren, sondern weil es in der Weltwirklichkeit
keine entsprechenden erfahrbaren Sachverhalte gibt. Einzelne Vertrauens-
briiche, Todesfalle und andere von Weischedel angefiihrte Beispiele ver-
mogen als erfahrene Ereignisse unsere Beziige zur Welt dermalen zu er-
schiittern, daB3 diese als ganze von Grund aus fragwiirdig geworden zu sein
scheint. Allein die weltbildenden Gegenstinde als solche werden davon
in keiner Weise beriihrt oder gar verandert. Vielmehr handelt es sich dabei
um eine sekundire Auslegung der Welt, die sich von der Erfahrung her so
wenig bewahrheiten 14Bt wie ihre Interpretation als Schopfung Gottes.
Vermutlich hitte Weischedel dies selber bemerkt, wenn er sich durch die
Umbenennung der offensichtlichen Befragbarkeit alles Begegnenden in eine
Fraglichkeit als vermeintliche «Eigenschaft» desselben, also aufgrund eines
rein sprachlichen Sachverhaltes nicht hitte irrefithren lassen. Dann wire
vielleicht der logisch korrekte, in der Sache aber ins Leere weisende « SchluBB»
auf das Vonwoher unterblieben. Denn die Hinfélligkeit des Seienden ist
«das Letzte», was uns die gedanklich erweiterte Erfahrung zeigt. Eine
unverdnderliche «Substanz» oder das «Sein» oder das «Nichts» sind pure
Erzeugnisse unseres Denkens; dunkel bleibt jedoch, welche konstituierenden
Faktoren es zu einem solchen verabsolutierenden Schépfertum beféhigen.
H. Kunz

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Dritte Auflage. J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1972.

Gadamers Buch hat eine auBerordentliche Resonanz ausgelost. Das doku-
mentiert sich schon in der Tatsache, da3 bereits nach 12 Jahren eine dritte,
jetzt vorliegende Auflage nétig geworden ist. In ihr hat der Verfasser den
Text «neu durchgesehen, manche bibliographische Hinweise . .. erneuert»
und vor allem ein wichtiges « Nachwort» beigesteuert (das leider im Register
unberiicksichtigt blieb). GewiB, mit der seinerzeitigen Wirkung von «Sein
und Zeit» kann sich « Wahrheit und Methode» nicht messen; dennoch

235



diirfte das Werk seither das erfolgreichste deutschsprachige philosophische
Buch sein. Das rechtfertigt Gadamers LeistungsbewuBtsein vollauf: « Wenn
man den Ort meiner Arbeit innerhalb der Philosophie unseres Jahrhunderts
charakterisieren wollte, dann mii3te man geradezu davon ausgehen, dal}
ich versucht habe, einen zwischen der Philosophie und den Wissenschaften
vermittelnden Beitrag zu leisten und insbesondere die radikalen Fragen
Martin Heideggers, denen ich Entscheidendes verdanke, auf dem breiten
Felde wissenschaftlicher Erfahrung, soweit ich es nur irgend iiberschaute,
produktiv weiterzufithren. Das nétigte freilich dazu, den beschrankten In-
teressenhorizont der wissenschaftstheoretischen Methodenlehre zu iiber-
schreiten. Aber kann es einer philosophischen Besinnung als Einwand ent-
gegengehalten werden, daB sie die wissenschaftliche Forschung nicht als
Selbstzweck betrachtet und mit ihrer philosophischen Fragestellung auch
noch die Bedingungen und Grenzen der Wissenschaft im Ganzen des mensch-
lichen Lebens thematisiert?» (514)

Aber hat Gadamer in seinem Werk wirklich das «Ganze des mensch-
lichen Lebens» thematisiert? Erfiillt es den Anspruch einer «universalen
philosophischen Hermeneutik», falls diese das Selbstverstindnis des unver-
kiirzten Menschseins umgreifen soll? Tragt seine Reflexion auf das «Ver-
fahren der Wissenschaften» nicht zu kurz, ungeachtet seiner trefflichen
Feststellung, dergemial3 das, «was der Reflexion unterwerfbar ist, ... stets
begrenzt gegeniiber dem» sei, «was durch vorgingige Prigung bestimmt
ist» (534)? Zu dem Bereich des Vorgegebenen, auf den sich die Reflexion
beziehen kann, gehéren doch wohl auch die menschliche Leiblichkeit und
die ihr eignende auBersprachliche priintentionale Expressivitit, die vitalen
Antriebe und die ihnen zugeordneten nicht-idealen Bedeutungsgehalte,
das kontinuierliche Lebensgeschehen als Triager der geistigen Produktivi-
tat, kurzum die «naturwiichsigen» Anteile des Menschen, die Dilthey in
seiner Hermeneutik wenigstens in andeutenden Ansitzen noch beriicksich-
tigt hat. Mit Recht sagt Gadamer, der Sinnbegriff der idealistischen Identi-
tatsphilosophie verenge die «hermeneutische Reflexionskompetenz auf
die sogenannte ,kulturelle Uberlieferung’, gleichsam in der Fortsetzung
Vicos, der allein das von Menschen Gemachte menschlich verstindlich
fand. Die hermeneutische Reflexion, die meiner ganzen Untersuchung ihre
Pointe gibt, sucht aber gerade zu erweisen, dal3 ein solcher Begriff von
Sinn-Verstehen irrig ist, und ich habe in dieser Hinsicht auch Vicos be-
rithmte Bestimmung einschrinken miissen. Sowohl Apel wie Habermas
scheinen mir an diesem idealistischen Sinn von Sinn-Verstehen festzuhalten,
der dem ganzen Duktus meiner Analyse nicht entspricht. Es war nicht von
ungefihr, daB ich meine Untersuchung an der Erfahrung der Kunst orien-
tierte, deren ,Sinn‘ fiir das begriffliche Verstehen nicht ausschépfbar ist»
(534).

Mit dem Einbezug der Kunst und des dsthetischen BewuBtseins wird die
Enge des idealistischen Sinnbegriffes zwar gesprengt, aber noch nicht ein
Zugang zu der auBersprachlich-leiblichen Expressivitit und den in ihr «er-
scheinenden» Stimmungen erdffnet. So zentral die Sprachlichkeit zumal
fir eine historisch-philologisch orientierte Hermeneutik ist: fiir eine an-

236



gemessene Interpretation des menschlichen Selbstverstindnisses und damit fiir
eine universale philosophische Hermeneutik reicht die Beriicksichtigung
des vorwissenschaftlichen Erfahrens, der Dichtung und der Rhetorik nicht
aus.

Gegeniiber Habermas und dessen Glauben an den aufklirerischen
«zwangsfreien Dialog» gesteht Gadamer seine «tiefe Skepsis ... gegen die
phantastische Selbstiiberschatzung ..., welche sich das philosophische
Denken fiir seine Rolle in der gesellschaftlichen Wirklichkeit anmal3t — oder
anders gesagt: gegen die unwirkliche Uberschitzung der Vernunft im Ver-
gleich zu den emotionalen Motivationen des menschlichen Gemiits» (529).
Das ist illusionslose Redlichkeit, die sich wohltuend von den gelegentlich
zu horenden Verkiindungen abhebt, in denen der Philosophie eine «grolle
Zukunft» vorausgesagt wird. H. Kunz

Evolution — Revolution. Edited by Rubin Gotesky and Ervin Laszlo.
New York: Gordon and Breach, 1971, ix-351.

Ce volume est un recueil de 12 travaux de philosophes américains. Les
concepts d’évolution et de révolution y sont analysés selon un large éventail
de perspectives philosophiques. Lewis Hahn commence par une réinterpréta-
tion de I’évolution dans les termes du pragmatisme contemporain. Il montre
par sa discussion que la philosophie conceptualiste représente de fagon
adéquate la théorie de Darwin, purgée de la présomption illicite que I’évo-
lution soit équivalente de progreés. R. PuLicanpLA soumet aussi la théorie
classique de I’évolution a sa perspective philosophique personnelle — cette
fois, celle d’une théorie des systemes généraux. Il conclut que les concepts
d’évolution et de révolution s’impliquent 'un a l’autre. P. G. MORRIsON,
dans un morceau d’analyse conceptuelle bien menée, soutient la thése
kantienne qu’une idée fixe de «cosmos» est vide. Il reléve les dangers qu’il
y a a fonder un programme d’évolution sociale sur la «théorie cosmique».
Le travail de Morrison contient une intelligente et intéressante analyse du
marxisme, envisagé comme une sorte d’Augustinisme scientifique. ALASTAIR
TAYLOR présente une version plus élaborée de la thése de Puligandla. Son
travail mérite vraiment d’étre lu, ne serait-ce que comme un exemple
montrant a4 quel point ’admiration des «sciences précises» a influencé la
philosophie américaine. Il arrive en quelque sorte, avec 1’aide de graphiques,
a enraciner le darwinisme social dans la théorie des quanta. Lee Thayer lance
une attaque contre la these, représentée par Taylor, qui met en question la
valeur des méthodes scientifiques pour ’étude de la conduire humaine et
sociale. Cette attaque est poussée plus loin par EpmMuND ByYRNE, qui s’efforce
avec vigueur de montrer qu’une position prise a 1’égard de la société, de
Pévolution et de la révolution, ne saurait étre celle d’un observateur dés-
intéressé. RIcHARD MCKEON, qui, lui, ne parait pas persuadé que le terme
«cosmos» soit dépourvu de sens, défend la primauté d’un concept d’«ordre
du monde», et discute de I’évolution et de la révolution selon ce concept.
Joseru KockeLmANs envisage I’évolution de la science selon une perspective
phénoménologique. Il assure que la Science ne peut se développer que sur

237



la base d’une sorte de rationalisme méthodologique. Le travail de Richard
Cole apporte un point de vue semblable, dans un langage plus apparenté
a Aristote qu’a Husserl. C’est un travail assez Buberesque que celui d’Ep
WARD MAzI1ARzZ, qui forge le terme «involution» pour désigner 1’évolution-
révolution comprise dans le développement personnel. Suit une discussion
de I’évolution et de la révolution dans I’expérience religieuse selon Arthur
Holmes qui vous laisse perplexe. Le dernier travail, par GEORGES SCHRADER,
est considérablement plus clair que celui de Maziarz, s’il n’est pas moins
existentiel. Il soutient la thése de Maziarz que I’homme doit étre considéré
essentiellement comme un étre «intrapersonnel», enraciné dans un contexte
naturel-social. Schrader fait quantité de commentaires philosophiquement
suggestifs sur des sujets d’intérét général tels que: le capitalisme, la pol-
lution, le marxisme, la famille, la mort, etc. M. van de Pitte

Rolf Lither: Die Beherrschung der Mannig faltigkeit. Philosophische Grund-
lagen der Taxonomie. Gustav Fischer Verlag, Jena 1972.

Wihrend der Herrschaft des Nationalsozialismus fiihlte sich ab und zu
ein Forscher dazu gedringt, seinen «Glauben» an den «Fiihrer» und an die
von diesem reprisentierte « Weltanschauung» offentlich zu bekennen. Ge-
wil3 geschah das nicht immer reinen Herzens, und kaum je war es von der
Sache her gesehen gerechtfertigt. Heute ist es die «marxistisch-leninistische
Wissenschaftswissenschaft» und «Naturphilosophie», denen sich manche
Autoren verpflichtet wissen und ihre sachbezogenen Darlegungen mit
entsprechenden Konfessionen einleiten. Einen Beleg dafiir liefert Lother
mit seinem vorliegenden Buch.

Er schreibt in der Zusammenfassung: «Die wissenschaftliche Antwort auf
die Frage nach den philosophischen Grundlagen der modernen Taxonomie
kann nur auf der Grundlage der marxistisch-leninistischen Philosophie und
Wissenschaftswissenschaft erarbeitet werden.» (249) Ich habe im ganzen
Werk keine einzige Erorterung, geschweige denn konkrete Beispiele fiir
taxonomische Probleme getroffen, die diese These bestitigen wiirden. Wenn
Lother ferner zustimmend die Formulierung von Dubinin, eines russischen
Autors, zitiert: «Die Steuerung des Lebens, die auf der Erkenntnis seines
Wesens beruht, halten wir fiir das zentrale Problem der modernen Biologie.
Das Hauptziel der Biologie ist die Losung praktischer Aufgaben und der
Medizin sowie die Steuerung der Evolution des Lebens insgesamt auf un-
serem Planeten» (43), so ist dazu zu sagen, dal3 schon die Begriinder der
modernen Naturwissenschaften diese in den Dienst einer erfolgreicheren
Naturbeherrschung und damit der Lebenspraxis gestellt haben. DafB sie
dariiber hinaus noch einen «zweckfreien Bereich» der Erkenntnis um ihrer
selbst willen anerkannten, bezeugt den weiteren Horizont der fritheren
Forscher, die die dem Menschen einwohnende Fihigkeit der Wissens-
gewinnung als «Selbstzweck» nicht wegen ihrer unbestreitbaren Verflech-
tung mit der Lebenspraxis geleugnet haben. Um die Unhaltbarkeit des
morphologischen Idealismus und des ihm zugrundeliegenden Platonis-
mus darzutun, bedarf es keines dialektischen Materialismus, sondern der

238



kritischen Einsicht in die Tendenz zur Selbsthypostasierung der Denk-
erzeugnisse, die sich iibrigens auch noch in der angeblichen «objektiven
Existenz des Allgemeinen in den Dingen» auswirkt. Und um zur Feststellung
zu gelangen: «Vergleichen und Klassifizieren als Grundoperationen der
Taxonomie sowie die zu Hilfe gezogene typologische Methode der ver-
gleichenden Morphologie und Ontogenetik sind auf der sinnlichen Wahr-
nehmung der objektiven Realitat in der Beobachtung beruhende gedank-
liche Operationen der empirischen Stufe der wissenschaftlichen Erkennt-
nis. Sie erfolgen wie alle rationale Erkenntnis tiberhaupt im Medium der
Sprache» (133), braucht es weder eine politische noch eine gesellschaftliche
Steuerung. Wie Léther die Rolle der marxistisch-leninistischen Welt-
anschauung fiir die Biologie zu suggerieren versucht — namlich in der Weise
des bloBen, sachlich unausgewiesenen Behauptens —, das bezeugt para-
digmatisch seine Charakterisierung Goethes als «pantheistisch verkleideten
Materialisten und bedeutenden Dialektiker» (105). Unbeabsichtigt ver-
rat er das vermutliche Motiv seines abwegigen Einfalls: es gebe «kaum
einen deutschen Autor ..., der seine Weltanschauung, egal welche, nicht
mit Goethe teilen méchte».

Nach der Einleitung und der Darstellung der «allgemeinen Voraus-
setzungen der Taxonomie» beschreibt der Verfasser im 3. und 4. Kapitel
die «Grundoperationen der Taxonomie»: Vergleichen, Klassifizieren und
«Benamen». In jenem Kapitel skizziert er auch — sich vorwiegend auf
Sekundérliteratur stiitzend — die (bis auf Aristoteles zuriickgehende) Ent-
stehung und Entwicklung der Taxonomie. Das fiir Léther selbst wohl wich-
tigste letzte (5.) Kapitel ist der « Taxonomie und Phylogenetik» gewidmet.
In ihm ergreift er die naheliegenden Gelegenheiten, um seine politische
Parteilichkeit und Beschranktheit zu demonstrieren. Sie macht eine sach-
liche Diskussion von vornherein aussichtslos. Der einzige Gewinn, den die
Lektiire des Buches eintragt, bleiben die Hinweise auf einige im Westen
wenig bekannte Autoren. DaBl Léther die unvermeidliche Folge seiner
extremen Ausrichtung der Biologie auf die Unterwerfung der Natur: nim-
lich die zunechmende Reduktion der Mannigfaltigkeit des Lebendigen nir-
gends erwahnt, diirfte kennzeichnend sein. H. Kunz

Jiirg Zutt (Hrsg.): Ergriffenheit und Besessenheit. Ein interdisziplinires
Gesprich tiber transkulturell-anthropologische und -psychiatrische
Fragen. Francke Verlag, Bern und Miinchen 1972.

Das vorliegende fesselnde Buch enthilt die Referate und Diskussions-
voten, die im Jahre 1968 unter dem Titel « Anthropologie der Ergriffenheit
und Besessenheit» vom Komitee fiir wissenschaftliche Forschung des Welt-
verbandes fiir Psychiatrie und der Werner-Reimers-Stiftung fiir anthro-
pogenetische Forschung veranstaltet worden sind. Es wurden folgende Vor-
.trr‘igc gehalten: J. Zutt: Ergriffenheit, Erfiilltheit und Besessenheit im psych-
latrischen Erfahrungsbereich; W. M. Pfeiffer: Besessenheit, normalpsycho-
logisch und pathologisch; C.v. Korvin-Krasinski: Anthropologische und
kulturgeschichtliche Betrachtungen zum Problem gemeinschaftlich auf-

239



tretender Besessenheit; W. von Baeyer-Katte: Das Theorem von der Be-
sessenheit als Symbol fiir gesellschaftliche Aktionsmuster; W. E. Mithlmann:
Ergriffenheit und Besessenheit als kulturanthropologisches Problem ; H. Schip-
perges: Zum Phianomen der «Besessenheit» im arabischen und lateinischen
Mittelalter; H. Hoffmann: Erscheinungsformen des tibetischen Schamanis-
mus; K. Jettmar: Schamanismus in Nord- und Zentralasien; E. Benz: Er-
griffenheit und Besessenheit als Grundformen religioser Erfahrung; C. Gal-
lini: Die sardinischen Argia-Riten; M. Risso, A. Rossi und L. Satriani:
Magische Welt, Besessenheit und Konsumgesellschaft in Siiditalien.

Bei Zutt und Miithlmann wird es deutlich, dal} sie vor allem das Ergriffen-
sein nicht nur als einen Gegenstand der Forschung verstanden wissen wollen,
sondern dariiber hinaus fiir es als ein legitimes menschliches Erleben Partei
ergreifen und ihm einen Platz gegen die einseitige Bevorzugung des ak-
tiven Lebens sichern méchten. Miithlmann ist sogar davon iiberzeugt, «mit
dieser Umkehrung (zwar nicht den Zeitgeist aber) die wissenschaftliche Zu-
kunft» fiir sich zu haben. Ich bin hier skeptischer. In unserem Jahrhundert
ist Ludwig Klages lange Zeit der einzige Denker gewesen, der das «Pa-
thische» vor Straus und V. von Weizsicker iiberhaupt als erfahrbares Pha-
nomen gesehen und anerkannt hat (was immer die privat-biographischen Be-
dingungen dafiir gewesen sein mogen). Dal3 auf ihn keiner der Symposions-
teilnehmer hingewiesen hat, mag auf Unkenntnis beruhen und ist jeden-
falls noch kein Anzeichen fiir die Aussichtslosigkeit einer kommenden Be-
rucksichuigung der Ergriffenheit als eines Erlebnisbereiches oder gar als
eine anthropologische Kategorie. Dennoch spricht m. E. alles fiir diese Aus-
sichtslosigkeit. Schon der von Miihlmann iibernommenen sprachlichen
Subsumption der Pathik unter die «Akte» wohnt — trotz seines Bedenkens
gegen die Ausweitung des Akt- zum Aktionsbegriff — die Gefahr ein, das
Wesen des Pathischen zu verkennen. Verwendet man wie etwa Husserl den
Aktbegriff in einem so weiten und nivellierten Sinne, dal3 er fast die ganze
Innerlichkeit umfaBt, dann unterstiitzt man nur den unzulinglichen Ver-
such des spiten Husserl, das innere nicht-aktuose Geschehen auf die «passive
Synthesis» zu reduzieren, die mit dem primiren pathischen Erleben kaum
etwas zu tun hat. Der Anerkennung des letztern widersetzt sich die heute
herrschende Selbstauffassung des Menschen mit ihrer Hochschiitzung seines
Schopfertums und der Betonung der Willensfreiheit entschieden. Ferner
sollte nicht iibersehen werden, da3 die wachsende Nutzung und Zerstérung
der Natur einerseits eine zunechmende Beschriankung jener Bereiche, die uns
zu ergreifen vermogen, mit sich bringt; und daB andererseits die Not der
Lebensbewahrung eine Steigerung der entsprechenden Aktivititen bewirkt.
So spricht kaum etwas dafiir, daB das pathische Erleben noch einmal eine
breite Duldung erfahren kénnte.

DaB es latent nach wie vor vorhanden ist und daB seine Unterdriickung
eine Verarmung menschlichen Daseins mit sich bringt, 14Bt sich nicht
leugnen — in diese Richtung weist wohl auch die grassierende Drogensucht.
Wenn aber, davon abgesehen, die Ergriffenheit und die Besessenheit zum
Gegenstand der Forschung gemacht werden, kann es nur sachlich und
niichtern geschehen. Zur Sachlichkeit und Niichternheit gehért einmal die

240



moglichst scharfe Unterscheidung zwischen dem wirklichen gegebenen
ekstatischen Erleben bzw. Verhalten und ihren sekundiren sinnverleihenden
Deutungen einschlieBlich ihrer literarischen Ausschmiickungen, auch wenn
sich beide Sachverhalte fiir den Ekstatiker zu einer primiren Einheit ge-
schlossen haben. Eine entsprechende Differenzierung vollziehen wir ja auch
etwa zwischen den schizophrenen gemachten Gedanken und Stimmen und
ihren unterschiedlichen, von der Umwelt abhingigen «Erklarungen»,
welche die Kranken selbst anbieten. Im Hinblick darauf scheint es mir
nicht ganz angemessen zu sein, wenn Zutt von bei sizilianischen Gast-
arbeitern beobachteten Fillen von Hexenwahn bemerkt, sie «waren ohne
tiefere Kenntnisse kultureller Zusammenhinge fiir schizophrene Geistes-
krankheiten gehalten worden» (63, 123). Hexenwahn als kulturell vorge-
zeichnetes Phinomen kann doch vermutlich sowohl auf schizophrenem als
auch auf nicht-psychotischem Boden auftreten. Desgleichen werden sich
kaum, wie Schipperges meint, die Zustinde von Ergriffenheit von allen
Erscheinungen der katatonen BeeinfluBBtheit «scharf trennen» lassen (82),
weil es anscheinend psychotische und nicht-psychotische Ergriffenheit gibt.
Schizophrenien bei denkerisch hochbegabten Menschen zeigen andere Bilder
als die in den Anstalten versandenden «Philosophen» und «Religions-
stifter».

Die zweite unerlaBliche Konsequenz der niichtern-sachlichen Erforschung
des Ergriffenseins scheint mir die Unterscheidung zwischen den im Er-
griffenen ablaufenden Prozessen und den die Ergriffenheit erweckenden
Gegenstinden (Bilder, Situationen, Geschehen usw.) sein zu miissen. Um
ein Beispiel Zutts zu erwidhnen (15f.): wenn Menschen im Blicken in einen
Abgrund vom Héhenschwindel ergriffen werden, so gehort der Anblick des
Abgrundes gewil3 zum erlebten auslésenden Moment des Ereignisses. Allein
daraus folgt keineswegs, dall nun diesem abgriindigen Stiick Erde eine objek-
tive «verborgene Macht» eignet oder es von einem «Berggeist» bewohnt
wird. Hier spielt die «Projektion» — der Sachverhalt mag noch so sehr der
Klirung bediirfen — eine verhiangnisvolle Rolle, wie Brautigam mit Recht
betont hat (61). In der Natur und in der Geschichte angeblich wirksame
«anonyme Michte» (Teufel, Geister, Gotter) sind Uberbleibsel mytho-
logischer Deutungen, die auf der Verwechslung der menschlichen Welt-
beziige mit den von diesen Beziigen unabhingigen Weltgehalten beruhen.
Wenn Pfeiffer in Anlehnung an Zutt und W. F. Otto meint, «da sich in
den Damonengestalten Michte verbildlichen, die objektiv der Natur inne-
wohnen und nicht erst durch den Menschen hineinprojiziert sind» und
das «zerstorende Prinzip» — offensichtlich ein menschliches Denkerzeugnis! —
«real in der Natur enthalten» ist (37), so sind das m. E. Behauptungen, die
sich auf dem gleichen Erklirungsniveau bewegen wie etwa die Herleitung
der Triume aus Einwirkungen von Dimonen. In der Natur gibt es mannig-
fache einzelne destruktive Vorginge, aber kein zerstérendes Prinzip, abge-
sehen vom Menschen, der sein Handeln an einem solchen Prinzip orien-
tieren kann.

Zur sachlich-niichternen Haltung — die man meinetwegen «biirgerlich»
heiBen mag — gehort schlieBlich eine unbegrenzte Offenheit allem Erfahr-

241



baren, das nicht frei von Tauschungen ist, gegeniiber. Fiir diesen offenen
Aspekt zeigt sich nun, daB3 die ibliche aktivistische Deutung unseres Er-
lebens nicht einmal allem Denken, geschweige denn den Stimmungen und
Affekten in ihrem Ablauf gerecht wird. Es gibt neben dem vordergriindigen
aktiven, sprachnahen, mehr oder weniger den logischen Normen gehor-
chenden, experimentell untersuchbaren «ich denke» das untergriindige
«passive», logisch indifferente «es denkt in mir», wie J. Cohn seinerzeit for-
muliert hat (daB seine 1936 in den Acta Psychologica erschienene Arbeit
weder im 12bandigen Handbuch der Psychologie noch in Graumanns
Sammlung zitiert wird, zeugt ebenfalls von der Vernachlissigung der
pathischen Denkanteile). Dieses wihrend des Wachens willentlich weder
in Gang zu bringenden noch zu beendenden, in uns geschehenden Denkens,
auf das bereits Leibniz und Schelling hingewiesen haben, bedienen wir uns,
indem wir seine thematische Sinnrichtung beim Planen oder zur Losung
eines Problems bestimmen. Aber wir bleiben gleichwohl auf es als einem
Sich-in-uns-Ereignenden angewiesen, es ermoglicht das aktive zielgerichtete
Denken. Nicht von diesem, sondern von dem in uns geschehenden Erleben
her eroffnet sich vielleicht ein Zugang zu einem anthropologischen, die
Ausfliichte auf geheimnisvolle Méachte vermeidenden Verstindnis der Er-
griffenheit und Besessenheit. Dabei mul3 man freilich zugleich die einseitige
aktivistische Selbstdeutung des Menschen preisgeben, welche sich durch
die zunehmende Weltbeherrschung scheinbar legitimiert wei3.  H. Kunz

Detlev von Uslar: Die Wirklichkeit des Psychischen. Leiblichkeit Zeitlichkeit.
Verlag Giinther Neske, Pfullingen 1969.

Obwohl von Uslar es nicht selber tut, diirfte man doch vielleicht seine neue
Schrift als den ersten Versuch beanspruchen, auf dem Boden des Denkens
Heideggers den Gegenstand der Psychologie zu bestimmen. Ich rede mit
Absicht vom Denken Heideggers und nicht nur von dessen Daseinsanalytik,
um anzudeuten, dafl von Uslar auch die spekulative Wendung Heideggers
mitmacht, wogegen der Einbezug der bei Heidegger kaum thematisierten
«Leiblichkeit» nicht spricht. Es sind drei Abhandlungen, in denen der Ver-
fasser sein Anliegen darlegt: 1. Die Frage nach der Wirklichkeit des Psychi-
schen; 2. Die Zeitstruktur des Psychischen; 3. Seele als Wirklichkeit des
Leibes. Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Weltlichkeit und Begegnung kénnen, meint
von Uslar, als «Prinzipien des Psychischen» aufgefaBBt werden, die zugleich
als Aspekte der Betrachtung des Gesamtbereiches seelischen Seins fungieren.
Die beiden ersten Prinzipien und Aspekte werden in der vorliegenden
Schrift in subtiler Weise abgehandelt, Weltlichkeit und Begegnung einem
spiateren Band vorbehalten.

Wahrscheinlich wire es richtiger, die Anzeige des Buches damit zu
beendigen und eine kritische Stellungnahme zu einzelnen Punkten zu unter-
lassen, weil eine solche von einem der von Uslarschen Position diametral
entgegengesetzten Standort aus erfolgen muf}: und eine so orientierte Kritik
fithrt leicht zu einem unfruchtbaren, wenn nicht sinnlosen Streit. Ich bin
heute mehr denn je davon iiberzeugt, daf3 jede noch so umfassende begriff-

242



liche Bestimmung des Gegenstandes der Psychologie von ihrem primiren
Objekt: den einzelnen konkreten, in Umweltssituationen und Weltbeziigen
befindlichen (also nicht isolierten), sich verhaltenden und erlebenden Men-
schen ausgehen und zu ihnen zuriickkehren mufl. Danach haben sich die
Geltungsbereiche der generalisierenden Aussagen abzustufen. Dabei miissen
gewi3 auch die Erlebens- und Verhaltensmoglichkeiten beriicksichtigt wer-
den; aber das sollte ausschlieBlich von ihren erfahrenen Verwirklichungen
her und nicht, wie noch Husserl wollte, von spekulativ entworfenen reinen
Moéglichkeiten aus geschehen. Werden sie von hypostasierten Wesenheiten aus
konstruiert, ist das Abgleiten in spekulativ «erschlossene» denkbare Moglich-
keiten und reine Begriffe, denen keine auBerbegrifflichen erfahrbaren Sach-
verhalte entsprechen, unvermeidlich. Mir will scheinen, von Uslar sei dieser
Gefahr erlegen. Es ist kein Zufall, daB3 er zwei fundamentale Heideggersche
Bestimmungen des Daseins: dessen « Faktizitit» und « Jemeinigkeit» nirgends
erwahnt. Statt dessen geht er vom «Sein» und von der «Zeit» als scheinbar
festen GroBen aus, nach denen Heidegger in «Sein und Zeit» gefragt hatte.
Beide «Begriffe» sind aber so universal und vieldeutig, daB3 sie sich auf «alles»
anwenden lassen und deshalb fiir die Bestimmung des Gegenstandes der
Psychologie nichts Belangvolles hergeben. So héren wir — ungeachtet der
Versicherung, die «ganz untrennbar miteinander» verketteten Sein und
Zeit seien «durch und durch problematisch» (32) —, die Einmaligkeit des
Augenblicks sei «durch die Identitit von Zeit und Sein bestimmt» (29).
Indessen ist doch der alte spekulative Begriff des Seins gerade durch seine
«Zeitlosigkeit» oder «Uberzeitlichkeit» ausgezeichnet, so daB von einer
Identitat beider Begriffe nicht kurzweg die Rede sein kann. Wie sehr von
Uslar der wirkliche Gegenstand der Psychologie entglitten ist, bezeugt u. a.
die These, sie sei «Erforschung des Nicht-mehr-Seienden und des Noch-
nicht-Seienden» (64), mithin das, was gemeinhin das Thema einerseits der
Historie und andererseits der Futurologie ist. DaBl Vergangenheit und
Zukunft auch im Verhalten und Erleben der einzelnen Menschen mitspielen,
rechtfertigt doch nicht die zitierte Behauptung.

«Der Beriihrungspunkt zwischen Philosophie und Psychologie liegt in
ihren Grundfragen. Wéhrend die Philosophie immer wieder um die Frage
nach dem Sein kreist, geht es der Psychologie immer wieder um die Bestim-
mung des Wesens der Seele. Seele ist nicht ein vorhandener Gegenstand,
sondern Sein und Wirklichkeit unserer Existenz selbst. Diese ist bestimmt als
leibliche Wirklichkeit, als Wirklichkeit unseres Auf-der-Welt-Seins, als zeitliche
Wirklichkeit und als Wirklichkeit unserer gemeinsamen und sich immer wieder
gegenseitig begegnenden Existenz. Seele ist die Wirklichkeit des leiblichen,
zeitlichen und gemeinsamen Auf-der-Welt-Seins» (11). Von da aus ent-
wickelt von Uslar die schon erwihnten vier Prinzipien des psychischen Seins:
Zeitlichkeit, Weltlichkeit (gemeint ist die Weltbeziiglichkeit), Leiblichkeit
und Miteinandersein. Am befremdlichsten sind die Aussagen iiber die Leib-
lichkeit, die er auch den Tieren einriumt und nicht von der Kérperlichkeit
unterscheidet. «Der Leib ist ... Ursprung und Zentrum unseres In-der-
Welt-Seins. Ursprung, denn wir sind nur auf der Welt, indem wir als leibliche
Wesen existieren. Zentrum, denn Welt erschlieft sich uns nur als solchen, die

243



leiblich da sind. Das bedeutet einerseits: Unser Dasein ist unser Leibsein.
,Leibsein® ist nicht eine zusitzliche oder nahere Bestimmung des Daseins,
sondern beide Ausdriicke sind synonym. Andererseits: Welt ist der Horizont
der Leiblichkeit. Leiblichkeit ist also die Quelle und das Zentrum der trans-
zendentalen Konstitution der Welt» (69). Bislang sollte die Intentionalitit —
das ausgeprigte Gegenteil der Leiblichkeit — die transzendentale Konstitution
der Welt leisten. «Leiblichkeit ist nicht nur Gegenwiartigkeit, sondern zu-
gleich Maoglichkeit, Gegenwirtigkeit von Moglichem, Angelegtsein, Inten-
tionalitat, Horizonthaftigkeit. Die grundlegende Frage: Wie hingt das
Denken mit der Leiblichkeit des Seelischen zusammen? — soll beantwortet
werden durch die These: Das Denken ist selbst ein Horizont der Leiblichkeit,
eine Weise unserer leiblichen Prisenz auf der Welt» (82). Ich muf} gestehen,
daB ich solche klingenden Sitze nur noch in ihrem grammatikalischen Sinn,
aber nicht mehr als Hinweise auf aullersprachliche Sachverhalte verstehe.
Ob hier und an andern Stellen von Uslar jener Gefahr, die er mit gutem
Grund in besonderem MaBe dem psychologischen Denken nachsagt (63),
nimlich Modellvorstellungen des Gegenstandes mit seiner « Wirklichkeit» zu
verwechseln, nicht selbst erlegen ist?

Wiederholt wendet sich der Verfasser gegen die «Innerlichkeit» als
Gegenstand der Psychologie. Sofern sie als selbstindige, von der Leiblichkeit
abgesonderte «Substanz» gedeutet wird, ist ihre Verwerfung gewill nur am
Platz. Aber man kann den Begriff auch so fassen, dall darunter das Ganze
dessen, was sich dem einzelnen Menschen in der Selbstbesinnung als «in
ihm» Geschehendes zeigt, verstehen: und dann bleibt die Innerlichkeit ein
legitimes und unerlaliches Thema der Psychologie. DennschlieBlich kann man
weder die Vollziige des Denkens und Phantasierens noch deren Inhalte dem
Ausdrucksbereich und den physiologischen Gehirnstromen entnehmen -
wenigstens einstweilen noch nicht.

Ich bemerkte bereits, daB3 der Seins- und der Zeitbegriff viel zu umfang-
reich und vieldeutig seien, als dall damit noch aufzeigbare Sachverhalte
getroffen werden kénnten. Nicht im gleichen Umfang gilt dies fiir die « Wirk-
lichkeit». Trotzdem bleibt der Ausdruck immer noch so vieldeutig, da3 man
ihn ohne ausdriickliche Prizisierung nicht mehr verwenden sollte — es sei
denn im Sinne der Alltagssprache. Was wir in ihr naiv als «wirklich» be-
zeichnen, widersetzt sich allerdings entschieden und mit Recht den im
philosophischen und theologischen Denken aufgetretenen Erweichungs-
prozessen, denen zufolge jedem Denkgebilde — es mag noch so phantastisch
sein — eine « Wirklichkeit» eingeraumt wird. « Die Wirklichkeit ist beschrinkt
auf den Punkt, den wir Gegenwart nennen» (23), sagt von Uslar. Eine solche
These widerstreitet jedenfalls der naiv-alltiglichen Auffassung und hitte zur
«logischen» Folge, daB3 die Wirklichkeit als das Ganze des Wirklichen ab-
hingig gemacht wiirde von unsern Denkakten, die allein fahig sind, « Gegen-
wartspunkte» zu fixieren. Daran dndert die These nichts: «Wirklichkeit
behauptet sich auch als Bleiben in der Zeit» (45).

Mit diesen Bedenken mag es genug sein. Ich finde, von Uslar hat in seiner
Schrift die « Wirklichkeit des Psychischen» in die Sphire der spekulativen
Sprachspiele entriickt. H. Kunz

244



	Besprechungen = Comptes rendus

