
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Gerda von Bredow: Piatonismus im Mittelalter. Eine Einführung. Verlag
Rombach, Freiburg i. Br. 1972.

Ideen, Universalia, Teilhabe, Einheitsmetaphysik und Dialektik sind die
platonischen Themen, deren Aufnahme und Weiterführung im Mittelalter,
d. h. von Augustin bis Nikolaus von Kues von Bredow in knapper und
klarer Weise darstellt. Für uns Heutigen, die wir in der sinnlich
vermittelten Erfahrung die erste und maßgebende Quelle der Erkenntnis des

wirklichen Seienden sehen, handelt es sich dabei mehrheitlich um spekulative

Gedankengebilde, denen gegebenenfalls zwar eine Faszination eignen
kann, deren kognitive Relevanz wir aber leugnen müssen. Deshalb drängt
sich die Frage auf, aufgrund welcher Eigenschaften des Denkens die Meta-
physiker und Theologen ihre Spekulationen nicht nur als Begriffsdichtungen
betrachtet, sondern ihnen eine welterschließende Erkenntnisbedeutung sup-
poniert haben. Von Bredow wirft diese Frage wohl deshalb nicht auf, weil
sie nur gelegentlich andeutungsweise Stellung zum inhaltlichen Anspruch
der referierten Aussagen nimmt. Doch mindert dies den sachlich
informierenden Wert der kleinen Schrift nicht. H. Kunz

Eric Werner: De la violence au totalitarisme. Essai sur la pensée de Camus

et de Sartre. Paris, Calmann-Lévy, 1972; 262 p. Coll. Liberté de

l'Esprit.

Le problème fondamental avait été posé par M. Merleau-Ponty qui,
dans Humanisme et Terreur, avait montré une voie du terrorisme à l'humanisme

par la «violence progressive». Mais l'idée directrice de cette étude est que
les attitudes politiques des deux penseurs qu'on a si souvent rapprochés
sont fondées sur des anthropologies et sur des doctrines philosophiques
fondamentales opposées: la controverse de 1952 garderait ainsi toute son
actualité philosophique.

La révolte de Camus signifie que les hommes sont frères en l'absurde
qu'ils affrontent. Cet affrontement, ce refus d'esquiver le mal, donnerait -
dans l'Homme révolté - son sens au conflit maîtrise-servitude; il constituerait
la solidarité humaine, dans une nature humaine finie et que Camus jugerait

«parfaite telle quelle» (p. 115); il signifie l'affirmation du présent, le
refus des alibis de l'avenir, la fidélité à la finitude et à la nature qui exclut
toute morale idéaliste -formelle surtout -, et, aussi bien, tout « sens de l'histoire »

autre que celui de la Chute. Aussi la fraternité en l'absurde, condition de

219



possibilité d'une révolte qui porte avec elle dignité, fraternité, justice, est-
elle enracinée dans la nature.

Le pessimisme domine au contraire la Critique de la raison dialectique; ici,
l'opposition maîtrise-servitude ne conduit pas à une dialectique mais â une
circularité; bien que la «rareté» soit le fait fondamental qui fait de l'homme
«un loup pour l'homme», cette hostilité, estime M. Werner, serait pour
Sartre dans la nature même de l'homme. Aussi, tandis que chez Camus la
lutte implique fraternité, c'est l'amour qui, pour Sartre, implique lui-même
la lutte. Le pessimisme radical apparaît surtout dans la description du pratico-
inerte. Aussi chez Sartre l'histoire n'a-t-elle pas de sens parce que l'homme
est trop «mauvais»; ce pessimisme revient donc au scepticisme, à la gratuité
de la «passion inutile», du jeu, du faux sérieux; il justifie dès lors la terreur,
le totalitarisme, l'amour de l'ordre pour la sécurité. Chez Camus, au
contraire, s'il n'y a pas de sens de l'histoire, c'est que l'homme est trop «bon» et
qu'il n'y a pas de progrès à constituer; la liberté réside dans l'engagement
au présent où l'homme est «un dieu pour l'homme».

Ce livre est attachant par les thèses qu'il développe avec fermeté et oppose
sans relâche: derrière l'opposition de Camus et de Sartre se dessine celle
de Rousseau et de Hobbes et, avec elle, l'intention propre de l'auteur.
Peut-être jugera-t-on l'opposition parfois tendue à l'extrême. Certes, M. Werner,

à plusieurs reprises et encore dans la conclusion, souligne-t-il des traits
communs aux deux penseurs, spécialement la lucidité. Mais faut-il que
l'interprétation de Sartre soit sans issue entre terreur et scepticisme? Est-il besoin
d'espérer pour entreprendre? En fait, la difficulté, affrontée ici avec tant
de ressources et de vigueur, semble résider dans l'effort même de retrouver
un sens philosophique (si réel et distinct soit-il) derrière une bagarre mal
engagée où l'un et l'autre penseur transposait en dissonance. Cette façon
de s'engager en se laissant duper par une actualité mal analysée était-elle
dans la ligne de leur lucidité? Ne pourrait-on pas les amener à se soutenir
l'un l'autre dans une pensée nouvelle? Si, au nom d'une fraternité plus
personnelle et présentement concrète, M. Werner s'autorise de plus d'une position

de Sartre pour dénoncer des conséquences contraires à son dessein
déclaré - le refus du totalitarisme - et aux moyens qu'il met en œuvre, l'analyse

du pratico-inerte comme condition du totalitarisme, ne faut-il pas se

demander aussi si l'adhésion au présent et la confiance en la nature, chez
Camus, signifient vraiment l'affirmation de la bonté de la nature et de
l'homme, et pourquoi l'homme a moins que jamais aujourd'hui confiance
dans la nature immédiate et en lui-même? Les deux penseurs opposés ne
sont-ils pas, après Nietzsche, les témoins, parfois divergents certes, de la
même inquiétude (le mot est faible) Et ne peut-on pas, grâce à leurs

divergences mêmes, analyser cette inquiétude pour lui chercher une réponse?
Le très grand mérite de l'ouvrage de M. Werner est d'avoir poussé assez

loin ces analyses et d'avoir accusé assez vivement ces oppositions pour que
s'engage une réflexion qui donnerait sa vraie dimension à la réponse
indispensable. D. Christoff

220



Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften III. Idee und Sprache. Piaton,
Husserl, Heidegger. J. G. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1972.

«Die Arbeiten dieses Bandes», beginnt Gadamer sein Vorwort, «haben
im ganzen einen etwas anderen Charakter als die der ersten beiden Bände.
Es handelt sich nicht um Beiwerke und ergänzende Weiterführungen zu
einem größeren Werk, sondern eher umgekehrt um Bruchstücke von
ungeschriebenen Büchern». Der Akzent liegt einerseits auf einigen Plato-
studien, die auf ein noch zu schreibendes Plato-Buch vorausweisen, andererseits

auf Arbeiten über Husserl und Heidegger. Den Hintergrund dafür
bildet «die innige Verwobenheit von Denken und Sprechen Die
Zentralstellung, welche die Sprache im heutigen Denken erobert hat und die
auch dem hermeneutischen Ansatz des Verfassers zugrunde liegt, verdrängt
den transzendentalphilosophischen Ansatz des Husserlschen phänomenologischen

Idealismus».
Es handelt sich um die folgenden Aufsätze, denen eine ausführliche

Bibliographie der Gadamerschen Veröffentlichungen beigefügt ist: 1. Vorgestalten

der Reflexion; 2. Piaton und die Vorsokratiker; 3. Piatons
ungeschriebene Dialektik; 4. Logos und Ergon im platonischen ,Lysis'; 5. Über
das Göttliche im frühen Denken der Griechen; 6. Nicolaus Cusanus und die
Philosophie der Gegenwart; 7. Ötinger als Philosoph; 8. Herder und die
geschichtliche Welt; 9. Hegel und der geschichtliche Geist; 10. Das Problem
der Sprache in Schleiermachers Hermeneutik; 11. Schleiermacher als Pla-
toniker; 12. Die phänomenologische Bewegung; 13. Die Wissenschaft von der
Lebenswelt; 14. Martin Heidegger; 15. Heidegger und die Sprache der
Metaphysik; 16. Über leere und erfüllte Zeit; 17. Begriffsgeschichte als

Philosophie; 18. Semantik und Hermeneutik. Von diesen Abhandlungen sind
sechs hier zum erstenmal in deutscher Sprache publiziert.

Da die thematische Vielfalt der Arbeiten wiederum kein inhaltliches
Referat erlaubt, greife ich nur zwei Punkte heraus:

Die faszinierendste Abhandlung scheint mir diejenige zu sein, die Gadamer

zum 75. Geburtstag Heideggers veröffentlicht hat. Es heißt darin von
diesem: «Die erste Begegnung mit dem Blick seines Auges zeigte einem,
wer er war und zeigt einem, wer er ist: ein Sehender. Ein Denkender, der
sieht. » (204) Da man dem physiognomischen Blick als solchem, d. h. ohne
Berücksichtigung des Gegenstandes, auf den er blickt, nicht entnehmen
kann, daß er «sieht», wäre es wohl zutreffender gewesen, von einem «Seher»
statt von einem «Sehenden» zu sprechen. Das entspräche einerseits der
gängigen Wendung und brächte andererseits die Zweideutigkeit des
«Sehens» des Sehers adäquater zum Ausdruck, der Kommendes, also noch nicht
jedermann wirklich Sichtbares mit dem sog. geistigen Auge voraus
«erblickt». Allein während das sinnlich-vernehmende Sehen in seinem Kern
eine rezeptiv auf einzelnes Gegebenes gerichtete Aktivität realisiert, ist -
so müssen wir wenigstens vermuten — das visionäre «Sehen» ein Hervorbringen

des «Gesehenen», auch wenn jenem das produktive
Leistungsbewußtsein fehlt und dieses sich als «Gegebenes» aufdrängt (Das fehlende

221



Aktivitätsbewußtsein verführt gelegentlich dazu, faktisch eigene Vollzüge

- z. B. das Träumen - als Manifestationen von vermeintlich
außermenschlichen «metaphysischen» Mächten zu deuten). Das führt uns auf
ein wichtiges phänomenologisches Thema, dem ich sogleich einige flüchtige

Bemerkungen widmen will, möchte aber zuvor noch den ins Schwarze

treffenden, die Heidegger-Abhandlung abschließenden Passus zitieren. Er
lautet: «Heidegger ist da. Man kommt an ihm nicht vorbei und ist auch
nicht - leider - über ihn in der Richtung seiner Frage hinausgekommen. So

ist er auf eine bestürzende Weise im Wege. Ein erratischer Block, den die
Flut eines auf technische Perfektion gerichteten Denkens umspült und
nicht von der Stelle bringt.» (211) Könnte diese Tatsache, daß weder er
selbst noch ein anderer die «Richtung seiner Frage» (nach dem Sinn von
«Sein») weiter verfolgt hat, nicht auch mit der Zweideutigkeit seines
«Sehens» - das eben doch vielleicht ein «spekulatives Denken» und kein
sehendes Erfahren war - zusammenhängen?

Daß auch bei Husserl die «Anschauung» und speziell die «Schau» der
Wesen eine zweideutige Angelegenheit war, stellt nur ein Beispiel zur
Illustration der Feststellung Schumanns dar: «Die Philosophie Edmund Husserls

ist, wie sich bei näherem Hinsehen unmittelbar ergibt, von höchst
zwiespältiger, ja widersprüchlicher Natur. Dies in solchem Maße, daß selbst
die Frage, von was denn im vorigen Satze die Rede gewesen sei, zu Aporien
führt und in Verlegenheit stürzt.» Daraus werden die in der Husserl-
Renaissance üblich gewordenen endlosen interpretatorischen Diskussionen,
die sich in der Regel lediglich an die Texte und nicht an die in ihnen
gemeinten Sachprobleme halten, verständlich. Auch Gadamer beteiligt sich
in seinem ungemein fesselnden, der phänomenologischen Bewegung
gewidmeten Beitrag daran. Mit gutem Grund rückt er die Konstitutionsproblematik

ins Zentrum. Nach allem scheint es mir hoffnungslos und damit
auch fast sinnlos geworden zu sein, herausbringen zu wollen, was Husserl
mit dem Begriff der «Konstitution» gemeint haben mag. Um wenigstens
anzudeuten, um was es dabei gehen könnte, zitiere ich einen sich an Husserls

Frage nach einer sowohl die (in ihrer Realitätsvermeinung eingeklammerte)

gegenständliche Welt wie auch das transzendentale Subjekt
konstituierenden «Urstufe» anschließenden Abschnitt: «Es scheint das Besondere
der Urstufe, daß hier in keinem Sinne mehr von einer Aktivität gesprochen
werden kann, durch die ihr Seinssinn als Geltungseinheit zustande komme.
Was seiend ist, ist vielmehr der transzendentale Bewußtseinsstrom selbst,
der in allen solchen Aktivitäten, in allem leistenden Tun ,Ich' ist. Aber
auch er ist - und zwar auf passive Weise - selber konstituiert. Offenbar
enthält diese Rede vom Fluß und vom Ich durchaus illegitime Antizipationen.
Daraus folgt methodisch: Auch dieses Sein des transzendentalen Ego muß
eingeklammert und zur Konstitution gebracht werden. Damit erst kommen
wir auf die ,urtümliche' Gegenwart. Wie wird dieses Urphänomenale
erfahren? Offenbar durch Reflexion, die sich mit dem, worauf sie reflektiert,
als dasselbe weiß, und das in beständiger Iteration. So ist sie nicht selbst

Zeit, aber in ihr konstituiert sich der kontinuierliche Bewußtseinsstrom,
der die Seinsform der Zeit hat. Hier liegt das Problem. Ist wirklich mit

222



jenem Urphänomenalen des Ego ein bloßes Endresultat transzendentaler
Reflexion gemeint? Kommt letzteres nicht überhaupt kraft jener Urphäno-
menalität erst zustande (so daß in diesem Sinne ,Kreation' vorläge) In der
Tat fragt Husserl: Ist die Urphänomenalität der Urgrund der Zeitigung,
das Ur-Ich, überhaupt in der Form der Zeit? Husserl nennt sie Gegenwart,
aber in einem urtümlichen Sinne, demzufolge ihr - im Unterschiede zu dem
transzendentalen Ego — eine adäquate Selbstgegebenheit zuzusprechen ist.
Er stellt sich die Frage, ob das nicht widersinnig ist. Ist nicht alles Gegebene
jemandem gegeben, so daß dieser das Empfangende und nicht das
Gegebene ist? Offenbar muß aber in dieser tiefsten Schicht der Selbstkonstitution

der Zeitlichkeit, wo es sich um den Urquell der strömenden Gegenwart

handelt, eine Selbstbezüglichkeit angenommen werden, die keine
Unterscheidung von Gebendem und Gegebenem bzw. Empfangenem
enthält.» (180).

Ich möchte nun nicht in eine Diskussion der damit exponierten Thematik
eintreten, sondern lediglich die Frage stellen, ob sie sich mit den beiden die
Phänomenologie ursprünglich leitenden Maximen: zu den Sachen! und:
Verwerfung aller nicht ausweisbaren Konstruktionen, verträgt? Da das,

was unter den «Sachen» zu verstehen sei, von Anbeginn strittig war,
beschränke ich mich auf die zweite Maxime, und da muß ich sagen : die ganze
transzendentale Problematik scheint mir aus puren reflexiven Konstruktionen

zu bestehen, die Husserl nicht als solche erkannt und deshalb als

Verweisungen auf transzendentale Strukturen ausgegeben hat. Damit
möchte ich nicht behaupten, daß die transzendentale Fragestellung
überhaupt sinnlos sei. Wohl jedoch ist es mir nicht zweifelhaft, daß das
transzendentale Ich als «Träger» der konstituierenden Leistungen zum
überwiegenden Teil ein Erzeugnis sekundärer Reflexionsakte darstellt, die nicht
einen zuvor verborgenen Bestand freilegen, sondern ihn überhaupt erst
hervorgebracht haben. Was transzendentale freilegende Reduktion sein
sollte und wollte, ist in Wirklichkeit ein erdachter Unterbau aus spekulativen

Reflexionen, die weder die Lebenswelten noch sonst irgendwelche
nicht-reflexive Gegenstandsbereiche oder die ge- bzw. erlebte Zeit zu
konstituieren vermögen. Wenn ich ein einzelnes reales Haus einschließlich seiner
Umgebung wahrnehme, so sind daran eine Vielzahl von ebenfalls realen
singulären - rezeptiven und produktiven bzw. reproduktiven - Akten
beteiligt, die ich, darauf reflektierend, verallgemeinern und wieder zu einem
einheitlichen Gebilde zusammenfassen kann. Aber dieses erdachte Gebilde —

mag ihm im übrigen ein transzendentaler Charakter eingeräumt werden
oder nicht — hat keineswegs jene Akte vollzogen, sondern ich als existenter
einzelner, in einer konkreten Situation befindlicher Mensch habe es getan.
Und ausschließlich als solcher lebe ich mit andern ebenfalls konkreten
Menschen in einer gemeinsamen Lebenswelt. Gewiß müssen wir diese
Sachverhalte in generalisierenden Begriffen beschreiben, aber daraus folgt
doch nicht, daß sie — die Begriffe - wahrnehmen, handeln, denken usw.,
sowenig wie das erdachte transzendentale Ego.

Wenn man solche Einwände als «naiv-realistische» verwerfen will, mag
man es tun; allein damit läßt sich der reflexive Zauber nicht rechtfertigen -

223



es sei denn als unverbindliches Glasperlenspiel. Wie wenig Husserls Denken
von wirklichen Erfahrungen bestimmt und wie sehr er überzeugt war,
welthaltige Erkenntnisse mittels der bloßen Reflexion stützen zu können,
bezeugt auch seine Produktionsweise. Damitwird die, wie Gadamer mitRechtsagt,
«Großartigkeit von Husserls Lebensarbeit» nicht verkannt, freilich jedoch
zu einem guten Teil in die Dimension der irrealen Spekulationen verwiesen.

Daß die älteren Schüler Husserls seine transzendentale Wendung nicht
mitgemacht haben, könnte dadurch mitbedingt gewesen sein, daß sie in
ihr einen Rückfall in das Konstruieren sahen. Der alte Wahn, die Welt
und den Menschen nur oder vorwiegend im schöpferischen Denken
erkennen zu können, scheint ebenso «unsterblich» zu sein wie die - auf die
Sache gesehen völlig verfehlte - zyklische oder die «dialektische» Deutung
des Lebensablaufes. H. Kunz

Michel Cornu, Kierkegaard et la communication de l'existence. Lausanne,
L'Age d'Homme S.A., 1972, 306 p.

L'existence, telle que Kierkegaard l'entend, peut-elle être l'objet d'une
communication? Tel est le problème auquel M. Michel Cornu tente de
donner une réponse. D'emblée l'auteur souligne que cette communication
ne ressortit pas au savoir, mais au pouvoir (p. 10). Chez Kierkegaard, l'existence
est en effet «angoisse et désespoir, absence et fêlure» (p. 152) d'un individu
qui a le pouvoir de se faire par un choix continuel, et un tel choix implique
que l'existant ne peut se contenter de connaître la vérité, mais doit se l'approprier.

Mettre l'accent sur cette appropriation, c'est placer au premier plan le
comment. De la sorte le problème envisagé se pose sous la forme «comment
communiquer l'existence»?

Pour faire apparaître la réponse, M. Cornu «accompagne» (p. 16) Kierkegaard

en décrivant la démarche qui le conduit du stade esthétique au stade

éthique, et de celui-ci au stade religieux. A ses yeux, ces stades ne sont pas
des moments nécessaires, dans une dialectique de type hégélien, mais des

possibles dont chacun est valable en soi et peut être librement choisi (cf. p.
160). Chacun d'entre eux se caractérise par une certaine qualité d'existence,
à laquelle correspond une certaine qualité de communication. Dans cette
perspective, le rapport à autrui s'établit «sur une conquête de la conscience

par elle-même, sur une constitution antérieure du moi» (p. 25). Comme le
souligne avec pertinence M. Cornu, c'est là une conception opposée à celle
de la phénoménologie, qui admet au départ une intersubjectivité reposant
sur l'appartenance à un monde commun. Pour Kierkegaard, le nous ne se

découvre qu'au terme d'un approfondissement par lequel le je et le tu ont
trouvé leur vérité, dans la solitude la plus profonde.

La description des stades ne peut être comprise que si l'on garde présente
à l'esprit la définition de l'existant donnée dans le Traité du Désespoir:
«L'homme est une synthèse d'infini et de fini, de temporel et d'éternel, de
liberté et de nécessité, bref une synthèse.» (Cit. p. 22.)

Cette synthèse, l'existant ne la réalise ni au stade esthétique ni au stade

éthique.

224



L'homme du stade esthétique «veut s'installer dans l'infini... Il craint qu'un
engagement qui le lierait ne lui ravisse son dernier espoir de liberté ; il invente
perpétuellement de nouveaux possibles, qui doivent lui prouver qu'il ne
s'est pas perdu dans le fini, qu'il est au-dessus du fini» (p. 22). Mais pour le moi
une telle existence est une autodestruction, car la poursuite des possibles
l'empêche d'être jamais lui-même. Cachant son vide derrière des masques et
s'enfermant ainsi dans le secret, il utilise les autres à des fins de jouissance
poétique ou sensuelle, sans jamais communiquer vraiment avec eux.

L'homme du stade éthique suit une voie opposée et s'installe dans le fini
«Il découvre une réelle assurance dans des formes précises qui encadrent son
existence. La satisfaction du devoir accompli lui apporte la sérénité...» (p. 23).
Cet homme se choisit et devient par là un moi transparent à lui-même. Cette
transparence lui permet de s'ouvrir au général, sans rien dissimuler. Réalisant
ainsi l'identité de l'extérieur et de l'intérieur, il peut entrer en rapport durable
avec autrui, que ce soit dans le mariage ou dans l'exercice d'une fonction
publique. Mais l'intériorité risque alors de se transformer totalement en
extériorité, ce qui entraînerait la suppression de toute différence entre les sujets
et priverait la communication de tout fondement. Pour éviter ce danger,
l'homme du stade éthique n'exprimera pas directement ses propres sentiments,
mais uniquement ceux que l'autre peut éprouver. Sortira-t-il alors vraiment de

son moi? Rencontrera-t-il vraiment autrui?
Pour que la communication acquière l'intériorité qui fait encore en partie

défaut à ce stade, il faudra que l'individu accède au rapport le plus intime,
le rapport avec Dieu. Il devra donc accomplir le saut dans le stade du religieux

et, plus précisément, du religieux chrétien, caractérisé par le paradoxe de

l'Homme-Dieu, en qui la Vérité éternelle s'est faite existence pour se

communiquer, d'une manière indirecte, à l'homme.
Dans le rapport à l'Absolu comme paradoxe, l'homme se découvre pécheur,

mais pécheur pardonné. Libéré du désespoir, il réalise véritablement la
synthèse du fini et de l'infini. «Sa finitude, mais en même temps l'infini qui,
dans la foi, lui est conféré, lui deviennent évidents» (p. 108). Constitué en
un moi authentique par l'Absolu qui le fonde, il communique d'une manière
authentique avec autrui, devenu pour lui un prochain. Dans une formule
frappante des Discours chrétiens, Kierkegaard recourt au vocabulaire hégélien

pour exprimer cette idée: «Quand on est soi-même en étant en Celui qui est

en et pour lui-même, on peut être en et pour autrui ...» (Cit. p. 108.) C'est
dire que la communication avec autrui requiert une médiation, qu'elle ne

peut être qu'indirecte. Mais, comme le souligne M. Cornu, la médiation ne
doit pas s'entendre en un sens hégélien : «Dieu fonde les individus existentielle-

ment; nous ne sommes donc pas dans la perspective du savoir qui opère la
médiation» (p. 109).

La dialectique de la communication dans ce stade ultime comporte
plusieurs moments que M. Cornu présente d'une manière thématique. Nous ne
mentionnerons ici que le thème de la communauté d'Uniques et celui de
l'amour comme rapport entre personnes :

Face à Dieu, l'individu est seul, son rapport avec l'Absolu est un rapport
strictement privé, exigeant le secret. La communauté des croyants ne peut

225



donc être qu'une «communauté d'Uniques». C'est dire que chaque individu
demeure, dans son intériorité profonde, irréductiblement différent des autres
et que la communication totale des consciences est impossible. Mais, aux yeux
de M. Cornu, Kierkegaard n'est pas un individualiste qui se complairait dans

son intériorité. Par l'amour le moi découvre l'autre dans son altérité qui en
fait un toi et non un autre moi-même, mais aussi dans l'essentielle égalité qui
est celle de tous les hommes devant Dieu et qui fait de chacun le prochain
de tous. L'amour s'attache à autrui «comme être éternel, comme celui qui
survit aux particularités que la mort vient annihiler» (p. 139). Cet amour du
prochain n'a rien de commun avec un simple penchant psychologique, avec un
bon sentiment. Il suppose que l'individu, radicalement transformé par son

rapport avec l'Absolu, a reçu «la grâce d'être rendu aimant» (p. 133).
Objectera-t-on que les exigences posées par Kierkegaard sont telles que l'amour
en devient impraticable? M. Cornu répond que le philosophe danois le
savait bien et qu'il a peut-être voulu présenter «comme une critique des

conditions de possibilité de l'amour authentique» (p. 134). En tout cas, dans

sa philosophie de l'amour se manifeste une nouvelle fois sa volonté d'être
«le correctif», face à l'optimisme de son temps.

M. Cornu ne se limite pas à l'étude des divers modes de communication de
l'existence. En posant que la philosophie de Kierkegaard est une philosophie
du comment, il s'est en effet assigné une autre tâche encore: montrer comment
cet auteur opère pour communiquer avec le lecteur singulier, comment il le
met en mesure de s'approprier librement la vérité existentielle qu'il lui propose.
En d'autres termes, si l'on rappelle que, selon le Post-scriptum, «le summum de

ce que peut faire un homme pour un autre, là où chaque individu n'a affaire
qu'à lui-même, est de le rendre inquiet» (cit. p. 14 et 135), il s'agit de chercher
comment Kierkegaard parvient à inquiéter son lecteur. Toute la seconde
moitié du livre de M. Cornu est donc consacrée au problème de la forme
de l'œuvre kierkegaardienne et s'efforce de montrer en quel sens elle est

adéquate à son contenu.
Une communication qui vise non à transmettre un savoir, mais à provoquer

chez l'autre la réduplication du message existentiel, doit à tout prix
sauvegarder la séparation des subjectivités. Elle doit donc demeurer toujours
indirecte. Pour satisfaire à cette exigence, Kierkegaard met en œuvre une
rhétorique utilisant la dialectique, l'ironie et l'humour, ainsi qu'un art
fonctionnant comme mode d'argumentation philosophique.

La dialectique kierkegaardienne n'a pas le caractère totalisant de la
dialectique hégélienne. Dialectique du saut qualitatif et non de la médiation,
elle souligne et préserve les différences irréductibles entre les existences
concrètes d'une part, entre Dieu et l'existant d'autre part. Bien qu'elle nie
l'identité du réel et du rationnel, elle ne constitue pas, selon M. Cornu, un
appel à l'irrationnel, mais une «logique propre de l'existence» (p. 155)

intégrant, par la catégorie du paradoxe, la passion au discours existentiel.
L'ironie trouve tout naturellement sa place dans cette dialectique, car

Kierkegaard en use comme d'un moyen permettant de «sauvegarder
l'intériorité en la masquant» (p. 172) ou, si l'on préfère, de maintenir entre
l'intériorité et l'extériorité la différence que requiert la communication indirecte.

226



Pour le montrer, M. Cornu commence par analyser la thèse de Kierkegaard
sur le Concept d'ironie, puis cherche à cerner l'ironie en action dans les œuvres
ultérieures. Dans cette perspective, les pseudonymes revêtent une importance
toute particulière, car ils constituent l'un des aspects les plus importants de

cette ironie. Ils ne sont pas de simples masques derrière lesquels s'abrite
l'auteur, mais la réalisation vécue de possibles existentiels que Kierkegaard
situe à distance de lui-même. Replacés dans le projet global de l'œuvre,
«l'approfondissement dans le religieux», les pseudonymes apparaissent comme
«le négatif», indiquant «ce que le christianisme n'est pas» (p. 188). A ce

titre, ils ressortissent à la communication indirecte. D'un autre côté, les

formes diverses d'existence qu'ils présentent ont une «valeur intrinsèque»
(ibid.). Confronté à ces possibles, le lecteur est amené à choisir, et ce choix
sera d'autant plus libre que «l'écrit pseudonyme se tient totalement isolé de

l'auteur» (p. 186).
Lorsqu'il s'agit de communiquer l'existence religieuse, un autre mode de

discours se révèle adéquat: l'humour. Lui aussi se caractérise comme une forme
de communication indirecte, en introduisant une distance entre le Créateur
et la créature, entre la Vérité et son expression humaine, entre le sérieux

authentique et le faux sérieux. M. Cornu discerne cet humour dans les

Discours édifiants, qui conduisent médiatement à la Vérité, en l'indiquant
«sous le voile de la plaisanterie» (p. 196).

L'ironie «qui ne dit pas ce qu'elle dit», comme l'humour «qui en dit
plus qu'il ne semble» (p. 199) illustrent d'une manière particulièrement
éclairante un trait de la communication kierkegaardienne que M. Cornu
souligne fortement: la duplicité, dans laquelle il voit un acte de générosité à l'égard
du lecteur: «En disant moins ou plus que le lecteur ne le souhaiterait peut-
être, elle le rend attentif, elle l'ouvre à une dimension plus vaste que la sienne»

(p. 201).
Elément essentiel dans la communication de l'existence, l'art doit permettre

à Kierkegaard d'actualiser des concepts, de les mettre en situation, de

rédupliquer le contenu de l'œuvre dans sa forme. Grâce à lui la subjectivité
est rendue présente sans être objectivée. Dans un dernier chapitre, qui apporte
des éléments très nouveaux, M. Cornu montre comment cet art remplit
efficacement la fonction qui lui est assignée en recourant à des genres
littéraires non philosophiques : le lyrique-dialectique, le mythe, le conte, l'anecdote,
le roman philosophique, la lettre, le journal littéraire, le pamphlet, l'aphorisme,
le discours religieux. En mettant au service de son projet philosophique ces

divers moyens rhétoriques, Kierkegaard ouvre la voie à un nouveau mode
de philosophie.

M. Cornu, qui prête à juste titre tant d'attention à la forme de la philosophie

kierkegaardienne, a-t-il donné à sa propre étude la forme la plus adéquate?
Si, comme il l'affirme, le comment est pour Kierkegaard la question principale,
est-il jùdicieux de séparer la description du contenu de celle de la forme en

adoptant une construction en deux parties? Outre les inconvénients mineurs

que M. Cornu signale lui-même (p. 140, n. 185), cette disposition donne à

penser que la distinction traditionnelle entre le fond et la forme peut
légitimement s'appliquer à l'œuvre de Kierkegaard, alors que tout l'effort de

227



M. Cornu tend à montrer qu'il n'en est rien et qu'en faisant apparaître
«le comment, son pourquoi et les formes de sa manifestation» (p. 277), on aboutit

à découvrir la spécificité de Kierkegaard, philosophe exigeant de chaque
lecteur qu'il manifeste sa propre pensée, philosophe de la subjectivité, de

l'ambiguïté, de la différence. De la conclusion qui fait ressortir ces différents
traits, nous retiendrons spécialement les lignes dans lesquelles M. Cornu
élucide le sens de la pensée de la subjectivité chez Kierkegaard. En reprenant
un mot du Concept de l'angoisse: «or intérioriser, c'est le secret du dialogue»
(cit. p. 281), il affirme que cette pensée n'est pas un subjectivisme et que,
«s'il faut plonger jusqu'au fond de l'intériorité, c'est pour mieux pouvoir
communiquer avec autrui parce que l'on s'est mieux découvert soi-même»
{ibid.). S'il est une thèse que tout cet ouvrage tend à établir, c'est bien celle-là
et, après l'avoir lu, nous sommes pour notre part convaincu que Kierkegaard
n'aboutit pas «au refus de communication, à l'abstraction d'une solitude»,
comme le soutenait Jean Hyppolite (1).

1 Dans une conférence sur Hegel et Kierkegaard faite en 1955 et reprise
dans le recueil posthume Figures de la pensée philosophique (Paris, P. U. F.,
1971), I, cf. p. 204. L'affirmation de J. Hyppolite s'appuie sur des éléments
biographiques (relations de Kierkegaard avec son père, avec sa fiancée, avec
l'Eglise danoise). Au contraire, M. Cornu écarte tous les éléments de ce genre
et interroge directement l'œuvre. André-Jean Voelke

Wilhelm Weischedel: Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer
philosophischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus. Erster Band:
Wesen, Aufstieg und Verfall der philosophischen Theologie;
zweiter Band: Abgrenzung und Grundlegung. Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, Darmstadt 1971 und 1972.

Wilhelm Weischedel ist einer der wenigen, vielleicht der einzige ernst zu
nehmende Denker, der es heute - «im Schatten des Nihilismus» und innerhalb

der Herrschaft der zum Atheismus tendierenden Wissenschaften -
noch wagt, eine «philosophische Theologie» ohne Abstützung in einem von
ihm entschieden verworfenen Offenbarungsglauben zu entwerfen. Der Mut
zu einem solchen Unterfangen verdient eine um so größere Achtung, als seine
kritische Darstellung des Wesens, Aufstiegs und Verfalls der philosophischen
Theologie - dies also das Thema des ersten (rund 500 Seiten starken) Bandes

- nicht nur den überzeugenden Nachweis erbringt, daß sie (die
philosophische Theologie) die «zentrale Problematik der Philosophie» gebildet
hat, sondern daß außerdem die entsprechenden Versuche von Thaies und
Anaximander bis zu Heidegger gescheitert sind. Was Weischedel im Rückblick

auf die großartigen und tiefsinnigen Spekulationen Schellings nüchtern

feststellt: «Daß Gott ist, ist eine Sache der bloßen unbegründeten
Behauptung, eine dogmatische, nicht in einer philosophischen Grund-

228



erfahrung ausweisbare Voraussetzung. Daß aber, wenn diese Voraussetzung
fällt, nichts als das Nichts übrig bleibt, wird von Schelling selber indirekt
bestätigt» (I, 281), trifft ohne Ausnahme auf alle philosophischen
Theologien zu. Dessenungeachtet will Weischedel sein eigenes Bemühen
offenbar nicht bloß als ein verbales Glasperlenspiel oder als erbauliche
Begriffsdichtung angesehen wissen - Unternehmen übrigens, die keineswegs

sinnlos sind, vielmehr die menschliche Schöpferkraft nicht weniger
eindrücklich dokumentieren als bildnerische, bauliche, sprachliche,
musikalische und tänzerische Kunstwerke, technische Erfindungen u. a.
Desgleichen bleiben die Sinngehalte der metaphysisch-theologischen Gedanken
und auch die der offenbarten Glaubenswahrheiten davon unberührt, ob
in ihnen etwas über die eine erfahrbare wirkliche Welt, die nicht wir
hervorgebracht haben, und die Geschichte der Menschheit ausgesagt wird
oder nicht. Da aber die Metaphysiker und Theologen ihren Spekulationen im
Hinblick auf Natur und Geschichte eine Relevanz zusprechen - etwa daß
in der von Gott erschaffenen Natur «verborgene Mächte» oder in der
Geschichte der «absolute Weltgeist» oder ein «Seinsgeschick» wirksam seien -
und sie nicht als pure Gedankendichtungen gelten lassen wollen, erwecken
sie gelegentlich den Eindruck abstruser Phantastik.

Weischedel sieht den spezifischen Charakter der von ihm angezielten
philosophischen Theologie in der im Philosophieren aus freiem Entschluß
durchzuhaltenden, jede Dogmatik verwerfenden «Radikalität des Fragens».
Unter diesem Aspekt stellt er im ersten Teil des ersten Bandes den «Aufstieg

der Philosophischen Theologie» in den repräsentativen Gestalten von
den Vorsokratikern bis und mit Hegel dar. Einen breiten Raum nehmen
dabei mit Recht die wörtlichen Zitate ein, Sekundärliteratur wird nur
gelegentlich berücksichtigt. Bis Leibniz bleiben die stets kritischen Referate
knapp, von Kant an werden sie ausführlicher, die Hegel-Darstellung
erreicht fast 100 Seiten. Im zweiten Teil kommt der «Verfall der
Philosophischen Theologie» zur Sprache. Ansätze zu diesem Verfall sieht der
Verfasser bereits bei Hegel, zum vollen Durchbruch kommt er bei Feuerbach,

Marx, Nietzsche und Heidegger. Daß in diesem Zusammenhang
weder die Aufklärung (etwa Holbach) noch Schopenhauer Erwähnung
finden, mutet doch etwas befremdlich an.

Der zweite Band (Abgrenzung und Grundlegung) - rund 280 Seiten -
setzt zunächst im dritten Teil (die zwei vorangehenden Teile finden sich
im ersten Band) die Auseinandersetzungen fort: einerseits mit christlichen
Theologen, welche die Möglichkeit einer philosophischen Theologie mehr
oder weniger bestreiten (Barth, Gollwitzer, Bultmann, Ebeling und die
herrschende katholische Auffassung des Verhältnisses von Vernunft und
Glaube bzw. Glauben und Philosophieren), andererseits mit zeitgenössischen
Ansätzen zu philosophischen Theologien bei Rahner, Pannenberg, Tillich,
Schéler, Jaspers und Krüger. Das geschieht wiederum in ruhiger, besonnener,

sachlicher, durchwegs überzeugender Weise. Immer wieder vermag
der Verfasser - in einer freilich etwas stereotyp anmutenden Art - zu zeigen,
daß sowohl die theologischen Leugner der philosophischen Theologie wie
die Autoren der philosophischen Theologien sich letztlich auf bloße Be-

229



hauptungen oder auf nicht aufweisbare Voraussetzungen ausdrücklich
oder unausdrücklich stützen: «etwa das Durchwaltetsein der Welt vom
Göttlichen, oder die Geschöpflichkeit des Menschen, oder die Zugehörigkeit
des Selbst zu einer übersinnlichen Welt, oder eine unmittelbare Möglichkeit,

sich vom Endlichen zum Unendlichen emporzuschwingen. Diese

Voraussetzungen haben die jeweils gegebene Antwort auf die Frage nach der
Möglichkeit einer Philosophischen Theologie sowie deren konkreten
Entwurf ermöglicht» (II, 153). Diese Kritik Weischedels beruft sich auf die
«Einsicht» als die einzige «Begründung» des Philosophierens im Sinne des

radikalen Fragens: «Der Philosophierende kann nichts aufgrund einer
noch so ehrwürdigen Tradition akzeptieren. Er muß, was ihm anzunehmen
vorgelegt wird, prüfen und muß versuchen, ob er es sich denkend zu eigen
machen kann. Er kennt keine andere Verpflichtung als gegenüber dem,
was ihm einleuchtet. So steht das Philosophieren dem Glauben aufs äußerste

entgegen.» (II, 58) «Wo einer aus subjektiver Ehrlichkeit meint, glauben
zu müssen, da wird ihm der Philosophierende seinen Respekt nicht
versagen. Aber er wird sich dabei bewußt bleiben, daß der Weg des Glaubenden
nicht sein eigener Weg sein kann.» (II, 59) «Der Glaubende läßt sich das zu
Glaubende vorgeben: von den Schriften des Alten und Neuen Testaments,
von der Tradition, von der Kirche, von der je aktuellen Verkündigung.
Was ihm da gesagt wird, nimmt er als ihn verpflichtende Botschaft
entgegen. Er fragt nicht primär nach der Einsichtigkeit, sondern akzeptiert das

Gesagte in einer jedenfalls nicht in der Vernunft begründeten Entscheidung.»

(II, 57 f.)
Mit dem vierten Teil (Philosophieren und Sinnproblematik) beginnt die

systematische Ausarbeitung der schon im ersten Band und in früheren
Publikationen angezeigten Konzeption des Philosophierens, das Weischedel also
als radikales Fragen versteht. In es nimmt er die Aspekte des je «offenen»
Skeptizismus, Atheismus und Nihilismus auf, wobei die «Offenheit»
die Verwerfung jeglicher Dogmatisierung der drei Positionen meint. Er
begreift das Philosophieren als zwischen «Seinsgewißheit und Nihilismus»
gespannten Prozeß; der Nihilismus leugnet «Sein» und «Sinn» («es gibt»
kein Sein und keinen Sinn). Die Analyse des Sinnbegriffes verliert sich
trotz der Erörterung einiger konkreter Beispiele im abstrakten Allgemeinen
(die Définition lautet: Sinn ist «das, was in der Weise des rechtfertigenden
und fraglosmachenden Gründens an einem als sinnhaft Bezeichneten - als
dessen objektiv vermeinter Sinn - haftet, was ihm seine Bedeutung als sein
Deuten auf eben jenes Sinngebende verleiht und es so verstehbar macht;
Sinn stellt sich immer in einer in der Richtung vom Sinngebenden zum
Sinnhaften unumkehrbaren und in der Richtung vom Sinnhaften zum
Sinngebenden expansiven Sinnkette dar») (II, 170). Unberücksichtigt bleiben
dabei das Problem des «Sinnes» in den Organbildungen und im Verhalten
der Lebewesen und die - häufig genug absurde - Willkür der menschlichen
«Sinngebungen». Davon abgesehen scheint dem Verfasser eine «unmittelbare

Sinngewißheit» unhaltbar und der dogmatische; d. h. sich selber nicht
in Frage stellende Nihilismus sowohl unerweisbar als auch unwiderlegbar
zu sein.

230



Der fünfte Abschnitt schließlich bringt die «Grundlegung der
Philosophischen Theologie». Sie geht von der «philosophischen Grunderfahrung»
aus, die Weischedel als «schwebende Erfahrung der Fraglichkeit von Sein
und Sinn» kennzeichnet. Diese radikale Fraglichkeit alles Seienden
verweist auf ihr vorgehendes (geschehendes) «Vonwoher» als Bedingung
ihrer Möglichkeit, und es - das Vonwoher — nennt Weischedel «Gott».

Eine Besinnung auf die «philosophisch-theologische Sprache» leitet die
nähere Bestimmung des Wesens des Vonwoher ein, das der Reihe nach als

«Geheimnis», «deus absconditus», «Vorgehen», «Mächtigkeit», «Sein»,
«Nichtigkeit», «Schweben», «unbedingte Sinnermöglichung» und «Sinn-
abgründigkeit» charakterisiert wird. Ob das Vonwoher in sich «zeitlich»
oder - in welchem Verstände immer - «ewig» sei, lasse sich nicht entscheiden.

Stattdessen stellt der Verfasser die Ubereinstimmungen und
Unterschiede zwischen dem Vonwoher und den Gottesbegriffen der christlichen
Theologie, Hegels und Schellings heraus und zieht die Folgerungen, die sich

aus seinem philosophisch-theologischen Aspekt einerseits auf die
Weltwirklichkeit und den Menschen, andererseits für die philosophisch-theologische

Haltung ergeben. Sie ist in sich «Offenheit» und «Abschied»:
«Abschied bedeutet: der Welt, in der man existiert, nicht über sich Gewalt
einräumen, sondern ihr, der fraglichen, gegenüber Distanz gewinnen.
Abschied bedeutet: sich auch von sich selber distanzieren, nicht sich auf sich
selbst versteifen, dem Eigensinn absagen, den Mut zur Selbstaufgabe in sich
erwecken. Abschied bedeutet so: im ganzen Felde des konkreten Daseins
seine Freiheit erringen und bewahren. Diese Haltung ergibt sich in ihrer
Notwendigkeit schon aus dem Gedanken des Philosophierens als des
radikalen Fragens, das aus der Erfahrung der radikalen Fraglichkeit erwächst.
Wenn alles fraglich ist, dann kann man sich an nichts mehr halten, als wäre
es ein Gewisses und Beständiges. Wenn ferner die Fraglichkeit ein Schweben

zwischen Sein und Nichtsein ist, dann ist gerade die abschiedliche
Haltung erforderlich, weil sie selber den Charakter des Schwebens trägt. Sie

begibt sich nicht in die scheinbaren Selbstverständlichkeiten des Seins, sie

widersteht aber auch den Verlockungen des Nichtseins; zwischen beiden
hält sie sich in der Schwebe. Erst die Haltung des Abschieds gibt auch
die rechte Gelassenheit den Dingen und den wechselvollen Schickungen des
Daseins gegenüber. Erst in der ruhigen Stetigkeit der Gelassenheit findet
der Mensch zu sich selber und zu seiner wesenhaften Freiheit.» (II, 256)

Auch ohne Berücksichtigung der mannigfachen religiösen Vorstellungen
und Handlungen der sog. primitiven Völker gelangt man im Blick auf den
zumal im ersten Band ausgebreiteten metaphysisch-theologischen Gedankenreichtum

zu jenem verwirrenden Eindruck, der Kant von einem «ewigen
Zirkel von Zweideutigkeiten und Widersprüchen» sprechen ließ. Räumt
man ihnen nun, statt sie von vornherein als bloße sprachlich-spekulative
Gebilde zu verwerfen, irgendwelche Bezüge zu den Bereichen des
«Wirklichen» ein, so gelangt man schwerlich zu einem einigermaßen bestimmten
Urteil, ohne die in diesem Zusammenhang üblichen Begriffe zu präzisieren.
Von «der» «Realität» zu reden ist nahezu sinnlos, wenn zu ihr außer
den einzelnen sinnlich wahrnehmbaren Dingen und Geschehnissen und

231



den darauf gerichteten Erlebnisvollzügen auch Begriffe, Traum- und
Märchengestalten, Dichtungen, Dämonen u. a. gehören sollen. Und wenn
wir von der «Wirklichkeit» vorwiegend oder ausschließlich aufgrund der
«Erfahrung» — und nicht mittels des reinen Denkens - Kenntnisse gewinnen,
dann ist es abwegig und verschleiernd, von einer «transzendentalen» oder
«metaphysischen» «Erfahrung» zu sprechen, falls die sich in dieser
erschlossenen Einsichten als Reflexionserzeugnisse erweisen. Dabei muß
beachtet werden, daß die gedankliche Herkunft der letztern keineswegs immer
offen daliegt. Denn da in unserem faktischen alltäglichen und wissenschaftlichen

Erfahren rezeptive - irreführenderweise zumeist als «passive»
bezeichnete - und produktive («spontane») bzw. reproduktive Faktoren
beteiligt sind und eine primäre Einheit bilden, bedarf es sorgfaltiger Analysen,
um in den Erfahrungsgehalten die im strengen Sinne gegebenen und die
an das Begegnende herangetragenen, in es projizierten Anteile - z. B.
Begriffe und Bedeutungen - zu unterscheiden.

Der seit alters an den religiösen Vorstellungen geübten Kritik ist es mehr
oder weniger überzeugend gelungen, in ihnen phantastische, illusionäre,
wahnhafte Züge aufzuweisen, die sie auf Wünsche, Ängste, Schuldgefühle
und andere psychologische Motive zurückgeführt hat. Dieser reduktiven
Interpretation sind auch die auf den offenbarten Gott bezogenen Glaubensaussagen

unterworfen worden. Darin spielt vor allem der Begriff der
«Projektion» eine große Rolle, und zwar in dem Sinne, daß die Gott
zugeschriebenen «Eigenschaften» gedanklich übersteigerte «selbstentfremdete»
menschliche Merkmale seien. Ob diese Deutung nur auf die heidnischen
Gottheiten oder auch auf den biblischen Gott zutrifft, braucht eine
«anthropologische» Betrachtungsweise, welche die religiösen Phänomene lediglich
als menschliche Erlebnisse und Handlungen zur Kenntnis nimmt, nicht zu
bekümmern: sie klammert den «göttlichen Bereich» als für dessen Beurteilung

unzuständig prinzipiell aus und läßt es offen, ob ihm eine eigenständige
«Wirklichkeit» oder gar das «höchste Wirklichsein» eignet, oder ob er ein
Erzeugnis des denkenden Glaubens ist.

Fragt man unter diesem Vorbehalt gleichwohl nach einem möglichen
anthropologischen Ursprung der theologischen, auf den christlichen Gott
gerichteten Aussagen, dann zeigt sich, daß einige von ihnen auch auf den
eigenen faktischen Tod und dessen Zusammenhang mit der Sterblichkeit
als ihn «ermöglichendes» Konstituens des Menschseins bezogen werden
können und - falls man sich auf den erfahrbaren Bezirk beschränkt - müssen.
Eine «Allmacht» ist uns nirgends als Faktum gegeben, es sei denn im
Hinblick auf den alles Lebendige überwältigenden Tod. Er bietet sich sozusagen
als Modell der erdachten Allmacht an, welche die Theologen auf den
einzigen Gott «übertragen». Dessen Einzigkeit verweist - anthropologisch
betrachtet - auf die Einmaligkeit des sich ereignenden Todes zurück. Seine

ständige Einbruchsbereitschaft aufgrund der Sterblichkeit verdient als

verborgene «Allgegenwart» des möglichen Todes gekennzeichnet zu werden.
Die zwischen der Allgegenwart und der - etwa von Bultmann betonten -
«Zukunft» Gottes gedanklich gestifteten Beziehung reflektiert das reale,
d. h. den je individuierten Lebensablauf mitverwirklichende Verhältnis

232



zwischen der (allgegenwärtigen) Sterblichkeit und dem «Eintritt» des

künftigen Endes. Auf den Eintritt, nicht auf den «Inhalt» des Todes
bezieht sich die singulare Gewißheit des Sterbenmüssens. Dem entspricht
die Behauptung Thomas von Aquins, derzufolge lediglich die «Existenz»
Gottes gewiß, sein «Wesen» jedoch unfaßbar sei. Das ermöglicht es dem
Denken, den erfahrungsgemäß auf den Tod beschränkten Gewißheitscharakter

auch auf andere, zumal «transzendente», will sagen in ein «Jenseits»

des irdischen Daseins verlegte, jeglicher Erfahrbarkeit entrückte
Gehalte auszuweiten, etwa auf den Glauben und auf ein «ewiges Leben».
Denn das Wissen um das Kommen des eigenen Todes schließt dasjenige
um das Ende eines zeitlich erstreckten Ablaufs, d. h. des Lebens und damit
die Fähigkeit des Intellekts ein, eine «unendliche» Zeit oder die die
Endlichkeit verneinende «Uberzeitlichkeit» bzw. «Ewigkeit» zu denken,
nicht zu erfahren. Und was die Unfaßbarkeit, Unsagbarkeit und das
Geheimnis Gottes angeht, treffen diese Bezeichnungen auch auf den Tod zu,
von dem wir in einem prägnanten Sinne nicht einmal ausmachen können, ob

er «ist» oder «nicht ist».
Diese anthropologische Reduktion theologischer Aussagen greift, wie die

Andeutungen zeigen, auf die Sterblichkeit und die Todesgewißheit als

aufweisbare faktische Konstituenten des geschehenden, je singulären Menschseins

und nicht auf psychologische Motive zurück, so unbestreitbar solche

am religiösen Erleben und Verhalten ebenfalls beteiligt sind; doch sehen wir
davon ab. Stattdessen möchte ich mich jetzt dem zuwenden, was Weischedel
als philosophische Grunderfahrung beansprucht: der radikalen Fraglichkeit

alles Seienden einschließlich des Fragenden selbst.

Mit Recht schreibt er, daß das, was fraglich werde, das «einzelne
Seiende» sei, «aber freilich in seinem inneren Verweis auf das Seiende im ganzen
und in seinem Eingebettetsein in dieses». In diesem Sinne versteht er die

«Ausweitung der Erfahrung der Fraglichkeit des einzelnen Seienden zur
allgemeinen und durchgängigen Fraglichkeit So wird das ,ist' des

einzelnen Dinges fraglich und damit das ,ist' überhaupt» (II, 202). Allein
handelt es sich bei diesem «Fraglichwerden» tatsächlich um primär
erfahrene Sachverhalte und nicht vielmehr um sekundäre Resultate einer
an das zunächst fraglose Begegnende herangetragenen fragenden, mithin
denkenden Aktivität? Diese Frage ist in etwas verändertem Sinn Weischedel
bereits von seinem Schüler Müller-Lauter gestellt worden (II, 187f.),
aber er hat sie mit einer fehlgehenden Erwägung - die Antwort müßte sich
«etwa an der Erfahrung des Todes als einer vorzüglichen Weise der
Erfahrung der Fraglichkeit zeigen» - beiseite geschoben. Die Erwägung scheint
mir deshalb verfehlt zu sein, weil zum mindesten das Erfahren des eigenen
Todes ein pures passives Erleiden bleibt, dem gerade das Moment mangelt,
welches alle übrigen Erfahrungsweisen zentral auszeichnet: das kenntnis-
und erkenntniseinbringende Vernehmen des Begegnenden. Dieses wesentliche

Moment sowohl des alltäglichen als auch des wissenschaftlichen
Erfahrens spielt bei Weischedel kaum eine Rolle, weshalb er etwa der von
Krüger mit gutem Grund betonten Rezeptivität des Erkennens (II, 142 ff.)
kein Verständnis entgegenzubringen vermag. Weischedel sagt, die Erfahrung

233
16 Studia Philosophica XXXIII



sei «ihrem Wesen nach Widerfahrnis. In ihr tritt etwas entgegen, begegnet
etwas. Und zwar erfahrt man in einer wahren Erfahrung das Begegnende
so, daß es ohne eigenes Zutun des Erfahrenden diesem von sich selbst her
entgegentritt bzw. daß es dem Versuch, es beiseite zu schaffen, von sich
selbst her einen Widerstand leistet. Das entscheidende Moment ist also das

,von sich selber her'». Er fährt dann fort - und damit beginnt eine
Kennzeichnung, die nur für relativ seltene Erfahrungsvollzüge gilt, keineswegs
für die üblichen: - «Dem entspricht, daß man dem Erfahrenen gegenüber
in Ohnmacht versetzt wird. Die Erfahrung kommt über einen, sie überfallt

einen, man kann nicht anders erfahren, als man erfährt. Eben sofern
dies geschieht, ist die Erfahrung wahre Erfahrung.» (II, 204)

Genau so wie wir nur von einzelnen Dingen, Erlebnissen, Geschehnissen
eine erfahrende - nicht bloß erdachte - Kenntnis und Erkenntnis erwerben
können, genau so lassen nur sie sich auf ihre Beschaffenheit, Seinsart usw.
hin befragen. Um das zu können, müssen sie uns, dem Befragen vorgängig,
irgendwie begegnen oder gegeben sein - und zwar als vorerst noch unbe-
fragte Gegenstände. Die Fraglichkeit als solche eignet ihnen von sich aus
so wenig wie das Gesehenwerden eines Baumes eine ihm selbst wie die Form,
die Farbe u. a. zukommende Eigenschaft bildet. Wenn ich auf konkrete
Vollzüge des Fragens reflektiere, so zeigt es sich mir als intermittierende,
zumeist sprachlich gefaßte geistige Aktivität, jedoch weder als «Geschehen»
noch gar als «ein Vorgang im strengen Sinne des Wortes», wie Wei-
schedel behauptet (II, 179, 185). Desgleichen bleibt es mir völlig
uneinsichtig, weshalb die Fraglichkeit die «Grundverfassung der Weltwirklichkeit»

(II, 234) sein und «alles einzelne Wirkliche seine Fraglichkeit von
der radikal fraglichen Wirklichkeit als solcher» (II, 208f.) erhalten sollte.
So etwas wie die «Weltwirklichkeit», genauer: das mit dem Wort gemeinte
Korrelat an Wirklichem gab es doch schon, bevor Menschen als die fragenden
Wesen aufgetreten waren; und wenn diese dann die Grundverfassung der
Welt in die radikale Fraglichkeit verwandelt, d. h. umgedacht haben,
konnte es nur aufgrund einer verallgemeinernden, mithin denkenden Hypo-
stasierung von befragten einzelnen Objekten her geschehen. Überall weite
«sich die Erfahrung, wenn man sich ihrer inneren Aufforderung, ihr
nachzusinnen, nicht entzieht, ins Allgemeine und Grundsätzliche aus. Sie wird
zur Begegnung mit der durchgängigen, die Welt überhaupt einschließlich
des eigenen Daseins bestimmenden und durchherrschenden radikalen
Fraglichkeit» (II, 195). Ich glaube nicht, daß diese Schilderung einen die Welt
als solche treffenden aufweisbaren Sachverhalt beinhaltet.

Nun bemerkt Weischedel einmal, die radikale Fraglichkeit lasse sich
schließlich «auch als Hinfälligkeit bezeichnen. Dieser Ausdruck bedeutet,
daß die Wirklichkeit vom Absturz ins Nichtsein und in die Sinnlosigkeit
bedroht ist und sich gleichwohl über dem Abgrund hält» (II, 207). Indessen,
was heißt die radikale Fraglichkeit lasse sich auch als Hinfälligkeit «bezeichnen»?

Soll damit gesagt werden, die Hinfälligkeit sei eine andere Art oder
eine «Folge» der Fraglichkeit? Oder ist es nicht umgekehrt so, daß die
Hinfälligkeit als Sterblichkeit aller einzelnen Lebewesen und als Zerfallen
und Verschwinden alles leblosen Seienden - wenngleich unserer Erfahrung

234



nur winzige Bruchstücke dieser Prozesse unmittelbar gegeben sind - der
Fraglichkeit vorausgeht, die letztere demnach lediglich eine gedankliche
Umdeutung eines von dieser völlig unabhängigen Geschehens darstellt?

Der Einwand, den Weischedel - ich bemerkte es schon früher - immer
wieder gegen die philosophischen und die sich auf den Glauben an die
Offenbarung berufenden christlichen Theologen erhebt und der seiner
Kritik die überzeugende Kraft verleiht, ist der, daß die in Frage kommenden
Autoren sich letztlich stets auf bloße Behauptungen und auf unausweisbare
Voraussetzungen stützen. Obwohl Weischedel selber es nicht ausdrücklich
tut, könnte man das Prinzip der kritischen Argumentation ein «phänomenologisches»

nennen. Hinzu kommt die eminent wichtige legitime Forderung,
dergemäß jedes «Ausschweifen ins Phantastische und Unbewahrheitbare
mit äußerster Behutsamkeit vermieden werden» müsse (II, 208). Nun
finden sich in den uns überlieferten metaphysischen und theologischen
Spekulationen zahlreiche Gedanken, die uns heute phantastisch anmuten
und unbewahrheitbar sind - und zwar nicht deshalb, weil sie «unmöglich»
oder in sich widersprüchlich wären, sondern weil es in der Weltwirklichkeit
keine entsprechenden erfahrbaren Sachverhalte gibt. Einzelne Vertrauensbrüche,

Todesfälle und andere von Weischedel angeführte Beispiele
vermögen als erfahrene Ereignisse unsere Bezüge zur Welt dermaßen zu
erschüttern, daß diese als ganze von Grund aus fragwürdig geworden zu sein
scheint. Allein die weltbildenden Gegenstände als solche werden davon
in keiner Weise berührt oder gar verändert. Vielmehr handelt es sich dabei
um eine sekundäre Auslegung der Welt, die sich von der Erfahrung her so

wenig bewahrheiten läßt wie ihre Interpretation als Schöpfung Gottes.
Vermutlich hätte Weischedel dies selber bemerkt, wenn er sich durch die
Umbenennung der offensichtlichen Befragbarkeit alles Begegnenden in eine

Fraglichkeit als vermeintliche «Eigenschaft» desselben, also aufgrund eines

rein sprachlichen Sachverhaltes nicht hätte irreführen lassen. Dann wäre
vielleicht der logisch korrekte, in der Sache aber ins Leere weisende «Schluß»
auf das Vonwoher unterblieben. Denn die Hinfälligkeit des Seienden ist
«das Letzte», was uns die gedanklich erweiterte Erfahrung zeigt. Eine
unveränderliche «Substanz» oder das «Sein» oder das «Nichts» sind pure
Erzeugnisse unseres Denkens; dunkel bleibt jedoch, welche konstituierenden
Faktoren es zu einem solchen verabsolutierenden Schöpfertum befähigen.

H. Kunz

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. DritteAuflage. J. C.B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen 1972.

Gadamers Buch hat eine außerordentliche Resonanz ausgelöst. Das
dokumentiert sich schon in der Tatsache, daß bereits nach 12 Jahren eine dritte,
jetzt vorliegende Auflage nötig geworden ist. In ihr hat der Verfasser den
Text «neu durchgesehen, manche bibliographische Hinweise erneuert»
und vor allem ein wichtiges «Nachwort» beigesteuert (das leider im Register
unberücksichtigt blieb). Gewiß, mit der seinerzeitigen Wirkung von «Sein
und Zeit» kann sich «Wahrheit und Methode» nicht messen; dennoch

235



dürfte das Werk seither das erfolgreichste deutschsprachige philosophische
Buch sein. Das rechtfertigt Gadamers Leistungsbewußtsein vollauf: «Wenn
man den Ort meiner Arbeit innerhalb der Philosophie unseres Jahrhunderts
charakterisieren wollte, dann müßte man geradezu davon ausgehen, daß
ich versucht habe, einen zwischen der Philosophie und den Wissenschaften
vermittelnden Beitrag zu leisten und insbesondere die radikalen Fragen
Martin Heideggers, denen ich Entscheidendes verdanke, auf dem breiten
Felde wissenschaftlicher Erfahrung, soweit ich es nur irgend überschaute,
produktiv weiterzuführen. Das nötigte freilich dazu, den beschränkten
Interessenhorizont der wissenschaftstheoretischen Methodenlehre zu
überschreiten. Aber kann es einer philosophischen Besinnung als Einwand
entgegengehalten werden, daß sie die wissenschaftliche Forschung nicht als

Selbstzweck betrachtet und mit ihrer philosophischen Fragestellung auch
noch die Bedingungen und Grenzen der Wissenschaft im Ganzen des menschlichen

Lebens thematisiert?» (514)
Aber hat Gadamer in seinem Werk wirklich das «Ganze des menschlichen

Lebens» thematisiert? Erfüllt es den Anspruch einer «universalen
philosophischen Hermeneutik», falls diese das Selbstverständnis des
unverkürzten Menschseins umgreifen soll? Trägt seine Reflexion auf das
«Verfahren der Wissenschaften» nicht zu kurz, ungeachtet seiner trefflichen
Feststellung, dergemäß das, «was der Reflexion unterwerfbar ist, stets

begrenzt gegenüber dem» sei, «was durch vorgängige Prägung bestimmt
ist» (534)? Zu dem Bereich des Vorgegebenen, auf den sich die Reflexion
beziehen kann, gehören doch wohl auch die menschliche Leiblichkeit und
die ihr eignende außersprachliche präintentionale Expressivität, die vitalen
Antriebe und die ihnen zugeordneten nicht-idealen Bedeutungsgehalte,
das kontinuierliche Lebensgeschehen als Träger der geistigen Produktivität,

kurzum die «naturwüchsigen» Anteile des Menschen, die Dilthey in
seiner Hermeneutik wenigstens in andeutenden Ansätzen noch berücksichtigt

hat. Mit Recht sagt Gadamer, der Sinnbegriff der idealistischen
Identitätsphilosophie verenge die «hermeneutische Reflexionskompetenz auf
die sogenannte ,kulturelle Überlieferung', gleichsam in der Fortsetzung
Vicos, der allein das von Menschen Gemachte menschlich verständlich
fand. Die hermeneutische Reflexion, die meiner ganzen Untersuchung ihre
Pointe gibt, sucht aber gerade zu erweisen, daß ein solcher Begriff von
Sinn-Verstehen irrig ist, und ich habe in dieser Flinsicht auch Vicos
berühmte Bestimmung einschränken müssen. Sowohl Apel wie Habermas
scheinen mir an diesem idealistischen Sinn von Sinn-Verstehen festzuhalten,
der dem ganzen Duktus meiner Analyse nicht entspricht. Es war nicht von
ungefähr, daß ich meine Untersuchung an der Erfahrung der Kunst orientierte,

deren ,Sinn' für das begriffliche Verstehen nicht ausschöpfbar ist»
(534).

Mit dem Einbezug der Kunst und des ästhetischen Bewußtseins wird die
Enge des idealistischen Sinnbegriffes zwar gesprengt, aber noch nicht ein

Zugang zu der außersprachlich-leiblichen Expressivität und den in ihr
«erscheinenden» Stimmungen eröffnet. So zentral die Sprachlichkeit zumal
für eine historisch-philologisch orientierte Hermeneutik ist: für eine an-

236



gemessene Interpretation des menschlichen Selbstverständnisses und damit für
eine universale philosophische Hermeneutik reicht die Berücksichtigung
des vorwissenschaftlichen Erfahrens, der Dichtung und der Rhetorik nicht
aus.

Gegenüber Habermas und dessen Glauben an den aufklärerischen
«zwangsfreien Dialog» gesteht Gadamer seine «tiefe Skepsis gegen die
phantastische Selbstüberschätzung welche sich das philosophische
Denken für seine Rolle in der gesellschaftlichen Wirklichkeit anmaßt - oder
anders gesagt: gegen die unwirkliche Uberschätzung der Vernunft im
Vergleich zu den emotionalen Motivationen des menschlichen Gemüts» (529).
Das ist illusionslose Redlichkeit, die sich wohltuend von den gelegentlich
zu hörenden Verkündungen abhebt, in denen der Philosophie eine «große
Zukunft» vorausgesagt wird. H. Kunz

Evolution - Revolution. Edited by Rubin Gotesky and Ervin Laszlo.
New York: Gordon and Breach, 1971, ix-351.

Ce volume est un recueil de 12 travaux de philosophes américains. Les

concepts d'évolution et de révolution y sont analysés selon un large éventail
de perspectives philosophiques. Lewis Hahn commence par une réinterprétation

de l'évolution dans les termes du pragmatisme contemporain. Il montre
par sa discussion que la philosophie conceptualiste représente de façon
adéquate la théorie de Darwin, purgée de la présomption illicite que
l'évolution soit équivalente de progrès. R. Puligandla soumet aussi la théorie
classique de l'évolution à sa perspective philosophique personnelle - cette
fois, celle d'une théorie des systèmes généraux. Il conclut que les concepts
d'évolution et de révolution s'impliquent l'un à l'autre. P. G. Morrison,
dans un morceau d'analyse conceptuelle bien menée, soutient la thèse
kantienne qu'une idée fixe de «cosmos» est vide. Il relève les dangers qu'il
y a à fonder un programme d'évolution sociale sur la «théorie cosmique».
Le travail de Morrison contient une intelligente et intéressante analyse du
marxisme, envisagé comme une sorte d'Augustinisme scientifique. Alastair
Taylor présente une version plus élaborée de la thèse de Puligandla. Son
travail mérite vraiment d'être lu, ne serait-ce que comme un exemple
montrant à quel point l'admiration des «sciences précises» a influencé la
philosophie américaine. Il arrive en quelque sorte, avec l'aide de graphiques,
à enraciner le darwinisme social dans la théorie des quanta. Lee Thayer lance
une attaque contre la thèse, représentée par Taylor, qui met en question la
valeur des méthodes scientifiques pour l'étude de la conduite humaine et
sociale. Cette attaque est poussée plus loin par Edmund Byrne, qui s'efforce
avec vigueur de montrer qu'une position prise à l'égard de la société, de
l'évolution et de la révolution, ne saurait être celle d'un observateur
désintéressé. Richard Mckeon, qui, lui, ne paraît pas persuadé que le terme
«cosmos» soit dépourvu de sens, défend la primauté d'un concept d'«ordre
du monde», et discute de l'évolution et de la révolution selon ce concept.
Joseph Kockelmans envisage l'évolution de la science selon une perspective
phénoménologique. Il assure que la Science ne peut se développer que sur

237



la base d'une sorte de rationalisme méthodologique. Le travail de Richard
Cole apporte un point de vue semblable, dans un langage plus apparenté
à Aristote qu'à Husserl. C'est un travail assez Buberesque que celui d'ED
ward Maziarz, qui forge le terme «involution» pour désigner l'évolution-
révolution comprise dans le développement personnel. Suit une discussion
de l'évolution et de la révolution dans l'expérience religieuse selon Arthur
Holmes qui vous laisse perplexe. Le dernier travail, par Georges Schräder,
est considérablement plus clair que celui de Maziarz, s'il n'est pas moins
existentiel. Il soutient la thèse de Maziarz que l'homme doit être considéré
essentiellement comme un être «intrapersonnel», enraciné dans un contexte
naturel-social. Schräder fait quantité de commentaires philosophiquement
suggestifs sur des sujets d'intérêt général tels que: le capitalisme, la
pollution, le marxisme, la famille, la mort, etc. M. van de Pitte

RolfLöther: Die Beherrschung der Mannigfaltigkeit. Philosophische Grundlagen

der Taxonomie. Gustav Fischer Verlag, Jena 1972.

Während der Herrschaft des Nationalsozialismus fühlte sich ab und zu
ein Forscher dazu gedrängt, seinen «Glauben» an den «Führer» und an die

von diesem repräsentierte «Weltanschauung» öffentlich zu bekennen.
Gewiß geschah das nicht immer reinen Herzens, und kaum je war es von der
Sache her gesehen gerechtfertigt. Heute ist es die «marxistisch-leninistische
Wissenschaftswissenschaft» und «Naturphilosophie», denen sich manche
Autoren verpflichtet wissen und ihre sachbezogenen Darlegungen mit
entsprechenden Konfessionen einleiten. Einen Beleg dafür liefert Löther
mit seinem vorliegenden Buch.

Er schreibt in der Zusammenfassung: «Die wissenschaftliche Antwort auf
die Frage nach den philosophischen Grundlagen der modernen Taxonomie
kann nur auf der Grundlage der marxistisch-leninistischen Philosophie und
Wissenschaftswissenschaft erarbeitet werden.» (249) Ich habe im ganzen
Werk keine einzige Erörterung, geschweige denn konkrete Beispiele für
taxonomische Probleme getroffen, die diese These bestätigen würden. Wenn
Löther ferner zustimmend die Formulierung von Dubinin, eines russischen

Autors, zitiert: «Die Steuerung des Lebens, die auf der Erkenntnis seines
Wesens beruht, halten wir für das zentrale Problem der modernen Biologie.
Das Hauptziel der Biologie ist die Lösung praktischer Aufgaben und der
Medizin sowie die Steuerung der Evolution des Lebens insgesamt auf
unserem Planeten» (43), so ist dazu zu sagen, daß schon die Begründer der
modernen Naturwissenschaften diese in den Dienst einer erfolgreicheren
Naturbeherrschung und damit der Lebenspraxis gestellt haben. Daß sie

darüber hinaus noch einen «zweckfreien Bereich» der Erkenntnis um ihrer
selbst willen anerkannten, bezeugt den weiteren Horizont der früheren
Forscher, die die dem Menschen einwohnende Fähigkeit der
Wissensgewinnung als «Selbstzweck» nicht wegen ihrer unbestreitbaren Verflechtimg

mit der Lebenspraxis geleugnet haben. Um die Unhaltbarkeit des

morphologischen Idealismus und des ihm zugrundeliegenden Platonis-
mus darzutun, bedarf es keines dialektischen Materialismus, sondern der

238



kritischen Einsicht in die Tendenz zur Selbsthypostasierung der
Denkerzeugnisse, die sich übrigens auch noch in der angeblichen «objektiven
Existenz des Allgemeinen in den Dingen» auswirkt. Und um zur Feststellung
zu gelangen: «Vergleichen und Klassifizieren als Grundoperationen der
Taxonomie sowie die zu Hilfe gezogene typologische Methode der
vergleichenden Morphologie und Ontogenetik sind auf der sinnlichen
Wahrnehmung der objektiven Realität in der Beobachtung beruhende gedankliche

Operationen der empirischen Stufe der wissenschaftlichen Erkenntnis.

Sie erfolgen wie alle rationale Erkenntnis überhaupt im Medium der
Sprache» (133), braucht es weder eine politische noch eine gesellschaftliche
Steuerung. Wie Löther die Rolle der marxistisch-leninistischen
Weltanschauung für die Biologie zu suggerieren versucht - nämlich in der Weise
des bloßen, sachlich unausgewiesenen Behauptens -, das bezeugt
paradigmatisch seine Charakterisierung Goethes als «pantheistisch verkleideten
Materialisten und bedeutenden Dialektiker» (105). Unbeabsichtigt verrät

er das vermutliche Motiv seines abwegigen Einfalls: es gebe «kaum
einen deutschen Autor der seine Weltanschauung, egal welche, nicht
mit Goethe teilen möchte».

Nach der Einleitung und der Darstellung der «allgemeinen
Voraussetzungen der Taxonomie» beschreibt der Verfasser im 3. und 4. Kapitel
die «Grundoperationen der Taxonomie»: Vergleichen, Klassifizieren und
«Benamen». In jenem Kapitel skizziert er auch - sich vorwiegend auf
Sekundärliteratur stützend - die (bis auf Aristoteles zurückgehende)
Entstehung und Entwicklung der Taxonomie. Das für Löther selbst wohl wichtigste

letzte (5.) Kapitel ist der «Taxonomie und Phylogenetik» gewidmet.
In ihm ergreift er die naheliegenden Gelegenheiten, um seine politische
Parteilichkeit und Beschränktheit zu demonstrieren. Sie macht eine sachliche

Diskussion von vornherein aussichtslos. Der einzige Gewinn, den die
Lektüre des Buches einträgt, bleiben die Hinweise auf einige im Westen
wenig bekannte Autoren. Daß Löther die unvermeidliche Folge seiner
extremen Ausrichtung der Biologie auf die Unterwerfung der Natur: nämlich

die zunehmende Reduktion der Mannigfaltigkeit des Lebendigen
nirgends erwähnt, dürfte kennzeichnend sein. H. Kunz

Jürg Zutt (Hrsg.): Ergriffenheit und Besessenheit. Ein interdisziplinäres
Gespräch über transkulturell-anthropologische und -psychiatrische
Fragen. Francke Verlag, Bern und München 1972.

Das vorliegende fesselnde Buch enthält die Referate und Diskussionsvoten,

die im Jahre 1968 unter dem Titel «Anthropologie der Ergriffenheit
und Besessenheit» vom Komitee für wissenschaftliche Forschung des
Weltverbandes für Psychiatrie und der Werner-Reimers-Stiftung für anthro-
pogenetische Forschung veranstaltet worden sind. Es wurden folgende
Vorträge gehalten : J. Zutt : Ergriffenheit, Erfülltheit und Besessenheit im
psychiatrischen Erfahrungsbereich; W. M. Pfeiffer: Besessenheit, normalpsychologisch

und pathologisch; C. v. Korvin-Krasinski: Anthropologische und
kulturgeschichtliche Betrachtungen zum Problem gemeinschaftlich auf-

239



tretender Besessenheit; W. von Baeyer-Katte: Das Theorem von der
Besessenheit als Symbol für gesellschaftliche Aktionsmuster; W. E. Mühlmann:
Ergriffenheit und Besessenheit als kulturanthropologisches Problem ; H. Schip-
perges: Zum Phänomen der «Besessenheit» im arabischen und lateinischen
Mittelalter; H. Hoffmann: Erscheinungsformen des tibetischen Schamanismus;

K.Jettmar: Schamanismus in Nord- und Zentralasien; E.Benz:
Ergriffenheit und Besessenheit als Grundformen religiöser Erfahrung; C. Gallini:

Die sardinischen Argia-Riten; M. Risso, A. Rossi und L. Satriani:
Magische Welt, Besessenheit und Konsumgesellschaft in Süditalien.

Bei Zutt und Mühlmann wird es deutlich, daß sie vor allem das Ergriffensein

nicht nur als einen Gegenstand der Forschung verstanden wissen wollen,
sondern darüber hinaus für es als ein legitimes menschliches Erleben Partei
ergreifen und ihm einen Platz gegen die einseitige Bevorzugung des
aktiven Lebens sichern möchten. Mühlmann ist sogar davon überzeugt, «mit
dieser Umkehrung (zwar nicht den Zeitgeist aber) die wissenschaftliche
Zukunft» für sich zu haben. Ich bin hier skeptischer. In unserem Jahrhundert
ist Ludwig Klages lange Zeit der einzige Denker gewesen, der das «Pa-
thische» vor Straus und V. von Weizsäcker überhaupt als erfahrbares
Phänomen gesehen und anerkannt hat (was immer die privat-biographischen
Bedingungen dafür gewesen sein mögen). Daß auf ihn keiner der Symposionsteilnehmer

hingewiesen hat, mag auf Unkenntnis beruhen und ist jedenfalls

noch kein Anzeichen für die Aussichtslosigkeit einer kommenden
Berücksichtigung der Ergriffenheit als eines Erlebnisbereiches oder gar als

eine anthropologische Kategorie. Dennoch spricht m. E. alles für diese

Aussichtslosigkeit. Schon der von Mühlmann übernommenen sprachlichen
Subsumption der Pathik unter die «Akte» wohnt - trotz seines Bedenkens

gegen die Ausweitung des Akt- zum Aktionsbegriff - die Gefahr ein, das

Wesen des Pathischen zu verkennen. Verwendet man wie etwa Husserl den

Aktbegriff in einem so weiten und nivellierten Sinne, daß er fast die ganze
Innerlichkeit umfaßt, dann unterstützt man nur den unzulänglichen Versuch

des späten Husserl, das innere nicht-aktuose Geschehen auf die «passive
Synthesis» zu reduzieren, die mit dem primären pathischen Erleben kaum
etwas zu tun hat. Der Anerkennung des letztern widersetzt sich die heute
herrschende Selbstauffassung des Menschen mit ihrer Hochschätzung seines

Schöpfertums und der Betonung der Willensfreiheit entschieden. Ferner
sollte nicht übersehen werden, daß die wachsende Nutzung und Zerstörung
der Natur einerseits eine zunehmende Beschränkung jener Bereiche, die uns
zu ergreifen vermögen, mit sich bringt; und daß andererseits die Not der
Lebensbewahrung eine Steigerung der entsprechenden Aktivitäten bewirkt.
So spricht kaum etwas dafür, daß das pathische Erleben noch einmal eine
breite Duldung erfahren könnte.

Daß es latent nach wie vor vorhanden ist und daß seine Unterdrückung
eine Verarmung menschlichen Daseins mit sich bringt, läßt sich nicht
leugnen - in diese Richtung weist wohl auch die grassierende Drogensucht.
Wenn aber, davon abgesehen, die Ergriffenheit und die Besessenheit zum
Gegenstand der Forschung gemacht werden, kann es nur sachlich und
nüchtern geschehen. Zur Sachlichkeit und Nüchternheit gehört einmal die

240



möglichst scharfe Unterscheidung zwischen dem wirklichen gegebenen
ekstatischen Erleben bzw. Verhalten und ihren sekundären sinnverleihenden
Deutungen einschließlich ihrer literarischen Ausschmückungen, auch wenn
sich beide Sachverhalte für den Ekstatiker zu einer primären Einheit
geschlossen haben. Eine entsprechende Differenzierung vollziehen wir ja auch
etwa zwischen den schizophrenen gemachten Gedanken und Stimmen und
ihren unterschiedlichen, von der Umwelt abhängigen «Erklärungen»,
welche die Kranken selbst anbieten. Im Hinblick darauf scheint es mir
nicht ganz angemessen zu sein, wenn Zutt von bei sizilianischen
Gastarbeitern beobachteten Fällen von Hexenwahn bemerkt, sie «wären ohne
tiefere Kenntnisse kultureller Zusammenhänge für schizophrene
Geisteskrankheiten gehalten worden» (63, 123). Hexenwahn als kulturell
vorgezeichnetes Phänomen kann doch vermutlich sowohl auf schizophrenem als
auch auf nicht-psychotischem Boden auftreten. Desgleichen werden sich
kaum, wie Schipperges meint, die Zustände von Ergriffenheit von allen
Erscheinungen der katatonen Beeinflußtheit «scharf trennen» lassen (82),
weil es anscheinend psychotische und nicht-psychotische Ergriffenheit gibt.
Schizophrenien bei denkerisch hochbegabten Menschen zeigen andere Bilder
als die in den Anstalten versandenden «Philosophen» und «Religionsstifter».

Die zweite unerläßliche Konsequenz der nüchtern-sachlichen Erforschung
des Ergriffenseins scheint mir die Unterscheidung zwischen den im
Ergriffenen ablaufenden Prozessen und den die Ergriffenheit erweckenden

Gegenständen (Bilder, Situationen, Geschehen usw.) sein zu müssen. Um
ein Beispiel Zutts zu erwähnen 15f.) : wenn Menschen im Blicken in einen

Abgrund vom Höhenschwindel ergriffen werden, so gehört der Anblick des

Abgrundes gewiß zum erlebten auslösenden Moment des Ereignisses. Allein
daraus folgt keineswegs, daß nun diesem abgründigen Stück Erde eine objektive

«verborgene Macht» eignet oder es von einem «Berggeist» bewohnt
wird. Hier spielt die «Projektion» - der Sachverhalt mag noch so sehr der
Klärung bedürfen - eine verhängnisvolle Rolle, wie Bräutigam mit Recht
betont hat (61). In der Natur und in der Geschichte angeblich wirksame

«anonyme Mächte» (Teufel, Geister, Götter) sind Überbleibsel
mythologischer Deutungen, die auf der Verwechslung der menschlichen
Weltbezüge mit den von diesen Bezügen unabhängigen Weltgehalten beruhen.
Wenn Pfeiffer in Anlehnung an Zutt und W. F. Otto meint, «daß sich in
den Dämonengestalten Mächte verbildlichen, die objektiv der Natur
innewohnen und nicht erst durch den Menschen hineinprojiziert sind» und
das «zerstörende Prinzip» - offensichtlich ein menschliches Denkerzeugnis! -
«real in der Natur enthalten» ist (37), so sind das m. E. Behauptungen, die
sich auf dem gleichen Erklärungsniveau bewegen wie etwa die Herleitung
der Träume aus Einwirkungen von Dämonen. In der Natur gibt es mannigfache

einzelne destruktive Vorgänge, aber kein zerstörendes Prinzip,
abgesehen vom Menschen, der sein Handeln an einem solchen Prinzip orientieren

kann.
Zur sachlich-nüchternen Haltung - die man meinetwegen «bürgerlich»

heißen mag — gehört schließlich eine unbegrenzte Offenheit allem Erfahr-

241



baren, das nicht frei von Täuschungen ist, gegenüber. Für diesen offenen

Aspekt zeigt sich nun, daß die übliche aktivistische Deutung unseres
Erlebens nicht einmal allem Denken, geschweige denn den Stimmungen und
Affekten in ihrem Ablauf gerecht wird. Es gibt neben dem vordergründigen
aktiven, sprachnahen, mehr oder weniger den logischen Normen
gehorchenden, experimentell untersuchbaren «ich denke» das untergründige
«passive», logisch indifferente «es denkt in mir», wie J. Cohn seinerzeit
formuliert hat (daß seine 1936 in den Acta Psychologica erschienene Arbeit
weder im 12bändigen Handbuch der Psychologie noch in Graumanns
Sammlung zitiert wird, zeugt ebenfalls von der Vernachlässigung der
pathischen Denkanteile). Dieses während des Wachens willentlich weder
in Gang zu bringenden noch zu beendenden, in uns geschehenden Denkens,
auf das bereits Leibniz und Schelling hingewiesen haben, bedienen wir uns,
indem wir seine thematische Sinnrichtung beim Planen oder zur Lösung
eines Problems bestimmen. Aber wir bleiben gleichwohl auf es als einem
Sich-in-uns-Ereignenden angewiesen, es ermöglicht das aktive zielgerichtete
Denken. Nicht von diesem, sondern von dem in uns geschehenden Erleben
her eröffnet sich vielleicht ein Zugang zu einem anthropologischen, die
Ausflüchte auf geheimnisvolle Mächte vermeidenden Verständnis der
Ergriffenheit und Besessenheit. Dabei muß man freilich zugleich die einseitige
aktivistische Selbstdeutung des Menschen preisgeben, welche sich durch
die zunehmende Weltbeherrschung scheinbar legitimiert weiß. H. Kunz

Detlev von Uslar: Die Wirklichkeit des Psychischen. Leiblichkeit £eitlichkeit.

Verlag Günther Neske, Pfullingen 1969.

Obwohl von Uslar es nicht selber tut, dürfte man doch vielleicht seine neue
Schrift als den ersten Versuch beanspruchen, auf dem Boden des Denkens

Heideggers den Gegenstand der Psychologie zu bestimmen. Ich rede mit
Absicht vom Denken Heideggers und nicht nur von dessen Daseinsanalytik,
um anzudeuten, daß von Uslar auch die spekulative Wendung Heideggers
mitmacht, wogegen der Einbezug der bei Heidegger kaum thematisierten
«Leiblichkeit» nicht spricht. Es sind drei Abhandlungen, in denen der
Verfasser sein Anliegen darlegt: 1. Die Frage nach der Wirklichkeit des Psychischen;

2. Die Zeitstruktur des Psychischen; 3. Seele als Wirklichkeit des

Leibes. Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Weltlichkeit und Begegnung können, meint
von Uslar, als «Prinzipien des Psychischen» aufgefaßt werden, die zugleich
als Aspekte der Betrachtung des Gesamtbereiches seelischen Seins fungieren.
Die beiden ersten Prinzipien und Aspekte werden in der vorliegenden
Schrift in subtiler Weise abgehandelt, Weltlichkeit und Begegnung einem
späteren Band vorbehalten.

Wahrscheinlich wäre es richtiger, die Anzeige des Buches damit zu
beendigen und eine kritische Stellungnahme zu einzelnen Punkten zu
unterlassen, weil eine solche von einem der von Uslarschen Position diametral
entgegengesetzten Standort aus erfolgen muß: und eine so orientierte Kritik
führt leicht zu einem unfruchtbaren, wenn nicht sinnlosen Streit. Ich bin
heute mehr denn je davon überzeugt, daß jede noch so umfassende begriff-

242



liehe Bestimmung des Gegenstandes der Psychologie von ihrem primären
Objekt: den einzelnen konkreten, in Umweltssituationen und Weltbezügen
befindlichen (also nicht isolierten), sich verhaltenden und erlebenden
Menschen ausgehen und zu ihnen zurückkehren muß. Danach haben sich die
Geltungsbereiche der generalisierenden Aussagen abzustufen. Dabei müssen

gewiß auch die Erlebens- und Verhaltensmöglichkeiten berücksichtigt
werden; aber das sollte ausschließlich von ihren erfahrenen Verwirklichungen
her und nicht, wie noch Husserl wollte, von spekulativ entworfenen reinen
Möglichkeiten aus geschehen. Werden sie von hypostasierten Wesenheiten aus

konstruiert, ist das Abgleiten in spekulativ «erschlossene» denkbare Möglichkeiten

und reine Begriffe, denen keine außerbegrifflichen erfahrbaren
Sachverhalte entsprechen, unvermeidlich. Mir will scheinen, von Uslar sei dieser
Gefahr erlegen. Es ist kein Zufall, daß er zwei fundamentale Heideggersche
Bestimmungen des Daseins: dessen «Faktizität» und «Jemeinigkeit» nirgends
erwähnt. Statt dessen geht er vom «Sein» und von der «Zeit» als scheinbar
festen Größen aus, nach denen Heidegger in «Sein und Zeit» gefragt hatte.
Beide «Begriffe» sind aber so universal und vieldeutig, daß sie sich auf«alles»
anwenden lassen und deshalb für die Bestimmung des Gegenstandes der
Psychologie nichts Belangvolles hergeben. So hören wir — ungeachtet der
Versicherung, die «ganz untrennbar miteinander» verketteten Sein und
Zeit seien «durch und durch problematisch» (32) -, die Einmaligkeit des

Augenblicks sei «durch die Identität von Zeit und Sein bestimmt» (29).
Indessen ist doch der alte spekulative Begriff des Seins gerade durch seine

«Zeitlosigkeit» oder «Überzeitlichkeit» ausgezeichnet, so daß von einer
Identität beider Begriffe nicht kurzweg die Rede sein kann. Wie sehr von
Uslar der wirkliche Gegenstand der Psychologie entglitten ist, bezeugt u. a.
die These, sie sei «Erforschung des Nicht-mehr-Seienden und des Noch-
nicht-Seienden» (64), mithin das, was gemeinhin das Thema einerseits der
Historie und andererseits der Futurologie ist. Daß Vergangenheit und
Zukunft auch im Verhalten und Erleben der einzelnen Menschen mitspielen,
rechtfertigt doch nicht die zitierte Behauptung.

«Der Berührungspunkt zwischen Philosophie und Psychologie liegt in
ihren Grundfragen. Während die Philosophie immer wieder um die Frage
nach dem Sein kreist, geht es der Psychologie immer wieder um die Bestimmung

des Wesens der Seele. Seele ist nicht ein vorhandener Gegenstand,
sondern Sein und Wirklichkeit unserer Existenz selbst. Diese ist bestimmt als
leibliche Wirklichkeit, als Wirklichkeit unseres Auf-der- Welt-Heim, als zeitliche

Wirklichkeit und als Wirklichkeit unserer gemeinsamen und sich immer wieder
gegenseitig begegnenden Existenz. Seele ist die Wirklichkeit des leiblichen,
zeitlichen und gemeinsamen Auf-der-Welt-Seins» (11). Von da aus
entwickelt von Uslar die schon erwähnten vier Prinzipien des psychischen Seins:

Zeitlichkeit, Weltlichkeit (gemeint ist die Weltbezüglichkeit), Leiblichkeit
und Miteinandersein. Am befremdlichsten sind die Aussagen über die
Leiblichkeit, die er auch den Tieren einräumt und nicht von der Körperlichkeit
unterscheidet. «Der Leib ist Ursprung und Zentrum unseres In-der-
Welt-Seins. Ursprung, denn wir sind nur auf der Welt, indem wir als leibliche
Wesen existieren. Zentrum, denn Welt erschließt sich uns nur als solchen, die

243



leiblich da sind. Das bedeutet einerseits: Unser Dasein ist unser Leibsein.
,Leibsein' ist nicht eine zusätzliche oder nähere Bestimmung des Daseins,
sondern beide Ausdrücke sind synonym. Andererseits: Welt ist der Horizont
der Leiblichkeit. Leiblichkeit ist also die Quelle und das Zentrum der
transzendentalen Konstitution der Welt» (69). Bislang sollte die Intentionalität —

das ausgeprägte Gegenteil der Leiblichkeit - die transzendentale Konstitution
der Welt leisten. «Leiblichkeit ist nicht nur Gegenwärtigkeit, sondern
zugleich Möghchkeit, Gegenwärtigkeit von Möglichem, Angelegtsein,
Intentionalität, Horizonthaftigkeit. Die grundlegende Frage: Wie hängt das
Denken mit der Leiblichkeit des Seelischen zusammen? - soll beantwortet
werden durch die These : Das Denken ist selbst ein Horizont der Leiblichkeit,
eine Weise unserer leibhchen Präsenz auf der Welt» (82). Ich muß gestehen,
daß ich solche klingenden Sätze nur noch in ihrem grammatikalischen Sinn,
aber nicht mehr als Hinweise auf außersprachliche Sachverhalte verstehe.
Ob hier und an andern Stellen von Uslar jener Gefahr, die er mit gutem
Grund in besonderem Maße dem psychologischen Denken nachsagt (63),
nämlich Modellvorstellungen des Gegenstandes mit seiner «Wirklichkeit» zu
verwechseln, nicht selbst erlegen ist?

Wiederholt wendet sich der Verfasser gegen die «Innerlichkeit» als

Gegenstand der Psychologie. Sofern sie als selbständige, von der Leiblichkeit
abgesonderte «Substanz» gedeutet wird, ist ihre Verwerfung gewiß nur am
Platz. Aber man kann den Begriff auch so fassen, daß darunter das Ganze
dessen, was sich dem einzelnen Menschen in der Selbstbesinnung als «in
ihm» Geschehendes zeigt, verstehen: und dann bleibt die Innerlichkeit ein
legitimes und unerläßliches Thema der Psychologie. Denn schließlich kann man
weder die Vollzüge des Denkens und Phantasierens noch deren Inhalte dem
Ausdrucksbereich und den physiologischen Gehirnströmen entnehmen -
wenigstens einstweilen noch nicht.

Ich bemerkte bereits, daß der Seins- und der Zeitbegriff viel zu umfangreich

und vieldeutig seien, als daß damit noch aufzeigbare Sachverhalte
getroffen werden könnten. Nicht im gleichen Umfang gilt dies für die
«Wirklichkeit». Trotzdem bleibt der Ausdruck immer noch so vieldeutig, daß man
ihn ohne ausdrückliche Präzisierung nicht mehr verwenden sollte - es sei
denn im Sinne der Alltagssprache. Was wir in ihr naiv als «wirklich»
bezeichnen, widersetzt sich allerdings entschieden und mit Recht den im
philosophischen und theologischen Denken aufgetretenen Erweichungsprozessen,

denen zufolge jedem Denkgebilde - es mag noch so phantastisch
sein - eine «Wirklichkeit» eingeräumt wird. «Die Wirklichkeit ist beschränkt
auf den Punkt, den wir Gegenwart nennen» (23), sagt von Uslar. Eine solche
These widerstreitet jedenfalls der naiv-alltäglichen Auffassung und hätte zur
«logischen» Folge, daß die Wirklichkeit als das Ganze des Wirklichen
abhängig gemacht würde von unsern Denkakten, die allein fähig sind,
«Gegenwartspunkte» zu fixieren. Daran ändert die These nichts: «Wirklichkeit
behauptet sich auch als Bleiben in der Zeit» (45).

Mit diesen Bedenken mag es genug sein. Ich finde, von Uslar hat in seiner
Schrift die «Wirklichkeit des Psychischen» in die Sphäre der spekulativen
Sprachspiele entrückt. H. Kunz

244


	Besprechungen = Comptes rendus

