
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Buchbesprechung: En marge de l'Idéologie : à propos de l'ouvrage de Jean Théodoridès:
Stendhal du côté de la Science

Autor: Muller, Maurice / Piguet, J.-Claude

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etudes critiques - Rezensionsabhandlungen

En marge de l'Idéologie, à propos de l'ouvrage de Jean Théodoridès:
Stendhal du côté de la Science.

La situation de la philosophie en France dans les premières années du
19e siècle est en partie caractérisée par une remise en question du sensualisme
condillacien. Hors de France, Condillac passe souvent pour un simple disciple
de Locke ayant poussé à l'extrême la thèse fondamentale de VEssai sur Ventendement

humain du penseur anglais. C'est, très certainement, se tromper sur la
signification de son œuvre, quoiqu'il ne fasse pas de doute que le point de

départ de Condillac se trouve dans Locke. Les Idéologues, qui ont parfois mal
compris Condillac, tout en se réclamant de lui, ont tenté, sur des points essentiels,

de réviser quelques-unes de ses thèses principales. A cet égard, Stendhal
peut être considéré comme un témoin de l'influence de leurs recherches sur
la manière de penser d'un certain nombre de leurs contemporains.

Condillac eut le mérite d'écarter la notion de «facultés de l'âme», mal
éclaircie par Locke, et ainsi d'essayer de donner à la philosophie une base
absolument incontestable et logique n'admettant rien d'étranger aux événements

du monde sensible. Ceci l'amènera en particulier à s'opposer à la théorie
mécaniste adoptée par Buffon pour expliquer le comportement des animaux,
et à rattacher, conformément à sa conception initiale, l'instinct à l'habitude.
Pour lui les mots raison ou instinct nous égarent et ont une fausse vertu
explicative. Mais surtout Condillac tente de donner à sa théorie, plus
spécialement dans son Art de penser, dans sa Logique et dans sa Langue des Calculs,

l'aspect d'un développement analytique étroitement lié à une notion d'identité.
Cette notion d'identité, dans l'optique condillacienne, n'apparaît pas comme
un principe ayant la nature d'un a priori, mais, ainsi que toutes les idées,

comme une résultante des sensations ou de leur interdépendance naturelle.
Les sensations constituent le monde de la conscience, sont idées en puissance,
et ont un caractère affectif qui leur est intrinsèque. En particulier le dernier
ouvrage de Condillac, La langue des calculs, faisait aussi apparaître le côté
cartésien de sa philosophie : la pensée y est caractérisée, comme dans laLogique,

par les formes analytiques du raisonnement. Raisonner avec des mots ou
raisonner avec des «lettres» (des signes) ou des chiffres (des nombres) sont
parallèles. Dans les deux cas le mouvement du raisonnement se fait d'identités
en identités: le point de départ en est le calcul, et l'algèbre en devient le
modèle véritable, de même que chez Descartes, la géométrie euclidienne trouvait

son instrument analytique dans les relations algébriques. Ajoutons encore
que ce n'est pas absolument sans raison que Diderot percevait une certaine
analogie entre la philosophie de Berkeley et celle de Condillac; sans doute,
Condillac se posait la question de l'existence d'un monde extérieur à la
conscience, mais la réponse est ramenée par lui au jeu des sensations et dépend
d'elles seules.

211



La Langue des calculs, inachevée, a été publiée après la mort de Condillac,
en 1798 seulement, précédant de peu de temps la publication de la première
partie des Eléments d'Idéologie de Destutt de Tracy (en 1801) et celle des

premiers mémoires de Cabanis sur les Rapports du physique et du moral de l'homme,

qui furent publiés en 1802. Les idéologues, en particulier Tracy et Cabanis,
s'écartent de la conception condillacienne de la réduction des «facultés»
à la sensation. L'opposition de Tracy au sensualisme de Condillac ne fut
cependant pas toujours heureuse: à la logique condillacienne de l'identité,
fondée sur les méthodes de l'arithmétique et de l'algèbre, il voudra substituer
une logique fondée à l'imitation des classifications chimiques et naturelles.
Le sens même de la tentative condillacienne lui échappait partiellement.
A cet égard il convient d'observer qu'à l'époque à laquelle Tracy publiait
ses ouvrages, et même plus tard, les travaux de Lagrange et de Laplace
laissaient aux non-mathématiciens, et quelquefois aux mathématiciens eux-
mêmes, l'impression qu'il n'y avait plus rien de fondamental à ajouter, sinon
des perfectionnements de détail, à une physique newtonienne fondée sur
l'attraction assimilée à un fait, et que les mathématiques elles-mêmes avaient
épuisé un domaine d'application au-delà duquel elles cessaient d'être compétentes.

L'avenir semblait réservé à d'autres sciences — les sciences naturelles
notamment -, à d'autres méthodes qui ne relèveraient pas nécessairement des

mêmes principes. Cette manière de voir ne fut étrangère ni à la création d'une
«philosophie de la nature», autour de Schelling ou de Ritter en Allemagne,
ni aux conceptions de Goethe, ni, dans une direction très différente, au
positivisme d'Auguste Comte.

Un autre aspect de la réaction contre Condillac est caractérisé par l'œuvre
de Cabanis, à laquelle Tracy donnait son adhésion. Cabanis, médecin,
n'aurait pu admettre de séparer la vie de l'esprit des circonstances
physiologiques qui en sont l'une au moins des conditions. D'avoir fait abstraction
de ces circonstances physiologiques avait entraîné Condillac - selon les termes
employés par Stendhal alors qu'il n'était encore que le jeune Henri Beyle
— à méconnaître l'instinct. Cabanis tentait de rattacher la notion d'instinct
à une notion de «sensibilité organique». L'attitude expérimentale, adoptée
par Cabanis et fondée sur l'observation objective (ou qui tente de se fonder
sur elle), fut aussi celle de Pinel, de Broussais ou de Bichat; elle eut une
influence déterminante non seulement sur la pensée de Stendhal, mais aussi

sur le positivisme. Cependant, lorsque Comte publia le premier volume de
son Cours de Philosophie positive, en 1830, la position de Stendhal était prise
depuis longtemps. La pensée de Stendhal appartient entièrement à la période
qui a précédé le positivisme.

Stendhal n'est pas un théoricien. On a fait de lui un idéologue, à juste
titre en un sens puisque, dans l'ouvrage intitulé De l'Amour, il apparaît bien
comme un observateur ayant chaussé quelques lunettes idéologiques. N'écrit-il
pas lui-même, dans une note du chapitre III de cet ouvrage: «Si l'idéologie
est une description détaillée des idées et de toutes les parties qui peuvent les

composer, le présent livre est une description détaillée et minutieuse de tous
les sentiments qui composent la passion nommée \'amour»? Mais ce qu'il aura
retenu de l'idéologie, c'est plutôt un certain style de pensée; une attitude à

212



l'égard des connaissances que savants et psychologues peuvent obtenir au
moyen de l'observation et de l'expérience; un style politique également car,
à plusieurs reprises, il a manifesté son approbation à l'égard du Commentaire

sur l'Esprit des lois de Montesquieu, ouvrage de tendances libérales que son

auteur, Tracy, n'osa publier en langue française sous le règne de Napoléon
(ce livre fut traduit et publié aux Etats-Unis par le Président Jefferson
et parut en français, discrètement, seulement sous la Restauration).
Stendhal prit d'autre part, en marge de l'idéologie, position avec esprit en
1825 contre le saint-simonisme dans son pamphlet «D'un nouveau complot contre

les industriels».
Stendhal n'est pas, au sens propre des mots, un véritable témoin de son

temps. Ce que l'on nommera plus tard le romantisme intérieur semble lui
avoir échappé complètement, quoiqu'il ait eu connaissance de quelque conte
d'E. T. A. Hoffmann, qu'il ait eu quelque relation avec le Dr Koreff, médecin
magnétiseur, ami d'Hoffmann, n'ait pas ignoré l'existence de Philarète Chasles

qui parla d'une manière perspicace (mais bien après Mme de Staël) de Jean-
Paul. Ce n'est qu'à un point de vue pseudoscientifique qu'il s'est exprimé
sur ce curieux Sethos, roman de l'abbé Terrasson, qui paraît avoir été l'une
des sources de la Flûte enchantée de Mozart. Il semble d'autre part s'être tenu
à distance du mouvement romantique français; son Racine et Shakespeare

s'attache aux caractères les plus extérieurs du romantisme. Il fut l'un des

premiers lecteurs de l'ouvrage de Madame de Staël, De l'Allemagne, mais cet

ouvrage, centré sur les grands classiques, était peu propre à l'informer sur
le romantisme littéraire allemand, quoique Novalis y fût aussi mentionné.
On trouvera des renseignements intéressants dans le livre de M. Théodoridès
sur la question du magnétisme animal (et la position sceptique prise par Stendhal
à cet égard), question qui, on le sait, occupa aussi Hoffmann. De toute façon
le romantisme était étranger à la nature de Stendhal - excepté le sien, le
romantisme de la passion, et peut-être des « présages».

Stendhal faisait profession d'aimer les mathématiques, mais ses connaissances

dans ce domaine étaient très élémentaires. Il déclarait n'avoir pas
été convaincu par les démonstrations de ses maîtres concernant la règle de
l'algèbre: «moins par moins donne plus», vraie cependant, ajoute-t-il, «puisque
évidemment, en employant à chaque instant cette règle dans le calcul, on
arrive à des résultats vrais et indubitables». Sans doute n'était-il pas doué de
l'intuition nécessaire pour percevoir, sous une démonstration semi-empirique,
la généralité de la règle, comme l'élève géomètre perçoit immédiatement la
généralité d'une démonstration effectuée au tableau noir sur une figure
particulière. L'un de ses maîtres lui avait dit d'autre part que deux parallèles
se rencontrent à l'infini, et il déclara ne pas le comprendre. Il avait raison en
ce sens qu'il se plaçait visiblement dans un espace euclidien, analytiquement
cartésien, où tout point est déterminé par trois coordonnées finies, pour
lequel la question de l'infini ne se pose pas, et non dans un espace «arguésien»
où une existence mathématique est conférée aux points et aux droites «à
l'infini». Les deux questions que se posait Stendhal n'ont d'ailleurs été
véritablement éclaircies qu'au cours du 19e siècle, depuis et après Galois
(après 1830), avec les développements de l'algèbre abstraite et de la théorie

213



des groupes de transformations. L'embarras de Stendhal était donc partiellement

justifié.
Le don d'observation de Stendhal trouva à s'exercer dans certaines

descriptions météorologiques très précises éparses dans ses écrits, de même que
sa curiosité et son intérêt pour les questions médicales apparaît dans de
nombreux textes, notamment dans des lettres qu'à titre de consul à
Civitavecchia il écrivit au sujet des épidémies, de la manière de les combattre, et
des quarantaines.

Stendhal a emprunté à la minéralogie son image de la «cristallisation» en
amour. Les sciences naturelles lui fournissent des termes de comparaison,
comme par exemple : classer ses amis par genres «comme M. Adrien de Jussieu
fait pour les plantes». Il compare à la chimie l'histoire en tant que «science»,
telle que, selon lui, elle devrait être, ou la politique, et ceci est bien, en un sens,
dans le sillage de Tracy. Le classement par tempéraments de son Histoire
de la peinture en Italie est directement inspiré de Cabanis. Sa fidélité aux deux
maîtres de l'Idéologie, à l'Idéologie elle-même, quelquefois aussi à Helvétius
qui fut une de ses lectures de jeunesse, apparaît souvent dans ses écrits et dans
ses lettres. Il écartera les mouvements de philosophie spiritualiste au sens de
Victor Cousin: «nos jeunes philosophes», pensait Stendhal, qui sont en guerre
avec Condillac et Cabanis, ferment les yeux aux faits.

M. Théodoridès a procédé dans son livre à une étude exhaustive de l'attitude
de Stendhal à l'égard des sciences et des savants. A la fois biologiste et historien
de la biologie - et beyliste -, il était tout particulièrement qualifié pour écrire
un tel ouvrage.

Maurice Muller

214


	En marge de l'Idéologie : à propos de l'ouvrage de Jean Théodoridès: Stendhal du côté de la Science

