Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Um die Definition der Kunst

Autor: Tatarkiewicz, Wladyslaw

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883243

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Um die Definition der Kunst*

von Wiladyslaw Tatarkiewicz

I. Der antike und der neuzeitliche Kunstbegriff

Die Alten hatten keine Bedenken, wie Kunst zu definieren seil*
Sie hielten Kunst fir die Fidhigkeit, Dinge hervorzubringen, und
zwar eine bewuBte, nicht etwa eine instinktive ; und da sie sahen, daf3
sich eine bewufBite Fahigkeit bestimmter Regeln bediene, bezeichneten
sie die Kunst als Fahigkeit, Dinge nach bestimmten Regeln hervor-
zubringen. Das war eine tadellose Definition: klar und leicht anwend-
bar, und es konnte weder UngewiBheit noch Zweifelsfille geben, was
Kunst sei und was nicht.

Es war auch eine weite Definition: sie umfaflte nicht nur die
Architektur und die Bildhauerei, sondern auch die To6pferei und
Weberei und viele dhnliche handwerkliche Fertigkeiten. Sie um-
faBte sogar die Arithmetik und Logik und andere Wissenschaften, in
denen sie ebenfalls ein Kénnen und bestimmte Regeln zu sehen
glaubten.

Die neueren Zeiten behielten die Bezeichnung «Kunst» bei, aber
sie verdnderten deren Inhalt so sehr, daB3 die alte Definition un-
brauchbar wurde. Der Umfang des neuzeitlichen Kunstbegriffes ist
enger als der antike: eben die Topferei, Weberei und Zhnliche
Handwerke, aber auch die Arithmetik, Logik und &hnliche Wissen-
schaften finden darin keinen Platz mehr. Zugleich aber ist er weiter:
die Alten rechneten namlich zur Kunst urspriinglich weder die
Dichtung noch die Musik. Auch das ergab sich aus ihrer Anschauung
von Kunst: es war nach ihrer Meinung nicht Aufgabe der Kunst,
Gefiihle auszudriicken und sich von der Inspiration leiten zu lassen;
in der Dichtung und in der Musik aber sahen sie Gefiihle und Inspi-

* Autorisierte Ubersetzung von Alfred Loepfe. Erschienen in der Zeit-
schrift «Studia Filozoficzne», Nr. 2 (69) 1971.

1 W. Tatarkiewicz, Historia estetyki (Geschichte der Asthetik), Bd. I-II,
1962, III, 1968; in englischer Ubersetzung: «History of Aesthetics». The
Hague, 1970.

185
13 Studia Philosophica X XXIII



rationen am Werk. Die Dichtung war in der Antike die Doméne der
erleuchteten Seher und die Musik die der Priester, die ihre Riten
mit Gesang und Musik begleiteten; Kunst aber war nicht die Sache
der Seher, sondern die der Berufsleute, der dafiir ausgebildeten Fach-
leute.

Dann aber kam in der Antike, noch in der klassischen Epoche
Griechenlands, der Augenblick, da Musik und Dichtung in die Kunst
einbezogen wurden. Als namlich die Pythagorider die Gesetze der
Harmonie der Téne entdeckt und angefangen hatten, die Harmonie
zu berechnen, muBte die Musik als eine rationale Tétigkeit aner-
kannt werden, die sich in Regeln fassen lieBe. Und damit wurde sie
nach antiker Anschauung zur Kunst. Dasselbe geschah mit der
Dichtung, seit Aristoteles ihre Regeln formuliert hatte. Anderseits
hérten Topferei und Weberei nie auf, zur Kunst gerechnet zu werden.
Bis ans Ende der Antike umfaBte der Kunstbegriff auch diese Be-
reiche, die wir Fertigkeit oder Technik nennen.

Man koénnte erwarten, dafl die Alten ihren allzu weiten Kunst-
begriff unterteilen, und etwa so die handwerklichen und die wissen-
schaftlichen Kiinste von den schénen Kiinsten trennen wiirden. Allein
auf diesen Gedanken verfielen sie merkwiirdigerweise nicht. Sie
unterteilten die Kiinste auf andere Weise: in freie und gemeine; da
hier das Unterscheidungsmerkmal die physische Anstrengung war,
kamen Architektur, Bildhauerei und Malerei, die eben eine physische
Anstrengung verlangten, zu den gemeinen Kiinsten, und gelangten
so in die Gesellschaft mit T6pferei und Weberei, wiahrend Musik zu-
sammen mit der Arithmetik den freien Kiinsten zugezihlt wiirde. Der
Grund dafiir, daB sie die Handwerke von den schénen Kiinsten nicht
trennten, liegt vor allem darin, daB3 sie das Schone in der Voll-
kommenheit der Arbeit sahen; Vollkommenheit aber war in jeder
Kunst zu erreichen. Somit war fiir sie jede Kunst schon, Tépferei und
Weberei nicht weniger als Malerei und Architektur.

Damit aber die begriffliche Scheidung der Kiinste im neuzeitlichen
Sinn méglich wurde, muBten sich zwei Vorgiange ereignen: einer-
seits muBBte man sich bewuB3t werden, daBl zwischen einer Kunst-
gattung, wie der Bildhauerei, und einem Handwerk, wie der Weberei,
ein Wesensunterschied vorliege, und anderseits, daBl Kunstgattungen
wie Bildhauerei und Dichtung miteinander verwandt seien. Es galt
also, eine solche Kategorie menschlichen Schaffens zu konstruieren,
in der neben der Bildhauerei, Malerei, Architektur, Musik auch die

186



Dichtung Platz finde, nicht aber die Handwerke und Wissen-
schaften. Das gelang in der Antike nicht; es gelang aber auch im
Mittelalter noch nicht.

Die gemeinen Kiinste, die eine kérperliche Anstrengung erfordern,
hielt das Altertum fiir minderwertig; die freien Kiinste wurden ge-
schatzt, die gemeinen verachtet. Das Mittelalter verhielt sich letzteren
gegeniiber schon weniger hochmiitig (sie hieBen nicht mehr die
«gemeinen», sondern die «mechanischen»); doch als echte Kiinstler
zahlten nur die «freien»: «ars» ohne unterscheidendes Epitheton
bedeutete die freie Kunst. Der erste Schritt zur Trennung der schénen
Kiinste von den Handwerken mufBte darin bestehen, daB3 die schénen
Kiinste in die Kategorie der freien Kiinste eingereiht wurden. Dieser
Schritt aber wurde erst in der Neuzeit getan. Und auch dann mit
Miihe und Widerstinden. Sogar Leonardo forderte eine Aufbesserung
in der Wertskala einzig fiir die Malerei, und er sah keinen Grund,
warum die Bildhauerei anders denn als eine mechanische Kunst ein-
geschitzt werden sollte. Ungefiahr gleichzeitig kam auch die Ein-
sicht, daB Logik oder Arithmetik zu den Wissenschaften gehéren und
nicht zu den Kiinsten. Erst damals bildete sich der Begriff der
«Kiinste», der die mechanischen Kiinste nicht mehr erfaBte (sie sind
Handwerke und keine Kiinste) und ferner auch die freien Kiinste
ausschloB (sie sind Wissenschaften und keine Kiinste). Die bildenden
Kiinste, die Musik, die Literatur und das Theater waren endlich
isoliert.

Diegjenigen, die sich des neuen Begriffs bedienten, stellten sich nun
bald die Frage: Welches gemeinsame Merkmal verbindet die bilden-
den Kiinste, die Musik und die Literatur, die doch so verschieden
sind? Die Antwort war nicht leicht, und die Frage wurde von der
Renaissance an immer wieder gestellt. Man versuchte, diese Kiinste
als Kiinste des « Einfalls», der « Erinnerung» (denn sie dienen dazu,
Menschen und Ereignisse zu verewigen), des «Gleichnisses» (denn
auf mannigfache Art bedienen sie sich des iibertragenen Sinnes von
Woértern und Bildern) zu bestimmen; allein diese und viele andere
Versuche fanden keine breitere Anerkennung. Diese wurde erst dem
Einfall des franzésischen Asthetikers Ch. Batteux? zuteil — recht
spét, denn erst in der Mitte des 18. Jahrhunderts duBerte Batteux den
Gedanken, das gemeinsame Merkmal der Kiinste (im neuen Sinn)

? Ch. Batteux, Les beaux Arts reduits 2 un méme principe, 1747.

187



bestehe darin, daB sie alle auf irgendeine Art die Natur rachahmien.
Ein Einfall von zweifelhaftem Wert. Aber es kam noch eine Ergian-
zung dazu: Batteux meinte, die Kiinste ahmten die Naturnach, indem
sie das Schine aus ihr auswihlten. Schon im Titel seines Buches («Les
beaux arts reduits 2 un méme principe») verwendete er den Aus-
druck «schone Kiinste». Vor ihm war diese Bezeichnung und der
Gedanke nur gelegentlich aufgetaucht. Jetzt aber schlugen sie ein
und wurden Allgemeingut. Nachdem also die Handwerke und Wissen-
schaften ausgeschieden waren, schien das Schéne des wesentliche und
unterscheidende Merkmal der Kiinste zu sein.

Batteux zihlte sieben Kiinste auf, die das Epitheton «schén» ver-
dienten: Malerei, Bildhauerei, Architektur, Musik, Dichtung, Be-
redsamkeit, Tanz. Diese Liste wurde von den meisten Schriftstellern
akzeptiert: das System der Kiinste war fertig.

Im 19. Jahrhundert schlieBlich verzahnten sich die Begriffe
«schén» und «Kiinste» so miteinander, dal3 das Beiwort «schon»
weggelassen werden konnte und « Kunst» allein geniigte, um im Sinne
des fritheren Ausdrucks als «schone Kunst» verstanden zu werden.

Die in der Epoche 1750-1900 maBgebende Definition, die von
unserem Jahrhundert geerbt wurde, lautet also — wenn man sie mog-
lichst allgemein faBt und Subtilititen und Varianten beiseite laBt —
folgendermafBen: Die Kunst ist die Hervorbringung des Schénen. So
formuliert sie kurz z. B. das «Vocabulaire technique de la philo-
sophie», 19693, von Lalande. Das Genus der Kunst: das menschliche
Schaffen. Die Differentia specifica: das Schéne, das durch dieses Schaffen
hervorgebracht wird. Diese Definition konnte natiirlich verschiedene
Varianten aufweisen: «das Schéne» konnte durch «isthetisches Er-
leben» ersetzt werden; aber — ob in dieser oder jener Gestalt — das
Schone war das grundlegende Element der Kunstdefinition und allen
Denkens iiber die Kunst. Die Definition schien einfach, und sie war
es auch. Nur der Historiker weil3, wie spit sie errungen worden war
und mit welcher Miihe.

Wir fassen zusammen: die Geschichte des europiischen Kunst-
begriffes blickt auf 25 Jahrhunderte zuriick. Diese zerfallen in zwei
Epochen: jede dieser Epochen hatte einen anderen Kunstbegriff,
eine andere Kunstdefinition. Die erste Epoche - in der der antike
Kunstbegriff herrschte — dauerte sehr lange, namlich vom 5. vor-

® A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 1969.

188



christlichen bis ins 16. nachchristliche Jahrhundert hinein. In diesen
langen Jahrhunderten war die Kunst eine nach Regeln vor sich gehende
Hervorbringung. Die Jahre 1500-1750 waren ein Ubergangszeitalter,
in dem der alte Kunstbegriff zu Ende ging und der neue sich vor-
bereitete. SchlieBlich um 1750 wich der alte Kunstbegriff einem
anderen, neuzeitlichen. Jetzt bedeutete Kunst soviel wie Hervor-
bringung des Schinen. Dieser zweite Begriff fand ebenso allgemeine An-
erkennung wie vorher der antike. Sein Geltungsbereich war enger, er
umfaBte jene sieben von Batteux anerkannten Kiinste. Anderthalb
Jahrhunderte schien die neue Definition gut, so gut, daB die Astheti-
ker nicht im Schlafe daran dachten, an ihr etwas zu verbessern.
Doch um 1900 meldeten sich Zweifel, ob sie wirklich zutreffend sei,
und um 1950 hatte man die GewiBheit, daB sie nicht zutreffend ist.

II. Der Umfang des Kunstbegriffes

Eine Definition ist im Grunde eine sprachliche Angelegenheit, fiir
die wissenschaftliche Untersuchung hat sie nur vorbereitenden Cha-
rakter. Denn da wir uns mit Hilfe von Wértern verstindigen, miissen
wir zuerst erkliren, wie wir die Worter verstehen, bevor wir sie ver-
wenden. Wir kennen, wenigstens in groben Umrissen, die Bedeutung
der von uns gebrauchten Woérter, wir wissen, was ein «Aquarell»
oder «ein Relief», ein « Portriat» oder eine « Landschaft», ein «Pin-
sel» oder ein «MeiBel» ist: diese Kenntnis ist fir den téglichen
Sprachgebrauch geniigend. Anders verhilt es sich dagegen bei
Wortern von sehr allgemeiner Bedeutung und breitem Geltungs-
bereich, die oft uneinheitlich und schwankend gebraucht werden. Zu
diesen Wortern gehort das Wort « Kunst». Der eine versteht dies, der
andere das darunter, und es halt schwer, Einhelligkeit und Verstindi-
gung zu erzielen. Ein solcher Zustand mag in der Umgangssprache
hingehen, in den exakten wissenschaftlichen Erérterungen aber ist er
ein Hindernis. |

Es gibt jedoch noch einen anderen Weg auBer der sprachlichen
Wortanalyse: Man iiberspringt das Wort und geht direkt auf die
Sache zuriick. Man unterzieht diejenigen Gegenstinde, die all-
gemein «Kunst» genannt werden, einer Analyse, um ihre gemein-
samen Merkmale zu ermitteln. Man gelangt auf diese Weise zu einer
Definition des Wortes, ja zu einer Bestimmung des Phéinomens
«Kunst» und seiner Merkmale selbst. Es gibt zwei Methoden: die
induktive, indem wir die einzelnen Kunstwerke vergleichen — eine

189



miihsame und aussichtslose Methode, denn wie viele Kunstwerke
gibt es doch! Leichter ist die infuitive Methode: wir priifen typische
Beispiele der Kunst und ermitteln deren Eigenschaften. An diese
Methode wollen wir uns halten.

Wir wollen uns dabei auch an die iiberlieferte Regel halten: zuerst
die Gattung festzustellen, der die zu definierenden Dinge angehéren,
und dann die spezifischen Merkmale. Es kann kein Zweifel bestehen,
in welche iibergeordnete Gattung die Kunst gehort: es ist eine be-
wulte Tdtigkeit des Menschen (und fiir das Kunstwerk: das Erzeugnis
einer bewuBten Tdtigkeit). Das ganze Problem beruht darin, jenes
Merkmal, oder jene Merkmale, zu finden, die spezifisch sind und die
Kunst von anderen Titigkeiten des Menschen unterscheiden.

Das Feld, das mit dem Namen «Kunst» belegt wurde, unterlag
im Laufe der Jahrhunderte betrichtlichen Anderungen: zuerst um-
faBte es die Handwerke, und dann waren sie ausgeschlossen; zuerst
umfafite es auch Wissenschaften, und dann nicht mehr; Die Dichtung
lag das eine Mal innerhalb, das andere Mal aullerhalb des Feldes.
Von Batteux an schien es klar umgrenzt: sieben Kiinste, nicht mehr
und nicht weniger. Diese Stabilisierung des Geltungsbereichs des
Begriffes «Kunst» erwies sich jedoch als triigerisch: im 19. Jahr-
hundert tauchten an allen Grenzen Streitfragen auf.

Als die Photographie erfunden wurde, entstand die Frage, ob sie eine
Kunst sei oder nicht. Die Photographie ist ja in nicht geringerem
MaB das Erzeugnis einer Maschine als das eines Menschen ; nun aber
ist Kunst eine menschliche Tatigkeit. — Dieselben Zweifel erweckte
bald auch der Film.

Schon frither hatte man begonnen dariiber zu streiten, ob der
Gartenbau eine Kunst sei. Denn — so argumentierte man — die Gérten
verdankten die Schonheit in nicht geringerem MaB als dem Gértner
der Natur; nun aber liege es im Begriff der Kunst, daB sie ein Werk
des Menschen sei.

Kann die industrielle Architektur ein Kunstwerk sein? Nein, ant-
wortete man, denn sie sei ein Massenprodukt und habe andere
Zwecke, sie gehére daher zur Industrie und nicht zur Kunst. Ahnlich
verhielt es sich mit dem Plakat: kann denn ein Plakat zur Malerei
gehoren, das doch dem Handel diene und in Massen verbreitet werde?
Unter den Priraflaeliten erhob sich Emporung, als einer aus ihrer
Mitte ein Plakat fiir eine Seifenfabrik entworfen hatte. In der Sprache
der Gegenwart wiirde das Problem so formuliert: Kénnen die Produkte

190



der Massenmedien, also die in Masse und zu kommerziellen Zwecken
hergestellten Mittel der Information und Beeinflussung, unter die
Kunstwerke gerechnet werden?

Ist die Herstellung von Gebrauchsgegenstinden Kunst? Im tradi-
tionellen Kanon der Kiinste figurierte dieser Zweig menschlichen
Schaffens nicht, anderseits wurden schone Gebrauchsgegenstinde
schon lange in den Museen gesammelt und ausgestellt: Keramik,
Glaser, Gewebe, Waffen; Erzeugnisse der Drucker und Buchbinder.
Im 19. Jahrhundert machte man gegen ihre Wertung als Kunstwerke
geltend, daB in ihnen das intellektuelle, das geistige Element zu
schwach vertreten sei, als daB sie Kunstwerke sein konnten; sie
seien eher das Werk der Hiinde als des Denkens, und da sie dem Ge-
brauche dienten, gehorten sie keinesfalls zur Kunst, jedenfalls nicht
zur reinen Kunst. Es war eine echte Streitfrage, denn in demselben
Jahrhundert kdmpften William Morris und die «Art’s Workers
Guild» um die vollige Gleichsetzung von Handwerk und Kunst, um
die Beseitigung der Mauern zwischen reinen und Gebrauchskiinsten,
und die Auffassung, Gebrauchsgegenstinde seien keine Kunst, nann-
ten sie ein Vorurteil. GewiBl kann man in einem Porzellanservice
kaum dieselbe Gedankentiefe finden, wie in einem Drama, oder
dieselbe Ausdrucksfiille, wie in einer Symphonie; aber wenn das
gegen die Zugehorigkeit des Porzellanservices zur Kunst sprechen
sollte, dann hieB das, daB der Prufstein der Zugehoérigkeit zur Kunst
nicht nur das Schone sei, sondern daf3 noch andere Momente zu be-
rucksichtigen seien, wie gedanklicher Inhalt und Ausdruck.

Ferner: Die Menschen des 19. Jahrhunderts besuchten gerne
Schwdinke und Operetten, aber viele hitten protestiert, wenn jemand
Operetten (sogar die eines Offenbach) als Kunstwerke bezeichnet
hitte. Dasselbe betraf auch die Tanzmusik (StrauB3-Walzer). Warum?
WEeil sie nicht ernst genug und gedanklich sei. Als ob tber die Zu-
gehorigkeit zur Kunst auch das MaB3 an Ernst und das moralische
Niveau entschieden!

All das waren Anzeichen dafiir, daB3 der Kunstbegriff, obwohl er
ein fiir allemal festgelegt schien, in Wirklichkeit durchaus nicht fest-
stand. Der Ma@stab, der angelegt wurde, um zu entscheiden, ob
etwas Kunst sei oder nicht, war uneinheitlich und Schwankungen
unterworfen. In der Theorie war das Schone dieser MaBstab, aber in
der Praxis hatten auch der gedankliche Inhalt, der Ausdruck, das
moralische Niveau, die individuelle Herstellung und der nicht-

191



kommerzielle Zweck ein entscheidendes Wort mitzusprechen. Unsere
Gegenwart hat einige frithere Postulate und Skrupeln aufgegeben,
und sich damit von manchen Schwierigkeiten befreit. Allein nicht
von allen. Der antike Kunstbegriff war klar und eindeutig, aber er
entspricht nicht mehr unseren Bediirfnissen. Der neuzeitliche Kunst-
begriff kommt diesen Bediirfnissen schon besser entgegen, aber er
1aBt es an Klarheit und Eindeutigkeit fehlen. Der erstere ist nur noch
ein historischer Begriff, der zweite ist grundsitzlich immer noch
aktuell, aber er bedarf der Korrektur.

Er bedarf der Korrektur vor allem deswegen, weil er schwankend
ist, weil der Sinn des Wortes « Kunst» nicht stabilisiert ist.

1. «Kunst» wird heute im allgemeinen in weitherzigem Sinn ver-
standen, so daB sie nicht nur die sieben Kiinste von Batteux umfaQt,
sondern auch die Photographie, den Film, die mechanischen Kiinste,
die angewandten Kiinste. Immerhin gibt es einige Theoretiker wie
Clive Bell oder Witkiewicz, die den Geltungsbereich auf die Kunst der
reinen Form einschranken: nach ihrer Auffassung ist sogar die Malerei,
die Musik oder die Literatur keine Kunst, wenn sie nicht der reinen
Form dienen — nicht zu reden, von den mechanischen und ange-
wandten Kiinsten.

2. «Kunst» wird heute vorwiegend in weitem Sinne verstanden,
dergestalt, daB sie sowohl die bildenden Kiinste als auch Musik und
Dichtung umfaBt. Allein manchmal wird das Wort auch in engerem
Sinne gebraucht, indem es auf die visuellen, d. h. bildenden Kiinste
eingeschriankt wird.

3. Ob ein Erzeugnis der Kunst zuzurechnen sei oder nicht, dariiber
entscheidet bald das, was der Kiinstler wollte, bald das, was er er-
reichte. Das sind zwei eng miteinander verkniipfte Dinge, aber es gibt
doch nicht wenige Fille, wo die Absicht des Kiinstlers sich nicht er-
fiillte, und umgekehrt, wo wir etwas als Kunstwerk behandeln, was
vom Hersteller nicht als Kunstwerk beabsichtigt war: der Waffen-
schmied wollte nicht ein Kunstwerk hervorbringen, sondern einen
zweckmiBigen Harnisch, der Uhrmacher eine gute Uhr, heute aber
finden wir Harnisch und Uhr im Kunstmuseum. Ihre Erzeugnisse
gehéren der Sachkultur an; aber kénnen Gegenstinde der Sachkultur,
die ohne kiinstlerische Aspirationen geschaffen wurden, dennoch als
Kunstwerke betrachtet werden?

4. «Kunst» bezeichnet sowohl die Fihigkeit, Kunstwerke hervor-
zubringen, als auch die Werke selbst. Wenn wir von der « Kunst der

192



Niederlander» sprechen, dann denken wir meistens an die Kunst-
fertigkeit der Niederldnder; sprechen wir dagegen von der «nieder-
lindischen Kunst», dann meinen wir ihre Werke, ihre Gemailde.

5. Das Wort «Kunst» wird zweifach gebraucht: man nimmt ent-
weder an, es gebe eine Kunst in zahllosen Abarten («ars una, species
mille»), oder es gebe ebensoviele Kiinste wie Abarten. Im ersten Fall
sind Malerei, Bildhauerei und Musik Abarten der Kunst; im zweiten
Fall ist die Malerei eine Kunst, die Bildhauerei eine zweite, die Musik
eine dritte.

Der Kunstbegriff ist also in funffacher Hinsicht unbestimmt. Diese
Unbestimmtheit kann indessen beseitigt werden, indem man sich
dartiber verstandigt, wie das Wort « Kunst» jeweils gebraucht werde.
Setzen wir also fiir die vorliegende Untersuchung, daB3 wir das Wort
im groBziigigen Sinne verwenden werden, indem wir die Gebrauchs-
kunst nicht ausschliefen; daB3 wir sie als die Hervorbringung (oder die
Fahigkeit zur Hervorbringung) verstehen wollen, denn firr das
Erzeugnis selbst bietet sich der Ausdruck « Kunstwerk» an; dal wir
die Sachkultur und die Medien nicht a prior: von der Kunst ausschlie-
Ben.

Gewisse Gegenstinde der Sachkultur, die der Erleichterung des
Lebens dienen — Stiihle zum Sitzen, Teller zum Essen, Uhren fiir die
Zeitmessung — wurden und werden noch in der Weise erzeugt, daB
sie zugleich Kunstwerke sein sollen. Unter den Gegenstinden der
Sachkultur gibt es eine ganze Skala: von solchen, die ohne kiinst-
lerischen Ehrgeiz geschaffen werden, bis zu den bemalten «cassoni»,
Porzellanservicen, ziselierten Harnischen, reichverzierten Uhren, bei
denen die kiinstlerische Absicht primir, der Gebrauch sekundar war.
Andere, die einzig dem praktischen Gebrauch dienen wollten, haben
oftmals keinen geringeren, manchmals aber einen hoéheren astheti-
schen Wert. Unter diesen Umstdnden scheint es unrichtig, die Gegen-
stande der Sachkultur von der Kunst ausschlieBen zu wollen.

Zu einem dhnlichen Ergebnis kommen wir bei den vervielfiltigten
Erzeugnissen*. Obwohl lange eine Demarkationslinie zwischen den
schonen Kiinsten und dieser Massenproduktion kommerziellen Ur-
sprungs verteidigt wurde, so gab es doch immer Grenzfille und eine
Osmose zwischen beiden Bereichen. Die Kabarettplakate von Lautrec

4 H. Rosenberg, ’Histoire de ’art touche a sa fin, in: «Preuves», Nr. 213,
1968.

193



oder die Karikaturen von Daumier werden nicht nur zur Kunst ge-
rechnet, sondern sogar zur besten Kunst.

Der Kunstbegriff hat heute einen weiteren Umfang als frither. Er
ist um Kinste erweitert, die in der Liste von Batteux fehlten, wie der
Gartenbau, die Photographie, der Film, die Sachkultur und die
Medien. Auch um neue Formen in den konventionellen Kiinsten, wie
die ungegenstandliche Malerei, die Serienmusik oder den Antiroman.
Alles deutet darauf hin, daB die Kunst in diesem weiten Geltungs-
bereich definiert werden muB: spiter wird man entscheiden, ob inner-
halb dieser Grenzen nicht Kiinste im engeren, anspruchsvolleren
Sinne hervorgehoben werden kénnen und miissen.

IT1. Der Vielheit der Definitionen

Unsere Zeit hat die Definition der Kunst als einer Tatigkeit zum
Zweck, schone Gebilde hervorzubringen, ererbt. Aber auch eine
zweite, die jene gewissermafBen erginzt: Kunst als Nachahmung.
Beide sind jedoch mangelhaft, und diese Méngel spornten die As-
thetiker an, andere Definitionen zu suchen. Um die Wende des 19.
zum 20. Jahrhundert tauchten solche neue Definitionen auf, andere
folgten im Laufe des gegenwirtigen Jahrhunderts. Das « Genus» der
Kunst wurde nie in Frage gestellt: eine bewuBte Tétigkeit des
Menschen. Strittig dagegen ist das, was die Kunst von anderen Arten
der Tatigkeit trennt, was ihr charakteristisches Merkmal sei, die «Dif-
ferentia specifica». Diese Merkmale erblicken die einen in den Eigen-
timlichkeiten der Kunstwerke, die anderen in der Intention des Kiinst-
lers, die dritten in der Reaktion des Kunstempfingers.

1. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist die Hervorbringung des
Schinen: das ist die klassische Definition, die seit dem 18. Jahrhundert
Geltung hat. Auf die kiirzeste Form gebracht, lautet die Definition:
Kunst hei3t jene Art menschlichen Schaffens, die das Schéne er-
strebt und erreicht. Diese Definition geht von der Uberzeugung aus,
das Schéne sei die Intention der Kunst, ihr Ziel, ihre Leistung, der
oberste Wert, das Unterscheidungsmerkmal. Der Gedanke, daB
zwischen Kunst und Schénheit ein Zusammenhang besteht, ist sehr
alt. « Der Musendienst», schreibt Platon, «muB} zur Liebe, zur Schon-
heit fithren.» Zweitausend Jahre spiter forderte L. B. Alberti vom
Maler, er miisse sich darum bemiihen, daf3 die Teile seines Werkes

194



«zu einem schonen Gebilde zusammenflieBen.» Es mufBten Jahr-
hunderte vergehen, bis aus diesen Andeutungen sich schlieBlich eine
Definition formte, die von Batteux an zu herrschen begann und im
18. und 19. Jahrhundert geradezu offiziellen Charakter hatte.

Diese Definition weckt jedoch Zweifel. Unter anderen schon
darum, weil «das Schone» kein eindeutiger Begriff ist. Im weiteren
Sinn bezeichnet das Wort «schén» alles, was man nur will; es ist
gleichsam ein Ausrufzeichen, ein Ausdruck des Entziickens oder Wohl-
gefallens, kaum eine sachliche Benennung. Im engeren Sinne dagegen
bezeichnet es nur das Gleichgewicht und die Klarheit der Formen:
«pulchrum est id, quod commensuratum est» — schén ist, was har-
monisch ist, wie man im 16. Jahrhundert zu sagen pflegte. Eine solche
Umschreibung des Schonen entspricht dem klassischen Stil, ob sie
aber auch auf die Gotik, die manieristische, barocke Kunst und auf
weite Gebiete der Kunst des 20. Jahrhunderts zutrifft, ist zweifel-
haft; sie rechnet weder mit der gotischen Erhabenheit, noch mit der
barocken Fiille, noch mit den Subtilititen des Manierismus — sie kann
also unmoglich die ganze Kunst definieren. Wenn sich dennoch diese
Definition der Kunst so lange zu halten vermochte, so dank dem
Umstand, daB3 beide Bedeutungen des Wortes «schon», die weitere
und die engere, summiert wurden. Sie verdankt also ihre lange Gel-
tungszeit der Zweideutigkeit des Wortes «schén». In der Tat ist die
Gleichsetzung der Kunst und Schénheit zu weit, wenn man den
weiteren Begriff annimmt; und zu eng, wenn man den engeren an-
nimmt.

2. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daf sie die Wirklichkeit
abbildet. In der Vergangenheit bediente sich diese Definition meist der
Formel, die Kunst akme die Natur nach. Sokrates sagte: «Die Malerei
ist ja die Abbildung sichtbarer Dinge.» Und zweitausend Jahre
spater sagt Leonardo: « Am lobenswertesten ist jene Malerei, die die
groBte Ubereinstimmung mit dem abgebildeten Gegenstand zeigt. »
Man darf dabei nicht vergessen, daB fiir beide diese Definition nicht
die ganze Kunst betraf, sondern nur die nachschaffenden Kiinste wie
Malerei, Bildhauerei und Dichtung. Erst in der Mitte des 18. Jahr-
hunderts schreibt Batteux (derselbe, der auch die Gleichsetzung von
Kunst und Schénheit eingefithrt hatte): «Ich versuche dasselbe
Prinzip der Nachahmung auch auf die Musik und die Kunst der
Geste anzuwenden.» Und er fihrt fort: «Ich war selbst iiberrascht,

195



bis zu welcher Stufe dieses Prinzip auch diesen Kiinsten gerecht wird »%.
Er folgerte daraus, daB3 «die Nachahmung der Natur die gemeinsame
Aufgabe der Kiinste sei», daB sie wesentlich zu Definition gehére.

«Nachahmung» war von Anfang an ein vieldeutiges Wort: Bei
Platon bezeichnet es, die Abbildung der Erscheinungsform der Dinge,
bei Demokrit die Nachbildung des Wirkens der Natur, und bei
Aristoteles hatte sie noch einmal einen anderen Sinn. Bei Batteux
oszillierte sie zwischen mehreren Bedeutungen. Aber in keinem Falle
konnte sie auf die ganze Kunst angewandt werden. Die Auffassung,
die Platon iiber die Nachahmung vertrat, die am meisten verbreitet
war, wird weder der Architektur, noch der Musik, noch der ab-
strakten Malerei gerecht, und es ist sogar fraglich, ob sie der gegen-
stindlichen Malerei und einem groBen Teil der Literatur gerecht
wird. Und darum ist diese, einstmals so beliebte Kunstdefinition
heute nur noch eine historische Erinnerung.

3. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daf sie den Dingen eine
Form verletht. Die Kunst formt die Dinge oder, um andere verwandte
Wendungen zu gebrauchen, sie konstruiert sie, gibt Materie und
Geist eine Form, eine Struktur. Dieser Auffassung der Kunst gab
Aristoteles die klassische Formulierung, indem er schreibt, man diirfe
von den Kunstwerken nichts anderes fordern, als sie eine bestimmte
Gestalt hitten. Aber erst einige Schriftsteller des 20. Jahrhunderts
fithrten dieses Merkmal in die Kunstdefinition ein. Am frithesten
die Englinder und die Polen®. Witkiewicz behauptet, der Begriff
des kiinstlerischen Schaffens sei gleichbedeutend mit der Konstruktion
von Formen. Aristoteles hatte hauptsichlich literarische Formen im
Auge, Witkiewicz, Bell, Fry — die Malerei, aber ihre Definition der
Kunst als Form kénnte man ebenfalls auf die musikalische Form oder
jener Form anwenden, die die Tédnzer ihrem Kérper geben.

Von den bekannten Kunstdefinitionen ist diese, die die Form, die
Gestalt als ihre wesentliche Eigenschaft angibt, die modernste und
fiir den heutigen Menschen die anziehendste, besonders etwa in der
Formulierung von August Zamoyski, des hervorragenden polnischen

8 Ch. Batteux, a.a.O. VIII-IX.

¢ Cl. Bell, art. 1914. — R. Fry, Vision and Design, 1920. - St. 1. Witkiewicz,
Nowe formy w malarstwie (Neue Formen in der Malerei), 1919, sowie Szkice
estetyczne (Asthetische Skizzen), 1922. — A. Zamoyski in einer AuBerung in
«Zwrotnica», Nr. 3, 1922,

196



Bildhauers: « Kunst ist alles, was aus einem Bediirfnis nach Form ent-
standen ist.» Indessen st6Bt auch diese Definition auf Schwierig-
keiten.

DaB sie mit verschiedenen Termini operiert (Form, Gestalt, Kon-
struktion, Struktur) ist unwesentlich. Alle diese Termini sind namlich
von dhnlicher Bedeutung. Aber es belastet die Definition, dalB3 alle
diese Termini doppeldeutig sind. Wenn Witkiewicz von «Konstruk-
tionen» spricht, dann denkt er an abstrakte Konstruktionen; dhnlich
Bell und Fry. Allein, nicht nur Aristoteles, sondern die iiberwiltigende
Mehrheit der heutigen Kunsttheoretiker versteht « Form» in wei-
terem Sinn, dergestalt, daB} sie nicht nur abstrakte Formen, sondern
auch konkrete, nicht nur konstruierte, sondern auch abgebildete, aus
der Welt des Realen geschépfte Formen unfaBt.

Die Definition von Witkiewicz ist unzweifelhaft zu eng, da sie nicht
alle Gegenstinde, die allgemeine «Kunst» genannt werden, ein-
bezieht; er wollte ja gar nicht diesen ganzen Bereich erfassen, indem
er einen betrichtlichen Teil bewuB3t ausschlof3, seine Absicht war,
nicht den traditionellen Kunstbegriff zu rekonstruieren, sondern einen
neuen zu schaffen.

Anderseits ist die tibliche weite Auffassung der Form oder Kon-
struktion zu weit. Denn nicht nur der Kiinstler, sondern auch der
Ingenieur, der Techniker, der Maschinenkonstrukteur verleiht der
Materie eine Form, eine Gestalt, eine Struktur. Will man also die
Kunst mit dem Begriff der Form definieren, dann mufl man die
nihere Bestimmung hinzufiigen: eine schone Form oder eine ésthe-
tisch wirkende oder eine regelmiBige, oder eine starke Form u. a.
Nicht anders verhilt es sich, wenn wir die Termini « Gestalt» oder
«Struktur» in die Definition einsetzen. Alles ndmlich, was existiert,
hat eine Form, eine Gestalt, eine Struktur, folglich kéonnen Form,
Gestalt, Struktur nicht das Wesen der Kunst ausmachen, es sei denn
eine besondere Form, Gestalt, Struktur.

Die der Kunst eigentiimliche Form erblicken nun gewisse Kiinstler
und Theoretiker in der reinen Form. Das ist eine solche Form, die fiir
sich selbst spricht (die Angelsachsen bezeichnen sie als intrinsic form),
ohne Riicksicht darauf, was sie darstellt und wozu sie dient. Nun
aber wird in der Kunst auch jene Form geschiatzt, die dem gegebenen
Zweck gut dient; es ist dies die funktionale Form, die Erzeugnissen der
Gebrauchskunst eignet, sei es ein Haus oder ein Stuhl usw. AuB8erdem
gibt es noch eine dritte Form, die in der Kunst ebenfalls angewandt

197



und geschiatzt wird, d. i. die darstellende (representantional, extrinsic)
Form, die dem entspricht, was sie darstellt und in den Erzeugnissen
der abbildenden Kunst eine Rolle spielt, etwa in Portriten oder
Landschaften. Alle drei Form-Arten kommen in der Kunst vor, die
reine, die funktionale, und die darstellende, also nicht nur die reine.

Daraus folgt: Wenn die Form die Kunst definieren soll, dann
nicht jede Form, und wenn man sie niher bestimmen will, dann darf
es auch nicht ausschlielich die reine Form sein. Somit ist die Defi-
nition «das charakteristische Merkmal der Kunst ist die Form» zu
weit, und die Definition «das charakteristische Merkmal der Kunst
ist die reine Form» zu eng.

4. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist der Ausdruck, Diese Defi-
nition sucht also das unterscheidende Merkmal der Kunst im Kiinst-
ler. Sie ist relativ jung, vor dem 19. Jahrhundert erscheint sie nur aus-
nahmsweise. Die meisten dlteren Theoretiker sahen keinen Zusam-
menhang zwischen Kunst und Ausdruck, und einige, wie z. B.
Patrizi im 16. Jahrhundert, bestritten sogar, daB der Ausdruck ein
Merkmal der Dichtung sei (« Espressione non ¢ propria del poeta»).
Das édndert sich im 19. Jahrhundert. Klassische  Verfechter dieser
Definition sind Croce und seine Schiiler und Anhéinger. Unter den
Anhiéngern dieser Auffassung finden wir Philosophen und Psychologen,
aber auch Kiinstler, auch abstrakte Kiinstler, wie Kandinsky.

Allein: das Wort « Ausdruck» ist vieldeutig. Selbst wenn wir sie in
ihrer allgemeinsten Bedeutung nehmen, ist diese Definition zu eng:
sie eignet sich fiir gewisse Kunststrémungen, jedoch durchaus nicht
fiir alle. In dieser Definition hat die konstruktive Kunst keinen Platz.

3. Das charakteristische Merkmal der Kunst, ist, daf sie dsthetische Er-
lebnisse hervorruft. Diese Definition wiederum findet das charakteristi-
sche Merkmal der Kunst in der Wirkung auf den Kunstempfinger.
Trotz dieser Verschiebung vom Werk auf seine Wirkung — diese Ver-
schiebung ist kennzeichnend fiir die Jahrhundertwende um 1900 —
hat diese Definition groBe Ahnlichkeit mit jener, die das charakteristi-
sche Merkmal in der Schonheit sieht. Denn man kénnte ja auch so
formulieren: das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daB sie die
Empfindung der Schénheit hervorruft.

So sind denn die Schwierigkeiten dieser Definition dhnlich wie bei
jener Definition. Der Terminus «dsthetisches Erlebnis» ist kaum ein-

198



deutiger und klarer als der Terminus «Schonheit». Diese Definition
ist zu weit, denn nicht nur Kunstwerke rufen asthetische Erlebnisse
hervor. Man miillte einschrinken, etwa so: das adsthetische Erlebnis,
miisse vom Kiinstler auch beabsichtigt sein — und gerade das ist
fraglich. Anderseits ist diese Definition auch zu eng; und gerade dieser
Umstand hat die Opposition des 20. Jahrhunderts ausgel6st. Wir
kénnen freilich die Kunst von ihrer Wirkung her bestimmen, aber
diese Wirkung ist nicht ausschlieBlich eine dsthetische Wirkung, Sie
ist es namentlich nicht in vielen Kunstwerken unseres Jahrhunderts.
Diese Verlegenheit fithrte zu einer weiteren Definition.

6. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daf sie eine Erschiitterung
hervorruft. Auch diese Definition beruft sich auf die Wirkung — doch
anders als die vorausgehende Definition .Sie ist jinger als die auf-
gezihlten und charakterisiert unsere Zeit. Es gibt heute viele bildende
Kiinstler, Schriftsteller, Musiker, fiir die Zweck und Leistung der
Kunst durchaus nicht das #sthetische Erlebnis, sondern das «starke
Erlebnis», die Erschiitterung, der «Schock» ist. Ein Werk ist dann
gelungen, wenn es erschiittert. Mit anderen Worten: die Aufgabe der
Kunst ist nicht die Expression (Ausdruck), sondern die Impression,
also der Eindruck im wortlichen Sinn, d. h. der starke Eindruck, der
mit physischer Gewalt sich dem Empfinden des Kunstempfangenden
aufdringt. Bergson war wohl der erste, der sich dieser Formulierung
bediente, wenn er im Jahre 1889 schreibt: «L’art vise & imprimer en
nous des sentiments plutét qu’a les exprimer»’. Diese Definition
entspricht der avantgardistischen Kunst. Der iibrigen Kunst wird
sie nicht gerecht, besonders nicht derjenigen, die wir die klassische
nennen. Als Definition fiir die Kunst schlechthin taugt also auch sie
nicht: sie ist zu eng.

Sechs Definitionen fiir eine und dieselbe Erscheinung, das ist viel,
besonders wenn man die Varianten, die Mischformen oder Ein-
engungen dieser sechs Definitionstypen dazunimmt. Nur als Beispiel
sei erwdhnt die auf E. Cassirer zuriickgehende und von S. Langer
entwickelte Definition, die Kunst als ein Schaffen von Formen, doch
nur von solchen Formen, die menschliche Gefiithle symbolisieren, be-
stimmt.

7 H. Bergson, Les données immédiates de la conscience, 1889, S. 12.

199



Trotzdem konnte man sich auBler diesen sechs fundamentalen
Definitionen und deren Varianten und Kombinationen noch andere
denken®. Zum Beispiel eine solche, die die Kunst mit dem Begriff
der Vollkommenheit definiert. Man koénnte sich dabei auf Diderot
berufen, der diesen Begriff fiir noch umfassender als den der Schén-
heit erklart. Doch diese Definition wire viel zu weit: vollkommen
konnten ja auch wissenschaftliche Errungenschaften und gesell-
schaftliche Gebilde sein, — und zugleich zu eng: nur wenige, erst-
klassige Kunstwerke sind vielleicht vollkommen. Und weiter stellte
sich das Problem: Wie konstatiert man die Vollkommenheit? Welches
ist ihr MaB3?

Weitere denkbare Definitionen: «Das charakteristische Merkmal
ist das Schopferische». Das wire zu weit, denn das Schopferische
findet sich nicht nur in der Kunst, sondern auch in der Wissenschaft
in der Technik, in gesellschaftlichen Organisation». — Oder: «Das
charakteristische Merkmal der Kunst ist das Schaffen ohne Regel» —
eine insofern interessante Definition, als sie der antiken diametral
entgegengesetzt ist. Diese wiederum wire zu eng. Ahnlich eine Defi-
nition wie die folgende: «Das charakteristische Merkmal der Kunst
ist die Hervorbringung nichtrealer Dinge», oder, wie es im Altertum
Gorgias nannte, «die Hervorbringung von Illusionen.»

Es sei gerne zugegeben, daB keine dieser Definitionen ohne Unter-
lage ist, besonders die sechs Fundamentaldefinitionen. Denn jede
kann sich auf gewisse mehr oder weniger zahlreiche Kunstwerke be-
rufen, auf gewisse Richtungen und Strémungen in der Kunstge-
schichte. Das Fatale daran ist eben dies, daB keine allen Kunstwerken,
Richtungen und Strémungen gerecht wird; das aber ist fiir eine
Definition wesentlich!

Dies aber darf letztlich nicht verwundern: die Klasse der Gegen-
stinde, die man « Kunst» nennt, ist nicht nur ausgedehnt, sondern
auch uneinheitlich. So uneinheitlich, daB frithere Zeiten — bis zur
Renaissance! — eine solche Klasse tiberhaupt nicht bildeten. Erst die
Neuzeit hat die kleineren Klassen — Literatur, und bildende Kiinste,
reine und angewandte Kiinste — zu einer einzigen groBen Klasse zu-

# Die reichhaltigste Zusammenstellung zeitgendssischer Gedanken iiber die
Kunst bietet G. Morpurgo-Tagliabue, 'esthétique contemporaine, 1960. —
Kurze, fragmentarische, nicht mehr ganz aktuelle Ubersichten bei Earl of
Listwel, A critical History of Modern Aesthetics, 1930, und R. Odebrecht,
Asthetik der Gegenwart, 1932.

200



sammengefafft und einen umfassenden Kunstbegriff zu definieren
versucht. Diese Versuche stieBen aber auf Schwierigkeiten. Und
neben den Definitionsversuchen tauchte in der Mitte das 20. Jahr-
hunderts die Ansicht auf, die Definition der Kunst sei nicht nur
schwierig, sondern tiberhaupt unmaéglich.

IV. Verzicht auf eine Definition

Es begann mit einer allgemeinen Reflexion iiber Bezeichnungen
und Definitionen. Man erkannte, daB es unter den Bezeichnungen
solche gibt, die sich in keine Definition bannen lassen. Sie werden
ndmlich in unverbindlicher, unbestimmter Weise verwendet, und die
Gegenstidnde, die sie bezeichnen, haben iiberhaupt keine gemein-
samen Merkmale. Sie haben einzig eine « Familiendhnlichkeit», wie
L. Wittgenstein sagt, der diesen Gedanken einfiihrte und mit seiner
Autoritat stiitzte. Solche Begriffe nannte man «offene» Begriffe. Es
ging nicht lange, und man rechnete auch die Grundbegriffe der
Aesthetik dazu: das Schone, die dsthetischen Werte und auch die
Kunst. Ein Vorkdmpfer dieser Idee, den Kunstbegriff als einen
offenen anzuerkennen, ist seit 1956 der amerikanische Asthetiker
M. Weitz®. Er schreibt: «Es ist unmoglich, zwingende und hin-
reichende Merkmale der Kunst namhaft zu machen; daher ist es
logisch unméglich, und nicht bloB schwierig, eine Kunsttheorie auf-
zustellen». Die Kunst ist eine schopferische Tétigkeit, «die Kinstler
konnen jederzeit Dinge schaffen, wie es sie noch nie gab, und daher
kénnen die Bedingungen der Kunst nicht erschépfend namhaft ge-
macht werden.» Folglich ist «die Behauptung, Kunst kénne in einer
realen oder irgendeiner echten Definition erfaB3t werden, eine falsche
Behauptung».

Wenn Weitzens Argumentation richtig ist, dann trifft sie nicht nur
die Kunst, sondern auch andere Gebiete: Wissenschaft und Technik.
Denn auch sie beruhen auf einer schopferischen Tatigkeit. Wenn es
also unmoglich ist, die Kunst zu definieren, dann ist es ebenso un-
moglich, die Maschine zu definieren. Und weil sogar in der Natur
neue Pflanzen- und Tierarten entstehen, mii8te man auch den Begriff
«Pflanze» als einen offenen erkldaren. Und in der Tat: Weitz geht die-

® M. Weitz, The Role od Theory in Aesthetics, in «Problems of Aesthe-
tica», 1957.

201

14 Studia Philosophica XXXIII



sen Weg und gibt zu, daB es nur in der Logik und in der Mathematik
geschlossene Begriffe gebe. Wenn also die Definition der Kunst unter-
geht, dann geschieht dies in einer elementaren Katastrophe, die die
erdriickende Mehrheit der Definitionen mit sich in den Abgrund
reiBt.

Weitz meint, daB wir eine Definition der Kunst auch gar nicht
brauchten, denn auch ohne sie konne man sich iiber Kunst ver-
stindigen. Er hat recht, insofern es um die Unterhaltungen im téig-
lichen Leben geht. Fur exaktere Erorterungen dagegen ist das Fehlen
einer Definition sicher kein Vorteil. Diese Riicksicht ermuntert uns,
beharrlich weiterzusuchen, und sei es auf einem anderen Wege, nach-
dem der bisherige enttduscht hat.

Zwei Jahre spiter (1958) trat W. E. Kennick!® mit der These
auf, die traditionelle Asthetik baue aufeinem Irrtum auf. Der Irrtum
bestehe gerade darin, daB die Asthetik die Kunst habe definieren
wollen. Man kénne, sagt er, «das Messer» definieren, weil das Messer
eine klar umrissene Funktion habe, die Kunst aber habe eine solche
Funktion nicht. Es gibt «keine allgemeinen Regeln, Normen, Grad-
messer, Kanones oder Gesetze, die man an alle Kunstwerke anlegen
kann». Es ist nicht von gutem, «Shakespeare und Aischylos mit
demselben MaB zu messen». Richtig! Daraus folgt aber nicht die
Unméglichkeit einer Definition.

Die Verschiedenartigkeit des Phinomens, die wir Kunst nennen,
ist eine Tatsache. In den verschiedenen Zeiten, Lindern, Strémungen
und Stilen weisen die Kunstwerke nicht nur verschiedene Formen auf,
sondern sie erfiillen auch verschiedene Funktionen, sie sind Ausdruck
verschiedener Intentionen und iiben verschiedene Wirkungen aus.
Es trifft, wie der englische Philosoph S. Hampshire'! schreibt,
nicht zu, daB alle Kunstwerke zu allen Zeiten und fiir alle Menschen
dieselben Bediirfnisse und Interessen befriedigen. Allein, die Konse-

10 W, E. Kennick, Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake? in
«Collected Papers on Aesthetics», ed. C. Barret, 1965. — Eine ihnliche
methodologische Tendenz legen auch andere Abhandlungen in diesem
Sammelwerk an den Tag. Ebenso in der Anthologie Aesthetics and Language,
ed. W. Elton, 1967. — Unlingst hat sich auch T. Brunius, Theory and Taste,
Uppsala 1969, in dhnlichem Sinne geauBert: er schreibt auf S. 32: «I have
found that universal definitions of the word art are useless.»

11 S, Hampshire, Logic an Appretiation, in «Aesthetics and Language»,
ed. W. Elton, 1967.

202



quenz aus dieser Verschiedenartigkeit kann nicht der Verzicht auf
eine Definition, sondern das Suchen nach einer anderen Definition
sein.

Witgenstein hat, um den offenen Begriff zu erkliaren, den Vergleich
mit der Familie («Familiendhnlichkeit») gezogen. Man konnte
diesen Vergleich beibehalten, nur in einer anderen Version, in der der
Vergleich noch zutreffender wird. Namlich: Am Bestand einer
Familie haben viele Familien Anteil, die einen von seiten des Vaters,
die anderen von seiten der Mutter. In fritheren Zeiten muf3te nun
derjenige, der in einen Ritterorden eintreten wollte, «die Familien
die am Bestand seiner Familie Anteil hatten» (so lautete die recht-
liche Formel) bekannt geben. Es scheint nun, dalB3 derjenige, der einen
Begriff wie die « Kunst» definieren will, zu einer dhnlichen Erklarung
verpflichtet ist. An diesem Begriff hat eine gewisse Anzahl von Familien
Anteil. Die Definition verlangt nun, daB3 er die vielen Familien, die
an der einen beteiligt sind, bekanntgibt. In unserem Fall: die vielen
Familien, die am Bestand der Kunst beteiligt sind.

V. Eine Alternativ — Definition

Die Kunst hat bekanntlich verschiedene Funktionen: Sie stellt
Dinge dar, die existieren, aber sie konstruiert auch solche, die nicht
existieren. Sie stellt aber nicht nur duBere Dinge dar, sondern sie
driickt auch das innere Leben aus. Und sie driickt nicht nur das innere
Leben des Kiinstlers aus, sondern sie erregt auch das innere Leben des
Kunstempfiangers. Und indem sie das tut, gibt sie ihm nicht nur Be-
friedigung, sondern riithrt ihn auch, packt ihn, erschiittert ihn, und
bereichert und vertieft sein Leben. All das sind unbestrittene Funk-
tionen der Kunst; keine von ihnen kann geleugnet werden.

Aber man kann nicht die Kunst auf eine dieser Funktionen allein
reduzieren. Die Definition der Kunst, die ihr die Aufgabe zuschreibt,
Dinge darzustellen, umfa8t nur einen Teil der Kunst, nicht die ge-
samte Kunst. Dasselbe gilt von der Definition der Kunst als Kon-
struktion oder von der Definition der Kunst als Ausdruck. Keine
widerspiegelt die Fiille der Bedeutung, die das Wort « Kunst» in der
Sprache der Gegenwart hat; jede nennt nur eine Familie, die am
Zustandekommen des Phianomens Kunst Anteil hat, und tibergeht die
anderen Familien. Darum sind alle diese Definitionen verfehlt.

Die Tatigkeiten des Menschen sind von mannigfacher Art: Die
einen konnen nur durch ihre Ursachen, die andern nur durch ihren

203



Zweck erklirt werden. Er tanzt darum, weil er dazu Lust hat, aber er
baut ein Haus dazu, um ein Obdach zu haben. Die Kunst jedoch tibt
er sowohl aus gewissen Ursachen (z. B. aus Bediirfnis nach der Form),
als auch zu gewissen Zwecken. Ja noch mehr: Kunst geschieht aus
verschiedenen Ursachen und zu verschiedenen Zwecken. Die Zwecke des
Kunstschaffenden koénnen andere sein als die des Empfingers. Ahn-
liche Kunstwerke koénnen zu verschiedenen Zwecken geschaffen
werden, und verschiedene Kunstwerke zu dhnlichen Zwecken.

Natiirlich kann man definieren: « Kunst ist die Konstruktion reiner
Formen» — so definieren die Formalisten. Oder: «Kunst ist ein Ab-
bild der Wirklichkeit» — so dachten und denken viele. Oder: « Kunst
ist Ausdruck» — so Croce. Das sind jedoch Definitionen, die den dem
Wort « Kunst» normalerweise innewohnenden Sinn nicht erschépfen;
sie legen die Bedeutung fest, in der jemand gewillt ist, nach seinem
Gutdiinken das Wort zu gebrauchen. Es sind «sprachregelnde» und
wenigstens teilweise willkiirliche Definitionen. Solche Definitionen
kénnen zweckmiBig sein, wenn sich die von der Allgemeinheit ge-
brauchte Bedeutung nicht eruieren 148t. Aber so lange das mdoglich
ist, ist es besser, wenigstens zu versuchen, die Bedeutung zu finden.

Der Anfang der Definition ist leicht, denn dariiber herrscht Ge-
wiBheit, daB Kunst eine Tétigkeit des Menschen ist, und nicht ein
Erzeugnis der Natur. Ferner ist sie eine bewufite Tiétigkeit, und nicht
eine Reflexhandlung oder ein Werk des Zufalls. Eine Zeichnung, die
dadurch entsteht, daB3 wir einen nassen Schwamm gegen eine Wand
werfen (um das Beispiel Leonardos zu gebrauchen), ist also kein
Kunstwerk. Die Scheidung der Kunst von der Natur bereitet keine
Schwierigkeiten.

Schwierig dagegen ist die Scheidung der Kunst von den anderen
menschlichen Tétigkeiten; schwierig ist es, zu ermilleln, welche
Merkmale der Kunst allein zukommen. Nach traditioneller For-
mulierung werden wir sagen, in der Definition der Kunst unterliege
das Genus keinem Zweifel, schwierig sei es dagegen, die differentia
specifica festzustellen. Die Kunstwerke — ein Sonett und ein Gebiude,
eine reichverzierte Kommode und eine Sonate — sind so verschieden
voneinander, daf3 man daran zweifeln kann, ob es gemeinsame Merk-
male gibt. Daher suchen die Theoretiker diese Merkmale schon seit
langem nicht sosehr in den Kunstwerken selbst, als vielmehr in ihrem
Verhdlinis zur Wirklichkeit, in ihrer Infention oder in ihrer Wirkung auf
die Menschen. Doch auch diese Gesichtspunkte haben ein solches

204



Merkmal, das in der Kunst immer und iiberall und in keiner anderen
menschlichen Titigkeit vorkommt, nicht zu entdecken vermocht.

Vom Gesichtspunkt der Intention her: steht fest: die einen Kunst-
werke entstanden aus dem Bediirfnis, die Wirklichkeit festzuhalten,
andere aus dem Bediirfnis nach einer Form und wieder andere aus dem
Bediirfnis nach Ausdruck; die einen sind produktiv, die anderen ex-
pressiv; die einen — um die Formulierung Riesers!? zu gebrauchen,
— gestalten dem Menschen die Umgebung, die anderen verleihen
seinen Inhalten Ausdruck.

Vom Gesichtspunkt der Wirkung auf die Menschen steht fest: viele
Werke erwecken charakteristische asthetische Erlebnisse, deren
wesentlicher Bestandteil das Gefithl des Wohlgefallens ist; andere je-
doch wirken anders: sie sind die Quelle der Ergriffenheit oder einer
heftigen Betroffenheit, einer Erschiitterung, was von Wohlgefallen weit
entfernt ist.

Vom Gesichtspunkt des Verhaltnisses zur Wirklichkeit steht fest: ein
betrichtlicher Teil der Kunstwerke bildet die Wirklichkeit ab, wenn
nicht treu, so doch frei; aber ein anderer Teil schafft abstrakte Formen.
Die einen halten fest, was ist, die anderen konstruieren, was es nicht
gibt.

Vom Gesichtspunkt des Wertes steht fest: vielen eignet der Wert des
Schinen, aber andere charakterisiert Anmut, Feinheit, Erhabenheit
oder andere dsthetische Werte, deren Zahl und Namen — wie kiirz-
lich M. Beardsley!® betont hat — zu nennen unmdéglich ist.

Folgerung: Wie auch immer wir die Kunst bestimmen wollen —
gleichgiiltig, ob wir auf die Intention, das Verhiltnis zur Wirklich-
keit, die Wirkung, ihre Werte abstellen — stets gelangen wir am Ende
zu einer Alternative, zur Formel «entweder — oder — oder» ( =«teils —
teils — teils»).

Wenn wir die Kunst von der Intention her definieren, miissen wir
sagen, ihre Intention sei entweder das Bediirfnis, die Wirklichkeit
festzuhalten, oder das Bediirfnis nach Form, oder das Bediirfnis nach
Ausdruck. Das aber ist eine Alternativ-Definition. Doch nicht genug:
sogar eine solche Alternativ-Definition ist noch nicht ganz korrekt:
Nicht alles ndmlich, was dem Bediirfnis nach Wirklichkeit, Form oder

12 M. Rieser, Problems of Artistic Form: the Concept of Art, in «Journal
of Aesthetics and Art Criticism», XXVII, 3, 1969.

13 M. Beardsley, Aesthetic Experience Ragained, in «Journal of Aestetics
and Art Criticism», XXVIII, 1, 1969.

205



Ausdruck geschaffen wird, werden wir zur Kunst rechnen. Nur das
werden wir zur Kunst rechnen, was imstande ist, unser Wohlgefallen,
oder unsere Ergriffenheit, oder unsere Erschiitterung hervorzurufen.
Wir miissen also nicht nur die Infention, sondern auch die Wirkung
beriicksichtigen.

In analoger Weise verhilt es sich, wenn wir von der Wirkung aus-
gehen. Auch das wird eine Alternativ-Definition sein, denn zu den
Kunsterzeugnissen werden wir diejenigen zahlen, die uns entziicken
oder ergreifen, oder erschiittern. Aber auch diese Definition ist noch
nicht korrekt: denn ein Werk, das uns entziickt, ergreift oder er-
schiittert, werden wir nur dann zur Kunst zédhlen, wenn es seine Ent-
stehung dem Bediirfnis nach Form oder Ausdruck verdankt.

Daraus folgern wir: Die Definition der Kunst mul3 sowohl ihre
Intention als auch ihre Wirkung beriicksichtigen; und sowohl ihre
Intention als auch ihre Wirkung koénnen so oder anders sein. Wir
werden also nicht nur eine Alternativ-Definition haben, sondern eine
Doppelalternativ-Definition. Sie wird ungefihr folgendermaBen aus-
sehen:

Kunst heiBt eine menschliche Tétigkeit, die entweder Dinge ab-
bildet oder sie konstruiert oder Erlebnisse ausdriickt — unter der
Bedingung, daB das Erzeugnis dieses Abbildens, Konstruierens oder
Ausdriickens imstande ist, entweder Wohlgefallen zu erregen oder
zu ergreifen oder zu erschiittern.

Die Definition des Kunstwerkes wird eine nur wenig abgeinderte
Form aufweisen:

Kunstwerk heiBt entweder ein Abbild der Wirklichkeit oder eine
Konstruktion von Formen oder ein Ausdruck von Erlebnissen, je-
doch nur ein solches Abbild oder eine solche Konstruktion, ein solcher
Ausdruck, wenn diese imstande sind, entweder Wohlgefallen zu
erregen oder zu ergreifen oder zu erschiittern.

Indem wir uns noch praziser ausdriicken, so wie dies die Logiker zu
tun pflegen, werden wir sagen: Etwas ist ein Kunstwerk immer dann
und nur dann, wenn es ein Abbild der Wirklichkeit, oder eine Kon-
struktion von Formen oder ein Ausdruck von Erlebnissen und zu-
gleich imstande ist, Wohlgefallen zu erregen oder zu ergreifen oder zu
erschiittern. Diese Definition 148t sich auf zwei Implikationen zu-
riickfithren:

a) wenn etwas ein Kunstwerk ist, dann ist es so... oder so. ..
oderso . ..undb) wenn etwas so . . . oderso . ..oderso. . .ist, dann

206



ist es ein Kunstwerk. Diese zwei Implikationen haben wir oben gleich-
geordnet («immer dann und nur dann»). Fiigen wir nun noch das
Genus hinzu, das der Einfachheit halber iibersprungen wurde, dann
gelangen wir zu folgender Definition:

Ein bewuftes menschliches Erzeugnis ist immer dann und nur dann ein Kunst-
werk, wenn es entweder die Wirklichkeit abbildet oder Formen konstruiert oder
Erlebnisse ausdriickt und zugleich imstande ist, Wohlgefallen zu erregen oder zu
ergreifen oder zu erschiittern. Dazu ein kurzer Kommentar:

a) Die hier vorgeschlagene Definition kann natiirlich verbessert,
ihre Elemente konnen noch besser formuliert werden, aber es scheint,
daf sie im groBen und ganzen so und nicht anders aussehen muB. Sie
ist weit genug, um verschiedenen Kunstgattungen und verschiedenen
Kunstfunktionen Raum zu geben.

Diese zwei Funktionen der Kunst, sind, in der Prosa iibersetzt,
1) die Wirklichkeit festzuhalten, ihr Dauer zu verleihen, und 2) die
Verstandigung zwischen den Menschen zu erméglichen. Das erstere
ist in der « Abbildung der Wirklichkeit» enthalten, das andere in der
Ausdrucksfunktion.

b) Die Definition enthilt die wertenden Termini «schén» oder
«asthetisch» nicht; dafiir enthilt sie die psychologischen Termini
«Wohlgefallen», «Ergriffenheit», «Erschiitterung», die die natiir-
liche Reaktion auf die #dsthetischen Werte ausdriicken.

c) Die alternative, kombinatorische Gestalt der Definition ist nichts
Ungeheuerliches: die Umgangssprache besitzt viele derartige kom-
binatorische Begriffe, wie z. B. «Kleidung», ein Begriff, der sowohl
Gegenstande der Korperbedeckung, aber auch Gegenstinde des
Schmuckes (z. B. Kravatte) und sogar Gegenstinde, die eine noch-
mals andere Funktion haben (z. B. Giirtel, Korsett) umfaBt.

d) Argumente der Gegner einer Kunstdefinition (besonders eines
Kennick) kénnen einer solchen pluralistischen Definition nichts an-
haben. Es trifft zu, daB die Kunst nicht eine Funktion hat; das aber
ist so, weil sie mehr als eine hat.

e) Man konnte auch eine andere Definition konstruieren, die nicht
von den Funktionen und den Wirkungen ausgeht, sondern von ihrem
Verhiltnis zur Wirklichkeit und den Werten. Auch eine solche Defi-
nition miite doppelt alternativ sein.

f) Es konnte jemand einwenden, daB eine ganz korrekte Definition
nicht doppelt, sondern vierfach alternativ sein miiite, indem sie
auller Intention und Wirkung auch das Verhiltnis zur Wirklichkeit

207



und die Werte einbezieht. Darauf wire zu entgegnen, daB infolge der
Parallelismen #hnliche Alternative sich wiederholen miillten; eine
Definition ist aber brauchbarer, wenn sie keine tiberflissige Elemente
enthalt.

VI. Der eingeengte Kunstbegriff

Noch eines: Es muf} auffallen, daB die Aussagen tiber Kunst vieler
Kiinstler und Schriftsteller’*, sei es fritherer Zeiten, sei es der
Gegenwart, nicht auf den ganzen von der hier vorgeschlagenen
Definition betroffenen Bereich angewendet werden koénnen. Da
schreibt ein Dionysios von Halikarnass, die Kunst wecke «den Eifer
der Seele», ein Plotin, sie erinnere an «das wahre Sein», ein Pseudo-
Dionysios, sie sei «der Archetyp der unsichtbaren Welt», ein Miche-
langelo, «sie 6fine den Flug zum Himmel», ein Novalis, sie sei «eine
Vision Gottes in der Natur», ein Hegel, sie sei «die Erkenntnis der
Gesetze des Geistes». Aber auch moderne Kiinstler und Schriftsteller
behaupten, die Kunst «entreiBBe uns der Alltiglichkeit», sie verviel-
fache das Leben, sie «verleihe dem entfliechenden Leben Gestalty».
Alle diese Aussagen lassen sich nur auf einen Teil der Kunst anwen-
den, wie sie hier definiert wurde. Auch der iibersehene Teil hat seine
Vorziige, er erfreut Auge und Ohr, begeistert und ergreift, wenn ihm
auch die Vorziige, die Dionysios oder Michelangelo der Kunst zu-
schreiben, fehlen.

Viele Menschen, vielleicht ist es sogar die Mehrheit, haben die Nei-
gung, die Kunst zu halbieren (wenn man so sagen kann). Sie trennen
niamlich einen oberen Teil vom wunteren, und nur den oberen Teil
mochten sie als echte Kunst gelten lassen. Da werden aus der echten
Kunst ganze Bezirke abgetrennt: die Gebrauchskiinste, die unter-
haltenden, kommerziellen, ornamentalen Kiinste, der ganze Be-
reich der Massenmedien, die ganze Sachkultur. Nur die «hoéheren»
Bezirke bleiben iibrig. Aber auch diese werden beschnitten: man
scheidet die weniger anspruchsvollen Werke aus, die weniger ver-
geistigten, deren Thema und Absichten wenig gewichtig erscheinen.
Von den geistig hochstehenden wiederum scheidet man die weniger
gelungenen Werke, die Werke kleinerer Geister und Talente aus. Eine

14 W. Tatarkiewicz a.a.O.

208



solche Selektion nahmen Dionysios und Michelangelo vor; sie wird
heute noch vorgenommen, vom asthetischen Standpunkt, aber nicht
von diesem allein: auch vom ideologischen und moralischen Stand-
punkt. Nur diejenigen Werke finden Gnade und werden zur Kunst
gerechnet, die eine «geistige Nahrung» geben. Eine solche bietet
freilich ein prachtvoller Vorhang oder Sessel, ein Plakat oder eine
Tanzmusikkomposition in geringerem Grade als die Werke von
Mickiewicz, Beethoven oder Rembrandt. Bei einer so strengen Se-
lektion bleibt nur die grosse Kunst iibrig, die unvergingliche, zeit-
bestindige!®. Zur Kunst wird, um es noch einmal anders zu formu-
lieren, einzig jener Bezirk gerechnet, der «eine transzendente Be-
rufung»® hat, und drauBen bleibt alles, was nur angenechme Unter-
haltung ist.

Man wird aber unschwer bemerken, daB die Grenze zwischen
der «echten» und der gewodhnlichen Kunst nicht eindeutig gezogen
werden kann.l” Denn selbst aus der Kunst, der transzendente Be-

15 A. Malraux, La métamorphose des Dieux, 1958.

16 A. Koestler, The Act of Creation, 1964, S. 336: « Art becomes a mildly
pleasannt pastime and looses its emotive impact. Its trancendental appeal and
catharic effect.»

17 Wladyslaw Tatarkiewicz, 1884 geboren, ist in Polen wohl der bekann-
teste « Philosophieprofessor»: — wer hat bei ihm nicht ein Philosophieexamen
oder eine Priifung iiber die Philosophiegeschichte abgelegt, auf die er sich
aus dem dreibindigen Werk « Geschichte der Philosophie» (Lwow-Lemberg)
1931 im Verlag des Ossolineums vorbereitet hat? Den 3. Band, der das 19.
und 20. Jahrhundert behandelt, hat sich die englische piadagogische Litera-
tur, die bekanntlich die beste Didaktik besitzt, angeeignet (Verlag Wad-
worth). Wihrend des Zweiten Weltkrieges arbeitete Tatarkiewicz an einem
Werk «Uber das Gliick» (Warszawa 1947), das, obwohl es nicht praxeolo-
gisch gedacht, sondern als wissenschaftlicher Beitrag zur Behandlung dieses
vernachlissigten philosophischen Themas — in der Antike Thema Nummer 1
der Philosophie! — verstanden war, im Jahre 1970 in einer 5. Auflage
(= 25 000 Exemplare) erschienen ist. Und nochmals nahm sich der Gelehrte
einer vernachlissigten philosophischen Disziplin an, als er im Jahre 1960
Band I (410 S.) und Band II (364 S.) und 1967 Band III (416 S.) der «Ge-
schichte der Asthetik» herausgab. Er erwarb sich unter den Asthetikern der
ganzen Welt nicht nur den Ruf eines Nestors, sondern auch den eines vom
Gliick begiinstigten Forschers der heute immer wichtiger werdenden und
politisch umworbenen philosophischen Disziplin — eben der Asthetik. Die
englische Wissenschaft holte sich dieses Standard work mit der bei Mouton
(den Haag 1970) ‘erschienenen Ausgabe, die Franzosen erweisen ihren
Asthetikern den analogen Dienst (Editions Klinsieck in Paris); auch die

209



rufung eignet, machen die Menschen gerne eine Unterhaltung und
umgekehrt finden sich unter den Werken, die im Rufe stehen, nur
Unterhaltung zu sein, solche, die die Probe der Zeit siegreich be-
standen haben.

Russen wollen nicht aus zweiter Hand schopfen... Und auf deutschem
Sprachgebiet ist es der FRANCKE-Verlag in Bern, der sich des Auftrages, den
Goethe der deutschen Literatur erteilt hat, erinnert: «Ganz abgesehen von
unserer eigenen Produktion stehen wir schon durch das Aufnehmen und véllige
Aneignen des Fremden auf einer sehr hohen Stufe der Bildung», schreibt
er am 14. IX. 1826 an Hermann Fiirst v. Piickler. Dem Leser dieser Studie
wird, wie der Ubersetzer hofft, nicht entgehen, daB die Schlichtheit des
Sprachduktus einer hohen Achtung vor der Wahrheit und — vor dem Leser
entspricht. A.L.

210



	Um die Definition der Kunst

