
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Um die Definition der Kunst

Autor: Tatarkiewicz, Wladyslaw

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Um die Definition der Kunst*

von Wladyslaw Tatarkiewicz

I. Der antike und der neuzeitliche Kunstbegriff

Die Alten hatten keine Bedenken, wie Kunst zu definieren sei1,

Sie hielten Kunst für die Fähigkeit, Dinge hervorzubringen, und

zwar eine bewußte, nicht etwa eine instinktive ; und da sie sahen, daß
sich eine bewußte Fähigkeit bestimmter Regeln bediene, bezeichneten
sie die Kunst als Fähigkeit, Dinge nach bestimmten Regeln
hervorzubringen. Das war eine tadellose Definition : klar und leicht anwendbar,

und es konnte weder Ungewißheit noch Zweifelsfälle geben, was
Kunst sei und was nicht.

Es war auch eine weite Definition: sie umfaßte nicht nur die
Architektur und die Bildhauerei, sondern auch die Töpferei und
Weberei und viele ähnliche handwerkliche Fertigkeiten. Sie
umfaßte sogar die Arithmetik und Logik und andere Wissenschaften, in
denen sie ebenfalls ein Können und bestimmte Regeln zu sehen

glaubten.
Die neueren Zeiten behielten die Bezeichnung «Kunst» bei, aber

sie veränderten deren Inhalt so sehr, daß die alte Definition
unbrauchbar wurde. Der Umfang des neuzeitlichen Kunstbegriffes ist

enger als der antike: eben die Töpferei, Weberei und ähnliche
Handwerke, aber auch die Arithmetik, Logik und ähnliche
Wissenschaften finden darin keinen Platz mehr. Zugleich aber ist er weiter:
die Alten rechneten nämlich zur Kunst ursprünglich weder die

Dichtung noch die Musik. Auch das ergab sich aus ihrer Anschauung
von Kunst: es war nach ihrer Meinung nicht Aufgabe der Kunst,
Gefühle auszudrücken und sich von der Inspiration leiten zu lassen;
in der Dichtung und in der Musik aber sahen sie Gefühle und Inspi-

* Autorisierte Übersetzung von Alfred Loepfe. Erschienen in der
Zeitschrift «Studia Filozoficzne», Nr. 2 (69) 1971.

1 W. Tatarkiewicz, Historia estetyki (Geschichte der Ästhetik), Bd. I—II,
1962; III, 1968; in englischer Übersetzung: «History of Aesthetics». The
Hague, 1970.

185
13 Studia Philosophica XXXIII



rationen am Werk. Die Dichtung war in der Antike die Domäne der
erleuchteten Seher und die Musik die der Priester, die ihre Riten
mit Gesang und Musik begleiteten; Kunst aber war nicht die Sache

der Seher, sondern die der Berufsleute, der dafür ausgebildeten Fachleute.

Dann aber kam in der Antike, noch in der klassischen Epoche
Griechenlands, der Augenblick, da Musik und Dichtung in die Kunst
einbezogen wurden. Als nämlich die Pythagoräer die Gesetze der
Harmonie der Töne entdeckt und angefangen hatten, die Harmonie
zu berechnen, mußte die Musik als eine rationale Tätigkeit
anerkannt werden, die sich in Regeln fassen ließe. Und damit wurde sie

nach antiker Anschauung zur Kunst. Dasselbe geschah mit der

Dichtung, seit Aristoteles ihre Regeln formuliert hatte. Anderseits
hörten Töpferei und Weberei nie auf, zur Kunst gerechnet zu werden.
Bis ans Ende der Antike umfaßte der Kunstbegriff auch diese

Bereiche, die wir Fertigkeit oder Technik nennen.
Man könnte erwarten, daß die Alten ihren allzu weiten Kunstbegriff

unterteilen, und etwa so die handwerklichen und die
wissenschaftlichen Künste von den schönen Künsten trennen würden. Allein
auf diesen Gedanken verfielen sie merkwürdigerweise nicht. Sie

unterteilten die Künste auf andere Weise: in freie und gemeine; da

hier das Unterscheidungsmerkmal die physische Anstrengung war,
kamen Architektur, Bildhauerei und Malerei, die eben eine physische

Anstrengung verlangten, zu den gemeinen Künsten, und gelangten
so in die Gesellschaft mit Töpferei und Weberei, während Musik
zusammen mit der Arithmetik den freien Künsten zugezählt würde. Der
Grund dafür, daß sie die Handwerke von den schönen Künsten nicht
trennten, liegt vor allem darin, daß sie das Schöne in der
Vollkommenheit der Arbeit sahen; Vollkommenheit aber war in jeder
Kunst zu erreichen. Somit war für sie jede Kunst schön, Töpferei und
Weberei nicht weniger als Malerei und Architektur.

Damit aber die begriffliche Scheidung der Künste im neuzeitlichen
Sinn möglich wurde, mußten sich zwei Vorgänge ereignen: einerseits

mußte man sich bewußt werden, daß zwischen einer

Kunstgattung, wie der Bildhauerei, und einem Handwerk, wie der Weberei,
ein Wesensunterschied vorliege, und anderseits, daß Kunstgattungen
wie Bildhauerei und Dichtung miteinander verwandt seien. Es galt
also, eine solche Kategorie menschlichen Schaffens zu konstruieren,
in der neben der Bildhauerei, Malerei, Architektur, Musik auch die

186



Dichtung Platz fände, nicht aber die Handwerke und
Wissenschaften. Das gelang in der Antike nicht; es gelang aber auch im
Mittelalter noch nicht.

Die gemeinen Künste, die eine körperliche Anstrengung erfordern,
hielt das Altertum für minderwertig; die freien Künste wurden
geschätzt, die gemeinen verachtet. Das Mittelalter verhielt sich letzteren

gegenüber schon weniger hochmütig (sie hießen nicht mehr die

«gemeinen», sondern die «mechanischen») ; doch als echte Künstler
zählten nur die «freien»: «ars» ohne unterscheidendes Epitheton
bedeutete die freie Kunst. Der erste Schritt zur Trennung der schönen

Künste von den Handwerken mußte darin bestehen, daß die schönen

Künste in die Kategorie der freien Künste eingereiht wurden. Dieser
Schritt aber wurde erst in der Neuzeit getan. Und auch dann mit
Mühe und Widerständen. Sogar Leonardo forderte eine Aufbesserung
in der Wertskala einzig für die Malerei, und er sah keinen Grund,
warum die Bildhauerei anders denn als eine mechanische Kunst
eingeschätzt werden sollte. Ungefähr gleichzeitig kam auch die
Einsicht, daß Logik oder Arithmetik zu den Wissenschaften gehören und
nicht zu den Künsten. Erst damals bildete sich der Begriff der

« Künste », der die mechanischen Künste nicht mehr erfaßte (sie sind
Handwerke und keine Künste) und ferner auch die freien Künste
ausschloß (sie sind Wissenschaften und keine Künste). Die bildenden
Künste, die Musik, die Literatur und das Theater waren endlich
isoliert.

Diejenigen, die sich des neuen Begriffs bedienten, stellten sich nun
bald die Frage: Welches gemeinsame Merkmal verbindet die bildenden

Künste, die Musik und die Literatur, die doch so verschieden
sind? Die Antwort war nicht leicht, und die Frage wurde von der
Renaissance an immer wieder gestellt. Man versuchte, diese Künste
als Künste des «Einfalls», der «Erinnerung» (denn sie dienen dazu,
Menschen und Ereignisse zu verewigen), des «Gleichnisses» (denn
auf mannigfache Art bedienen sie sich des übertragenen Sinnes von
Wörtern und Bildern) zu bestimmen; allein diese und viele andere
Versuche fanden keine breitere Anerkennung. Diese wurde erst dem
Einfall des französischen Ästhetikers Gh. Batteux2 zuteil - recht

spät, denn erst in der Mitte des 18. Jahrhunderts äußerte Batteux den

Gedanken, das gemeinsame Merkmal der Künste (im neuen Sinn)

2 Ch. Batteux, Les beaux Arts réduits à un même principe, 1747.

187



bestehe darin, daß sie alle auf irgendeine Art die Natur nachahmten.

Ein Einfall von zweifelhaftem Wert. Aber es kam noch eine Ergänzung

dazu: Batteux meinte, die Künste ahmten die Natur nach, indem
sie das Schöne aus ihr auswählten. Schon im Titel seines Buches («Les
beaux arts réduits à un même principe») verwendete er den
Ausdruck «schöne Künste». Vor ihm war diese Bezeichnung und der
Gedanke nur gelegentlich aufgetaucht. Jetzt aber schlugen sie ein
und wurden Allgemeingut. Nachdem also die Handwerke und
Wissenschaften ausgeschieden waren, schien das Schöne des wesentliche und
unterscheidende Merkmal der Künste zu sein.

Batteux zählte sieben Künste auf, die das Epitheton «schön»
verdienten: Malerei, Bildhauerei, Architektur, Musik, Dichtung,
Beredsamkeit, Tanz. Diese Liste wurde von den meisten Schriftstellern

akzeptiert: das System der Künste war fertig.
Im 19. Jahrhundert schließlich verzahnten sich die Begriffe

«schön» und «Künste» so miteinander, daß das Beiwort «schön»

weggelassen werden konnte und «Kunst» allein genügte, um im Sinne
des früheren Ausdrucks als «schöne Kunst» verstanden zu werden.

Die in der Epoche 1750-1900 maßgebende Definition, die von
unserem Jahrhundert geerbt wurde, lautet also - wenn man sie

möglichst allgemein faßt und Subtilitäten und Varianten beiseite läßt —

folgendermaßen : Die Kunst ist die Hervorbringung des Schönen. So

formuliert sie kurz z. B. das «Vocabulaire technique de la
philosophie», 19693, von Lalande. Das Genus der Kunst: das menschliche
Schaffen. Die Differentia specifica: das Schöne, das durch dieses Schaffen

hervorgebracht wird. Diese Definition konnte natürlich verschiedene
Varianten aufweisen: «das Schöne» konnte durch «ästhetisches
Erleben» ersetzt werden; aber - ob in dieser oder jener Gestalt - das

Schöne war das grundlegende Element der Kunstdefinition und allen
Denkens über die Kunst. Die Definition schien einfach, und sie war
es auch. Nur der Historiker weiß, wie spät sie errungen worden war
und mit welcher Mühe.

Wir fassen zusammen: die Geschichte des europäischen
Kunstbegriffes blickt auf 25 Jahrhunderte zurück. Diese zerfallen in zwei

Epochen: jede dieser Epochen hatte einen anderen Kunstbegriff,
eine andere Kunstdefinition. Die erste Epoche - in der der antike

Kunstbegriff herrschte - dauerte sehr lange, nämlich vom 5. vor-

3 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 1969.

188



christlichen bis ins 16. nachchristliche Jahrhundert hinein. In diesen

langen Jahrhunderten war die Kunst eine nach Regeln vor sich gehende

Hervorbringung. Die Jahre 1500-1750 waren ein Übergangszeitalter,
in dem der alte Kunstbegriff zu Ende ging und der neue sich
vorbereitete. Schließlich um 1750 wich der alte Kunstbegriff einem
anderen, neuzeitlichen. Jetzt bedeutete Kunst soviel wie
Hervorbringung des Schönen. Dieser zweite Begriff fand ebenso allgemeine
Anerkennung wie vorher der antike. Sein Geltungsbereich war enger, er
umfaßte jene sieben von Batteux anerkannten Künste. Anderthalb
Jahrhunderte schien die neue Definition gut, so gut, daß die Ästhetiker

nicht im Schlafe daran dachten, an ihr etwas zu verbessern.
Doch um 1900 meldeten sich Zweifel, ob sie wirklich zutreffend sei,

und um 1950 hatte man die Gewißheit, daß sie nicht zutreffend ist.

II. Der Umfang des Kunstbegriffes

Eine Definition ist im Grunde eine sprachliche Angelegenheit, für
die wissenschaftliche Untersuchung hat sie nur vorbereitenden
Charakter. Denn da wir uns mit Hilfe von Wörtern verständigen, müssen

wir zuerst erklären, wie wir die Wörter verstehen, bevor wir sie

verwenden. Wir kennen, wenigstens in groben Umrissen, die Bedeutung
der von uns gebrauchten Wörter, wir wissen, was ein «Aquarell»
oder «ein Relief», ein «Porträt» oder eine «Landschaft», ein «Pinsel»

oder ein «Meißel» ist: diese Kenntnis ist für den täglichen
Sprachgebrauch genügend. Anders verhält es sich dagegen bei
Wörtern von sehr allgemeiner Bedeutung und breitem Geltungsbereich,

die oft uneinheitlich und schwankend gebraucht werden. Zu
diesen Wörtern gehört das Wort «Kunst». Der eine versteht dies, der
andere das darunter, und es hält schwer, Einhelligkeit und Verständigung

zu erzielen. Ein solcher Zustand mag in der Umgangssprache
hingehen, in den exakten wissenschaftlichen Erörterungen aber ist er
ein Hindernis.

Es gibt jedoch noch einen anderen Weg außer der sprachlichen
Wortanalyse: Man überspringt das Wort und geht direkt auf die
Sache zurück. Man unterzieht diejenigen Gegenstände, die
allgemein «Kunst» genannt werden, einer Analyse, um ihre gemeinsamen

Merkmale zu ermitteln. Man gelangt auf diese Weise zu einer
Definition des Wortes, ja zu einer Bestimmung des Phänomens

«Kunst» und seiner Merkmale selbst. Es gibt zwei Methoden: die
induktive, indem wir die einzelnen Kunstwerke vergleichen — eine

189



mühsame und aussichtslose Methode, denn wie viele Kunstwerke
gibt es doch! Leichter ist die intuitive Methode: wir prüfen typische
Beispiele der Kunst und ermitteln deren Eigenschaften. An diese

Methode wollen wir uns halten.
Wir wollen uns dabei auch an die überlieferte Regel halten : zuerst

die Gattung festzustellen, der die zu definierenden Dinge angehören,
und dann die spezifischen Merkmale. Es kann kein Zweifel bestehen,
in welche übergeordnete Gattung die Kunst gehört: es ist eine
bewußte Tätigkeit des Menschen (und für das Kunstwerk: das Erzeugnis
einer bewußten Tätigkeit). Das ganze Problem beruht darin, jenes
Merkmal, oder jene Merkmale, zu finden, die spezifisch sind und die
Kunst von anderen Tätigkeiten des Menschen unterscheiden.

Das Feld, das mit dem Namen «Kunst» belegt wurde, unterlag
im Laufe der Jahrhunderte beträchtlichen Änderungen : zuerst
umfaßte es die Handwerke, und dann waren sie ausgeschlossen; zuerst
umfaßte es auch Wissenschaften, und dann nicht mehr; Die Dichtung
lag das eine Mal innerhalb, das andere Mal außerhalb des Feldes.

Von Batteux an schien es klar umgrenzt: sieben Künste, nicht mehr
und nicht weniger. Diese Stabilisierung des Geltungsbereichs des

Begriffes «Kunst» erwies sich jedoch als trügerisch: im 19.

Jahrhundert tauchten an allen Grenzen Streitfragen auf.
Als die Photographie erfunden wurde, entstand die Frage, ob sie eine

Kunst sei oder nicht. Die Photographie ist ja in nicht geringerem
Maß das Erzeugnis einer Maschine als das eines Menschen ; nun aber
ist Kunst eine menschliche Tätigkeit. — Dieselben Zweifel erweckte
bald auch der Film.

Schon früher hatte man begonnen darüber zu streiten, ob der
Gartenbau eine Kunst sei. Denn - so argumentierte man — die Gärten
verdankten die Schönheit in nicht geringerem Maß als dem Gärtner
der Natur; nun aber liege es im Begriff der Kunst, daß sie ein Werk
des Menschen sei.

Kann die industrielle Architektur ein Kunstwerk sein? Nein,
antwortete man, denn sie sei ein Massenprodukt und habe andere

Zwecke, sie gehöre daher zur Industrie und nicht zur Kunst. Ähnlich
verhielt es sich mit dem Plakat: kann denn ein Plakat zur Malerei
gehören, das doch dem Handel diene und in Massen verbreitet werde?

Unter den Präraffaeliten erhob sich Empörung, als einer aus ihrer
Mitte ein Plakat für eine Seifenfabrik entworfen hatte. In der Sprache
der Gegenwart würde das Problem so formuliert : Können die Produkte

190



der Massenmedien, also die in Masse und zu kommerziellen Zwecken

hergestellten Mittel der Information und Beeinflussung, unter die
Kunstwerke gerechnet werden?

Ist die Herstellung von Gebrauchsgegenständen Kunst? Im
traditionellen Kanon der Künste figurierte dieser Zweig menschlichen
Schaffens nicht, anderseits wurden schöne Gebrauchsgegenstände
schon lange in den Museen gesammelt und ausgestellt: Keramik,
Gläser, Gewebe, Waffen; Erzeugnisse der Drucker und Buchbinder.
Im 19. Jahrhundert machte man gegen ihre Wertung als Kunstwerke

geltend, daß in ihnen das intellektuelle, das geistige Element zu
schwach vertreten sei, als daß sie Kunstwerke sein könnten; sie

seien eher das Werk der Hände als des Denkens, und da sie dem
Gebrauche dienten, gehörten sie keinesfalls zur Kunst, jedenfalls nicht
zur reinen Kunst. Es war eine echte Streitfrage, denn in demselben

Jahrhundert kämpften William Morris und die «Art's Workers
Guild» um die völlige Gleichsetzung von Handwerk und Kunst, um
die Beseitigung der Mauern zwischen reinen und Gebrauchskünsten,
und die Auffassung, Gebrauchsgegenstände seien keine Kunst, nannten

sie ein Vorurteil. Gewiß kann man in einem Porzellanservice
kaum dieselbe Gedankentiefe finden, wie in einem Drama, oder
dieselbe Ausdrucksfülle, wie in einer Symphonie; aber wenn das

gegen die Zugehörigkeit des Porzellanservices zur Kunst sprechen
sollte, dann hieß das, daß der Prüfstein der Zugehörigkeit zur Kunst
nicht nur das Schöne sei, sondern daß noch andere Momente zu
berücksichtigen seien, wie gedanklicher Inhalt und Ausdruck.

Ferner: Die Menschen des 19. Jahrhunderts besuchten gerne
Schwänke und Operetten, aber viele hätten protestiert, wenn jemand
Operetten (sogar die eines Offenbach) als Kunstwerke bezeichnet
hätte. Dasselbe betrafauch die Tanzmusik (Strauß-Walzer). Warum?
Weil sie nicht ernst genug und gedanklich sei. Als ob über die
Zugehörigkeit zur Kunst auch das Maß an Ernst und das moralische

Niveau entschieden!

All das waren Anzeichen dafür, daß der Kunstbegriff", obwohl er
ein für allemal festgelegt schien, in Wirklichkeit durchaus nicht
feststand. Der Maßstab, der angelegt wurde, um zu entscheiden, ob

etwas Kunst sei oder nicht, war uneinheitlich und Schwankungen
unterworfen. In der Theorie war das Schöne dieser Maßstab, aber in
der Praxis hatten auch der gedankliche Inhalt, der Ausdruck, das

moralische Niveau, die individuelle Herstellung und der nicht-

191



kommerzielle Zweck ein entscheidendes Wort mitzusprechen. Unsere

Gegenwart hat einige frühere Postulate und Skrupeln aufgegeben,
und sich damit von manchen Schwierigkeiten befreit. Allein nicht
von allen. Der antike Kunstbegriff war klar und eindeutig, aber er
entspricht nicht mehr unseren Bedürfnissen. Der neuzeitliche Kunstbegriff

kommt diesen Bedürfnissen schon besser entgegen, aber er
läßt es an Klarheit und Eindeutigkeit fehlen. Der erstere ist nur noch
ein historischer Begriff, der zweite ist grundsätzlich immer noch

aktuell, aber er bedarf der Korrektur.

Er bedarf der Korrektur vor allem deswegen, weil er schwankend

ist, weil der Sinn des Wortes «Kunst» nicht stabilisiert ist.
1. «Kunst» wird heute im allgemeinen in weitherzigem Sinn

verstanden, so daß sie nicht nur die sieben Künste von Batteux umfaßt,
sondern auch die Photographie, den Film, die mechanischen Künste,
die angewandten Künste. Immerhin gibt es einige Theoretiker wie
Clive Bell oder Witkiewicz, die den Geltungsbereich auf die Kunst der
reinen Form einschränken : nach ihrer Auffassung ist sogar die Malerei,
die Musik oder die Literatur keine Kunst, wenn sie nicht der reinen
Form dienen - nicht zu reden, von den mechanischen und
angewandten Künsten.

2. «Kunst» wird heute vorwiegend in weitem Sinne verstanden,
dergestalt, daß sie sowohl die bildenden Künste als auch Musik und

Dichtung umfaßt. Allein manchmal wird das Wort auch in engerem

Sinne gebraucht, indem es auf die visuellen, d. h. bildenden Künste
eingeschränkt wird.

3. Ob ein Erzeugnis der Kunst zuzurechnen sei oder nicht, darüber
entscheidet bald das, was der Künstler wollte, bald das, was er
erreichte. Das sind zwei eng miteinander verknüpfte Dinge, aber es gibt
doch nicht wenige Fälle, wo die Absicht des Künstlers sich nicht
erfüllte, und umgekehrt, wo wir etwas als Kunstwerk behandeln, was

vom Hersteller nicht als Kunstwerk beabsichtigt war: der
Waffenschmied wollte nicht ein Kunstwerk hervorbringen, sondern einen

zweckmäßigen Harnisch, der Uhrmacher eine gute Uhr, heute aber
finden wir Harnisch und Uhr im Kunstmuseum. Ihre Erzeugnisse

gehören der Sachkultur an; aber können Gegenstände der Sachkultur,
die ohne künstlerische Aspirationen geschaffen wurden, dennoch als

Kunstwerke betrachtet werden?
4. «Kunst» bezeichnet sowohl die Fähigkeit, Kunstwerke

hervorzubringen, als auch die Werke selbst. Wenn wir von der «Kunst der

192



Niederländer» sprechen, dann denken wir meistens an die
Kunstfertigkeit der Niederländer; sprechen wir dagegen von der
«niederländischen Kunst», dann meinen wir ihre Werke, ihre Gemälde.

5. Das Wort «Kunst» wird zweifach gebraucht: man nimmt
entweder an, es gebe eine Kunst in zahllosen Abarten («ars una, species

mille»), oder es gebe ebensoviele Künste wie Abarten. Im ersten Fall
sind Malerei, Bildhauerei und Musik Abarten der Kunst ; im zweiten
Fall ist die Malerei eine Kunst, die Bildhauerei eine zweite, die Musik
eine dritte.

Der Kunstbegriff ist also in fünffacher Hinsicht unbestimmt. Diese

Unbestimmtheit kann indessen beseitigt werden, indem man sich

darüber verständigt, wie das Wort «Kunst» jeweils gebraucht werde.
Setzen wir also für die vorliegende Untersuchung, daß wir das Wort
im großzügigen Sinne verwenden werden, indem wir die Gebrauchskunst

nicht ausschließen; daß wir sie als die Hervorbringung (oder die

Fähigkeit zur Hervorbringung) verstehen wollen, denn für das

Erzeugnis selbst bietet sich der Ausdruck «Kunstwerk» an; daß wir
die Sachkultur und die Medien nicht a priori von der Kunst ausschließen.

Gewisse Gegenstände der Sachkultur, die der Erleichterung des

Lebens dienen - Stühle zum Sitzen, Teller zum Essen, Uhren für die

Zeitmessung - wurden und werden noch in der Weise erzeugt, daß
sie zugleich Kunstwerke sein sollen. Unter den Gegenständen der
Sachkultur gibt es eine ganze Skala: von solchen, die ohne
künstlerischen Ehrgeiz geschaffen werden, bis zu den bemalten «cassoni »,
Porzellanservicen, ziselierten Harnischen, reichverzierten Uhren, bei
denen die künstlerische Absicht primär, der Gebrauch sekundär war.
Andere, die einzig dem praktischen Gebrauch dienen wollten, haben
oftmals keinen geringeren, manchmals aber einen höheren ästhetischen

Wert. Unter diesen Umständen scheint es unrichtig, die Gegenstände

der Sachkultur von der Kunst ausschließen zu wollen.
Zu einem ähnlichen Ergebnis kommen wir bei den vervielfältigten

Erzeugnissen4. Obwohl lange eine Demarkationslinie zwischen den
schönen Künsten und dieser Massenproduktion kommerziellen

Ursprungs verteidigt wurde, so gab es doch immer Grenzfälle und eine

Osmose zwischen beiden Bereichen. Die Kabarettplakate von Lautrec

4 H. Rosenberg, l'Histoire de l'art touche à sa fin, in: «Preuves», Nr. 213,
1968.

193



oder die Karikaturen von Daumier werden nicht nur zur Kunst
gerechnet, sondern sogar zur besten Kunst.

Der Kunstbegriff hat heute einen weiteren Umfang als früher. Er
ist um Künste erweitert, die in der Liste von Batteux fehlten, wie der

Gartenbau, die Photographie, der Film, die Sachkultur und die
Medien. Auch um neue Formen in den konventionellen Künsten, wie
die ungegenständliche Malerei, die Serienmusik oder den Antiroman.
Alles deutet darauf hin, daß die Kunst in diesem weiten Geltungsbereich

definiert werden muß : später wird man entscheiden, ob innerhalb

dieser Grenzen nicht Künste im engeren, anspruchsvolleren
Sinne hervorgehoben werden können und müssen.

III. Der Vielheit der Definitionen

Unsere Zeit hat die Definition der Kunst als einer Tätigkeit zum
Zweck, schöne Gebilde hervorzubringen, ererbt. Aber auch eine

zweite, die jene gewissermaßen ergänzt: Kunst als Nachahmung.
Beide sind jedoch mangelhaft, und diese Mängel spornten die
Ästhetiker an, andere Definitionen zu suchen. Um die Wende des 19.

zum 20. Jahrhundert tauchten solche neue Definitionen auf, andere

folgten im Laufe des gegenwärtigen Jahrhunderts. Das «Genus» der
Kunst wurde nie in Frage gestellt: eine bewußte Tätigkeit des

Menschen. Strittig dagegen ist das, was die Kunst von anderen Arten
der Tätigkeit trennt, was ihr charakteristisches Merkmal sei, die
«Differentia specifica». Diese Merkmale erblicken die einen in den
Eigentümlichkeiten der Kunstwerke, die anderen in der Intention des Künstlers,

die dritten in der Reaktion des Kunstempfängers.

1. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist die Hervorbringung des

Schönen: das ist die klassische Definition, die seit dem 18. Jahrhundert
Geltung hat. Auf die kürzeste Form gebracht, lautet die Definition:
Kunst heißt jene Art menschlichen Schaffens, die das Schöne
erstrebt und erreicht. Diese Definition geht von der Überzeugung aus,
das Schöne sei die Intention der Kunst, ihr Ziel, ihre Leistung, der
oberste Wert, das Unterscheidungsmerkmal. Der Gedanke, daß
zwischen Kunst und Schönheit ein Zusammenhang besteht, ist sehr

alt. «Der Musendienst», schreibt Piaton, «muß zur Liebe, zur Schönheit

führen.» Zweitausend Jahre später forderte L. B. Alberti vom
Maler, er müsse sich darum bemühen, daß die Teile seines Werkes

194



«zu einem schönen Gebilde zusammenfließen.» Es mußten
Jahrhunderte vergehen, bis aus diesen Andeutungen sich schließlich eine
Definition formte, die von Batteux an zu herrschen begann und im
18. und 19. Jahrhundert geradezu offiziellen Charakter hatte.

Diese Definition weckt jedoch Zweifel. Unter anderen schon

darum, weil «das Schöne» kein eindeutiger Begriff ist. Im weiteren
Sinn bezeichnet das Wort «schön» alles, was man nur will; es ist

gleichsam ein Ausrufzeichen, ein Ausdruck des Entzückens oder
Wohlgefallens, kaum eine sachliche Benennung. Im engeren Sinne dagegen
bezeichnet es nur das Gleichgewicht und die Klarheit der Formen:
«pulchrum est id, quod commensuratum est» - schön ist, was
harmonisch ist, wie man im 16. Jahrhundert zu sagen pflegte. Eine solche

Umschreibung des Schönen entspricht dem klassischen Stil, ob sie

aber auch auf die Gotik, die manieristische, barocke Kunst und auf
weite Gebiete der Kunst des 20. Jahrhunderts zutrifft, ist zweifelhaft;

sie rechnet weder mit der gotischen Erhabenheit, noch mit der
barocken Fülle, noch mit den Subtilitäten des Manierismus - sie kann
also unmöglich die ganze Kunst definieren. Wenn sich dennoch diese

Definition der Kunst so lange zu halten vermochte, so dank dem

Umstand, daß beide Bedeutungen des Wortes «schön», die weitere
und die engere, summiert wurden. Sie verdankt also ihre lange
Geltungszeit der Zweideutigkeit des Wortes «schön». In der Tat ist die

Gleichsetzung der Kunst und Schönheit zu weit, wenn man den
weiteren Begriff annimmt; und zu eng, wenn man den engeren
annimmt.

2. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daß sie die Wirklichkeit
abbildet. In der Vergangenheit bediente sich diese Definition meist der

Formel, die Kunst ahme die Natur nach. Sokrates sagte: «Die Malerei
ist ja die Abbildung sichtbarer Dinge.» Und zweitausend Jahre
später sagt Leonardo: «Am lobenswertesten ist jene Malerei, die die

größte Übereinstimmung mit dem abgebildeten Gegenstand zeigt.»
Man darf dabei nicht vergessen, daß für beide diese Definition nicht
die ganze Kunst betraf, sondern nur die nachschaffenden Künste wie
Malerei, Bildhauerei und Dichtung. Erst in der Mitte des 18.

Jahrhunderts schreibt Batteux (derselbe, der auch die Gleichsetzung von
Kunst und Schönheit eingeführt hatte) : « Ich versuche dasselbe

Prinzip der Nachahmung auch auf die Musik und die Kunst der
Geste anzuwenden.» Und er fährt fort: «Ich war selbst überrascht,

195



bis zu welcher Stufe dieses Prinzip auch diesen Künsten gerecht wird »5.

Er folgerte daraus, daß «die Nachahmung der Natur die gemeinsame

Aufgabe der Künste sei», daß sie wesentlich zu Definition gehöre.

«Nachahmung» war von Anfang an ein vieldeutiges Wort: Bei

Piaton bezeichnet es, die Abbildung der Erscheinungsform der Dinge,
bei Demokrit die Nachbildung des Wirkens der Natur, und bei
Aristoteles hatte sie noch einmal einen anderen Sinn. Bei Batteux
oszillierte sie zwischen mehreren Bedeutungen. Aber in keinem Falle
konnte sie auf die ganze Kunst angewandt werden. Die Auffassung,
die Piaton über die Nachahmung vertrat, die am meisten verbreitet

war, wird weder der Architektur, noch der Musik, noch der
abstrakten Malerei gerecht, und es ist sogar fraglich, ob sie der
gegenständlichen Malerei und einem großen Teil der Literatur gerecht
wird. Und darum ist diese, einstmals so beliebte Kunstdefinition
heute nur noch eine historische Erinnerung.

3. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daß sie den Dingen eine

Form verleiht. Die Kunst formt die Dinge oder, um andere verwandte
Wendungen zu gebrauchen, sie konstruiert sie, gibt Materie und
Geist eine Form, eine Struktur. Dieser Auffassung der Kunst gab
Aristoteles die klassische Formulierung, indem er schreibt, man dürfe

von den Kunstwerken nichts anderes fordern, als sie eine bestimmte
Gestalt hätten. Aber erst einige Schriftsteller des 20. Jahrhunderts
führten dieses Merkmal in die Kunstdefinition ein. Am frühesten
die Engländer und die Polen9. Witkiewicz behauptet, der Begriff
des künstlerischen Schaffens sei gleichbedeutend mit der Konstruktion

von Formen. Aristoteles hatte hauptsächlich literarische Formen im
Auge, Witkiewicz, Bell, Fry - die Malerei, aber ihre Definition der
Kunst als Form könnte man ebenfalls auf die musikalische Form oder
jener Form anwenden, die die Tänzer ihrem Körper geben.

Von den bekannten Kunstdefinitionen ist diese, die die Form, die
Gestalt als ihre wesentliche Eigenschaft angibt, die modernste und
für den heutigen Menschen die anziehendste, besonders etwa in der

Formulierung von August Zamoyski, des hervorragenden polnischen

5 Ch. Batteux, a.a.O. VIII-IX.
6 Cl. Bell, art. 1914. - R. Fry, Vision and Design, 1920. - St. I. Witkiewicz,

Nowe formy w malarstwie (Neue Formen in der Malerei), 1919, sowie Szkice

estetyczne (Ästhetische Skizzen), 1922. - A. Zamoyski in einer Äußerung in
«Zwrotnica», Nr. 3, 1922.

196



Bildhauers: «Kunst ist alles, was aus einem Bedürfnis nach Form
entstanden ist.» Indessen stößt auch diese Definition auf Schwierigkeiten.

Daß sie mit verschiedenen Termini operiert (Form, Gestalt,
Konstruktion, Struktur) ist unwesentlich. Alle diese Termini sind nämlich
von ähnlicher Bedeutung. Aber es belastet die Definition, daß alle
diese Termini doppeldeutig sind. Wenn Witkiewicz von «Konstruktionen»

spricht, dann denkt er an abstrakte Konstruktionen; ähnlich
Bell und Fry. Allein, nicht nur Aristoteles, sondern die überwältigende
Mehrheit der heutigen Kunsttheoretiker versteht «Form» in
weiterem Sinn, dergestalt, daß sie nicht nur abstrakte Formen, sondern
auch konkrete, nicht nur konstruierte, sondern auch abgebildete, aus

der Welt des Realen geschöpfte Formen unfaßt.
Die Definition von Witkiewicz ist unzweifelhaft zu eng, da sie nicht

alle Gegenstände, die allgemeine «Kunst» genannt werden,
einbezieht; er wollte ja gar nicht diesen ganzen Bereich erfassen, indem
er einen beträchtlichen Teil bewußt ausschloß, seine Absicht war,
nicht den traditionellen Kunstbegriffzu rekonstruieren, sondern einen

neuen zu schaffen.
Anderseits ist die übliche weite Auffassung der Form oder

Konstruktion zu weit. Denn nicht nur der Künstler, sondern auch der

Ingenieur, der Techniker, der Maschinenkonstrukteur verleiht der
Materie eine Form, eine Gestalt, eine Struktur. Will man also die
Kunst mit dem Begriff der Form definieren, dann muß man die
nähere Bestimmung hinzufügen: eine schöne Form oder eine ästhetisch

wirkende oder eine regelmäßige, oder eine starke Form u. a.

Nicht anders verhält es sich, wenn wir die Termini «Gestalt» oder
«Struktur» in die Definition einsetzen. Alles nämlich, was existiert,
hat eine Form, eine Gestalt, eine Struktur, folglich können Form,
Gestalt, Struktur nicht das Wesen der Kunst ausmachen, es sei denn
eine besondere Form, Gestalt, Struktur.

Die der Kunst eigentümliche Form erblicken nun gewisse Künstler
und Theoretiker in der reinen Form. Das ist eine solche Form, die für
sich selbst spricht (die Angelsachsen bezeichnen sie als intrinsic form),
ohne Rücksicht darauf, was sie darstellt und wozu sie dient. Nun
aber wird in der Kunst auch jene Form geschätzt, die dem gegebenen
Zweck gut dient; es ist dies die funktionale Form, die Erzeugnissen der
Gebrauchskunst eignet, sei es ein Haus oder ein Stuhl usw. Außerdem

gibt es noch eine dritte Form, die in der Kunst ebenfalls angewandt

197



und geschätzt wird, d. i. die darstellende (representantional, extrinsic)
Form, die dem entspricht, was sie darstellt und in den Erzeugnissen
der abbildenden Kunst eine Rolle spielt, etwa in Porträten oder
Landschaften. Alle drei Form-Arten kommen in der Kunst vor, die

reine, die funktionale, und die darstellende, also nicht nur die reine.
Daraus folgt: Wenn die Form die Kunst definieren soll, dann

nicht jede Form, und wenn man sie näher bestimmen will, dann darf
es auch nicht ausschließlich die reine Form sein. Somit ist die
Definition «das charakteristische Merkmal der Kunst ist die Form» zu
weit, und die Definition «das charakteristische Merkmal der Kunst
ist die reine Form» zu eng.

4. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist der Ausdruck, Diese
Definition sucht also das unterscheidende Merkmal der Kunst im Künstler.

Sie ist relativ jung, vor dem 19. Jahrhundert erscheint sie nur
ausnahmsweise. Die meisten älteren Theoretiker sahen keinen
Zusammenhang zwischen Kunst und Ausdruck, und einige, wie z. B.

Patrizi im 16. Jahrhundert, bestritten sogar, daß der Ausdruck ein
Merkmal der Dichtung sei («Espressione non è propria del poeta»).
Das ändert sich im 19. Jahrhundert. Klassische Verfechter dieser

Definition sind Croce und seine Schüler und Anhänger. Unter den

Anhängern dieser Auffassung finden wir Philosophen und Psychologen,
aber auch Künstler, auch abstrakte Künstler, wie Kandinsky.

Allein: das Wort «Ausdruck» ist vieldeutig. Selbst wenn wir sie in
ihrer allgemeinsten Bedeutung nehmen, ist diese Definition zu eng:
sie eignet sich für gewisse Kunstströmungen, jedoch durchaus nicht
für alle. In dieser Definition hat die konstruktive Kunst keinen Platz.

5. Das charakteristische Merkmal der Kunst, ist, daß sie ästhetische

Erlebnisse hervorruft. Diese Definition wiederum findet das charakteristische

Merkmal der Kunst in der Wirkung auf den Kunstempfänger.
Trotz dieser Verschiebung vom Werk auf seine Wirkung - diese

Verschiebung ist kennzeichnend für die Jahrhundertwende um 1900 -
hat diese Definition große Ähnlichkeit mit jener, die das charakteristische

Merkmal in der Schönheit sieht. Denn man könnte ja auch so

formulieren : das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daß sie die

Empfindung der Schönheit hervorruft.
So sind denn die Schwierigkeiten dieser Definition ähnlich wie bei

jener Definition. Der Terminus «ästhetisches Erlebnis» ist kaum ein-

198



deutiger und klarer als der Terminus «Schönheit». Diese Definition
ist zu weit, denn nicht nur Kunstwerke rufen ästhetische Erlebnisse
hervor. Man müßte einschränken, etwa so: das ästhetische Erlebnis,
müsse vom Künstler auch beabsichtigt sein — und gerade das ist

fraglich. Anderseits ist diese Definition auch zu eng ; und gerade dieser

Umstand hat die Opposition des 20. Jahrhunderts ausgelöst. Wir
können freilich die Kunst von ihrer Wirkung her bestimmen, aber
diese Wirkung ist nicht ausschließlich eine ästhetische Wirkung, Sie

ist es namentlich nicht in vielen Kunstwerken unseres Jahrhunderts.
Diese Verlegenheit führte zu einer weiteren Definition.

6. Das charakteristische Merkmal der Kunst ist, daß sie eine Erschütterung

hervorruft. Auch diese Definition beruft sich auf die Wirkung - doch
anders als die vorausgehende Definition .Sie ist jünger als die

aufgezählten und charakterisiert unsere Zeit. Es gibt heute viele bildende
Künstler, Schriftsteller, Musiker, für die Zweck und Leistung der
Kunst durchaus nicht das ästhetische Erlebnis, sondern das «starke

Erlebnis», die Erschütterung, der «Schock» ist. Ein Werk ist dann
gelungen, wenn es erschüttert. Mit anderen Worten: die Aufgabe der

Kunst ist nicht die Expression (Ausdruck), sondern die Impression,
also der Eindruck im wörtlichen Sinn, d. h. der starke Eindruck, der
mit physischer Gewalt sich dem Empfinden des Kunstempfangenden
aufdrängt. Bergson war wohl der erste, der sich dieser Formulierung
bediente, wenn er im Jahre 1889 schreibt: «L'art vise à imprimer en

nous des sentiments plutôt qu'à les exprimer»7. Diese Definition
entspricht der avantgardistischen Kunst. Der übrigen Kunst wird
sie nicht gerecht, besonders nicht derjenigen, die wir die klassische

nennen. Als Definition für die Kunst schlechthin taugt also auch sie

nicht: sie ist zu eng.
Sechs Definitionen für eine und dieselbe Erscheinung, das ist viel,

besonders wenn man die Varianten, die Mischformen oder

Einengungen dieser sechs Definitionstypen dazunimmt. Nur als Beispiel
sei erwähnt die auf E. Cassirer zurückgehende und von S. Langer
entwickelte Definition, die Kunst als ein Schaffen von Formen, doch

nur von solchen Formen, die menschliche Gefühle symbolisieren,
bestimmt.

7 H. Bergson, Les données immédiates de la conscience, 1889, S. 12.

199



Trotzdem könnte man sich außer diesen sechs fundamentalen
Definitionen und deren Varianten und Kombinationen noch andere
denken8. Zum Beispiel eine solche, die die Kunst mit dem Begriff
der Vollkommenheit definiert. Man könnte sich dabei auf Diderot
berufen, der diesen Begriff für noch umfassender als den der Schönheit

erklärt. Doch diese Definition wäre viel zu weit: vollkommen
könnten ja auch wissenschaftliche Errungenschaften und
gesellschaftliche Gebilde sein, - und zugleich zu eng: nur wenige,
erstklassige Kunstwerke sind vielleicht vollkommen. Und weiter stellte
sich das Problem: Wie konstatiert man die Vollkommenheit? Welches
ist ihr Maß?

Weitere denkbare Definitionen: «Das charakteristische Merkmal
ist das Schöpferische». Das wäre zu weit, denn das Schöpferische
findet sich nicht nur in der Kunst, sondern auch in der Wissenschaft

in der Technik, in gesellschaftlichen Organisation». - Oder: «Das
charakteristische Merkmal der Kunst ist das Schaffen ohne Regel» -
eine insofern interessante Definition, als sie der antiken diametral
entgegengesetzt ist. Diese wiederum wäre zu eng. Ähnlich eine
Definition wie die folgende: «Das charakteristische Merkmal der Kunst
ist die Hervorbringung nichtrealer Dinge», oder, wie es im Altertum
Gorgias nannte, «die Hervorbringung von Illusionen.»

Es sei gerne zugegeben, daß keine dieser Definitionen ohne Unterlage

ist, besonders die sechs Fundamentaldefinitionen. Denn jede
kann sich auf gewisse mehr oder weniger zahlreiche Kunstwerke
berufen, auf gewisse Richtungen und Strömungen in der Kunstgeschichte.

Das Fatale daran ist eben dies, daß keine allen Kunstwerken,
Richtungen und Strömungen gerecht wird; das aber ist für eine
Definition wesentlich

Dies aber darf letztlich nicht verwundern : die Klasse der Gegenstände,

die man «Kunst» nennt, ist nicht nur ausgedehnt, sondern
auch uneinheitlich. So uneinheitlich, daß frühere Zeiten - bis zur
Renaissance - eine solche Klasse überhaupt nicht bildeten. Erst die
Neuzeit hat die kleineren Klassen - Literatur, und bildende Künste,
reine und angewandte Künste - zu einer einzigen großen Klasse zu-

8 Die reichhaltigste Zusammenstellung zeitgenössischer Gedanken über die
Kunst bietet G. Morpurgo-Tagliabue, l'esthétique contemporaine, 1960. -
Kurze, fragmentarische, nicht mehr ganz aktuelle Übersichten bei Earl of
Listwel, A critical History of Modern Aesthetics, 1930, und R. Odebrecht,
Ästhetik der Gegenwart, 1932.

200



sammengefaßt und einen umfassenden Kunstbegriff zu definieren
versucht. Diese Versuche stießen aber auf Schwierigkeiten. Und
neben den Definitionsversuchen tauchte in der Mitte das 20.
Jahrhunderts die Ansicht auf, die Definition der Kunst sei nicht nur
schwierig, sondern überhaupt unmöglich.

IV. Verzicht auf eine Definition

Es begann mit einer allgemeinen Reflexion über Bezeichnungen
und Definitionen. Man erkannte, daß es unter den Bezeichnungen
solche gibt, die sich in keine Definition bannen lassen. Sie werden
nämlich in unverbindlicher, unbestimmter Weise verwendet, und die

Gegenstände, die sie bezeichnen, haben überhaupt keine gemeinsamen

Merkmale. Sie haben einzig eine «Familienähnlichkeit», wie
L. Wittgenstein sagt, der diesen Gedanken einführte und mit seiner

Autorität stützte. Solche Begriffe nannte man «offene» Begriffe. Es

ging nicht lange, und man rechnete auch die Grundbegriffe der
Aesthetik dazu: das Schöne, die ästhetischen Werte und auch die
Kunst. Ein Vorkämpfer dieser Idee, den Kunstbegriff als einen
offenen anzuerkennen, ist seit 1956 der amerikanische Ästhetiker
M. Weitz9. Er schreibt: «Es ist unmöglich, zwingende und
hinreichende Merkmale der Kunst namhaft zu machen; daher ist es

logisch unmöglich, und nicht bloß schwierig, eine Kunsttheorie
aufzustellen». Die Kunst ist eine schöpferische Tätigkeit, «die Künstler
können jederzeit Dinge schaffen, wie es sie noch nie gab, und daher
können die Bedingungen der Kunst nicht erschöpfend namhaft
gemacht werden.» Folglich ist «die Behauptung, Kunst könne in einer
realen oder irgendeiner echten Definition erfaßt werden, eine falsche

Behauptung».
Wenn Weitzens Argumentation richtig ist, dann trifft sie nicht nur

die Kunst, sondern auch andere Gebiete: Wissenschaft und Technik.
Denn auch sie beruhen auf einer schöpferischen Tätigkeit. Wenn es

also unmöglich ist, die Kunst zu definieren, dann ist es ebenso

unmöglich, die Maschine zu definieren. Und weil sogar in der Natur
neue Pflanzen- und Tierarten entstehen, müßte man auch den Begriff
«Pflanze» als einen offenen erklären. Und in der Tat: Weitz geht die-

9 M. Weitz, The Role od Theory in Aesthetics, in «Problems of Aesthe-
tica», 1957.

201
14 Studia Philosophies XXXIII



sen Weg und gibt zu, daß es nur in der Logik und in der Mathematik
geschlossene Begriffe gebe. Wenn also die Definition der Kunst untergeht,

dann geschieht dies in einer elementaren Katastrophe, die die
erdrückende Mehrheit der Definitionen mit sich in den Abgrund
reißt.

Weitz meint, daß wir eine Definition der Kunst auch gar nicht
brauchten, denn auch ohne sie könne man sich über Kunst
verständigen. Er hat recht, insofern es um die Unterhaltungen im
täglichen Leben geht. Für exaktere Erörterungen dagegen ist das Fehlen
einer Definition sicher kein Vorteil. Diese Rücksicht ermuntert uns,
beharrlich weiterzusuchen, und sei es auf einem anderen Wege, nachdem

der bisherige enttäuscht hat.
Zwei Jahre später (1958) trat W. E. Kennick10 mit der These

auf, die traditionelle Ästhetik baue auf einem Irrtum auf. Der Irrtum
bestehe gerade darin, daß die Ästhetik die Kunst habe definieren
wollen. Man könne, sagt er, «das Messer» definieren, weil das Messer
eine klar umrissene Funktion habe, die Kunst aber habe eine solche

Funktion nicht. Es gibt «keine allgemeinen Regeln, Normen,
Gradmesser, Kanones oder Gesetze, die man an alle Kunstwerke anlegen
kann». Es ist nicht von gutem, «Shakespeare und Aischylos mit
demselben Maß zu messen». Richtig! Daraus folgt aber nicht die

Unmöglichkeit einer Definition.
Die Verschiedenartigkeit des Phänomens, die wir Kunst nennen,

ist eine Tatsache. In den verschiedenen Zeiten, Ländern, Strömungen
und Stilen weisen die Kunstwerke nicht nur verschiedene Formen auf,
sondern sie erfüllen auch verschiedene Funktionen, sie sind Ausdruck
verschiedener Intentionen und üben verschiedene Wirkungen aus.
Es trifft, wie der englische Philosoph S. Hampshire11 schreibt,
nicht zu, daß alle Kunstwerke zu allen Zeiten und für alle Menschen
dieselben Bedürfnisse und Interessen befriedigen. Allein, die Konse-

10 W. E. Kennick, Does Traditional Aesthetics Rest on a Mistake? in
«Collected Papers on Aesthetics», ed. C. Barret, 1965. - Eine ähnliche
methodologische Tendenz legen auch andere Abhandlungen in diesem
Sammelwerk an den Tag. Ebenso in der Anthologie Aesthetics and Language,
ed. W. Elton, 1967. - Unlängst hat sich auch T. Brunius, Theory and Taste,
Uppsala 1969, in ähnlichem Sinne geäußert: er schreibt auf S. 32: «I have
found that universal definitions of the word art are useless. »

11 S. Hampshire, Logic an Appretiation, in «Aesthetics and Language»,
ed. W. Elton, 1967.

202



quenz aus dieser Verschiedenartigkeit kann nicht der Verzicht auf
eine Definition, sondern das Suchen nach einer anderen Definition
sein.

Witgenstein hat, um den offenen Begriff zu erklären, den Vergleich
mit der Familie («Familienähnlichkeit») gezogen. Man könnte
diesen Vergleich beibehalten, nur in einer anderen Version, in der der

Vergleich noch zutreffender wird. Nämlich: Am Bestand einer
Familie haben viele Familien Anteil, die einen von Seiten des Vaters,
die anderen von Seiten der Mutter. In früheren Zeiten mußte nun
derjenige, der in einen Ritterorden eintreten wollte, «die Familien
die am Bestand seiner Familie Anteil hatten» (so lautete die rechtliche

Formel) bekannt geben. Es scheint nun, daß derjenige, der einen

Begriff wie die «Kunst» definieren will, zu einer ähnlichen Erklärung
verpflichtet ist. An diesem Begriff hat eine gewisse Anzahl von Familien

Anteil. Die Definition verlangt nun, daß er die vielen Familien, die

an der einen beteiligt sind, bekanntgibt. In unserem Fall: die vielen
Familien, die am Bestand der Kunst beteiligt sind.

V. Eine Alternativ - Definition

Die Kunst hat bekanntlich verschiedene Funktionen: Sie stellt

Dinge dar, die existieren, aber sie konstruiert auch solche, die nicht
existieren. Sie stellt aber nicht nur äußere Dinge dar, sondern sie

drückt auch das innere Leben aus. Und sie drückt nicht nur das innere
Leben des Künstlers aus, sondern sie erregt auch das innere Leben des

Kunstempfängers. Und indem sie das tut, gibt sie ihm nicht nur
Befriedigung, sondern rührt ihn auch, packt ihn, erschüttert ihn, und
bereichert und vertieft sein Leben. All das sind unbestrittene
Funktionen der Kunst; keine von ihnen kann geleugnet werden.

Aber man kann nicht die Kunst auf eine dieser Funktionen allein
reduzieren. Die Definition der Kunst, die ihr die Aufgabe zuschreibt,
Dinge darzustellen, umfaßt nur einen Teil der Kunst, nicht die
gesamte Kunst. Dasselbe gilt von der Definition der Kunst als

Konstruktion oder von der Definition der Kunst als Ausdruck. Keine
widerspiegelt die Fülle der Bedeutung, die das Wort «Kunst» in der

Sprache der Gegenwart hat; jede nennt nur eine Familie, die am
Zustandekommen des Phänomens Kunst Anteil hat, und übergeht die
anderen Familien. Darum sind alle diese Definitionen verfehlt.

Die Tätigkeiten des Menschen sind von mannigfacher Art: Die
einen können nur durch ihre Ursachen, die andern nur durch ihren

203



Zweck erklärt werden. Er tanzt darum, weil er dazu Lust hat, aber er
baut ein Haus dazu, um ein Obdach zu haben. Die Kunst jedoch übt
er sowohl aus gewissen Ursachen (z. B. aus Bedürfnis nach der Form),
als auch zu gewissen Zwecken. Ja noch mehr: Kunst geschieht aus
verschiedenen Ursachen und zu verschiedenen Zwecken. Die Zwecke des

Kunstschaffenden können andere sein als die des Empfängers. Ähnliche

Kunstwerke können zu verschiedenen Zwecken geschaffen
werden, und verschiedene Kunstwerke zu ähnlichen Zwecken.

Natürlich kann man definieren: «Kunst ist die Konstruktion reiner
Formen» - so definieren die Formalisten. Oder: «Kunst ist ein
Abbild der Wirklichkeit» - so dachten und denken viele. Oder: «Kunst
ist Ausdruck» - so Croce. Das sind jedoch Definitionen, die den dem
Wort «Kunst» normalerweise innewohnenden Sinn nicht erschöpfen;
sie legen die Bedeutung fest, in der jemand gewillt ist, nach seinem

Gutdünken das Wort zu gebrauchen. Es sind «sprachregelnde» und
wenigstens teilweise willkürliche Definitionen. Solche Definitionen
können zweckmäßig sein, wenn sich die von der Allgemeinheit
gebrauchte Bedeutung nicht eruieren läßt. Aber so lange das möglich
ist, ist es besser, wenigstens zu versuchen, die Bedeutung zu finden.

Der Anfang der Definition ist leicht, denn darüber herrscht
Gewißheit, daß Kunst eine Tätigkeit des Menschen ist, und nicht ein

Erzeugnis der Natur. Ferner ist sie eine bewußte Tätigkeit, und nicht
eine Reflexhandlung oder ein Werk des Zufalls. Eine Zeichnung, die
dadurch entsteht, daß wir einen nassen Schwamm gegen eine Wand
werfen (um das Beispiel Leonardos zu gebrauchen), ist also kein
Kunstwerk. Die Scheidung der Kunst von der Natur bereitet keine

Schwierigkeiten.
Schwierig dagegen ist die Scheidung der Kunst von den anderen

menschlichen Tätigkeiten; schwierig ist es, zu ermitteln, welche

Merkmale der Kunst allein zukommen. Nach traditioneller
Formulierung werden wir sagen, in der Definition der Kunst unterliege
das Genus keinem Zweifel, schwierig sei es dagegen, die differentia

specifica festzustellen. Die Kunstwerke - ein Sonett und ein Gebäude,
eine reichverzierte Kommode und eine Sonate - sind so verschieden

voneinander, daß man daran zweifeln kann, ob es gemeinsame Merkmale

gibt. Daher suchen die Theoretiker diese Merkmale schon seit

langem nicht sosehr in den Kunstwerken selbst, als vielmehr in ihrem
Verhältnis zur Wirklichkeit, in ihrer Intention oder in ihrer Wirkung auf
die Menschen. Doch auch diese Gesichtspunkte haben ein solches

204



Merkmal, das in der Kunst immer und überall und in keiner anderen
menschlichen Tätigkeit vorkommt, nicht zu entdecken vermocht.

Vom Gesichtspunkt der Intention her: steht fest: die einen Kunstwerke

entstanden aus dem Bedürfnis, die Wirklichkeit festzuhalten,
andere aus dem Bedürfnis nach einer Form und wieder andere aus dem
Bedürfnis nach Ausdruck; die einen sind produktiv, die anderen

expressiv; die einen - um die Formulierung Riesers12 zu gebrauchen,

- gestalten dem Menschen die Umgebung, die anderen verleihen
seinen Inhalten Ausdruck.

Vom Gesichtspunkt der Wirkung auf die Menschen steht fest: viele
Werke erwecken charakteristische ästhetische Erlebnisse, deren
wesentlicher Bestandteil das Gefühl des Wohlgefallens ist; andere
jedoch wirken anders: sie sind die Quelle der Ergriffenheit oder einer

heftigen Betroffenheit, einer Erschütterung, was von Wohlgefallen weit
entfernt ist.

Vom Gesichtspunkt des Verhältnisses zur Wirklichkeit steht fest: ein

beträchtlicher Teil der Kunstwerke bildet die Wirklichkeit ab, wenn
nicht treu, so doch frei; aber ein anderer Teil schafft abstrakte Formen.
Die einen halten fest, was ist, die anderen konstruieren, was es nicht
gibt.

Vom Gesichtspunkt des Wertes steht fest: vielen eignet der Wert des

Schönen, aber andere charakterisiert Anmut, Feinheit, Erhabenheit
oder andere ästhetische Werte, deren Zahl und Namen — wie kürzlich

M. Beardsley13 betont hat - zu nennen unmöglich ist.

Folgerung: Wie auch immer wir die Kunst bestimmen wollen —

gleichgültig, ob wir auf die Intention, das Verhältnis zur Wirklichkeit,

die Wirkung, ihre Werte abstellen - stets gelangen wir am Ende

zu einer Alternative, zur Formel «entweder - oder - oder» =«teils -
teils - teils»).

Wenn wir die Kunst von der Intention her definieren, müssen wir
sagen, ihre Intention sei entweder das Bedürfnis, die Wirklichkeit
festzuhalten, oder das Bedürfnis nach Form, oder das Bedürfnis nach
Ausdruck. Das aber ist eine Alternativ-Definition. Doch nicht genug :

sogar eine solche Alternativ-Definition ist noch nicht ganz korrekt:
Nicht alles nämlich, was dem Bedürfnis nach Wirklichkeit, Form oder

12 M. Rieser, Problems of Artistic Form: the Concept of Art, in «Journal
of Aesthetics and Art Criticism», XXVII, 3, 1969.

13 M. Beardsley, Aesthetic Experience Ragained, in «Journal of Aestetics
and Art Criticism», XXVIII, 1, 1969.

205



Ausdruck geschaffen wird, werden wir zur Kunst rechnen. Nur das

werden wir zur Kunst rechnen, was imstande ist, unser Wohlgefallen,
oder unsere Ergriffenheit, oder unsere Erschütterung hervorzurufen.
Wir müssen also nicht nur die Intention, sondern auch die Wirkung

berücksichtigen.
In analoger Weise verhält es sich, wenn wir von der Wirkung

ausgehen. Auch das wird eine Alternativ-Definition sein, denn zu den

Kunsterzeugnissen werden wir diejenigen zählen, die uns entzücken
oder ergreifen, oder erschüttern. Aber auch diese Definition ist noch
nicht korrekt: denn ein Werk, das uns entzückt, ergreift oder
erschüttert, werden wir nur dann zur Kunst zählen, wenn es seine

Entstehung dem Bedürfnis nach Form oder Ausdruck verdankt.
Daraus folgern wir: Die Definition der Kunst muß sowohl ihre

Intention als auch ihre Wirkung berücksichtigen; und sowohl ihre
Intention als auch ihre Wirkung können so oder anders sein. Wir
werden also nicht nur eine Alternativ-Definition haben, sondern eine

Doppelalternativ-Definition. Sie wird ungefähr folgendermaßen
aussehen :

Kunst heißt eine menschliche Tätigkeit, die entweder Dinge
abbildet oder sie konstruiert oder Erlebnisse ausdrückt - unter der

Bedingung, daß das Erzeugnis dieses Abbildens, Konstruierens oder
Ausdrückens imstande ist, entweder Wohlgefallen zu erregen oder

zu ergreifen oder zu erschüttern.
Die Definition des Kunstwerkes wird eine nur wenig abgeänderte
Form aufweisen:

Kunstwerk heißt entweder ein Abbild der Wirklichkeit oder eine
Konstruktion von Formen oder ein Ausdruck von Erlebnissen,
jedoch nur ein solches Abbild oder eine solche Konstruktion, ein solcher

Ausdruck, wenn diese imstande sind, entweder Wohlgefallen zu
erregen oder zu ergreifen oder zu erschüttern.

Indem wir uns noch präziser ausdrücken, so wie dies die Logiker zu
tun pflegen, werden wir sagen : Etwas ist ein Kunstwerk immer dann
und nur dann, wenn es ein Abbild der Wirklichkeit, oder eine
Konstruktion von Formen oder ein Ausdruck von Erlebnissen und
zugleich imstande ist, Wohlgefallen zu erregen oder zu ergreifen oder zu
erschüttern. Diese Definition läßt sich auf zwei Implikationen
zurückführen :

a) wenn etwas ein Kunstwerk ist, dann ist es so oder so

oder so und b) wenn etwas so oder so oder so ist, dann

206



ist es ein Kunstwerk. Diese zwei Implikationen haben wir oben
gleichgeordnet («immer dann und nur dann»). Fügen wir nun noch das

Genus hinzu, das der Einfachheit halber übersprungen wurde, dann
gelangen wir zu folgender Definition:

Ein bewußtes menschliches Erzeugnis ist immer dann und nur dann ein Kunstwerk,

wenn es entweder die Wirklichkeit abbildet oder Formen konstruiert oder

Erlebnisse ausdrückt und zugleich imstande ist, Wohlgefallen zu erregen oder zu
ergreifen oder zu erschüttern. Dazu ein kurzer Kommentar:

a) Die hier vorgeschlagene Definition kann natürlich verbessert,
ihre Elemente können noch besser formuliert werden, aber es scheint,
daß sie im großen und ganzen so und nicht anders aussehen muß. Sie

ist weit genug, um verschiedenen Kunstgattungen und verschiedenen
Kunstfunktionen Raum zu geben.

Diese zwei Funktionen der Kunst, sind, in der Prosa übersetzt,
1) die Wirklichkeit festzuhalten, ihr Dauer zu verleihen, und 2) die

Verständigung zwischen den Menschen zu ermöglichen. Das erstere
ist in der «Abbildung der Wirklichkeit» enthalten, das andere in der
Ausdrucksfunktion.

b) Die Definition enthält die wertenden Termini «schön» oder
«ästhetisch» nicht; dafür enthält sie die psychologischen Termini
«Wohlgefallen», «Ergriffenheit», «Erschütterung», die die natürliche

Reaktion auf die ästhetischen Werte ausdrücken.

c) Die alternative, kombinatorische Gestalt der Definition ist nichts

Ungeheuerliches: die Umgangssprache besitzt viele derartige
kombinatorische Begriffe, wie z. B. «Kleidung», ein Begriff, der sowohl

Gegenstände der Körperbedeckung, aber auch Gegenstände des

Schmuckes (z. B. Kravatte) und sogar Gegenstände, die eine nochmals

andere Funktion haben (z. B. Gürtel, Korsett) umfaßt.
d) Argumente der Gegner einer Kunstdefinition (besonders eines

Kennick) können einer solchen pluralistischen Definition nichts
anhaben. Es trifft zu, daß die Kunst nicht eine Funktion hat; das aber
ist so, weil sie mehr als eine hat.

e) Man könnte auch eine andere Definition konstruieren, die nicht
von den Funktionen und den Wirkungen ausgeht, sondern von ihrem
Verhältnis zur Wirklichkeit und den Werten. Auch eine solche
Definition müßte doppelt alternativ sein.

f Es könnte jemand einwenden, daß eine ganz korrekte Definition
nicht doppelt, sondern vierfach alternativ sein müßte, indem sie

außer Intention und Wirkung auch das Verhältnis zur Wirklichkeit

207



und die Werte einbezieht. Darauf wäre zu entgegnen, daß infolge der
Parallelismen ähnliche Alternative sich wiederholen müßten; eine

Definition ist aber brauchbarer, wenn sie keine überflüssige Elemente
enthält.

VI. Der eingeengte Kunstbegriff

Noch eines : Es muß auffallen, daß die Aussagen über Kunst vieler
Künstler und Schriftsteller14, sei es früherer Zeiten, sei es der

Gegenwart, nicht auf den ganzen von der hier vorgeschlagenen
Definition betroffenen Bereich angewendet werden können. Da
schreibt ein Dionysios von Halikarnass, die Kunst wecke «den Eifer
der Seele», ein Plotin, sie erinnere an «das wahre Sein», ein Pseudo-

Dionysios, sie sei «der Archetyp der unsichtbaren Welt», ein
Michelangelo, «sie öffne den Flug zum Himmel», ein Novalis, sie sei «eine
Vision Gottes in der Natur», ein Hegel, sie sei «die Erkenntnis der
Gesetze des Geistes». Aber auch moderne Künstler und Schriftsteller

behaupten, die Kunst «entreiße uns der Alltäglichkeit», sie vervielfache

das Leben, sie «verleihe dem entfliehenden Leben Gestalt».
Alle diese Aussagen lassen sich nur auf einen Teil der Kunst anwenden,

wie sie hier definiert wurde. Auch der übersehene Teil hat seine

Vorzüge, er erfreut Auge und Ohr, begeistert und ergreift, wenn ihm
auch die Vorzüge, die Dionysios oder Michelangelo der Kunst
zuschreiben, fehlen.

Viele Menschen, vielleicht ist es sogar die Mehrheit, haben die

Neigung, die Kunst zu halbieren (wenn man so sagen kann). Sie trennen
nämlich einen oberen Teil vom unteren, und nur den oberen Teil
möchten sie als echte Kunst gelten lassen. Da werden aus der echten
Kunst ganze Bezirke abgetrennt: die Gebrauchskünste, die
unterhaltenden, kommerziellen, ornamentalen Künste, der ganze
Bereich der Massenmedien, die ganze Sachkultur. Nur die «höheren»
Bezirke bleiben übrig. Aber auch diese werden beschnitten: man
scheidet die weniger anspruchsvollen Werke aus, die weniger
vergeistigten, deren Thema und Absichten wenig gewichtig erscheinen.

Von den geistig hochstehenden wiederum scheidet man die weniger
gelungenen Werke, die Werke kleinerer Geister und Talente aus. Eine

11 W. Tatarkiewicz a.a.O.

208



solche Selektion nahmen Dionysios und Michelangelo vor; sie wird
heute noch vorgenommen, vom ästhetischen Standpunkt, aber nicht
von diesem allein: auch vom ideologischen und moralischen Standpunkt.

Nur diejenigen Werke finden Gnade und werden zur Kunst
gerechnet, die eine «geistige Nahrung» geben. Eine solche bietet
freilich ein prachtvoller Vorhang oder Sessel, ein Plakat oder eine

Tanzmusikkomposition in geringerem Grade als die Werke von
Mickiewicz, Beethoven oder Rembrandt. Bei einer so strengen
Selektion bleibt nur die grosse Kunst übrig, die unvergängliche,
zeitbeständige15. Zur Kunst wird, um es noch einmal anders zu formulieren,

einzig jener Bezirk gerechnet, der «eine transzendente
Berufung»16 hat, und draußen bleibt alles, was nur angenehme
Unterhaltung ist.

Man wird aber unschwer bemerken, daß die Grenze zwischen
der «echten» und der gewöhnlichen Kunst nicht eindeutig gezogen
werden kann.17 Denn selbst aus der Kunst, der transzendente Be-

15 A. Malraux, La métamorphose des Dieux, 1958.
16 A. Koestler, The Act of Creation, 1964, S. 336: «Art becomes a mildly

pleasannt pastime and looses its emotive impact. Its trancendental appeal and
catharic effect.»

17 Wladyslaw Tatarkiewicz, 1884 geboren, ist in Polen wohl der bekannteste

«Philosophieprofessor»: - wer hat bei ihm nicht ein Philosophieexamen
oder eine Prüfung über die Philosophiegeschichte abgelegt, auf die er sich

aus dem dreibändigen Werk «Geschichte der Philosophie» (Lwow-Lemberg)
1931 im Verlag des Ossolineums vorbereitet hat? Den 3. Band, der das 19.

und 20. Jahrhundert behandelt, hat sich die englische pädagogische Literatur,

die bekanntlich die beste Didaktik besitzt, angeeignet (Verlag
Wadworth). Während des Zweiten Weltkrieges arbeitete Tatarkiewicz an einem
Werk «Über das Glück» (Warszawa 1947), das, obwohl es nicht praxeolo-
gisch gedacht, sondern als wissenschaftlicher Beitrag zur Behandlung dieses

vernachlässigten philosophischen Themas - in der Antike Thema Nummer 1

der Philosophie! - verstanden war, im Jahre 1970 in einer 5. Auflage
25 000 Exemplare) erschienen ist. Und nochmals nahm sich der Gelehrte

einer vernachlässigten philosophischen Disziplin an, als er im Jahre 1960

Band I (410 S.) und Band II (364 S.) und 1967 Band III (416 S.) der
«Geschichte der Ästhetik» herausgab. Er erwarb sich unter den Ästhetikern der

ganzen Welt nicht nur den Ruf eines Nestors, sondern auch den eines vom
Glück begünstigten Forschers der heute immer wichtiger werdenden und
politisch umworbenen philosophischen Disziplin — eben der Ästhetik. Die
englische Wissenschaft holte sich dieses Standard work mit der bei Mouton
(den Haag 1970) erschienenen Ausgabe, die Franzosen erweisen ihren
Ästhetikern den analogen Dienst (Editions Klinsieck in Paris) ; auch die

209



rufung eignet, machen die Menschen gerne eine Unterhaltung und
umgekehrt finden sich unter den Werken, die im Rufe stehen, nur
Unterhaltung zu sein, solche, die die Probe der Zeit siegreich
bestanden haben.

Russen wollen nicht aus zweiter Hand schöpfen. Und auf deutschem
Sprachgebiet ist es der FRANCKE-Verlag in Bern, der sich des Auftrages, den
Goethe der deutschen Literatur erteilt hat, erinnert: «Ganz abgesehen von
unserer eigenen Produktion stehen wir schon durch das Aufnehmen und völlige
Aneignen des Fremden auf einer sehr hohen Stufe der Bildung», schreibt
er am 14. IX. 1826 an Hermann Fürst v. Pückler. Dem Leser dieser Studie
wird, wie der Übersetzer hofft, nicht entgehen, daß die Schlichtheit des

Sprachduktus einer hohen Achtung vor der Wahrheit und — vor dem Leser
entspricht. A.L.

210


	Um die Definition der Kunst

