
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Bref tableau de la pensée philosophique et théologique de l'Espagne du
XVIe et du XVIIe siècle

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bref tableau de la pensée philosophique et théologique de
l'Espagne du XVIe et du XVIIe siècle

par André de Murait

Dès le milieu du XVIe siècle, face aux scissions doctrinales qui
caractérisent cette période de Fhistoire, se dresse le puissant mouvement

de rénovation philosophique et théologique, issu des travaux du
Concile de Trente (1545-1563) et de la Réforme catholique. Ce

mouvement d'une incalculable portée a pour centre deux pays dont
le cadre politique avait permis aux traditions médiévales de se

maintenir intactes, mais qui jusqu'alors n'avaient pas encore pris
une part prédominante à la constitution de la civilisation dont ils

recevaient le dépôt: l'Espagne et le Portugal. Trois Universités

rayonnent alors d'un intense éclat. L'Université de Salamanque, la

plus importante d'Espagne, avait été constituée dès 1242 par un
privilège du roi Ferdinand de Castille; elle avait reçu d'Alexandre III
en 1255 l'égalité de certificats avec Paris, Bologne et Oxford, et

comptait vers 1570, 25 collèges, 50 couvents, 60 chaires, 68 librairies
et 8000 étudiants; à côté d'elle se placent l'Université d'Alcala, fondée

en 1499 par le Cardinal Ximénès de Cisneros qui y donna un grand
essor aux études philologiques, et l'Université de Coïmbre (1537), fille
du Studium generale établi à Lisbonne en 1288, dont la gloire ne le
cédait en rien à celle des maisons sœurs espagnoles. L'éclosion de la
pensée philosophique et théologique y fut préparée par un
remarquable développement de la culture classique et humaniste, qui se

produisit dès le XVe siècle à Salamanque, sous l'influence notamment

des échanges avec Bologne et l'Italie. Les études grecques et

latines, la grammaire, la philologie, la science biblique,
s'épanouissent alors avec Antonio de Lebrija, Arias Barbosa l'helléniste,
Hernan Nunez et Pinciano, que le cardinal Cisneros invita à établir
la fameuse Bible d'Alcala, antérieure à celle d'Erasme (1514-1522),
Garcia Matamoros le latiniste, Francisco Sanchez de Las Brozas,

dit el Brocense, l'auteur du De arte discendi et de la Minerva, Montano,

promoteur de la science biblique, maître de Luis de Léon en qui

172



culmina Fhumanisme salmantin: bref, tous ceux qui permirent, au
siècle d'or espagnol, au temps de Charles Quint et de Philippe II,
des conquistadors et de Bartolomé de Las Casas, de Sainte Thérèse

d'Avila et du Greco, Pœuvre de Cervantès, Lope de Vega, Tirso
de Molina, et celle des grands maîtres de la pensée espagnole de ce

temps, Vitoria, Soto, Banez, Suarez, Jean de Saint Thomas.

*

Tous les ordres religieux contribuèrent à cette restauration
intellectuelle et spirituelle. Les Franciscains se réforment sous l'énergique

impulsion de Saint Pierre d'Alcantara, quelque vingt ans

avant que Sainte Thérèse ne fonde le premier monastère des Carmes
déchaux à Avila en 1562. Les Franciscains restent cependant plus
attachés à la prédication spirituelle, ainsi qu'en témoigne l'œuvre
de Fray Juan de Los Angeles (1536-1589), alors que les Carmes

réformés, tout en restant un ordre avant tout mystique, ne
négligèrent pas l'enseignement philosophique et théologique, et acquirent
une célébrité universelle par la publication de leur Cursus theologicus

dit des Salmanticenses, somme de la pensée thomiste telle qu'elle a
été pratiquée et renouvelée en Espagne et au Portugal de Suarez
à Jean de Saint Thomas. Ce furent pourtant les Dominicains et les

Jésuites qui prirent la part la plus active à la vie intellectuelle de

ce temps : les Dominicains, avec le Basque Francisco de Vitoria 1480-

1546), le «Socrate espagnol» qui forma la plupart des grands
penseurs du XVIe siècle, fondateur du droit international (jus nationum),
Domingo de Soto (1494-1560) au savoir réputé universel (qui seit

Sotum, seit to tum), confesseur de Charles Quint et délégué par celui-ci

au Concile de Trente en 1545, Domingo Banez (1528-1604), directeur

de Sainte Thérèse et redoutable adversaire, avant le Pascal des

Provinciales, du Jésuite Molina; enfin Jean Poinsot, dit Jean de Saint

Thomas (1589-1644), Portugais d'origine bourguignonne, confesseur
de Philippe IV, dont l'œuvre philosophique, le Cursus philosophicus
ad exactam, veram et genuinam Aristotelis et Doctoris Angelici mentem,

chant du cygne de la tradition aristotélicienne médiévale, paraît
l'année même, 1637, de la publication du Discours de la méthode; les

Jésuites, peu après leur fondation par le Basque Saint Ignace de

Loyola (1491-1556), avec Francisco Toledo (1532-1596), Pedro Fonseca

(1548-1599), l'Aristote de Coïmbre, de l'enseignement desquels

173



furent tirés les manuels scolaires étudiés par le jeune Descartes à la
Flèche, et qui avec une équipe de philosophes et de savants
édifièrent l'immense encyclopédie aristotélicienne connue sous le nom
de Cursus Conimbricensium (les Gonimbres, comme disait Descartes),
Luis Molina (1536-1600), dont la fameuse Concordia liberii arbitrii
cum gratiae donis, divina praescientia, Providentia et reprobatione ad nonnullos

primae partis D. Thomae articulos, reprend dans un sens quasi pélagien
la controverse luthérienne du serf-arbitre, le célèbre Francisco Suarez,

«Doctor eximius» (1548-1617), dont l'œuvre la plus connue, les

Disputationes metaphysicae, fournit, ô paradoxe, l'essentiel de l'enseignement

philosophique dispensé dans l'Allemagne du XVIIe et du
XVIIIe siècle.

*

Cette brève énumération, bien incomplète, permet déjà de mesurer
l'influence intellectuelle exercée par l'Espagne et le Portugal dans

l'Europe du XVIe et du XVIIe siècle. La France elle-même, qui
malgré son opposition politique à l'Espagne de Charles Quint et de

Philippe II accueillit les Collèges jésuites et par là s'ouvrit à la
scolastique espagnole, a été marquée par l'enseignement du Siècle

d'or. Le rôle considérable joué par les Jésuites français du XVIIe
siècle, tant dans la science que dans la philosophie et la théologie,
le manifeste suffisamment. L'Allemagne, les pays de l'Empire des

Habsbourg, furent cependant ceux qui gardèrent le plus profondément

l'empreinte de la pensée espagnole. Malgré la résistance des

luthériens orthodoxes, le besoin d'une formation philosophique
stricte aboutit à réintroduire progressivement la pensée aristotélicienne

dans l'enseignement universitaire. En 1603, Jakob Martini
exposa à Wittenberg une doctrine directement empruntée à la
nouvelle ontologie espagnole. Cette forme de pensée se répandit, en

dépit des efforts du calviniste Goclenius et du luthérien Taurellus à

l'Université d'Altdorf, malgré les attaques violentes de la «philosophie

germanique» de Boehme en 1632, dans toutes les autres
universités luthériennes, et forma, à travers l'enseignement des écoles,
des générations d'étudiants de Leibniz à Kant, dont la Dialectique
transcendantale dans la Critique de la Raison pure reproduit encore à peu
près le programme réservé à la pars specialis de la métaphysique
suarézienne. C'est en effet le grand Jésuite Francisco Suarez qui

174



devint rapidement le seul maître à penser de renseignement
scolaire allemand, et c'est sa doctrine métaphysique que reproduit, en

abrégé, la Philosophia sobria de Balthasar Meissner (1611) et même

sans modification de plan l'Opus metaphysicum de Scheibler, le Suarez

protestant. Suarez étant mort en 1617, les dates de parution de

ces deux ouvrages permettent de juger de la rapidité avec laquelle
la philosophie suarézienne pénétra en Allemagne.

Cette extension inattendue de la pensée espagnole n'a pas été

cependant sans en rétrécir singulièrement l'esprit originel de fidélité
traditionnelle et inventive: l'essentialisme le plus décidé caractérise
la métaphysique de Wolff, Kant ne s'y est pas trompé. La pensée

ibérique du XVIe et du XVIIe siècle est animée en effet par le double
souci, d'une part, de rénover l'esprit originel de l'aristotélisme
thomiste1, contaminé par l'aristotélisme scotiste, menacé par le nomina-
lisme d'Occam et de Biel, le maître de Luther, et, d'autre part, d'adapter
la philosophie aristotélico-thomiste aux graves problèmes posés à

l'Eglise par la Réforme protestante et à l'Empire par l'énorme

aggrandissement de ses territoires en Amérique. Aussi bien est-ce

l'exceptionnelle situation de l'Espagne au XVIe siècle qui a permis
à l'aristotélisme thomiste de connaître un moment particulièrement

brillant de son histoire, et peut-être même sa dernière phase
de création véritable.

*

Le premier souci de l'école espagnole est donc de reprendre la
doctrine chrétienne traditionnelle en la regroupant dans d'amples
synthèses théologiques (Commentaires de la Somme théologique par
Vasquez, Toledo, les Carmes de Salamanque, Jean de Saint Thomas)
et même purement philosophiques. Car, chose particulièrement
significative, c'est à cette époque que les présupposés philosophiques
de la théologie thomiste tendent à se détacher de l'édifice proprement

théologique pour se constituer en un corps de doctrine
philosophique autonome. Celui-ci se présente désormais sous deux formes,

1 Même s'il est, dans les chaires consacrées spécialement à ces enseignements,

des représentants éminents du scotisme et du nominalisme, tel en
plein XVIIe siècle encore Juan Merinero et Juan de Medina, la scolastique
espagnole reste dans sa grande majorité attachée à l'enseignement du Docteur

angélique.

175



l'une, qui s'appuie sur l'étude immédiate des textes aristotéliciens
et en résume avec une précision et une clarté exemplaires l'exégèse

médiévale, donne naissance par exemple aux commentaires du
Jésuite Sylvester Maurus et au célèbre Cursus philosophicus de Jean de

Saint thomas, le chef d'œuvre du genre; l'autre, d'inspiration plus
libre, expose les grands thèmes de la philosophie aristotélicienne et
thomiste sous formes des Disputationes Metaphysicae de Vasquez et de

Suarez. Manuels scolaires, dira-t-on, certes, mais bien plus, précis
de doctrine qui firent le tour de l'Europe et qui, avec les Cursus

theologici du temps, sont encore pour l'historien d'aujourd'hui la
meilleure introduction à la pensée médiévale.

Le mérite de pareils travaux est insigne en effet, eu égard à

l'immense savoir historique et critique qu'ils supposent. La lecture d'une
seule page d'un scolastique espagnol nous permet de juger l'extension
extraordinaire de l'érudition nécessaire à un auteur de ce temps

pour couler en une œuvre qu'il voudrait exhaustive la position
chrétienne traditionnelle. Il possède une connaissance parfaite des Pères

de l'Eglise grecque et latine, d'Augustin, Thomas, Bonaventure,
des grands Commentateurs arabes et juifs. Il connaît également
l'immense œuvre de Duns Scot, l'enseignement de Durand, Occam,
Henri de Gand, sans négliger les disciples, les écoles et les disputes de

ces divers auteurs. Dans ce dédale d'opinions, il se fraie un chemin,
faisant droit aux critiques légitimes de ses adversaires, critiquant
leurs erreurs, explicitant davantage et renforçant par là même la
pensée directrice qui est la sienne, aristotélicienne-thomiste, et qu'il
veut rénover dans son esprit plus que dans ses formules. Au cours de

cette recherche critique, nombre d'oppositions doctrinales s'estompent
évidemment: Duns Scot par exemple paraît plus proche de Saint
Thomas à un Suarez ou à un Soto du XVIe siècle qu'à un Cajetan
du XVe, qui avait moins bien connu les conséquences philosophiques
et théologiques du nominalisme. La scolastique espagnole apparaît
donc, pour ce qui est de la pensée spéculative aussi bien que pour
ce qui regarde la philosophie pratique, éthique et politique, comme
un édifice «culturel» très complexe, soumis à des influences infiniment

diverses et cependant intimement fondues les unes aux autres,
véritable trésor du savoir traditionnel de la chrétienté, tel qu'il s'est

constitué au cours des siècles jusqu'à Saint Thomas et qu'il s'est

développé depuis dans l'école aristotélicienne-thomiste proprement

dite. Construction significative d'une civilisation en pleine

176



expansion qui se recueille en elle-même pour mieux connaître et
défendre ses richesses. Effort significatif de ce temps du Concile de

Trente qui fut l'œuvre de EEmpereur Charles Quint, Roi des

Germains, autant que des Pontifes romains.

*

Effort de concentration et de restauration, certes, effort d'expansion

et d'invention tout aussi bien. La première nécessité pour une
philosophie qui tente de se constituer pour elle-même de manière

autonome, est d'assurer sa démarche. La remarquable Ars logica

de Jean de Saint Thomas offre ainsi un traité d'ensemble des conditions

formelles de la pensée discursive et de ses modes d'exercice
concret. Loin d'être une simple reprise de l'organon aristotélicien, elle

est une mise au point de ce que l'on pourrait appeler à juste titre
une Wissenschaftslehre aristotélicienne. Trois siècles avant la
phénoménologie husserlienne, elle utilise une notion capitale, héritée il
est vrai de la tradition thomiste, mais présentée avec une souplesse,

une précision, une subtilité et une simplicité inégalées, la notion
d'intentionnalité, pour fonder aussi bien le traité de l'être de raison

logique, le traité de la connaissance abstractive et discursive, que le

traité, très beau et très original, de la signification. Il est important
ici de souligner, pour ceux qui douteraient de l'influence déterminante

qu'exerça la théologie sur la philosophie proprement dite, que
c'est le développement considérable de la théologie aux siècles

scolastiques qui permit de mettre au point une œuvre logique aussi

perfectionnée que celle des grands scolastiques espagnols, et surtout
celle de Jean de Saint Thomas: l'intellect ne voit pas Dieu naturellement

en effet, ni ne l'atteint en lui-même, il remplace la vision
directe par un appareil discursif, d'autant plus imposant que la
connaissance effectivement obtenue est plus pauvre. Il s'agit donc

pour le théologien lui-même de prendre une exacte conscience des

formes et des modes de son savoir intellectuel pour pouvoir même

apprécier la connaissance qu'il prend de Dieu. Il n'est pas peu
piquant de constater de ce point de vue que l'attitude d'un Descartes,

puis d'un Kant, lesquels posent la critique de la connaissance comme
condition préalable à toute philosophie possible, est en réalité l'attitude

essentielle du théologien à l'égard de son œuvre propre. Dans

177



le même ordre d'idées, il convient de mentionner le Traité des Anges

de Suarez, qui expose avec une minutie extrême le statut des

créatures immatérielles, et qui dit peut-être tout ce qu'il est

possible de dire sur une pareille matière, très importante pour
l'étude - par antithèse - de l'homme et de sa vie spirituelle

propre.

*

Les circonstances historiques de l'Europe d'alors cependant, et

particulièrement la Réforme protestante, sollicitèrent l'effort principal

des théologiens. La doctrine chrétienne traditionnelle, bien

représentée sur ce point par Erasme, ne peut tolérer la négation
luthérienne du libre-arbitre. Il est vrai qu'il est plus facile d'affirmer
l'existence de celui-ci, objet d'expérience intime, que de la
concilier avec la toute-puissance divine, qui est un objet de foi ou une
conclusion théologique. Pélage avait conclu à l'importance déterminante

de l'activité personnelle de l'homme dans son salut. Luther,
s'appuyant sur sa lecture de Saint Paul, affirme au contraire que nous

ne pouvons rien faire par nous-mêmes dans l'œuvre de rédemption
et que de toute manière toute chose arrive nécessairement selon

l'immuable volonté divine. Si la liberté est une propriété naturelle
de l'homme, c'est donc que la volonté divine, la grâce, supprime
la nature, ce que Luther, le «Docteur hyperbolique», comme l'ap-
lait Erasme, laissait déjà entendre en affirmant que le péché originel,
la concuspiscence, corrompait la nature humaine elle-même. Or une
telle affirmation, supposant la réduction nominaliste de la substance
à l'opération, est foncièrement contraire à l'esprit de la théologie
thomiste, pour qui le péché ni la grâce ne supprime la nature (gratia
non tollit naturam). La grâce, loin de détruire la nature, la parfait
et l'exalte à l'extrême de sa puissance obédientelle de créature. Il
s'agit donc, pour un théologien espagnol lancé dans la querelle
engendrée par la Réforme luthérienne, d'une part de défendre le

libre-arbitre de la créature, fondé sur le dynamisme de la substance

humaine, et d'autre part de maintenir absolument la toute-puissance
du Créateur.

Le Jésuite Molina, dans sa célèbre Concordia, s'attache à montrer
la liberté humaine dans l'œuvre de salut, mais il le fait si bien qu'il
finit par attribuer l'efficace de la grâce divine elle-même au con-

178



sentement de la volonté humaine à la volonté divine, en ce que la

toute-puissance divine concourt à la causalité humaine, comme une
cause partielle coordonnée à une autre cause partielle. Il est difficile
de pousser l'humanisme chrétien plus loin, mais il est difficile aussi

d'éviter les écueils d'une telle position, puisqu'elle revient en
particulier à admettre la dépendance, c'est-à-dire la limitation de la
toute-puissance divine à l'égard d'une décision humaine. C'est

ce point que Domingo Banez reproche à Molina, et auquel il répond

par l'explicitation de la non moins fameuse doctrine de la prémo-
tion physique. L'homme reste libre quant à sa puissance volontaire
de détermination, mais son acte n'en demeure pas moins sous la
dépendance immédiate de la puissance créatrice de Dieu, puisque,
en tant que créature, il est de par Dieu, l'être même dépassant sa

vertu propre d'agent naturel, le devenir et les déterminations
particulières relevant au contraire formellement de son efficace propre.
Ainsi donc, la volonté divine agit réellement, non pas seulement
moralement comme par une persuasion, mais physiquement, comme
une cause première totale, efficace selon la prédétermination
éternelle de Dieu, sans détruire en rien la causalité propre, également
totale quoique seconde, de la liberté humaine, mais en déterminant
efficacement la volonté humaine à agir selon son mode propre, c'est-
à-dire précisément selon la liberté. Cette réponse peut sembler satisfaire

à la fois aux conditions de la foi chrétienne et aux principes
de la plus saine théologie, mais les Jésuites obtinrent qu'aucune
sentence ne fût portée par l'Inquisition contre Molina, attendu que
celui-ci n'avait jamais explicitement renié la toute-puissance divine.
Comme Luther avait répondu à Pelage, de même Banez répond
à Molina, en présentant cependant la contradictoire à ces deux
positions contraires que sont d'une part l'affirmation exclusive de la

toute-puissance divine et d'autre part l'exaltation abusive du libre-
arbitre humain. La controverse entre Molina et Banez, reflet
des luttes doctrinales qui déchiraient l'Europe, se prolongera
dans le débat De auxiliis, et trouvera un écho jusque dans

les querelles qui opposeront Jésuites et Jansénistes autour de

Port-Royal.
Il fallait répondre à Luther non pas seulement sur la question de

la liberté et de la grâce, mais aussi sur la question de l'expérience
spirituelle et de la «religion par le cœur». C'est ici Jean de Saint

Thomas qui au début du XVIIe siècle lui répondra en montrant

179



que le mode abstractifde la pensée, admis par l'école thomiste,
n'empêche nullement que l'intelligence ne s'unisse directement à Dieu
dès ici-bas dans une sorte de sympathie connaturelle ou d'expérience
affective de la vie intime de Dieu. A l'idéal de la saisie visuelle qui,

pour toute la tradition platonisante, semble définir la connaissance

parfaite, le Traité des Dons du Saint Esprit de Jean de Saint Thomas
substitue la doctrine spirituelle du toucher et du goût mystiques,

par lesquels l'âme répond à la présence de la Sainte Trinité

en elle en jouissant immédiatement de la personne divine
elle-même.

Par cette vue théologique, Jean de Saint Thomas fonde en quelque
sorte les expériences concrètes de Sainte Thérèse d'Avila et de Saint

Jean de la Croix en doctrine. Il les prolonge également d'une manière
saisissante en s'attachant à décrire autant que faire se peut la vision
bienheureuse. L'âme béatifiée, tendue de toute sa puissance intelligente

vers le Dieu trine, conçoit la deuxième Personne divine,
«splendeur de la gloire et reflet de la substance divines», disant
en elle-même le même Verbe que Dieu le Père lui-même de toute
éternité, dans une union d'amour ineffable et immédiate, au gré
de laquelle s'exercent tout à la fois et au plus haut degré le
dynamisme autonome de son intelligence et de sa volonté, la liberté de

son acte et le don déterminant de la grâce divine. Cette doctrine
constitue sans doute aucun l'un des sommets de la spéculation
métaphysique de la chrétienté occidentale, puisqu'aussi bien elle met en

œuvre en les assumant éminement la métaphysique de l'être, et

particulièrement de l'Etre premier, la philosophie du vivant humain,
la critique de la connaissance, et spécialement la théorie de l'in-
tentionnalité intellectuelle et volontaire, l'affirmation morale de la
liberté humaine, enfin la théologie de la toute-puissance et de la

prédétermination divines. Elle est particulièrement significative, en
ce qu'elle montre combien peu la conception du verbe mental fait
obstacle en aristotélisme à l'immédiateté de l'acte intellectuel, combien

intimement celui-ci dans son exercice concret est susceptible
de s'imprégner d'intention amoureuse, même si en soi l'acte de

l'intelligence se distingue formellement de l'acte volontaire. C'est
la médiation conceptuelle, maintenue par Suarez jusque dans la
vision béatifique, reprise avec force par Descartes, puis systématiquement

par l'ensemble de la philosophie moderne, jusqu'à l'échec de

celle-ci dans la Critique kantienne, c'est-à-dire le divorce de l'in-

180



telligence d'avec le réel, et par conséquent le rôle de la volonté
comme seul garant du réalisme philosophique, qui sont ici
implicitement condamnés, dans un exemple sublime, singulièrement
prophétique, eu égard au développement ultérieur de la pensée

philosophique et théologique de l'Europe.

*

Il apparaît donc bien que la confrontation de la scolastique
espagnole avec la grande controverse religieuse de l'époque a permis
l'élaboration de synthèses à la fois nouvelles et respectueuses de

l'effort doctrinal des siècles médiévaux. D'autres problèmes
contemporains cependant suscitèrent encore la réflexion des

philosophes espagnols, et contribuèrent à l'apparition de doctrines
originales et fécondes: la situation européenne de l'Empire et la
Conquête du Nouveau-Monde.

Le morcellement de la chrétienté politique posait en effet de

manière aiguë la question de la légitimité du pouvoir politique,
comme la découverte de l'Amérique celle de la légitimité de la
colonisation. Ici aussi un Francisco Vitoria, un Domingo de Soto, un
Francisco Suarez, se trouvent face à deux positions contraires : la
première, celle de Jacques Ier d'Angleterre (1566-1625), affirmait
l'autorité absolue — de droit divin - du prince sur ses sujets. Elle découle
aisément de la conception luthérienne de la corruption originelle, et
définit le pouvoir comme une grâce divine immédiate dont le prince
n'est par conséquent redevable à personne, sinon à Dieu lui-même,
et qui, du fait de son origine surnaturelle, s'étend à la juridiction de

l'Etat comme de l'Eglise. Si le prince est juste, le peuple chantera
donc son cantique de louanges à Dieu seul, si le prince est injuste,
il n'aura qu'à prier et à pleurer. Si ce césaro-papisme revient à

réduire le pouvoir ecclésiastique à l'autorité politique, la seconde

position, celle des théologiens curiaux, de l'augustin Gilles de Rome

et du dominicain Jacques de Viterbe, aboutit au plus parfait des théo-
cratismes. La seule société est en effet pour ces théologiens l'Eglise
même, seule communauté parfaite, seul tout social auquel toute
autre communauté doit s'intégrer sous peine de perdre le droit à

l'existence. Et puisque les chrétiens, membres de l'Eglise sont aussi

hommes de cette terre, l'univers entier tombe sous la juridiction
absolue, spirituelle et politique, du Pontife romain. Gomme Jacques

181



Ier en Angleterre, le Pape dans Punivers est le «vicaire de Dieu en
terre». C'est ainsi que la bulle d'Alexandre VI a pu disposer de la
planète pour la partager entre les deux premières puissances
coloniales, l'Espagne et le Portugal; c'est pourquoi les Papes, contrairement

à Charles Quint, voulurent d'abord réduire la Réforme
luthérienne par la force avant d'entendre même parler d'un Concile de

réforme.
Ces deux positions contraires participent du même défaut: elles

réduisent l'une la grâce à la nature, l'autre la nature à la grâce.
Elles tombent donc sous le coup de la même critique théologique
thomiste: gratia non tollit naturam. Vitoria, Soto, Suarez se verront
dans l'obligation de dégager la propriété naturelle du peuple à

posséder une entité autonome et des droits naturels propres, indépendants

tant du pape que du prince. D'où suit une cascade de

conséquences très importantes: le roi n'est roi que par délégation ou
transfert du pouvoir naturellement déposé dans le peuple par Dieu;
il n'a aucun droit naturel ni surnaturel à se proclamer prince, la
nature ne faisant que des hommes, et non des pontifes ni des rois.

Le prince n'est prince que par un contrat politique, concédé par
le peuple, lui-même constitué comme société humaine naturelle

par un contrat social primitif inaliénable du fait de la création
immédiate de la nature humaine raisonnable par Dieu. Si le roi
déchoit, il est révocable, il devient même légitime de le supprimer
par la violence2. De plus, le Pontife romain n'a aucun droit ni
naturel, d'après ce qui précède, ni surnaturel à plus forte raison,
à exercer une autorité politique, car comme l'écrit Soto, «ce pouvoir

n'est pas nécessaire au gouvernement de l'Eglise». La juridiction

spirituelle n'implique donc qu'analogiquement, et non plus
univoquement, l'autorité politique. Enfin, les Indiens sont des

hommes de plein droit, jouissant d'une liberté légitime, seigneurs
véritables de leur terre, «et publice et privatim» (Vitoria). Rien dans le

droit naturel ni dans le droit surnaturel ne permet de considérer
les Indiens comme des animaux inférieurs à l'homme ou comme des

2 Opinion défendue par le théologien jésuite Mariana qui exaltait
l'assassinat de Charles IX par Jacques Clément, et dont le livre De rege et

regis institution, brûlé par ordre du Parlement de Paris après l'assassinat de
Henri IV par Ravaillac, mit en mauvaise posture les Jésuites de France -
et par Suarez, dans sa Defensio fidei, qui voit dans le régicide le seul tempérament

à l'autorité du prince, dès lors qu'elle avait été déléguée à celui-ci.

182



esclaves, sous prétexte qu'ils ne sont pas membres baptisés de l'Eglise.
«Infidelitas non tollit nec jus naturale nee humanuni» [De Indis,
Vitoria), ce qui n'est que l'application à un cas concret et combien
brûlant, ainsi qu'en témoigne Bartolomé de Las Casas, de la position

traditionnelle sous sa forme politique: «jus divinum quod
est ex gratia, non tollit jus humanum, quod est ex ratione» (Somme

théologique, Saint Thomas). Gilles de Rome, Jacques de Viterbe,
comme Jacques Ier, ont donc tort: aucun homme, même non chrétien,

n'est naturaliter subjectus vel servus. Il y a un droit naturel, inaliénable

en chaque homme, fondement premier de toute sujétion à

l'autorité du prince, quel qu'il soit. Certes, Vitoria et Suarez

divergent sur la question de savoir s'il y a simultanéité entre le contrat

social qui constitue le peuple en communauté naturelle, et le

contrat politique qui établit un homme particulier princeps super

populum, et cette question jouera un rôle considérable dans
l'évolution postérieure de la philosophie politique européenne, en ce sens

que l'antériorité possible du contrat social primitif (Suarez), analogue
à la séparation possible de la matière d'avec la forme telle qu'elle
est posée dans la perspective de Duns Scot, porte en germe la
réduction de l'autorité politique à la spontanéité du corps social,
c'est-à-dire l'avénement de la démocratie sous les formes extrêmes

et absolues du communisme et de l'anarchisme. Il n'en reste pas
moins que Vitoria comme Suarez voient dans l'affirmation du droit
naturel de l'homme, le fondement de la prétention à l'Empire
universel. Rien n'empêche en effet qu'un seul souverain ne soit prince
de l'univers, tel Charles Quint maître de l'Europe et des Amériques,
s'il respecte les communautés sociales naturellement constituées

qui lui délèguent volontairement le pouvoir politique. Le contrat
politique ne saurait détruire le contrat social, puisqu'aussi bien le

deuxième fonde le premier, selon une mise en œuvre analogique des

rapports de la grâce et de la nature, selon un certain fédéralisme également,

qui dans l'organisation du monde du XVIe siècle reflète encore
les rapports d'homme à homme de la société féodale.

La philosophie politique espagnole aboutit donc à affirmer une
démocratie naturelle constituée par un contrat social primitif et
fondé sur le droit naturel de l'homme considéré comme créature
de Dieu. C'est de cette manière analogique, et non plus univoque,
que les théoriciens politiques espagnols interprètent, à l'encontre
de Jacques Ier, la parole de Saint Paul: toute autorité vient de

183



Dieu. Cette démocratie n'est pas celle du Contrat social de Rousseau

certes, car elle n'est que le fondement d'une monarchie absolue dont
le seul tempérament selon Suarez est le régicide. Mais un Mariana
ne préconise-t-il pas une limitation du pouvoir monarchique par des

institutions intermédiaires, telles celles des Cortès, et ne recommande-
t-il pas deux siècles avant Montesquieu le maintien des assemblées

des trois ordres, c'est-à-dire «que le pouvoir arrête le pouvoir».
Cependant, le temps n'était pas à la restauration des anciennes

libertés, si bien que paradoxalement le même Suarez, qui affirme
l'autonomie de droit de la démocratie naturelle, est aussi le défenseur

de fait de la monarchie absolue, et que le XVIIe siècle connaîtra

un renforcement extrême de l'autorité politique. Il ne s'agit pas là
d'un simple avatar historique, comme si les gouvernants de ce

temps voulaient à tout prix éviter de retomber dans les excès

révolutionnaires engendrés par la Réforme3, mais d'une conséquence
nécessaire. L'hypothèse d'une division de la matière d'avec la
forme, telle que Suarez la défend, contient en effet aussi bien la
possibilité du primat de la matière que celle du primat, contraire
mais tout aussi exclusif, de la forme. Si la philosophie classique
insiste sur la prédominance absolue de la forme, c'est-à-dire sur
l'autorité absolue du prince en philosophie politique et sur l'apriorité
de l'idée et de la loi morale en philosophie critique et morale, il
est évident que le XVIIIe et le XIXe siècle accentueront au
contraire le primat de la matière, soit du corps social en philosophie
politique, du sujet du connaître et de l'agir en critique et en éthique.
Ici encore, la pensée espagnole, par l'œuvre de ses philosophes
politiques, représente un moment capital de l'histoire de la
philosophie occidentale, moment privilégié où l'on pressent comment
l'unité d'une philosophie de perspective aristotélicienne va se diviser
en pensées de structures contraires et antagonistes.

3 II faut remarquer cependant que la pensée politique de la Réforme, en
raison même de sa conception du péché originel, renforçait singulièrement
la prédominance de l'autorité séculière, la malice originelle du corps social
ne lui permettant pas de se donner légitimement une forme politique.

184


	Bref tableau de la pensée philosophique et théologique de l'Espagne du XVIe et du XVIIe siècle

