
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Hegels Begriff der Willkür und die Irrationalität des praktischen Gefühls

Autor: Lüssi, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hegels Begriff der Willkür und die Irrationalität
des praktischen Gefühls*

von Walter Lüssi**

Die vorliegende Arbeit befaßt sich mit dem Begriff der Willkür,
insofern dieser eine bestimmte Gestalt des Willens in Hegels Theorie
des subjektiven Geistes meint. Es soll hinsichtlich dieses Begriffs eine

Interpretation der §§ 470-481 der Enzyklopädie von 1830 versucht

werden, wobei als Ergänzung die §§ 11-22 der Grundlinien der

Philosophie des Rechts beigezogen werden.
Die Willkür geht über in den wirklich freien Willen, welcher nicht

mehr dem subjektiven, sondern dem objektiven Geist zugerechnet
werden muß. Die Betrachtung dieses Übergangs gehört wesentlich zur
Betrachtung der Willkür. Die Probleme des objektiven Geistes selbst

sollen aber nicht zur Sprache kommen. Die erste unmittelbare
Fassung des objektiven Geistes im Begriff des wirklich freien Willens ist

alles, was aus diesem Bereich in den Blick genommen wird.
Ein Terminus, der als einziger nicht von Hegel selbst stammender

in dieser Arbeit zentrale Bedeutung gewinnt, bedarf vorgängig der

Rechtfertigung: die Irrationalität des praktischen Gefühls. Die
Meinung ist, daß mit diesem Begriff etwas getroffen werde, was in Hegels
Ausführungen zwar enthalten ist, aber zu wenig betont wird.
Abweichend von Hegel soll also dieser Akzent gesetzt werden. Trotzdem
handelt es sich bei der Interpretation des Begriffs der Willkür um eine

Hegel-immanente Interpretation. Die Akzentsetzung bedeutet keine
inhaltliche Veränderung. Zur Rechtfertigung der Wahl des Terminus
«Irrationalität» kann folgendes angeführt werden: Er kommt in
diesem Zusammenhang bei Flegel nicht vor. Das hat den Vorteil,
daß die Betonung des gemeinten Sachverhalts als solche deutlich

* Herrn Professor J.-P. Schobinger (Zürich) danke ich herzlich für
zahlreiche Gespräche über dieses Thema.

** Meinen Eltern gewidmet.

112



wird. Ferner ist die Wahl insofern gerechtfertigt, als Hegel dieser

Terminus selbst geläufig war. Er kritisiert nämlich beispielsweise einen
Gebrauch der von ihm häufig gemacht werde, folgendermaßen:
«Auch hier (sc. in der Geometrie) tritt, wie sonst häufig, an der

Terminologie die Verkehrung ein, daß, was rational genannt wird,
das Verständige, was aber irrational, vielmehr ein Beginn und Spur der
Vernünftigkeit ist1.» «Irrational» meint also das Unverständige. Hegel
kritisiert dessen Anwendung auf das Vernünftige. Auf das praktische
Gefühl bezogen würde dieser Begriff also wohl seine Billigung finden.

Mit der Hervorhebung der Irrationalität des praktischen Gefühls
soll das Wesen der Willkür in ein besonderes Licht gestellt werden.
Dadurch soll die Möglichkeit geschaffen werden, sowohl das

Ubergehen, wie vor allem auch das Nicht-Ubergehen der Willkür in den
freien Willen deutlicher zu sehen als in den entsprechenden
Ausführungen Hegels. In gewisser Weise muß dabei also über Hegel
hinausgegangen werden. Zugleich wird aber das Ergebnis der
Untersuchung durch Hegel selbst abgestützt, nämlich durch dessen Begriff
des Zufalls (Abschnitt I).

Aus der Irrationalität des praktischen Gefühls als eines Moments
der Willkür erhellt zunächst deren spezifische Endlichkeit. Diese muß
so gefaßt werden, daß ihr Aufgehobensein im wahrhaft Unendlichen
als unmöglich erscheint (Abschnitt II).

Daraus ergibt sich die Betrachtung der Willkür als unversöhnlicher

Widerspruch; als Widerspruch, der nicht «in den Grund geht»,
sondern «zugrunde geht» (Abschnitt III).

I

Vielfach hält man es für unvereinbar mit Hegels Intentionen, daß

es Bereiche geben soll, in denen der Zufall herrscht; Bereiche, wo der

Philosophie eine Grenze gesetzt ist, wo Seiendes sich dem begreifenden
Denken unweigerlich entzieht. Würde ein solches Zugeständnis den

Anspruch einer systematischen idealistischen Philosophie nicht im
Innersten bedrohen? Hegel selbst scheint in seiner früheren Zeit so

gedacht zu haben, und es mag mit seinem beinahe heimlichen Ver-

1 Enz. § 231, Anm.

113



lassen dieser Position zusammenhängen, daß viele Interpreten in ihr
zurückgeblieben sind. Wohl als erster hat Dieter Henrich nicht nur
Hegels Anerkennung des Zufalls, sondern auch die eminente
Bedeutung des Zufallsbegriffs für die Ausgestaltung seiner Philosophie
(vor allem bezüglich der ästhetischen und ethischen Probleme)
hervorgehoben2.

Für den vorliegenden Versuch dient der Begriff des Zufalls nicht
als Ausgangspunkt oder als Leitbegriff, sondern als Bestätigung.
Umgekehrt wird aber auch die Betrachtung der Willkür die Notwendigkeit

des Zufalls bestätigen, indem nämlich von dieser Betrachtung aus

der Zufall, im Bereich der Geistesphilosophie zumindest, gefordert
werden muß.

Eine Bestätigung unserer Untersuchung durch Hegel selbst ist
deshalb von Bedeutung, weil seine Behandlung der Willkür (in der

Enzyklopädie und Rechtsphilosophie) dem systematischen Interesse

so untergeordnet ist, daß gerade der Aspekt des Zufalls zu kurz
kommt. Das Nichtgelingen der Versöhnung des Widerspruchs der
Willkür ist verdeckt vom Gelingen. Die Untersuchung des Begriffs der

Willkür, die auf das Unversöhnliche stoßen muß, kann dennoch
versuchen, sich in Übereinstimmung mit Hegel zu halten, indem sie auf
den Begriff des Zufalls zurückgreift. Aus diesem Grund erscheint es

gerechtfertigt, bei diesem Problem kurz zu verweilen.
Die Entwicklung von Hegels Zufallsbegriff kann an den Folgen

einer Forderung deutlich gemacht werden, die durch Wilhelm
Traugott Krug 1801 gegen Schelling formuliert worden ist: «Es hat
noch kein Idealist unternommen, die Art und Weise der Entstehung
einer bestimmten Vorstellung von einem äußern Gegenstande (z. B.
meiner Schreibfeder) zu beschreiben oder darzutun, welches doch
als notwendiges Erfordernis einer Theorie, von welcher nichts

weniger, als die ganze Realität des Wissens abhangt, billiger Weise

erwartet werden könnte3.» Krugs Feder wurde in der Folge dadurch
berühmt, daß sie Hegel bis zur letzten Ausgabe der Enzyklopädie

2 Dieter Henrich, Hegels Theorie über den Zufall, Kant-Studien 50

(1958/59), 131-148. Neu zugänglich in: Hegel im Kontext, Frankfurt a. M.
1971, 157-186 edition suhrkamp 510). Zitiert wird nach dieser
Neuausgabe.

3 Wilhelm Traugott Krug, Briefe über den neuesten Idealismus, Leipzig
1801, 72f. Die zitierte Stelle ist in Analogie zu einer Schellingschen Kritik
an den Gegnern des Idealismus gehalten. Vgl. Schellings Werke I, 3, 429.

114



immer wieder herhalten mußte als Vertreter des Zufälligen,
Unwichtigen und Verächtlichen. Um seine verschiedenen Stellungnahmen

zum Problem des Zufalls anzudeuten, wollen wir die zwei

extremen Positionen von 1802 und 1830 herausgreifen, sowie eine
Stelle aus der Phänomenologie des Geistes, wo der Umschwung zu
erkennen ist.

Hegels Rezension der Krugschen Werke4 spiegelt ein zwiespältiges
Verhältnis zum Zufallsproblem wieder. Seine Polemik gegen die

Forderung, «nur» z. B. an einer Schreibfeder die Stichhaltigkeit der

spekulativen Philosophie zu beweisen, verdeckt seine Unsicherheit
diesem Problem gegenüber und seinen Ärger, das vermeintlich
Leichteste als das zwar nicht Lohnende, aber doch Schwierigste
erklären zu müssen. Die entscheidende Frage, die hier zum Zufallsbegriff

der frühen Jenenser Zeit zu stellen ist, ist die, ob Hegel seinem

Gegner nicht insofern recht gegeben habe, als er an der
grundsätzlichen Möglichkeit, auch der Schreibfeder ihren Ort im System
nachzuweisen, festhalten zu müssen glaubte.

Zwar wirft Hegel Krug vor, er habe den Sinn des Schellingschen
Begriffs der Deduktion nicht verstanden und verfehle überhaupt die

philosophische Art, die Sache aufzunehmen. Aber ein entschiedenes

Bekenntnis zur Unmöglichkeit der Erfüllung seiner Forderung wird
man hierin, und auch in dem, was folgt, nicht sehen dürfen5. Hegel
verweist Krug vom transzendentalen Idealismus an die
Naturphilosophie: dort ist das Eisen deduziert; auch ein Gegenstand, der
auf Krugs Liste stand. Von der Schreibfeder dagegen kann in der

Philosophie (im transzendentalen Idealismus wie in der
Naturphilosophie) nicht die Rede sein - aber deshalb nicht, weil Gott und
das Sonnensystem die erhabenen Gegenstände sind, neben denen eine

Schreibfeder kein Interesse auf sich zieht.

Bezüglich der Konstruktion der Weltgeschichte gibt Hegel zu
erkennen, daß die dazu nötige Konstruktion der großen Individualitäten
im Bereich des Möglichen liege und daß Krug «zu diesem Behuf» von
seiner Forderung ganz abstehen müsse, sofern sie das Unwichtige
betreffe. Das Verhältnis zur Schreibfeder bezeichnet Hegel als «Un-

4 Hegel, Wie der gemeine Menschenverstand die Philosophie nehme,
dargestellt an den Werken des Herrn Krug, Gesammelte Werke 4, Hamburg
1968, 174-187.

5 Hegel, a.a.O. 178ff.

115



wissenheit». Die Unmöglichkeit ihrer Deduktion liegt höchstens in
der tatsächlichen Nichtausführbarkeit. Diese ist nur subjektiv bedingt.

Bereits 1806 hat sich Hegel entschieden gegen die Krugsche
Forderung als solche ausgesprochen. Die Nichtausführbarkeit ist nun
nicht mehr subjektiv bedingt, sondern beruht darauf, daß die

Forderung selbst unsinnig ist. In der «Phänomenologie des Geistes» kann
nämlich folgende Stelle direkt auf die Auseinandersetzung mit Krug
bezogen werden: «Wenn der Wissenschaft diese Forderung als ihr
Probierstein, auf dem sie schlechthin nicht aushalten könnte,
vorgelegt wird, ein sogenanntes dieses Ding oder einen diesen Menschen zu
deduzieren, konstruieren, a priori zu finden, oder wie man dies

ausdrücken will, so ist billig, daß die Forderung sage, welches dieses Ding
oder welchen diesen Ich sie meine; aber dies zu sagen ist unmöglich0.»

In der Fußnote zum § 250 der Enzyklopädie von 1830 ist Hegel
ausdrücklich auf Krugs Schreibfeder zurückgekommen : « Man hätte
ihm (sc. Krug) etwa zu dieser respektiven Verherrlichung seiner

Schreibfeder Hoffnung machen können, wenn dereinst die Wissenschaft

so weit fortgeschritten und mit allem Wichtigern im Himmel
und auf Erden in der Gegenwart und Vergangenheit im Reinen sei,

daß es nichts Wichtigeres mehr zu begreifen gebe. » Der Sinn dieser

Worte ist recht verschlüsselt. Hegel unterschiebt Krug im Zuge der

bissigen Polemik, die Verherrlichung des Unwichtigsten gewollt zu
haben, nur weil dieses Unwichtige mit seiner Person im Zusammenhang

gestanden habe. Daß man ihm dazu hätte Hoffnung machen
können, scheint unmittelbar anzuschließen an die aus der Rezension

von 1802 hervorgehende bloß technische Unmöglichkeit der
gewünschten Deduktion. Indem aber Hegel die Absurdität der
«Verherrlichung seiner Schreibfeder» ins Spiel bringt, nimmt er dieser zu
machenden Hoffnung allen Ernst und vertuscht so zugleich
(wissentlich oder nicht) seine frühere Stellung zum Problem des Zufalls.
Aus dem Paragraphen selbst und seiner Anmerkung geht nämlich
unmißverständlich hervor, daß die Zufälligkeit «in der Sphäre der
Natur ihr Recht» habe. «Es ist die Ohnmacht der Natur, die

Begriffsbestimmungen nur abstrakt zu erhalten und die Ausführung des

Besonderen äußerer Bestimmbarkeit auszusetzen.» «Jene Ohnmacht
der Natur setzt der Philosophie Grenzen, und das Ungehörigste ist,

von dem Begriffe zu verlangen, er solle dergleichen Zufälligkeiten

6 Hegel, Phänomenologie des Geistes, Hamburg 1952, 84.

116



begreifen ...» So hätte Hegel 1802 noch nicht gesprochen. Die Wandlung,

die er bezüglich des Zufallsproblems durchgemacht hat, ist in
der Literatur entweder unbemerkt geblieben, oder ist Grund einer

gewissen Ratlosigkeit geworden.
Erst Henrich hat darauf hingewiesen, wie und wo sich dieser

Wandel vollziehe und welch eminente Bedeutung Hegels Anerkennung

des Zufalls für dessen Philosophie erhalten habe7. Henrich hat
damit verschiedene Schwierigkeiten und Unkorrektheiten der
Hegelinterpretation beseitigt. Seine These ist, «daß der spekulative Idealismus

Hegels zwar die Notwendigkeit des Ganzen des Seienden behauptet,

daß er aber dennoch so wenig beansprucht, alles Individuelle
deduzieren zu können, daß er vielmehr die einzige philosophische
Theorie ist, die den Begriff des absoluten £'ufalls kennt.» 1802 hatte sich

Hegel diesen Begriff noch nicht erarbeitet. Aus diesem Grund
verdeckte er seine damalige Unsicherheit und Verlegenheit mit
spöttischer Polemik. In der Enzyklopädie wird dies nicht zugegeben,
sondern vertuscht. Der Schritt zum Begriff des absoluten Zufalls ist
nach Henrich in der Phänomenologie getan und in der großen
Logik ausgearbeitet.

Die Entwicklung des Zufallsbegriffs in der Großen Logik braucht
hier nicht nachvollzogen zu werden, da es nicht darauf ankommen
wird, die Willkür als eine Gestalt des Zufalls zu begreifen. Der Begriff
des Zufalls soll nur als bestätigende Ergänzung dienen. Es genügt
daher, Hegels endgültige Konzeption in einer mehr die Vorstellung
ansprechenden Form zu Kenntnis zu nehmen. Im Zusatz zum § 145

der Enzyklopädie gibt er einen Überblick über die Gebiete des Zufalls
und das Verhältnis der Philosophie zu ihnen. Von hier aus muß auch

jener leicht mißverständliche Satz über die Behandlung der
Philosophiegeschichte gesehen werden: «Die Zufälligkeit muß man mit
dem Eintritt in die Philosophie aufgeben9.» Ebenfalls in dem
erwähnten Zusatz heißt es: «Es ist ganz richtig, daß die Aufgabe der
Wissenschaft und näher der Philosophie überhaupt darin besteht, die

unter dem Schein der Zufälligkeit verborgene Notwendigkeit zu
erkennen; dies darf jedoch nicht so verstanden werden, als ob das

Zufällige bloß unserer subjektiven Vorstellung angehöre und deshalb,

um zur Wahrheit zu gelangen, schlechthin zu beseitigen sei.» Bloß

7 Henrich, a.a.O. 159ff.
8 WW 17, 66.

117



der subjektiven Vorstellung gehört der Zufall z. B. bei Spinoza an:
«At res aliqua nulla alia de causa contingens dicitur, nisi respectu
defectus nostrae cognitionis9.»

Für Hegel ist es eine «der Philosophie bisweilen irrigerweise
zugeschriebene Praetension», das Zufällige als nur scheinbar zufällig
anzusehen und sein So-und-nicht-anders-sein-Können erkennen zu
wollen. «Als einer Form der Idee überhaupt» gebührt der Zufälligkeit

ihr Recht, und zwar in zweierlei Gebieten: in der Natur und im
Geist. Entsprechend geschieht die Uberwindung des Zufalls zweifach:

Im Erkennen und im Wollen. Dadurch wird er aber nicht
beseitigt. Einerseits hat er auf der Oberfläche der Natur sein «freies

Ergehen», anderseits tritt er im Gebiete des Geistigen als Willkür auf.

II
Unter dem «wirklich freien Willen» versteht Hegel den Willen, der

die Freiheit, d. h. sein Selbstbestimmen selbst, als Identität von
Begriff und Gegenstand verwirklicht10. Der Begriff: das Selbstbestimmen
und der Gegenstand: die Freiheit sind identisch im wirklich freien
Willen.

Das Ziel dieses Abschnittes ist in erster Linie, diejenigen Momente
des Willens deutlich zu machen, die der Freiheit widersprechen und
den Willen als mit Zufälligkeit und Widerspruch behaftet
konstituieren. Zu diesem Zweck folge hier eine Betrachtung der § § 471-480
der Enzyklopädie von 183011.

Der wirklich freie Wille ist das Ich («die reine Subjektivität»), das
sich nicht wechselnd bestimmt, sondern sich nur als sich selbst, d. h.
als das Sichselbstbestimmen bestimmt. Der Wille ist so reine

Subjektivität, weil er nur sich selbst ist und sein Selbstbestimmen nur von
diesem selbst abhängt. Der Wille ist aber auch konkrete Subjektivität,
weil diese nicht leere Identität ist, sondern die konkret-allgemeine und
wahrhaft unendliche Bestimmtheit: die Freiheit zum Inhalt und
Zweck hat.

Diese Freiheit geht hervor aus der Unfreiheit der Selbstbestimmung,

die gemäß dem Unterschied des Angenehmen und Unan-

8 Spinoza, Ethik I, 33, 1. Anm.
10 Enz. § 480.
11 Nicht näher nachgewiesene Zitate stammen im folgenden aus diesen § §.

118



genehmen erfolgt. Diese Unfreiheit stellt sich auf der Stufe der Willkür

und der Glückseligkeit folgendermaßen dar:
Die Glückseligkeit ist eine «unbestimmte Allgemeinheit»12, eine

«durch das reflektierende Denken hervorgebrachte Vorstellung einer

allgemeinen Befriedigung» oder «die nur vorgestellte abstrakte

Allgemeinheit des Inhalts, welche nur sein soll». Die Glückseligkeit ist
also im Unterschied zur Freiheit nicht reine und konkrete, sondern
leere Subjektivität. Sie ist das abstrakte Ich, das die allgemeine
Befriedigung in der Form der leeren Identität nur vorspiegelt. Der zur
Glückseligkeit gehörende, zu ihrem uneinlösbaren Versprechen
verurteilte Wille ist die Willkür. Die Willkür gibt sich Zwecke, die sie

sich aber gleichzeitig nicht gibt, denn jeder Zweck ist sogleich in der
abstrakten Allgemeinheit der Glückseligkeit nur als aufgehobener.
Die Willkür ist eine ebenso abstrakte Einzelheit, wie die Glückseligkeit

eine abstrakte Allgemeinheit. Die Willkür wählt nämlich eine
besondere Bestimmtheit unter vielen, um sie sich in der eben

angegebenen Weise zum Zweck zu machen. Genauer: Die Willkür ist eine

Einzelheit, die deshalb abstrakt ist, weil sie einerseits ihre Bestimmtheit

von anderen Bestimmtheiten absetzt. Anderseits kommt dazu,
daß diese besondere Bestimmtheit, die in der Willkür «ebensosehr ist

als aufgehoben ist», mit einem Trieb gleichzusetzen ist, der aus vielen
andern hervorgehoben wird, um den affirmativen Inhalt der
Glückseligkeit bilden zu sollen. Diese Bestimmtheit ist aber nicht nur
hervorgehoben, sondern gleichzeitig in der abstrakten Allgemeinheit der

Glückseligkeit aufgehoben. Vom Willen als Willkür sagt daher Hegel:
«Als der Widerspruch, sich in einer Besonderheit zu verwirklichen,
welche zugleich für ihn eine Nichtigkeit ist, und eine Befriedigung
in ihr zu haben, aus der er zugleich heraus ist, ist er zunächst der
Prozeß der Zerstreuung und des Aufhebens einer Neigung oder eines

Genusses durch eine andere und der Befriedigung, die dies ebenso

sehr nicht ist, durch eine andere ins Unendliche.» Diese Unendlichkeit

ist die schlechte Unendlichkeit. (Diesem Begriff aus der Hegel-
schen Logik [I, 1, 2] werden wir weiter unten nachgehen.) Sie wird
bewirkt durch die formelle Allgemeinheit der Glückseligkeit. Die
Willkür gehört dem abstrakten Ich an und bewegt sich daher
notwendig und ins Unendliche in jenem Widerspruch.

12 Enz. § 469, Zusatz.

119



Im wirklich freien Willen kommen das Allgemeine (die zur Freiheit

gewordene Glückseligkeit) und das Besondere (die zum reinen
Selbstbestimmen gewordene Willkür) in der Identität von Freiheit
und Selbstbestimmung zusammen. Allein, in diese Auflösung des

Widerspruchs ist nicht alles miteinbezogen, was zur Willkür gehört.
Daß die Glückseligkeit abstrakte Allgemeinheit ist und daß die Willkür

im Widerspruch zwischen der Erwähltheit und Nichtigkeit der
Besonderheiten steht, hat einen Grund, der noch nicht erwähnt
worden ist, und der auch von Hegel nicht in den Vordergrund
geschoben wird. Er macht sich gegen den freien Willen geltend indem

er bewirkt, daß die Willkür sich nicht als bloß ideelles Moment des

wirklich freien Willens erweist:
Die Notwendigkeit der Korrelation zwischen formeller Allgemeinheit

der Glückseligkeit und schlechter Unendlichkeit des Prozesses der
Willkür ist in der Natur dessen begründet, was Hegel das praktische
Gefühl nennt, und was man heute am ehesten das Gefühl von Lust
und Unlust nennen würde.

Diese These soll nun in drei Schritten begründet werden: Zuerst
soll das Wesen des praktischen Gefühls im allgemeinen angegeben
werden, sowie sein Zusammenhang mit der Willkür. (2.) wird eine

Ausführung über die Dialektik des Endlichen und Unendlichen
folgen. Dies als Vorbereitung der Frage nach dem Verhältnis des

Endlichen der Willkür zu dieser Dialektik (3.).

1

Zuerst gilt es, die Begriffe der Glückseligkeit und der Willkür noch
schärfer zu fassen. Beide sind Aspekte des leeren, abstrakten Ichs.

Die Glückseligkeit ist dieses Ich als vorgestellter Zweck. Alle
Unangemessenheit findet in dieser formellen Identität die Vorstellung
ihrer Auflösung; für die Triebe findet sich die Vorstellung ihrer
Befriedigung. Die Befriedigung ist als allgemeine vorgestellt, d. h. alle

Triebe sind dadurch möglicherweise angesprochen durch stets

dieselbe Vorstellung.
Die Willkür ist jenes leere Ich als wollender und zugleich nicht

wollender Wille. Er ist nur wirklich indem er eine Besonderheit will,
sich zu dieser Besonderheit macht. Zugleich ist ihm diese Besonderheit

gleichgültig. Ihm als formeller Allgemeinheit wird die bestimmte
Besonderheit zur formell allgemeinen Besonderheit überhaupt. Die

120



Willkür ist so wirklich in einer bestimmten Besonderheit, die ihr aber

zugleich eine gleichgültige mit allen anderen Besonderheiten ist. Die
Willkür ist so das formell allgemeine Ich, als wollender und zugleich
nicht wollender Wille.

Um nun auf das Verhältnis von Willkür und praktischem Gefühl

zu kommen, muß zuerst die Bedeutung der Triebe oder Neigungen
klargestellt werden. Die Besonderheit, zu welcher die Willkür sich

entschließt, ist die Besonderheit eines Triebes. Die Willkür ist also auch

Trieb, aber einziger, hervorgehobener, willkürlich aktualisierter
Trieb. Die Willkür ist der Wille, der zwischen Trieben oder

Neigungen wählt.

Die Willkür bestimmt sich selbst als ein Trieb. Die Triebe oder

Neigungen aber haben «dieselben Bestimmungen zu ihrem Inhalte
als die praktischen Gefühle». Den Unterschied zwischen Trieb und
Gefühl bestimmt Hegel so, daß beide zwar als Formen des Willens
«die an sich seiende Einheit der Allgemeinheit und der Bestimmtheit»

sind, sich aber durch die Formen der Vorgefundenheit (Gefühl)
und Gesetztheit (Trieb) dieser Einheit oder «Angemessenheit»
unterscheiden. Das praktische Gefühl wird sich so als ein Moment der

Triebe und der Willkür herausstellen.
Betrachten wir Hegels Bestimmung des praktischen Gefühls, um

von da aus wieder über die Triebe zur Willkür aufzusteigen. Die
konzentrierteste Bestimmung findet sich im § 472, der hier ganz
zitiert sei: «Das praktische Gefühl enthält das Sollen, seine

Selbstbestimmung als an sich seiend, bezogen auf eine seiende Einzelnheit, die

nur in der Angemessenheit zu jener als gültig sei. Da beiden in dieser

Unmittelbarkeit noch objektive Bestimmung fehlt, so ist diese

Beziehung des Bedürfnisses auf das Dasein das ganz subjektive und
oberflächliche Gefühl des Angenehmen oder Unangenehmen. »

Hegel unterscheidet also im Gefühl des Angenehmen und
Unangenehmen zwei Momente: Die Selbstbestimmung als an sich seiend

und eine seiende Einzelheit. Es ist wichtig zu sehen, daß die genannte
seiende Einzelheit nicht etwas außerhalb des Gefühls ist, auf das sich
dieses beziehen würde, sondern das Gefühl selbst. Darin liegt gerade
das Wesen des praktischen Gefühls, daß in seiner Beziehung auf sich

selbst seine Momente als die zwei Relate unterschieden werden: Es

selbst als seiendes und es selbst als an sich seiendes.

Das Gefühl als seiendes ist dessen Bestimmtheit, die zunächst
unmittelbar vorgefunden ist, dann aber durch den Willen gesetzt wird.

121
9 Studia Philosophica XXXIII



Das Gefühl als die seiende Einzelheit ist Dasein oder Zustand des

Gefühls. Hier ist der Ort, wo äußere Gegebenheiten, Naturbestimmtheiten,

auf den Willen ihren Einfluß haben. Die eine Seite der
Beziehung, die das Gefühl von Lust und Unlust ausmacht, die seiende

Einzelheit, ist also der sowohl unmittelbare, vorgefundene wie
gesetzte Zustand des Willens, hier des praktischen Gefühls.

Die andere Seite der Beziehung ist die Selbstbestimmung des

praktischen Gefühls als an sich seiend. Selbstbestimmung ist der
Begriff" des Willens, also auch des praktischen Gefühls. Daß sie hier an
sich seiend ist, zeigt im Unterschied zur seienden Einzelheit etwas

Allgemeines (genauer: etwas, das sich als Allgemeines herausstellen

wird), aber auch Wegseiendes an. Das Gefühl als an sich seiend ist
seine nichtseiende, aber seinsollende Seite. Dies ist der Ausdruck des

«Bedürfnisses».
Das Gefühl ist also Beziehung auf sich selbst, d. h. Beziehung des

Gefühls als nicht seienden auf sich als seiendes, Beziehung des

Bedürfnisses auf das Dasein. Diese Beziehung «enthält das Sollen»: Auf
der einen Seite ist das Nichtsein ein Seinsollen, auf der andern Seite

ist das Dasein ein Gültig-, bzw. Nicht-gültig-sein-Sollen. Das Gefühl
des (Un)angenehmen ist nun das Gefühl der (Un)angemessenheit des

Seins zum Sollen. (Man sieht hier, nebenbei bemerkt, daß das Extrem
des rein (Un)angenehmen das Gefühl verunmöglichen würde.)

Sowohl dem Sein wie dem Sollen fehlen, wie Hegel in dem zitierten
Paragraphen sagt, objektive Bestimmung. In der Tat ist der Begriff
der Angemessenheit (oder Einheit) hier keine zureichende Bestimmung,

um das Wesen des Gefühls auszudrücken. Der Gegensatz
Sein - Sollen ist im Begriff des Willens gegeben. Dies ist aber nur der

formale Gegensatz. Es kann nicht gelingen, in diesem formalen Gegensatz

auch noch den so oder so, angenehm oder unangenehm,
entschiedenen Unterschied von Sein und Sollen auszudrücken. Der Unterschied

von Lust und Unlust bleibt im Gefühl. In diesem Sinn sei hier
von der «Irrationalität des praktischen Gefühls» gesprochen.
«Angemessenheit» bleibt nichts anderes als nur ein anderer Ausdruck für
das «Angenehme». Worin besteht aber die Angemessenheit? Woher
erhält das Sollen seine Richtung auf ein Gesolltes? Diese Fragen
bleiben unbeantwortet. Betrachten wir das Sollen noch näher. Die
Selbstbestimmung ist die Bestimmung (Veränderung) des Seins
gemäß dem Nichtsein, dem Sollen. Dies Sollen ist also zunächst negativ
charakterisiert: Es ist ein Sollen, insofern es ein Nichtsein ist. Es ist

122



ein Mangel, dem abgeholfen werden soll. Der Mangel liegt genauso
im Sein, denn Sein und Sollen sind ja aufeinander bezogen. Der
Mangel des Seins ist, daß es nicht das Sollen ist, und umgekehrt. Das

Sollen als Bedürfnis ist der Mangel des Seins, nämlich dessen fehlende

Allgemeinheit. Das Sollen gibt aber keinen Hinweis auf die Kriterien der

Angemessenheit bzw. Unangemessenheit des Seins zu ihm.

Das praktische Gefühl ist an sich identisch mit sich selbst. Für sich
ist es aber zerrissen in ein Dasein, dem es selbst als Sollen entgegensteht.

Gesollt ist letztlich die Identität, aber die Unterschiede im
Gegensatz, das Vorkommen angenehmerer und unangenehmerer
Gefühle ist rätselhaft. Hegel, der hier diese Rätselhaftigkeit nicht
ausdrücklich erwähnt, schreibt das Fehlen objektiver Bestimmung von
Sollen und Sein der Unmittelbarkeit des Gefühls zu. Aber auch im
weiteren Fortgang wird das Geheimnis nicht gelüftet.

Dieser merkwürdige Umstand kann hier vorläufig eine einfache

Erläuterung finden : Hegel spricht zwar vom Gefühl des Angenehmen
und Unangenehmen. Eigentlich müßte er aber vom Angenehmer««
und Unangenehmeren sprechen. Der Wille befindet sich ja immer in
der Bewegung, die durch den Gegensatz von unmittelbar
vorgefundener und gesetzter Bestimmtheit bezeichnet wird. Dieser Gegensatz

hat eine zeitliche wie unzeitliche Bedeutung. Jedes Gefühl ist
daher relativ auf seinen zeitlichen Vor- und Nachgänger. Das reine
Extrem der Identität von Sollen und Sein bringt diese Bewegung zur
Ruhe. Diese Ruhe ist aber das eigentlich Gesollte. (D. h. aber auch:
Sie ist nicht gesollt im Sinn von nur gesollt.) Gesollt ist nicht ein weiteres

Sollen, sondern die Negation des Sollens im Sein, d. h. das Aufhören
des Wollens, das Aufhören des Unangenehmen wie des Angenehmen.
Nur die Extreme: Identität und Nichtidentität sind dem Denken

faßbar, aber die Unterschiede in der Nichtidentität bleiben dem

subjektiven Gefühl vorbehalten.
Weiter ist jetzt der Zusammenhang von Gefühl und Willkür zu

betrachten. Das Gefühl ist unmittelbar gegeben. Dies widerspricht
der Selbstbestimmung des Willens. Die Triebe und Neigungen
setzen daher, was im Gefühl nur gegeben ist. Die Triebe finden sich

unmittelbar als sich setzende vor. Erst die Willkür ist der
reflektierende Willen, der zwischen den Trieben wählt und das Gewählte
in der oben beschriebenen Weise auf die Vorstellung der
Glückseligkeit bezieht. Daraus wird klar, daß die Willkür das Moment des

Gefühls des Angenehmen und Unangenehmen in sich hat.

123



Die Willkür enthielte ohne das praktische Gefühl nur den leeren

Gegensatz von bestimmter Einzelheit und der an sich seienden

Glückseligkeit. Die Entscheidung, was als zur Glückseligkeit
beitragend hervorgehoben werden solle, ist nur möglich durch den im
Gefühl liegenden Unterschied des Angenehmen und Unangenehmen.
So sagt Hegel : «... da die Glückseligkeit den affirmativen Inhalt allein
in den Trieben hat, liegt in ihnen die Entscheidung, und es ist das

subjektive Gefühl und Belieben, was den Ausschlag geben muß,
worein es die Glückseligkeit setze. »

Hegel hat die Irrationalität dieser Entscheidung nicht eigens

hervorgehoben, doch läßt sich zeigen, daß er mit ihr gerechnet hat. In
jener bereits zitierten Stelle über den Widerspruch der Willkür ist vom
Widerspruch zwischen erwählter Besonderheit und nichtiger
Besonderheit die Rede. Dieser Widerspruch, daß das Gewollte gleichgültig

ist, daß der Wille selbst zufällig ist, daß er will und zugleich nicht
will, ist nicht einfach ein äußerlicher Aspekt der Willkür, sondern sie

ist selbst dieser Widerspruch. Allgemein gesagt handelt es sich um
den Widerspruch zwischen Allgemeinem und Besonderem. Die
Willkür ist der Widerspruch, beides zu sein, und zwar so, daß eines

das andere ausschließt. Dies könnte eine Bestimmung sein, die den

Willen weiter nicht berührte: Das Gewollte könnte gewollt und in
anderer Hinsicht gleichgültig und zufällig sein. Es ist aber zugleich, als

eines und dasselbe auch gleichgültig und zufällig. Dies ist nur so zu
erklären, daß die Willkür, die ja reflektierender, denkender Wille ist,
sich in diesem Widerspruch auf ihr Moment des Gefühls von Lust
und Unlust bezieht. Dieses Gefühl ist aber nicht in das Denken zu
übersetzen, weshalb die Entscheidung des Gefühls dem Willen als
denkendem zufällig und gleichgültig ist. Der Entschluß der Willkür
ist notwendig nur ein möglicher: Er hätte auch anders ausfallen können.
Mit andern Worten: die Willkür ist der Widerspruch, zufälliger Wille
zu sein.13 Diese Zufälligkeit ist begründet in der Irrationalität des

praktischen Gefühls.

2

Das, worauf es für unsere Untersuchung nun ankommt, ist das

Verhältnis der Willkür zum wirklich freien Willen. Im letzteren ist

13 Gr. §§ 14-16.

124



der Widerspruch der Willkür versöhnt. Die Frage ist, inwiefern er
versöhnt sei. Genauer: Sind Willkür und Glückseligkeit in ihrem

ganzen Umfang (ohne Ausschluß des praktischen Gefühls) Momente

(in dem zu erörternden spezifisch Hegeischen Sinn) des wirklich
freien Willens?

Um diese Frage zu beantworten, ist es unerläßlich, die logischen
Bestimmungen, die hier zugrundeliegen, in der Logik (I., 1. Abschnitt,
2. Kapitel) genauer zu betrachten. Was uns hier an der Willkür
interessiert, ist ihre Natur im Hinblick auf die Versöhnung ihres

Widerspruchs im wirklich freien Willen. Ihr Widerspruch ist aber der

Widerspruch eines unendlichen Progresses. Dieser wird in der Logik
im angeführten Kapitel thematisch, im Zusammenhang der
Darstellung der schlechten und der wahrhaften Unendlichkeit. Hegel
spricht hier von «so vielen Gestalten und Anwendungen», in denen

der unendliche Progreß als ein Letztes gelte.14 Eine solche

«Anwendung» liegt vor im Verhältnis von Willkür und Glückseligkeit.
Vom wahrhaft Unendlichen heißt es:15 «Wie also das Unendliche

in der Tat vorhanden ist, ist [es,] der Prozeß zu sein, in welchem es

sich herabsetzt, nur eine seiner Bestimmungen, dem Endlichen gegenüber

und damit selbst nur eines der Endlichen zu sein, und diesen

Unterschied seiner von sich selbst zur Affirmation seiner aufzuheben

und durch diese Vermittlung als wahrhaft Unendliches zu sein.»
Die genannten Bestimmungen des Unendlichen sind das Endliche

und das Unendliche. Das wahrhaft Unendliche setzt sich also herab,
das Unendliche als dem Endlichen gegenüber zu sein. Durch diese

Gegenüberstellung zeigt sich aber, daß beide Bestimmungen, sowohl
das Endliche wie das Unendliche, Endliche sind. Das Unendliche ist

so, dem Endlichen gegenüber, selbst ein Endliches. Die Vermittlung,
durch die das wahrhaft Unendliche jener Prozeß ist, ist also eine

Vermittlung des Endlichen (bzw. Unendlichen) durch sich selbst.

Ebenso wie das Unendliche das Endliche ist, ist das Endliche das

Unendliche. Sie sind Eines und Verschiedene. Das wahrhaft
Unendliche ist die Einheit dieser Einheit und Verschiedenheit, aber die
Einheit nicht als «abstrakte, bewegungslose Sichselbstgleichheit».
Sondern das Unendliche ist, «wie seine beiden Momente, vielmehr

11 L. I. 130.
16 a.a.O. 138.

125



wesentlich nur als Werden, aber das nun in seinen Momenten weiter

bestimmte Werden.»16
Diesen Begriff des Unendlichen hat Hegel deutlich gemacht aus der

Natur des Endlichen und seinem Übergehen ins Unendliche. Das

Endliche ist widersprüchlich. Denn daß das Endliche ist, enthält den

Widerspruch von Sein und Nichtsein. Das Nichtsein macht die Natur,
das Sein, des Endlichen aus.17 Dieser Widerspruch ist näher besehen

der Widerspruch von Schranke und Sollen. Das Endliche soll sein.

Dies ist sein Ansichsein, das, wenn es seiner Endlichkeit entgegengesetzt

wird, seine Bestimmung und sein Sollen ist. Das Endliche soll

sein, aber es hat an ihm selbst sein Anderes. Die Grenze oder Qualität,
die es durch das Andere hat, ist es selbst. Es ist daher vergänglich,
nicht in dem Sinn, daß es möglicherweise vergehen wird, sondern in
dem Sinn, daß es bereits vergangen ist. Diese Grenze des Endlichen,
als dem Sollen entgegengesetzt, ist die Schranke. Das Endliche ist die

Beziehung von Sollen und Schranke aufeinander. Das Sollen ist nur
in Beziehung auf die Schranke, welche seine Negation ist. Umgekehrt
ist die Schranke nur in Beziehung auf ihre Negation, das Sollen. Das

Endliche ist somit in einer neuen Form vergänglich: «Das Endliche
ist so der Widerspruch seiner in sich; es hebt sich auf, vergeht.»18 Das

Endliche ist der Widerspruch zwischen sich als Sollen und sich als

Schranke. Zu sehen ist jetzt, daß das Endliche, das sich durch diesen

Widerspruch selbst zum Verschwinden bringt, sich selbst, und damit
sein Anderes: das Unendliche, wird.

Das Endliche ist der Widerspruch von Sollen und Schranke.
Dadurch hebt es sich selbst auf, aber es wird nicht zu nichts, sondern die
widersprechenden Momente sind so aufeinander bezogen, daß sie

nicht nur untrennbar, sondern auch ununterscheidbar sind. Das eine

Moment ist auch das andere. Das Sollen ist als nur ein Sollen auch die
Schranke. Die Schranke ist nicht nur Grenze, sondern weist über
sich hinaus und drückt so auch das Sollen aus. Beide Momente sind
die «Entzweiung des Ansichseins und des Daseins».19 Das Sollen ist
diese Entzweiung als das Ansichsein, das nicht auch das Dasein ist.

Die Schranke ist diese Entzweiung als das Dasein, das nicht auch das

10 a.a.O.
17 a.a.O. 117.
18 a.a.O. 124f.
19 a.a.O. 125.

126



Ansichsein ist. Beide Bestimmungen gehen in einander über. Ihre
Entgegensetzung fällt dahin, und gleichzeitig auch jene Entzweiung,
die aus der Entgegensetzung hervorgeht. Das Vergehen des

Endlichen ist das Werden seiner Identität mit sich selbst: das Unendliche.
Das Endliche geht also über in das Unendliche. Das Unendliche ist

aber, als dem Endlichen entgegengesetzt, selbst ein Endliches.
Endliches und Unendliches gehen in einander über und das wahre
Unendliche ist der Prozeß, in dem beide als Momente, als Ideelle
aufgehoben sind, die Vermittlung, durch welche ihr Widerspruch versöhnt
wird.

Die Begriffe der Idealität und der Vermittlung sind für das
Verständnis des wahrhaften Unendlichen entscheidend. Hegel sagt20:

«Was also vorhanden ist, ist in beiden (sc. Endlichkeit und
Unendlichkeit) dieselbe Negation der Negation. Aber diese ist an sich

Beziehung auf sich selbst, die Affirmation, aber als Rückkehr zu sich

selbst, d. i. durch die Vermittlung, welche die Negation der Negation
ist.» Ferner: «Die Negation ist so als Idealität bestimmt; das Ideelle
ist das Endliche, wie es im wahrhaften Unendlichen ist, - als eine

Bestimmung, Inhalt, der unterschieden, aber nicht selbständig seiend,

sondern als Moment ist. Die Idealität hat diese konkretere Bedeutung,
welche durch Negation des endlichen Daseins nicht vollständig
ausgedrückt ist. »21

Das Endliche ist im wahrhaften Unendlichen nicht nur negiert; dies

würde auch vom schlechten Unendlichen gelten. Es ist zwar negiert,
aber die Entgegensetzung, welche dieses Negation bedeutet, ist ihrerseits

wieder negiert. Negation der Negation bedeutet auch: Negation
der Entgegensetzung. Durch die Negation der Entgegensetzung werden

die Entgegengesetzten vermittelt. Das Resultat der Vermittlung
enthält sie als Momente, als Ideelle, Aufgehobene.

Dieses Negieren und Aufbewahren in Einem ist so zu verstehen:
Wie bereits dargestellt gehen das Endliche und das Unendliche in
einander über. Von beiden gilt aber, daß sie in diesem Übergehen
nicht vergehen. Sie werden nicht von einer ihnen äußerlichen Macht
aufgezehrt, sondern sie heben sich selbst auf. Dadurch sind schon
beide Seiten angetönt: Siç.heben sich auf: Negation. Sie heben sich auf:
Aufbewahrung.

20 a.a.O. 135.
21 a.a.O. 139.

127



Das ist aber erst eine Seite. Sie heben sich auf - aber im Andern.
Beide negieren sich in ihrer Negation. Dadurch werden beide zu dem

gleichen Prozeß der Affirmation, zu der Identität mit sich als Rückkehr

zu sich. Die Extreme sind nun Momente im selben Prozeß.

Wichtig ist, daß beide zunächst isoliert betrachtet wurden. Nur aus
dieser Isolierung ergab sich ihre Einheit, die an sich schon da war.
Die jetzt entstandene Einheit wurde aus den zwei Einheiten der
Extreme mit sich, die sich als eine Einheit erwiesen. Von Extremen
kann jetzt nicht mehr die Rede sein, da sich beide selbst aufgehoben
haben. Ihre Vermittlung enthält sie als Momente: Sie sind
unterschieden von einander und von ihrem Resultat, insofern negiert, aber
nicht aus dem Resultat ausgeschlossen. Diese Einheit von Zugehörigkeit

und Negation, die Idealität, ist nur verständlich durch den

Begriff des Prozesses, ebenso wie die Vermittlung, die Identität mit sich

als Rückkehr zu sich.

Das Endliche gehört zum wahrhaften Unendlichen als etwas, das

im Vergehen sich selbst wird und in dieser Identität mit sich selbst

auch die Identität mit seinem Andern ist. Damit ist auch die Idealität
des Endlichen bezeichnet, in welche Hegel die Versöhnung der

Widersprüche des Endlichen und Unendlichen legt. In erster Linie
ist damit der Widerspruch des unendlichen Progresses gemeint.

Der Verstand faßt das Endliche und Unendliche nicht als Momente,
die beide, jedes für sich, ihre Einheit mit dem andern zeigen, sondern

er hält fest an dem Unterschied, daß das eine vor dem andern den

Vorzug des Ansichseins habe.22 Dieser Unterschied ist der von Realität

und Negation, weshalb Hegel hier von der Beziehung der
qualitativen Verschiedenheit des Endlichen und Unendlichen spricht.
Realität ist die Qualität als Seiende, die Negation ihr Nichtsein. Der
Verstand verfälscht das Endliche und Unendliche, indem er «ihre
Beziehung aufeinander als qualitative Verschiedenheit» festhält. Die
Auflösung des Widerspruchs ist aber nur möglich durch die Negation
der qualitativen Bestimmtheit von beiden, d. h. : durch die Negation
der Entgegensetzung von Sein und Nichts im Verhältnis von
Endlichem und Unendlichem. Was sich für den Verstand aus der Trennung

beider ergibt, ist der unendliche Progreß.23

22 a.a.O. 134f.
23 vgl. auch für das Folgende: a.a.O. 127fif., bes. 130, 132, 135.

128



Schon im Unendlichen des Verstandes scheint der Widerspruch
des Endlichen versöhnt zu sein, denn «in der Unendlichkeit ist die

Befriedigung vorhanden, daß alle Bestimmtheit, Veränderung, alle
Schranke und mit ihr das Sollen selbst verschwunden, als

aufgehoben, das Nichts des Endlichen gesetzt ist.» Es zeigt sich jedoch, daß
das Endliche nicht verschwunden ist. Das Unendliche ist zwar, als

Negation des Endlichen, Negation der Negation. Aber hier wird es nicht
als solche aufgefaßt. Indem jetzt das Unendliche das allein Reale sein

soll, wird es vom Endlichen getrennt und fällt nur in seiner «qualitativ

unmittelbaren Beziehung auf sich» in Betracht. Diese Beziehung
auf sich nennt Hegel qualitativ unmittelbar, weil in ihr das Sein
zunächst nicht dem Nichts gegenüber steht. Weil es aber unmittelbar mit
ihm Eins ist, treten beide, weil sie unterschieden sind, auseinander. So

ist also das Unendliche das Sein, und es zeigt sich, daß es die Negation
an ihm hat, weil es «das Endliche als ein Anderes sich gegenüber hat.»
Das Unendliche ist also nicht als Negation der Negation, sondern als

einfache oder erste Negation. Dies ist die Bedeutung der «schlechten
Unendlichkeit».

Damit stehen sich zwei unversöhnte Gegensätze gegenüber: «Es

gibt zwei Welten, eine unendliche und eine endliche». Das
Unendliche hat alle Bestimmtheit negiert, es ist das leere Jenseits des

Endlichen.
Auf der andern Seite ist auch das Endliche einfache Negation. Es

ist «die Negation als die Bestimmtheit am Dasein ; es ist nicht Negation
der Negation; sondern die erste Negation».24 Das Endliche ist in
dieser Beziehung auf das schlechte Unendliche ein Endliches,
«welches sein Ansichsein nicht an seinem Dasein, das ein bestimmtes

ist, hat», sondern sein Ansichsein ist «ein Jenseits seiner».25 Das

heißt, daß die Negativität des Endlichen nur dieselbe ist, wie die des

Unendlichen. Es gibt nur eine Negativität, nämlich die Grenze,
welche Grenze sowohl des Endlichen wie des Unendlichen ist. Das

Unendliche ist so selbst ein Endliches, wenn auch ein endliches
Unendliches.

Auf dieser Grundlage des schlechten Unendlichen entsteht die

«Wechselbestimmung des Endlichen und Unendlichen». Beide sind

außereinander, aber durch die Negation aufeinander bezogen. Es ist

24 L. 1812, 81.
26 a.a.O. 82.

129



nichts vorhanden als das Hinüber und Herüber - «und so fort ins

Unendliche». «Diese Wechselbestimmung ist es, welche näher im
Quantitativen als der Progreß ins Unendliche auftritt, der in so vielen
Gestalten und Anwendungen als ein Letztes gilt, über das nicht mehr
hinausgegangen wird, sondern angekommen bei jenem: Und so fort
ins Unendliche, pflegt der Gedanke sein Ende erreicht zu haben.»20

Die Wendung dieses Zitates : «näher im Quantitativen», (die in der
zweiten Auflage fehlt), nimmt den oben hervorgehobenen Umstand
auf, daß die Negativität des Endlichen nur die des Unendlichen sei.

In diesem unendlichen Progreß treten keine verschieden bestimmte
Inhalte auf, denn diese sind nur äußerlich, quantitativ, festzuhalten.
Deshalb nennt Hegel den Progreß auch «langweilig» (wie im
Hinblick auf seine wichtige «Anwendung» im Bereich des Willens). Die
Offenheit für «das Endliche, den Kreis der seienden Bestimmtheiten,
der Realitäten» ist zugleich die Verschlossenheit gegen die
Unterschiede der Bestimmtheiten untereinander. Aus diesem Grund betrifft
der unendliche Progreß nur das Endliche und sein Anderes als das

endliche Unendliche, nicht aber als ein anderes Endliches. Denn die
unendlich vielen (was auch eine Bedeutung des unendlichen
Progresses sein könnte) Endlichen stehen nur als Endliche überhaupt dem
Unendlichen gegenüber.

3

Die Willkür als Progreß ins Unendliche hat Hegel im § 478 der
Enzyklopädie von 1830 dargestellt. Dieser beginnt: «Der Wille ist als

Willkür für sich frei, indem er als die Negativität seines nur unmittelbaren

Selbstbestimmens in sich reflektiert ist.» Als «unmittelbares
Selbstbestimmen» ist der Wille Trieb oder Neigung.27 Die
Angemessenheit des Willens als seiender Bestimmtheit zu sich als Bedürfnis
ist hier nicht nur vorgefunden, sondern durch ihn selbst gesetzt. Dadurch
ist der Wille insofern das Resultat seiner Selbstbestimmung. Das

heißt, daß der Wille in Gegensatz getreten ist zu seiner bloßen Vor-
gefundenheit und die Tätigkeit übernommen hat, seine Vorgefunden-
heit ständig zu negieren. Der Wille ist so der Prozeß der Negation
der Vorgefundenheit, die selber wieder zur Vorgefundenheit wird und

26 a.a.O. 84.
27 Enz. § 473.

130



wieder negiert wird. Dieser Prozeß ist der Wille als Trieb im Unterschied

zum praktischen Gefühl. Das praktische Gefühl hat hier eine

doppelte Bedeutung. Es ist das Moment der Vorgefundenheit des

Willens, hat aber den entscheidenden Einfluß auf die Veränderung
der Vorgefundenheit in die Gesetztheit, indem ja auch der Wille als

Gesetzter zum Vorgefundenen wird, also vom praktischen Gefühl
bestimmt ist. So ist also im Selbstbestimmen des Willens als Trieb das

praktische Gefühl, als der Selbstbestimmung nur in der einen Hinsicht

entgegengesetzt, aufgehoben.
Die Selbstbestimmung ist damit auf der Stufe der Unmittelbarkeit.

Erst als Willkür tritt der Wille selbst seiner Selbstbestimmung
entgegen. Die Willkür ist denkender oder reflektierender Wille: «Der
Wille als denkend und an sich frei, unterscheidet sich selbst von der
jBesonderheit der Triebe und stellt sich als einfache Subjektivität des

Denkens über deren mannigfachen Inhalt; so ist er reflektierender

Wille.»28
Der Wille, von Anfang an als ein Verhältnis seiner zu sich selbst

bestimmt, geht damit in eine neue Form dieses Verhältnisses ein. Sowohl
als praktisches Gefühl wie als Trieb war er das Verhältnis seiner als

Seienden zu sich als Ansichseiendem, bzw. Nichtseiendem oder
Seinsollendem. Dies gilt noch jetzt, doch ist jetzt dieses Verhältnis
vorherrschend als Wahl bestimmt. Dadurch ist der Wille wählender

Wille, d. h. Willkür. Der Wille als Ansichseiender ist nun
reflektierender Wille. Er steht als «Negativität seines nur unmittelbaren
Selbstbestimmens» sich selbst als Wirklichem, Besonderem, Trieb,
gegenüber.

Dadurch hat sich die äußerste Zuspitzung der Widersprüchlichkeit
des Willens vorbereitet. Einerseits ist er nur durch die Wahl wirklich:
«Eine Besonderheit des Triebs ist auf diese Weise nicht mehr
unmittelbar, sondern erst die seinige, indem er sich mit ihr zusammenschließt

und sich dadurch bestimmte Einzelnheit und Wirklichkeit
gibt. Er ist auf dem Standpunkt, zwischen Neigungen zu wählen, und
ist Willkür.»29

Auf der andern Seite ist nun aber das Verhältnis von Wählendem
und Gewähltem so beschaffen, daß die Wahl, der Beschluß, unmöglich

ist, d. h., daß der wählende Wille nur als vollendeter Widerspruch

28 Enz. § 476.
29 Enz. § 477.

131



existiert. Hegel berührt dieses Verhältnis im zweiten Satz des

anfangs zitierten § 478: «Insofern jedoch der Inhalt, in welchem sich
diese seine formelle Allgemeinheit zur Wirklichkeit beschließt, noch
kein anderer als der der Triebe und Neigungen ist, ist er nur als

subjektiver und zufälliger Wille wirklich. » (Der Widerspruch der Willkür

ist hier mit dem Begriff der Zufälligkeit ausgedrückt. Daß der
Wille als Zufälliger ein Widerspruch ist, hat Hegel besonders in der

Einleitung zur Rechtsphilosophie zu seiner Darstellung benützt.30)
Die Unmöglichkeit des Wählens scheint hier einseitig auf den Inhalt

zurückzugehen, nämlich insofern dieser der Inhalt der Triebe und
Neigungen ist. Ebenso muß aber betont werden, daß die Allgemeinheit

der Willkür, wie Hegel nur beiläufig erwähnt, eine formelle
Allgemeinheit ist. Das allein würde genügen, um zu zeigen, daß das

Wählen unmöglich ist. Die Negativität der formellen Allgemeinheit
ist nämlich in dem Sinn auch die Negativität des Besonderen (hier:
des unmittelbaren Selbstbestimmens), daß das Besondere durch keine
andere Negativität in Betracht fallen kann, als durch die des formell
Allgemeinen. Das heißt aber nichts anderes, als daß die Unterschiede
des in großer Mannigfaltigkeit auftretenden Besonderen außer Betracht
fallen. In dieser unterschiedslosen Masse von Gleichen,
Gleichgültigen, ist aber eine echte Wahl unmöglich.

Warum zieht aber Hegel den Inhalt heran als Grund für die
Widersprüchlichkeit des wählenden Willens Die Willkür, begründet Hegel
so, sei «nur als subjektiver und zufälliger Wille wirklich». Daß er
subjektiv ist, läßt sich aus dem Inhalt begründen. Wenn der Wille
sich zur Wirklichkeit beschließt, erhält er dieselbe Subjektivität wie
der Inhalt. Dieser ist hier der Inhalt der Triebe und Neigungen. Der
wird subjektiv genannt, weil er auf dem ganz einzelnen, an das

Individuelle eines Subjekts gebundenen, Gefühl beruht. Inwiefern
kann nun aber von «zufällig» die Rede sein? Mit dem Zufälligen
meint hier Hegel das rcar-Mögliche, das, was so oder auch anders sein

kann. Da diese Zufälligkeit nichts anderes ist als die formelle Möglichkeit,

muß hier die Allgemeinheit der formellen Möglichkeit vorausgesetzt

sein. Wenn der Inhalt allein betrachtet wird, kann diese

Voraussetzung jedoch nicht vollzogen werden, da sie erst an sich
vorhanden ist. Mit der Willkür als dem reflektierenden Willen sind

nun aber die formelle Möglichkeit (die formelle Allgemeinheit des

30 Gr. besonders §§ 15-17.

132



Denkens) und das Mögliche auseinandergetreten. Indem sich die
Willkür so von sich unterscheidet, wird sie als Wirkliche zur nur-

Möglichen, d. h. Zufälligen. Das Prädikat der Zufälligkeit der Willkür

läßt sich also nicht aus dem Inhalt der Willkür begründen,
sondern aus deren formellen Allgemeinheit.

So scheint es aber zunächst nur. Es muß nun wieder berücksichtigt
werden, was Hegel nicht explizit ausspricht und was wir die
«Irrationalität des praktischen Gefühls» genannt haben. Dadurch kann
neben dem Widerspruch zwischen dem Willen als Allgemeinem und
als Besonderem auch der Widerspruch zwischen dem Willen als

Denken und als Gefühl artikuliert werden. Es zeigt sich, daß auch der
Inhalt der Willkür, nicht nur ihre formelle Allgemeinheit, ihre
Zufälligkeit konstituiert. Dies auf folgende Weise:

Der denkende (d. h. aus dem Besonderen heraus in sich und in eine
abstrakte Allgemeinheit reflektierte) Willen muß sich zur Wirklichkeit

beschließen. Er muß sich zum Besonderen machen, damit er der
denkende, in sich reflektierte, sein kann. Nur als Wählender ist er
denkend. Natürlich darf hier nicht die Vorstellung aufkommen, ein

Allgemeines habe eine Auswahl von Besonderem vor sich und müsse

sich nun dazu entschließen, sich zu einem von ihnen zu machen.
«Wählen» heißt vielmehr, daß die Willkür, die immer schon wirklich
ist, ihre Allgemeinheit und ihre Besonderheit in sich vereinige. Sie muß
in der Besonderheit sich selbst verwirklichen, und sie muß in dem

Prozeß, als welchen wir dieses Besondere, nämlich das unmittelbare
Selbstbestimmen, kennengelernt haben, ihre Allgemeinheit wiederfinden.

Jener Prozeß ist aber bestimmt durch das praktische Gefühl.
Dessen Irrationalität bestimmt die Unterschiede im Besonderen, die
bestimmte Richtung, in der der Prozeß verläuft. Daß es, wie oben

bemerkt, für die formelle Allgemeinheit keine Unterschiede, sondern

nur Gleich-gültigkeit gibt, ist hier weniger prägnant, als der
Umstand, daß die Unterschiede durch das praktische Gefühl bestimmt
sind. Es ist dem Denken unmöglich, sich in dem durch das praktische
Gefühl bestimmten Prozeß wiederzufinden. Oder anders gesagt: In
A findet sich das Denken ebenso wie in B. Es kann also nicht die Rede
davon sein, daß sich die Willkür in A oder in B verwirkliche. A könnte
auch B sein, ist also zufällig. Zufall und Wahl schließen sich aber aus.
Das Wählen ist daher unmöglich, die Willkür ist ein Widerspruch.
Der § 478 endigt daher folgendermaßen: «Als der Widerpsruch, sich

in einer Besonderheit zu verwirklichen, welche zugleich für ihn eine

133



Nichtigkeit ist, und eine Befriedigung in ihr zu haben, aus der er
zugleich heraus ist, ist er zunächst der Prozeß der Zerstreuung und des

Aufhebens einer Neigung oder Genusses durch eine andere und der
Befriedigung, die dies ebensosehr nicht ist, durch eine andere ins
Unendliche.31 Aber die Wahrheit der besonderen Befriedigungen ist die
allgemeine, die der denkende Wille als Glückseligkeit sich zum Zwecke
macht. »

Glückseligkeit und Trieb stehen sich als Endliches und schlechtes

Unendliches in unversöhnlichem Gegensatz gegenüber. Die Willkür
ist der unendliche Progreß, nämlich der Versuch des Unmöglichen,
die beiden zu vereinigen. Der unendliche Progreß, unter dem Hegel
ja das endlose Wechseln zwischen dem Endlichen und dem endlichen
Unendlichen versteht, hat hier folgende Gestalt: Die Glückseligkeit ist
die vollkommene Ruhe, das Erreichthaben jeglichen Sollens. Sie ist
aber, (sie wird ja auch eine Vorstellung des reflektierenden Denkens

genannt32), die Negation der Besonderheit, in welcher sich die Willkür
verwirklichen soll. Dieses Sollen der Verwirklichung ist unerreicht.
Die Willkür geht also zurück zum Endlichen. Hier soll sie sich
verwirklichen und zur Ruhe kommen. Indem sie sich aber verwirklicht,
hebt sie sich ab von sich selbst und erkennt sich als Widerspruch. Also

negiert sie die Endlichkeit und kehrt zurück zur leeren Unendlichkeit
der Glückseligkeit - «und so fort ins Unendliche».

Wie könnte sich die Willkür aus dem Widerspruch des unendlichen
Progresses befreien? Wenn wir an den Unterschied des schlechten
und des wahrhaften Unendlichen denken, könnte die Versöhnung so
aussehen: Die Willkür, als die Beziehung von Trieb und
Glückseligkeit aufeinander, enthielte nicht mehr die qualitative Entgegensetzung

der beiden, sondern wäre als wahrhaftes Unendliches der
Prozeß des Ubergehens des einen ins andere. Beide wären im
Unendlichen aufgehoben, d. h. nicht einfach negiert, sondern als flüssige
Momente das Werden der Einheit mit dem Andern. Der Übergang
vom Einen zum Andern wäre kein unvermittelter Sprung, sondern
beide wären nichts anderes als dieses Ubergehen selbst. Es zeigt sich

aber, daß diese Konstruktion eines Willens, der ohne Widerspruch
doch vom praktischen Gefühl mitbestimmt wäre, an der Natur
des praktischen Gefühls scheitert.

81 Der Satz steht bei Hegel in dieser grammatikalischen Unkorrektheit.
88 Enz. § 479.

134



Der Gegensatz zwischen der Endlichkeit (Trieb) und der
Unendlichkeit (Glückseligkeit) der Willkür ist unversöhnlich, weil er
durch das praktische Gefühl zum Gegensatz von Differenz und
Indifferenz vertieft ist. Dies ist so zu verstehen: Dem unbestimmten
Unendlichen steht nicht nur das Endliche gegenüber, sondern dieses

Endliche enthält die Differenz zu seinem Andern, welches nun aber
nicht das Unendliche, sondern ein anderes Endliches ist. Dieses

Andere kann nicht als Gleiches aufgefaßt werden, wie das der Fall
wäre, wenn es sich bei dem, was hier dem Unendlichen gegenübersteht,

einfach um die Negation desselben handeln würde. Das

Endliche, um das es hier geht, enthält den Unterschied des Angenehmen
und des Unangenehmen. Wegen dieser Differenz liegt ein
unversöhnlicher Gegensatz zum Unendlichen vor. Denn dieses ist nicht
einfach die Negation des Endlichen, sondern es ist darüber hinaus
noch hinsichtlich des erwähnten Unterschiedes das Indifferente. Von
einem zum andern führt daher kein Weg. Wird an der Willkür
festgehalten, so ist der Widerspruch des unendlichen Progresses in der
Tat «das Letzte», wie Hegel polemisch gegen den Verstand sagt.33

Hier ist diese Endgültigkeit aber keiner «Verfälschung durch den
Verstand»34 zuzuschreiben, sondern der Natur des praktischen
Gefühls in ihrem Verhältnis zur Allgemeinheit oder Unendlichkeit der
Willkür.

Dieses Argument kann mit anderen Worten auch so formuliert
werden :

Das Endliche ist der Widerspruch zwischen Schranke und Sollen.
Daraus ergab sich sein Ubergehen ins Unendliche als eine der

Voraussetzungen des wahrhaften Unendlichen. Beim Endlichen des

praktischen Gefühls ist nun der Fall eingetreten, daß ein doppeltes
Sollen, und also auch eine doppelte Schranke, vorliegt. Das Sollen
ist 1. das Nichtsein der Allgemeinheit oder Identität mit sich (das

erste Sollen). Entsprechend ist die Schranke die Besonderheit. Das

zweite Sollen ist das Nichtsein des Gefühls als angenehmeren (vgl.
S. 86). Entsprechend ist die Schranke nicht nur das Besondere, sondern
das irgendwie, so oder so, gefärbte Besondere. Die beiden Sollen

liegen auf verschiedenen Ebenen, aber sie sind beide gleich
konstitutiv für das praktische Gefühl. Aus dieser Doppeltheit des Sollens

33 L. I. 130.
34 L. I. 134.

135



ergibt sich die Unmöglichkeit, daß der Widerspruch der Willkür im
wahrhaften Unendlichen versöhnt werde. Denn wie im Begriff des

unendlichen Progresses nur das erste Sollen enthalten ist, so ist auch
im wahrhaften Unendlichen nur das erste Sollen aufgehoben. Der
Widerspruch des zweiten Sollens bleibt davon unberührt.

Es hat sich gezeigt, daß die Auflösung des Widerspruchs des

unendlichen Progresses, wie sie in der Logik gezeigt wird, als Auflösung
des Widerspruchs der Willkür nicht gedacht werden kann. Wie steht
es aber mit dem Begriff des wirklich freien Willens : Enthält er diese

Versöhnung? Der Versuch, diese Frage zu beantworten, muß vom
Begriff der wahrhaften Unendlichkeit nicht absehen, denn Flegel hat
diesen dem freien Willen zugeordnet : « Der an und für sich seiende

Wille ist wahrhaft unendlich, weil sein Gegenstand er selbst, hiermit
derselbe für ihn nicht ein Anderes noch Schranke, sondern er darin
vielmehr nur in sich zurückgekehrt ist.»35 Die gestellte Frage könnte
damit bereits als beantwortet betrachtet werden: Aus dem gleichen
Grund, der das Eingehen der Willkür in die wahrhafte Unendlichkeit
verhindert, ist es auch unmöglich, daß sie zum freien, an und für sich
seienden Willen wird. Doch gilt es zu erfahren, ob damit eine Kritik
an Hegels Behandlung der Willkür im Ubergang zur Freiheit
verbunden werden muß. Hegels Äußerungen scheinen zunächst
undeutlich und widersprüchlich. So heißt es z. B. in der Anmerkung zu
§ 21 der Rechtsphilosophie, die Unmittelbarkeit der Natürlichkeit
sei in der Allgemeinheit «aufgehoben». In derselben Anmerkung ist
davon die Rede, daß das freie Selbstbewußtsein «sich von dem
Zufälligen und Unwahren abtut». Auch wenn es offensichtlich ist, daß
der Begriff des Aufhebens nicht immer die prägnantere Bedeutung
von Negation und Aufbewahrung36 hat, so könnte es doch scheinen,
daß Hegel hier mit dessen Verwendung den eigentlich zu sehenden
Sachverhalt des «Ab tuns » verschleiert.

«Der reflektierende Wille hat die zwei Elemente, jenes Sinnliche
und die denkende Allgemeinheit; der an und für sich seiende Wille
hat den Willen selbst als solchen, hiermit sich in seiner reinen
Allgemeinheit zu seinem Gegenstande .»37 Damit ist das Zusammenfallen

von Begriff und Gegenstand beim wirklich freien Willen be-

35 Gr. § 22.
38 L. I. 93ff.
3' Gr. § 21.

136



zeichnet. « In dieser Wahrheit seiner Selbstbestimmung, worin Begriff
und Gegenstand identisch ist, ist der Wille - wirklich freier Wille. »38

«Wirklich frei» ist zu verstehen als wirklich und frei, oder, mit
Worten der «Rechtsphilosophie»: nicht nur an sich, sondern auch
für sich frei. Diese Wirklichkeit der Freiheit hat der Wille dadurch,
daß er Inhalt und Zweck hat. Frei ist er, indem dieser Inhalt er selbst

ist. Er ist die Identität von Begriff und Gegenstand. Der Begriff des

Willens ist die Selbstbestimmung, der Gegenstand ist die Freiheit. Für
die Willkür fallen sie auseinander in das Sinnliche und das Allgemeine.
Die Selbstbestimmung ist hier das willkürliche Wählen im Hinblick
auf den Gegenstand: die Glückseligkeit. Dieser Hinblick führt weiter:
Die Willkür ist denkender Wille. Zwar gibt das Gefühl den
Ausschlag, «worein es die Glückseligkeit setze»39, aber die Triebe
stehen durch das Denken doch in solchen Verhältnissen zueinander,
die es erst erlauben, die Allgemeinheit der Glückseligkeit als Gegenstand

des Willens vorzustellen. Schon die Willkür will also Eines, ein

Allgemeines. Die bloß formelle Allgemeinheit dieses Gegenstandes
führt aber zu den bekannten Widersprüchen. Der Übergang zur
Freiheit liegt nun darin, daß die Allgemeinheit des Gegenstandes
konkret wird : er ist nun die « allgemeine Bestimmtheit des Willens an
ihm selbst, d. i. sein Selbstbestimmen selbst, die Freiheit.»40 Diese

Identität des Willens mit sich selbst wird allein durch das Denken
erreicht. «Diese allgemeine Bestimmung hat der Wille nur als seinen

Gegenstand und Zweck, indem er sich denkt, diesen seinen Begriff
weiß, Wille als freie Intelligenz ist.»41 Es ist deutlich geworden, daß
die Bestimmung durch das Gefühl, der «Ausschlag», den das

«subjektive Gefühl und Belieben» geben muß, keine Bedeutung hat, wenn
der Wille als wirklich freier betrachtet wird. Indem der Wille sich

selbst denkt, fällt die Willkürlichkeit hinweg und mit ihr auch das,

woran sie sich zeigte, nämlich die Triebe, unter denen und mit denen

gewählt wurde. Der freie Wille denkt nicht mehr an die Befriedigung
einer leeren Vorstellung mittels der Befriedigung von Trieben,
sondern hat in seinem Denken die Befriedigung gefunden. Ganz in
Ubereinstimmung mit der früher bezeichneten Eigenschaft der Ir-

38 Enz. § 480.
39 Enz. § 479.
40 Enz. § 480.
41 Enz. § 481.

137
10 Studia Philosophica XXXIII



rationalität des praktischen Gefühls ist dieses im wirklichen freien
Willen nicht in dem Sinn aufgehoben, daß es in dem Prozeß des

sich-selbst-Denkens ein Moment wäre. Vielmehr gilt, daß es als das

Unreine und Zufällige «abgetan» ist.
Man könnte Hegel vorwerfen, daß er dies an den entscheidenden

Stellen nicht deutlich gemacht, ja sogar vertuscht habe. Doch brauchen

wir nur an seine Erörterungen über den Zufall zu denken, um
zu sehen, daß es sich bei den obigen Ausführungen nicht um eine

Kritik an ihm handeln mußte, sondern um eine Akzentsetzung, die
hier nicht in seinem Interesse lag. Zwar heißt es im Zusatz zu § 145

der Enzyklopädie, die Willkür sei die zufällige Gestalt des Willens,
jedoch nur als dessen aufgehobenes Moment. Das kann aber nur von
einem Aspekt der Willkür gelten, nämlich von ihrer formellen Freiheit,

die in der wirklichen Freiheit enthalten ist. Andernfalls bliebe
es ja unverständlich, inwiefern die Willkür im Bereich des Geistigen
einen Bereich des Zufälligen bildet42, wo dem Denken eine Grenze

gesetzt ist43. So wie die Natur, als das Außersichsein der Idee,
Zufälligkeiten enthält, so auch der Geist, insofern er das Außersichsein
des Selbstbewußtseins ist, nämlich als Trieb. «Das Selbstbewußtsein
des Willens als Begierde, Trieb, ist sinnlich, wie das Sinnliche
überhaupt die Äußerlichkeit und damit das Außersichsein des

Selbstbewußtseins bezeichnet. »44

Damit ist gezeigt worden, daß die Endlichkeit der Willkür von der
Art ist, daß sie nicht als Ganzes, einschließlich des praktischen
Gefühls, sich als Unendliches erweisen kann. Ihre Widersprüche sind
in dem Maß unversöhnlich, als das praktische Gefühl existiert.

III
Die Willkür hat sich herausgestellt als widersprüchlich, als mit

einem Widerspruch behaftet. Es wäre nun aber ungenügend, diesen

Widerspruch nur als eine Bestimmimg der Willkür unter anderen
Bestimmungen zu sehen. Vielmehr ist es so, daß die Willkür eine
Gestalt des Widerspruchs darstellt. Der Ausdruck «Widerspruch der
Willkür» wird von Hegel nicht verwendet. Er würde die Vorstellung

42 Enz. § 145, Zusatz.
43 vgl. Enz. § 250, Anm.
44 Gr. § 21, Anm.

138



nahelegen, die Willkür sei etwas, an dem ein Widerspruch beobachtet
werden könne. Diese Vorstellung würde der «äußeren oder subjektiven

Reflexion» angehören, die den Widerspruch von der Willkür
weg- und auf sich nimmt.45 Der Widerspruch der Willkür darf aber
nicht so aufgefaßt werden, als ob er nur in der äußerlichen Betrachtung

liege und durch eine Korrektur derselben beseitigt werden
könne. Deshalb gebraucht Hegel andere Ausdrücke, die den
Umstand treffen, daß die Willkür der Widerspruch ist, wenn auch der

Widerspruch in einer bestimmten Gestalt. So heißt es z. B., die
Willkür sei «der Wille als der Widerspruch»46, oder sie erweise sich
«insofern als ein Widerspruch, als ,».47 Wenn also im Folgenden
der Kürze halber vom «Widerspruch der Willkür» die Rede sein

wird, so ist damit «der Widerspruch, welcher die Willkür ist»48
gemeint.

In Hegels Logik erscheint der Begriff des Widerspruchs in engem
Zusammenhang mit dem des Grundes. In der Logik der Enzyklopädie
nimmt das Grund-Kapitel sogar die Stelle des Widerspruch-Kapitels
der Großen Logik ein. In dieser ausführlicheren Entwicklung hat der
Übergang des Widerspruchs zum Grund die Zweideutigkeit, auf die
es in unserer Untersuchung über die Willkür ankommt. Diese

Zweideutigkeit des Übergangs zum Grund findet einen sprachlichen
Niederschlag, der im Folgenden immer konsequent angewendet
werden soll: Der genannte Übergang ist das in-den-Grund-Gehen
oder das zugrunde-Gehen. Um dies für die Betrachtung der Willkür
fruchtbar zu machen, müssen wir einen Blick auf den ersten Abschnitt
der Wesens-Logik werfen, wo Identität, Unterschied und Widerspruch

als Reflexionsbestimmungen entwickelt werden. Dabei werde ich
mich auf den ersten Teil des Kommentars zum Grund-Kapitel der
Großen Logik von Peter Rohs stützen.49

Der wesentliche Unterschied in den verschiedenen Auffassungen
von «Reflexion» läßt sich am Sprachgebrauch ablesen. Wird von
einer « Reflexion über...» geredet, so bedeutet dies, daß die
Reflexion zu etwas unabhängig von ihr Vorgegebenem hinzutritt.
Damit ist aber nicht nur dieses von der Reflexion Unterschiedene,

46 vgl. L. II. 58 ff.
40 Gr. § 15, Anm.
47 Enz. § 145, Zusatz.
48 vgl. Gr. § 17.

139



sondern insbesondere der Unterschied selbst von der Reflexion getrennt.
Der Unterschied wird so von der Reflexion vorausgesetzt. Ist aber die
Reflexion selbst das Unterschied Begründende, das Begrenzende und
Begrenzung Aufhebende, so wird Hegels Sprachgebrauch verständlich,

der nicht von «Reflexion über .», sondern meistens z. B. von
«Reflexion in .» redet.

Wie Rohs darlegt50, kann der Ausdruck «Reflexion über ...» nur
bis Fichte sinnvoll sein. Für Fichte war die Trennung von Reflexion
und Begrenzung wichtig: Das Ich kann nur über sich reflektieren,
wenn es schon begrenzt ist. Begrenztheit ist die Voraussetzung der
Reflexion. Seit Schelling und vor allem bei Hegel ist dann aber die

Bestrebung im Vordergrund, diese Trennung aufzuheben und die
Reflexion als das Begrenzende selbst zu verstehen.

Das Begrenzen setzt ein Jenseits der Grenze voraus. Begrenzen ist
immer zugleich ein Hinausgehen über die Grenze, Aufheben der
Grenze. Nach Rohs hat Schelling im «System des transzendentalen
Idealismus» die Reflexion als die dialektische Einheit von Begrenzen
und Hinausgehen über die Grenze gefaßt. Das Ich, das sich im
Anschauen seiner selbst auf sich bezieht, erfüllt diese Reflexions-
Struktur.

In Hegels Logik des Wesens findet sich eine entsprechende
Auffassung der Reflexion: Reflexion als dialektische Einheit von Identität

und Differenz. Die Reflexion bringt beides hervor und ist so der
Grund von Identität und Differenz. Dieser Grund, die Reflexion
überhaupt, ist Form, wenn auch Hegel diesen Namen für die real
vermittelte Reflexion aufgespart hat.51

Die Auffassung der Reflexion als dialektische Einheit von Identität
und Differenz wird von Hegel explizit folgendermaßen bestätigt:
«Der Unterschied ist das Ganze und sein eigenes Moment, wie die
Identität ebensosehr ihr Ganzes und ihr Moment ist. - Dies ist als die
wesentliche Natur der Reflexion zu betrachten. »52 Die Natur der
Reflexion besteht also darin, Identität und Unterschied beide sowohl
als Ganzes wie als Momente zu sein. Ein Vorrang des einen über das

49 Peter Rohs, Form und Grund, Hegel-Studien Beiheft 6, Bonn 1969,
11-122.

90 Rohs, a.a.O. bes. 49-52.
91 a.a.O. 62.

140



andere darf nicht behauptet werden. Identität von Identität und Differenz

ist ebenso die Reflexion wie Differenz von Identität und Differenz.

Das Festhalten an einem der Ausdrücke wäre einseitig. Diese

Einseitigkeit darf auch auf anderen Stufen nicht begangen werden,
z. B. mit der Formulierung: Identität der Identität von Identität und
Differenz und der Differenz von Identität und Differenz.53

Die Reflexion als Beziehung von Identität und Differenz kann
offenbar mit diesen Begriffen allein nicht zur Sprache gebracht
werden. Sie ist das «Zwischen» zwischen Identität und Differenz, das

Hegel in den Begriffen des Widerspruchs und des Grundes ausdrückt.54

Hegel unterscheidet setzende, äußere und bestimmende Reflexion.

Grundlegend für diese Unterscheidungen ist das Verhältnis der
Reflexion zu ihrem Anderen, zur einfachen Gleichheit mit sich oder

zur Unmittelbarkeit. Dieses Verhältnis ist zuerst Identität (setzende

Reflexion), dann Unterschied (äußere Reflexion). Die bestimmende

Reflexion, welche die setzende und die äußere in sich vereinigt, wird
als eben diese Reflexionsbestimmungen von Identität, Unterschied
und Widerspruch (bzw. Grund) entfaltet.

Die Reflexion vollendet sich also in dem «Zwischen» zwischen

Identität und Differenz, nämlich im Widerspruch. Der Widerspruch
ist Widerspruch von Identität und Differenz, von Positiv und Negativ.
Der Unterschied zwischen Reflexion und Unmittelbarkeit, der zur
bestimmenden Reflexion geführt hatte, erscheint jetzt in der Gestalt
dieser Reflexionsbestimmungen. Der Reflexion entspricht das Negative,

der Unmittelbarkeit das Positive. Der Entsprechung darf aber
nicht allzuviel Gewicht beigemessen werden. Sowohl Reflexion wie
Unmittelbarkeit sind nämlich ebensosehr an das Positive und Negative

verteilt-. Die Unmittelbarkeit tritt als die Selbständigkeit der Gegensätze

auf.55 Die Selbständigen haben aber beide auch das Moment
der Reflexion; sie lassen sich nicht nur als Selbständige bestehen,
sondern schließen sich gegenseitig auch aus. Die Darstellung des

damit angedeuteten Widerspruchs muß jetzt in einiger Ausführlichkeit

erfolgen.

62 L. II. 33.
63 vgl. Enz. § 121, Zusatz.
64 Rohs, a.a.O. 53fund 72.
66 Rohs, a.a.O. 73.

141



Das Widerspruch-Kapitel der Großen Logik56 enthält am Anfang
einen gerafften Uberblick über die Entwicklung vom Unterschied

zum Widerspruch. Er beginnt:
«Der Unterschied überhaupt enthält seine beiden Seiten als

Momente ...»
Die beiden Seiten sind Identität und Unterschied. Der Unterschied

tritt also sowohl als das Ganze, wie als sein Moment auf. Es

wird sich zeigen, daß der zu entwickelnde Widerspruch aus dieser

Doppeltheit des Unterschieds hervorgeht. Gemäß dieser Doppeltheit
muß der Unterschied verstanden werden als Beziehung wie als

Bezogenes. Er ist Unterschied zwischen A und Nicht-A und ebenso A
selbst. A selbst als Unterschied ist der Unterschied seiner von sich

selbst, denn wenn der Unterschied der Unterschied ist, ist er Identität
mit sich, also sein Gegenteil. Der Unterschied ist also ebensosehr

Unterschied seiner von sich selbst, wie Unterschied zwischen Identität
und Unterschied. In diesem Sinn ist er das Ganze und sein Moment.

Der Unterschied enthält Identität und Unterschied als Momente:

Identität und Unterschied haben ihre Bestimmtheit aus ihrem
Verhältnis zueinander, d. h. aus dem Unterschied, welcher als das Ganze

von ihnen unterschieden ist. Daß der Unterschied als das Ganze das

Bestimmtheit-Gebende ist, geht daraus hervor, daß nicht nur die
Identität durch den Unterschied, sondern umgekehrt auch der
Unterschied durch die Identität bestimmt ist. Das Bestimmende ist
also ein Drittes: der Unterschied als das Ganze, und die Bestimmten
sind dessen Momente. Hegel fährt fort:

«... in der Verschiedenheit fallen sie (die Momente) gleichgültig
auseinander; ...»

Damit, daß der Unterschied Unterschied von Identität und Unterschied

ist, hat sich gezeigt, daß der Unterschied nicht nur als Moment
aufgefaßt werden darf. Dasselbe hatte sich für die Identität gezeigt.67

Auch die Identität ist Ganzes, das sich als sein eigenes Moment setzt
und dadurch Rückkehr aus dem Gesetztsein (Sein der Identität durch
den Unterschied) in sich ist.

Die Momente (Identität und Unterschied) sind also nicht nur
Momente der Reflexion, sondern beziehen sich auf sich selbst, sind
selbst in sich reflektiert. Indem seine Momente den Moment-Charak-

60 L. II. 48-53.
" L. II. 27 f.

142



ter verlieren, wird der Unterschied zur Verschiedenheit. Der Unterschied

von Identität und Unterschied wird zur Verschiedenheit von
Identität (von Identität und Unterschied) und Unterschied (von
Identität und Unterschied).

Ebenso kann gesagt werden, daß die Identität zur Verschiedenheit
wird. Die Identität, die ihren Moment-Charakter ablegt, indem sie

sich in sich reflektiert, ist nun nicht mehr der Unterschied zum Unterschied,

sondern ist ihm als Verschiedenheit gegenüber.
Die Verschiedenen sind nicht durch einander bestimmt, sondern in

sich selbst, daher fallen sie gleichgültig auseinander.

Im Begriff des Gegensatzes vereinigt Hegel den Unterschied und
die Verschiedenheit und gelangt zu den «selbständigen
Reflexionsbestimmungen», um deren Widerspruch es geht:

«... im Gegensatze als solchem sind sie (Identität und Unterschied)
Seiten des Unterschieds, eines nur durchs andere bestimmt, somit

nur Momente; ...»
An den Verschiedenen, wie sie als in sich selbst Bestimmte

beschrieben worden sind, können das Ganze oder die sich gegenseitig
bestimmenden Momente betont werden. Werden die Verschiedenen
als Glieder des Gegensatzes betrachtet, sind sie also im Gegensatz und
nicht der Gegensatz selbst, dann sind sie als Ganze, ohne ihre
Bestimmtheit in sich, im Blick. So haben sie ihre Bestimmtheit wieder

nur als Momente. Diese Betrachtungsweise ist aber noch einseitig:

«... aber sie sind ebensosehr bestimmt an ihnen selbst, gleichgültig

gegeneinander ...»
Auch die andere Seite muß betont werden : die Momente sind nicht

nur Momente, denn sie haben beide den Unterschied, und damit
die Bestimmtheit, an ihnen selbst. Die zwei verschiedenen Beziehungen

von Identität und Differenz sind in dieser Hinsicht, daß sie in
ihnen selbst bestimmt sind, gleichgültig gegeneinander. Sie lassen

sich gegenseitig bestehen als Gleichgültige im Sinn von Unnötigen:
Sie haben sich gegenseitig nicht nötig, um bestimmt zu sein.

Die beiden Hinsichten (Identität und Unterschied als Momente
und als in sich Reflektierte) müssen nun zusammengenommen
werden:

«... und sich gegenseitig ausschließend: die selbständigen
Reflexionsbestimmungen. »

Als an ihnen selbst Bestimmte sind Identität und Unterschied
nicht im Gegensatz, sondern der Gegensatz selbst. Sie sind aber auch

143



im Gegensatz, insofern nämlich, als sie der Gegensatz ihrer selbst als

Momente und ihrer selbst als Reflektierte, Gleichgültige sind. Sie

haben ihr Anderes in sich hineingenommen und dadurch die
gleichgültige Verschiedenheit gegeneinander erhalten. Sie benötigen sich

nicht mehr, weil sie sich in sich haben. Sie schließen das Andere aus
sich aus, weil sie es in sich hineinnehmen. In dieser Einheit von Ein-
und Ausschließen zeigt sich jetzt der Doppelcharakter der
Reflexionsbestimmung als Ganzes und als Moment dieses Ganzen. Der Widerspruch

kündigt sich damit an und erhält den Namen der selbständigen

Reflexionsbestimmung.

Im Begriff der Selbständigkeit ist die Gleichgültigkeit der
Verschiedenen aufgenommen. Das Ausschließen soll die Selbständigkeit
gewährleisten. Der Widerspruch liegt darin, daß dieses Ausschließen

zugleich Einschließen ist. Die selbständigen Reflexionsbestimmungen
«machen die bestimmende Reflexion als ausschließende aus.»58 D. h.
die Reflexion, die sich in sich selbst bestimmt, indem sie ihren Unterschied

einschließt, schließt diesen Unterschied zugleich aus.
Die selbständige Reflexionsbestimmung ist der Widerspruch, denn

sie schließt «in ihrer Selbständigkeit ihre eigene Selbständigkeit von
sich aus».59 Die Selbständigkeit ist das Einschließen des Unterschieds.
Das Einschließen ist aber zugleich das Ausschließen. Die
Reflexionsbestimmung schließt als Selbständige ihre Selbständigkeit von sich aus.
Die Rücksicht ist dabei immer dieselbe.

Hegel formuliert das Ausschließen der Selbständigkeit durch diese

selbst folgendermaßen: Die Selbständigkeit «besteht darin, die ihr
andere Bestimmung in sich zu enthalten und dadurch allein nicht
Beziehung auf ein Äußerliches zu sein, - aber ebensosehr unmittelbar
darin, sie selbst zu sein und die ihr negative Bestimmung von sich
auszuschließen.»60 Sowohl das Enthalten oder Einschließen, wie
auch das Ausschließen bezieht sich auf das Andere als Moment. Die
selbständige Reflexionsbestimmung enthält das Andere als Moment
und ist dadurch in sich selbst bestimmt. Gegen das Andere als

Selbständiges verhält sie sich gleichgültig. Das Ausschließen hat hier
die Seite des Bestehenlassens. Das Ausschließen als auf «die ihr
negative Bestimmung» gerichtet betrifft das Andere als Moment.

68 L. II. 49.
60 a.a.O.
60 a.a.O.

144



Indem das Andere als Moment ausgeschlossen wird, wird es als

Selbständiges bestehen gelassen. Auch in dieser Hinsicht ist also die
Rücksicht immer dieselbe.

Die selbständigen Reflexionsbestimmungen sind das Positive und
das Negative.61 Sie müssen gesondert betrachtet werden, damit sie

als Selbständige gegeneinander und damit als Widerspruch hervortreten.

Das Positive ist nicht in Abhebung vom Negativen was es ist,
sondern an ihm selbst das Positive. Es ist «das Gesetztsein als in die
Gleichheit mit sich reflektiert». Das Gesetztsein ist Vermitteltsein,
Sein durch sein Anderes. Das Gesetztsein, welches das Positive ist,
ist zugleich reflektiert, d. h. vermittelt in sich selbst, Sein durch das

Nichtsein seines Anderen. Dieses Gesetztsein als in sich reflektiert ist
zudem «als in die Gleichheit mit sich» reflektiert. Die Ungleichheit,
d. h. die Beziehung auf sein Anderes, soll also ausgeschlossen sein.

Das Positive ist somit das Gesetztsein als das Gesetztsein ausschließend.
Gerade dadurch macht es sich zum Gesetztsein. So ist das Positive
«der Widerspruch, daß es als das Setzen der Identität mit sich durch
Ausschließen des Negativen sich selbst zum Negativen von einem

macht, also zu dem Andern, das es von sich ausschließt.» Der Widerspruch

des Positiven ist also, daß es sich selbst zum Negativen macht.
«Das Negative für sich betrachtet gegen das Positive ist das

Gesetztsein als in die Ungleichheit mit sich reflektiert, das Negative als

Negatives.» Im Zusatz «das Negative als Negatives» werden die
beiden Glieder der Bestimmung (Gesetztsein/in die Ungleichheit
reflektiert) wiederaufgenommen. Das Negative wird hier nicht als ein
Unmittelbares genommen, d. h. es ist nicht unmittelbar es selbst,
sondern gegen das Positive. Es ist also Selbständiges in sich reflektiert
und zwar in sich als in die Ungleichheit. Indem es aber als

selbständiges Negatives das Unterschiedene von seinem Unterschied (dem
Positiven) ist, ist es damit als es selbst mit sich identisch. Es ist der
Unterschied, der sich nicht auf anderes, sondern auf den Unterschied
also auf sich selbst bezieht. Damit ist es das von sich Ausgeschlossene,
das Identische. Das Negative bestimmt sich so als das Positive.

Die selbständigen Reflexionsbestimmungen sind die bestimmende
Reflexion als ausschließende. Die ausschließende Reflexion schließt
sich selbst aus: dies ist der Widerspruch. Hegel formuliert das vor-

61 vgl. auch für das Folgende L. II. 49f.

145



läufige Resultat folgendermaßen : « In der sich selbst ausschließenden

Reflexion, die betrachtet wurde, hebt das Positive und das Negative
jedes in seiner Selbständigkeit sich selbst auf; jedes ist schlechthin das

Übergehen oder vielmehr das sich Übersetzen seiner in sein Gegenteil.

Dies rastlose Verschwinden der Entgegengesetzten in ihnen
selbst ist-die nächste Einheit, welche durch den Widerspruch
zustande kommt; sie ist die Null,»62 Diese Formulierung soll an den

formalen Ausdruck des Widerspruchs erinnern: —a+a 0, oder:

wenn -a -)-a, dann ist a 0. Doch diese Ausdrucksweise entspricht
dem Denken, das den Widerspruch von sich fernhalten will und ihn
deshalb für nichts erklärt. Der Widerspruch als Null ist nur eine
Seite dessen, was Hegel als Widerspruch entwickelt hat.

Die selbständigen Reflexionsbestimmungen verschwinden in
einander. Bezüglich ihrer Selbständigkeit ist also ein Negatives
ausgesprochen. Dies ist die Seite der Null. Das Verschwinden selbst aber
verschwindet nicht. Es ist das Verschwinden der selbständigen
Reflexionsbestimmungen. Diese sind als Verschwindende: Dies ist die

positive Seite, nach der der Widerspruch nicht Null ist. «Das Positive
und Negative machen das Gesetztsein der Selbständigkeit aus; die

Negation ihrer durch sie selbst hebt das Gesetztsein der Selbständigkeit
auf. Dies ist es, was in Wahrheit im Widerspruche zugrund geht.»63

Im Ausdruck «Gesetztsein der Selbständigkeit» ist der Widerspruch

formuliert. Selbständigkeit soll ja gerade nicht gesetzt sein. Sie

soll nicht in einer Beziehung zu anderem stehen. Sie negiert diese

Beziehung und macht sich aber dadurch zu dem, was sie nicht sein
soll. Wenn Hegel weiter sagt, das Gesetztsein der Selbständigkeit werde
aufgehoben, so bedeutet das nicht, daß nun das Positive und Negative
wahrhaft Selbständige sind. Sondern die wahrhafte Selbständigkeit,
die nicht mehr Gesetzte ist, entsteht, indem das Positive und Negative
ihre Selbständigkeit aufgeben. Was zugrunde geht sind das Positive
und Negative als Selbständige. Der Grund ist die wahre Selbständigkeit.

Im Grund, als in den Grund Gegangene, sind das Positive und
Negative Momente. Das Selbständige als Grund ist die Einheit des

Positiven und Negativen. Insofern ist bereits der Widerspruch der

Grund, denn auch er ist eine solche Einheit. Indem aber die Momente
in ihm als Selbständige sind, ergibt sich doch ein Unterschied zum

82 L. II. 51.
63 L. II. 51.

146



Grund und das zweifache Verhältnis zu diesem. Das Positive und
Negative erhalten sich im Grund - ihre Selbständigkeit geht
zugrunde.

Der Doppelsinn des Übergangs zum Grund ist jetzt deutlich
geworden. Einmal ist Vernichtung, Untergang gemeint, dann aber
auch das Gegenteil: Rettung oder Erhaltung im Grund oder als

Grund.
Beim Versuch, Hegels Begriff des Widerspruchs für das Verständnis

seines Begriffs der Willkür fruchtbar zu machen, wird sich

sogleich zeigen, daß die oben herausgestellte Bedeutung der Irrationalität

des praktischen Gefühls höchste Vorsicht gebietet. Eine
Darstellung der Willkür als Widerspruch kann von verschiedenen

Formulierungen ausgehen. In Anlehnung an eine oben häufig zitierte
Stelle sei hier der Widerspruch der Willkür als Widerspruch von

Verwirklichung und Nichtigkeit dargestellt. An jener Stelle heißt es nämlich,

der Wille als Willkür sei «der Widerspruch, sich in einer
Besonderheit zu verwirklichen, welche zugleich für ihn eine Nichtigkeit
ist, und eine Befriedigung in ihr zu haben, aus der er zugleich heraus
ist».64 Der Sinn dieses Satzes wurde schon erörtert, ebenso wurde
herausgestellt, daß die Nichtigkeit der Besonderheit eine verschärfte,
verdoppelte ist: Sie ist für die Willkür als Besonderheit überhaupt
nichtig, darüber hinaus aber als Besonderheit, zu der «das subjektive
Gefühl und Belieben» dasjenige ist, «was den Ausschlag geben
muß».65 Die spezifische Nichtigkeit des praktischen Gefühls wurde
oben die Irrationalität desselben genannt. Sie muß bei der Betrachtung
des Widerspruchs, insbesondere bei der Betrachtung des zugrunde-
Gehens der Willkür, im Blick bleiben.

Inwiefern ist nun in dem obigen Zitat ein Widerspruch beschrieben

worden?
Die Befriedigung, welche die Willkür findet und zugleich nicht

findet, liegt in der Identität mit sich.66 Die Willkür kann geradezu als

die Gestalt des Willens definiert werden, in welcher er in die Identität,
oder, (um die Abstraktheit dieser Identität auszudrücken), Positivität
seine gesuchte Befriedigung legt. Das heißt nun nicht, daß diese

Positivität in jeder Elinsicht außerhalb der Willkür zu suchen ist. Viel-

04 Enz. § 478.
06 vgl. Enz. § 479.
66 vgl. die Interpretation des Begriffs der Glückseligkeit S. 82 ff.

147



mehr ist sie eine Seite der Willkür, soll aber - dies ist die gesuchte

Befriedigung - das Ganze der Willkür sein. Diese Positivität als

Seite des Willens hat Hegel «zum Behufe des Vorstellens» durch die

Fähigkeit des Ich erklärt, «von allem, was es sei, abstrahieren zu
können».67 Dieses so entstehende abstrakte Ich ist eine Gestalt der
Reflexion, durch welche die Willkür «in sich reflektierter» und
«reflektierender» Wille genannt werden kann. «Der Wille enthält das

Element der reinen Unbestimmtheit oder der reinen Reflexion des

Ich in sich, in welcher jede Beschränkung, jeder durch die Natur, die
Bedürfnisse, Begierden und Triebe unmittelbar vorhandener, oder,
wodurch es sei, gegebener und bestimmter Inhalt aufgelöst ist; die
schrankenlose Unendlichkeit der absoluten Abstraktion oder

Allgemeinheit, das reine Denken seiner selbst.»68

Indem der Wille in sich reflektiertes Ich ist, ist er auch reflektierend,
nicht nur in dem Sinn, daß er ist als sich in sich Reflektierender,
sondern auch in dem Sinn, daß er reflektiert über den Inhalt, über den

er sich gestellt hat. «Der Wille als denkend und an sich frei,
unterscheidet sich selbst von der Besonderheit der Triebe und stellt sich als

einfache Subjektivität des Denkens über deren mannigfaltigen
Inhalt; so ist er reflektierender Wille.»69 Das Reflektieren der Willkür
über den Inhalt besteht meistens in dem Versuch, den Inhalt, d. h.
die vielen Triebe, in eine Ordnung zu bringen. Doch führt dies zu
keiner Befriedigung: «... wenig ist. mit einem bloßen
Unterordnen der Triebe geholfen, worauf der Verstand gewöhnlich
kommt, weil hier kein Maß dieser Anordnung zu geben ist, und die
Forderung daher gewöhnlich in die Langweiligkeit allgemeiner
Redensarten ausläuft.»70

Die Willkür ist also in zweierlei Hinsichten Reflexion: Reine
Reflexion in sich und Reflexion über Das erstere ist die abstrakte

positive Identität, welche das Negative aus sich auszuschließen sucht;
das zweitere ist die äußerliche, verstandesmäßige Reflexion, welche
das Negative einfach voraussetzt, indem sie sich ihren Inhalt geben

läßt. Beides ist unabtrennbar von einander, denn die Reflexion in sich
muß sich verwirklichen, sich «zur Wirklichkeit beschließen». Die Art

67 Gr. § 4.
68 a.a.O. § 5.
68 Enz. § 476.
70 Gr. § 317, Zusatz.

148



dieses Beschließens, nämlich die Reflexion über als ein
gleichgültiges Verhalten zu Nichtigem, ist die Art dessen, was sich
beschließen soll ; der in sich reflektierte Willen ist ja diese Posidvität,
diese unbestimmte Unendlichkeit, für die jeder Inhalt ein nur
möglicher, damit aber zufälliger ist. Zur Willkür, die sich verwirklichen
muß, gehört also notwendig der Bezug auf Zufälliges als auf ihren
Inhalt, der zugleich nicht ihr Inhalt ist. Dies bringt Hegel folgendermaßen

zum Ausdruck: «Der endliche Wille, als nur nach der Seite

der Form sich in sich reflektierendes und bei sich selbst seiendes
unendliches Ich steht über dem Inhalt, den unterschiedenen Trieben,
sowie über den weiteren einzelnen Arten ihrer Verwirklichung und
Befriedigung, wie es zugleich, als nur formell unendliches, an diesen

Inhalt, als die Bestimmungen seiner Natur und seiner äußeren

Wirklichkeit, jedoch als unbestimmtes nicht an diesen oder jenen
Inhalt, gebunden ist. Derselbe ist insofern für die Reflexion des Ich

in sich nur ein Möglicher, als der Meinige zu sein oder auch nicht,
und Ich die Möglichkeit, mich zu diesem oder einem anderen zu
bestimmen, — unter diesen für dasselbe nach dieser Seite äußeren

Bestimmungen zu wählen.11»

Die Willkür verwirklicht sich in einer Besonderheit und hat
insofern eine Befriedigung in ihr. Zugleich ist diese Besonderheit eine

Nichtigkeit für sie — sie ist aus der Befriedigung zugleich heraus. Die
Willkür ist der Wille, der wirkliche und positive Identität sein soll.

Ihr Widerspruch beruht darauf, daß die Wirklichkeit, die nur in der

Besonderung, im Negativen, liegt, das Positive ausschließt, und daß

umgekehrt das Positive die Verwirklichung ausschließt. Die Willkür
ist so das Hin- und Hergeworfensein zwischen Wirklichkeit und

positiver Identität. Diese Glieder des Widerspruchs treten nicht
äußerlich zueinander hinzu. Die Positivität soll wirklich sein —

dadurch macht sie sich selbst zu ihrem Gegenteil. Die sich verwirklichende

Willkür sucht in der Wirklichkeit die Positivität - dadurch
beraubt sie sich selbst der Wirklichkeit. In beiden Richtungen macht
sich die Willkür zum Gegenteil ihrer selbst. Im Widerspruch von
Verwirklichung und Nichtigkeit ist daher die Struktur des

Widerspruchs des Positiven und Negativen in Hegels Logik wieder zu
erkennen.

71 a.a.O. § 14.

149



Der Widerspruch von Verwirklichung und Nichtigkeit kann noch
in anderer Weise verdeutlicht werden: Die Willkür ist wählendes
Wollen. Sie will ihre positive Wirklichkeit, indem sie wählt. Wählen
ist aber Wählen unter. also Wählen eines Besonderen. Der
wählende Willen hat also notwendig den Unterschied in sich. Die
Willkür will aber die positive, d. h. unterschiedslose Identität. Als
wählendes Wollen ist daher die Willkür das Gegenteil ihrer selbst, der

Widerspruch. Auch hier ist es wichtig zu betonen, daß der Widerspruch

nicht das Produkt zufällig aufeinanderstoßender Elemente ist.

Im Gegenteil: Weil der Wille die positive Identität will (die reine

Reflexion in sich), ist er wählend (reflektierend über Und weil er
wählend ist, also über dem Wählbaren steht, will er die positive Identität

mit sich.
Wählen heißt unterschieden sein, Negatives sein. Wählen können

heißt Positives sein. Die Willkür ist also, in Übereinstimmung mit der

Terminologie der Logik, die (noch widersprüchliche) Einheit des

Positiven und Negativen.
Das Besondere, im Wählen Gewählte, ist zufällig und nichtig. Es

ist aber auch gewählt und damit hervorgehoben aus allem möglicherweise

Wählbaren. Die Willkür als Wählende ist nicht nur zufälliger
Wille, sondern auch durch ihren Triebcharakter Begründete. Das

Richtung-72 und Ausschlaggebende im Trieb und damit in der Willkür

ist, wie oben gezeigt wurde, das praktische Gefühl. Der Widerspruch

der Willkür muß also unter Berücksichtigung des praktischen
Gefühls präzisiert werden :

Die Willkür ist Positives und Negatives in Einem. Sie hat den Trieb,
sich zu verwirklichen. Sie ist positives, weil die Wirklichkeit die
Wirklichkeit des Triebes ist. Denn die Willkür, als reflektierender
Wille, kann sich nicht in den Ausschlag, welchen das praktische
Gefühl gibt, finden, weil dieser durch dessen Irrationalität gekennzeichnet

ist. Also muß sich die Willkür, weil sie sich verwirklichende,
negative ist, in die einseitige positive Identität zurückziehen.

Daß der Widerspruch der Willkür die Struktur des in Hegels
Logik entwickelten Widerspruchs des Positiven und Negativen
enthält, ist aus dem Bisherigen hervorgegangen. Die Willkür ist
demgemäß das Positive, das sich zum Negativen macht und das Negative,
das sich zum Positiven macht. Um nun aber das Zugrundegehen des

72 vgl. a.a.O. § 17 (der Trieb ist einfache Richtung seiner Bestimmtheit).

150



Widerspruchs auf die Willkür anwenden zu können, muß der Widerspruch

der Willkür noch genauer gefaßt werden.
Unter der Willkür als Positiver verstehen wir ihre einseitige mit

sich identische Reflexion. Einseitig ist sie, weil sie den Unterschied
aus sich ausschließt. Die Willkür als Negatives ist die Reflexion, die,
als sich Verwirklichende, sich unterscheidet und damit, als sich von
sich selbst Unterscheidende, den Unterschied in sich hat. Um beides

zusammenzunehmen kann gesagt werden, daß sich die Willkür im

Nichtigen verwirklicht.

Diese Darstellung ist insofern unkorrekt, als «Unterschied» zweierlei

meint. Zunächst ist damit der Unterschied überhaupt als das

Andere der Identität gemeint. Versteht man den Unterschied nur

so, dann kann das Zusammengehen der Willkür mit sich selbst, d. h.

ihr in-den-Grund-Gehen leicht dargestellt werden: Die den Unterschied

ausschließende Reflexion ist selbst unterschieden, und die sich

von sich unterscheidende Reflexion ist als Unterschied mit sich
selbst identisch. Die Glieder des Widerspruchs werden sich gegenseitig.

In diesem Werden ist der vereinigende Grund, der wahrhaft
freie Willen, als Einheit der Gegensätze als Momente, vorhanden.

«Unterschied» darf aber nicht nur in dieser Abstraktheit genommen

werden. Die Wirklichkeit der Willkür ist durch die Triebe
bestimmt. Die Triebe sind das Setzen dessen, was im praktischen
Gefühl nur unmittelbar vorgefunden wird.73 Sie enthalten den im
praktischen Gefühl gegebenen Unterschied des Angenehmen und
Unangenehmen. Dieser Unterschied lenkt die Verwirklichung der
Willkür in eine bestimmte Richtung und gibt zugleich den Anstoß

zur Verwirklichung. Das letztere vermag er als Unterschied des

Angenehmen und Unangenehmen, weil er natürlich zugleich auch
der Unterschied überhaupt ist. Anstoß zur Verwirklichung gibt also

der Unterschied überhaupt, als von der Identität ausgeschlossener,
insofern er zugleich auch der Unterschied des Angenehmen und
Unangenehmen ist. Als richtunggebend, d. h. die Verwirklichung
als aktuell sich vollziehende bestimmend, kann aber nur der Unterschied

des Angenehmen und Unangenehmen begriffen werden.
Es muß also unterschieden werden zwischen dem Unterschied, der

als Unterschied überhaupt in den Blick genommen wird und dem
Unterschied des Angenehmen und Unangenehmen. Der erstere

73 vgl. Enz. § 472 f.

151



heiße hier der «erste Unterschied», der andere der «zweite
Unterschied».74

Der zweite Unterschied ist oben als die Irrationalität des

praktischen Gefühls bestimmt worden. Diese Irrationalität kann hier neu
definiert werden als der Unterschied, zu dem die positive Identität
keine Beziehung hat. Die positive Identität bezieht sich durch das

Ausschließen des Unterschieds auf denselben. Sei schließt aber nur
den ersten, nicht den zweiten Unterschied von sich aus. Gerade weil
sie den ersten Unterschied von sich ausschließt ist sie zum zweiten

beziehungslos. Sie bezieht sich nämlich nur auf sich als

Unterschiedene, nicht aber auf den Unterschied innerhalb dessen, wovon sie

unterschieden ist.
Wenn die somit neu bestimmte Irrationalität des praktischen

Gefühls berücksichtigt werden soll, genügt es nicht mehr, die Willkür
mit den Begriffen des Positiven und Negativen zu verstehen. Der
Umstand, daß die sich verwirklichende Willkür vom praktischen Gefühl
mitbestimmt ist, kann mit ihnen nicht erfaßt werden. Da in der
Willkür Denken und Wollen noch getrennt sind (erst der wirklich
freie Willen ist «freie Intelligenz»75), kann versucht werden, mit
Hilfe dieser Begriffe diesen Mangel zu beheben.

Die Endlichkeit und Widersprüchlichkeit der Willkür kann auch
dadurch ausgedrückt werden, daß in ihr Denken und Wollen noch
nicht identisch geworden sind. Die Willkür als Denken ist die
abstrakte positive Reflexion in sich. Die Willkür als Wollen ist das

Wählen, d. h. die Verwirklichung im nichtigen Besonderen, die
durch den im praktischen Gefühl liegenden Unterschied gelenkt
wird. Die Willkür als Denken wie die Willkür als Wollen ist durch den

Widerspruch des Positiven und Negativen charakterisiert. Aber nur
in der Willkür als Wollen liegt die Bestimmung durch das praktische
Gefühl. D. h. : Der Widerspruch der Willkür als Denken ist durch den
Widerspruch des Positiven und Negativen erschöpfend dargestellt. Der
Widerspruch der Willkür als Wollen enthält dagegen mehr, nämlich
den Unterschied als doppelten, ersten und zweiten Unterschied. Zwar
setzen sich Positives und Negatives wechselseitig in einander über und
zwar entspricht dem der Umstand, daß sich das Außersichsein der
Willkür als Wollen zum Insichsein der Willkür als Denken macht,

74 vgl. das erste und das zweite Sollen, S. 98 f.
76 Enz. § 481.

152



aber umgekehrt macht sich das Insichsein des Denkens nicht zum
Außersichsein des Wollens, sondern nur zum Außersichsein des

Denkens. Den zweiten Unterschied kann das Denken nicht in sich
hineinnehmen. Er bleibt äußerlich gegeben.

Die Willkür ist durch den Widerspruch gekennzeichnet, der in der

Asymmetrie liegt, daß das Denken zwar nicht zum Wollen, wohl aber
das Wollen zum Denken äußerlich hinzutritt. Von hier aus muß die

Doppeldeutigkeit des Zugrundegehens des Widerspruchs auf die
Willkür angewendet werden. Bevor dies verdeutlicht und ausgeführt
wird, soll kurz an den Zweck dieses Vorhabens erinnert werden.

Den Widerspruch hat Hegel in den Bereich des Lebendigen gelegt.
Jedes Lebendige, vom niedersten Organismus bis zum Geist, ist
dadurch ausgezeichnet, daß es den Widerspruch in sich enthält und
aushält. «Das Nichtlebendige hat keinen Trieb, weil es den Widerspruch

nicht zu ertragen vermag, sondern zu Grunde geht, wenn das

Andere seiner selbst in es eindringt. Das Beseelte hingegen und der
Geist haben notwendig Trieb, da weder die Seele noch der Geist sein

kann, ohne den Widerspruch in sich zu haben und ihn entweder zu
fühlen oder von ihm zu wissen.»76 «Trieb» hat hier die weite Bedeutung

dessen, was angetrieben, in Bewegung versetzt und in Bewegung
gehalten ist. «... nur insofern etwas in sich selbst einen Widerspruch
hat, bewegt es sich, hat Trieb und Tätigkeit.»77 Zu seinem Widerspruch

kann das Lebendige eine zweifache Beziehung haben, je nach

dem, ob es selbst der Grund und die Einheit der Widersprechenden
ist, oder ob dieser Grund außerhalb seiner liegt. Ist das letztere der
Fall, so geht das Lebendige mit dem Widerspruch zugrunde. Im
ersteren Fall ist es selbst der Grund und die Kraft, den Widerspruch
zu ertragen. « Etwas ist also lebendig, nur insofern es den Widerspruch
in sich enthält, und zwar diese Kraft ist, den Widerspruch in sich zu
fassen und auszuhalten. Wenn aber ein Existierendes nicht in seiner

positiven Bestimmung zugleich über seine negative überzugreifen
und eine in der anderen festzuhalten, den Widerspruch nicht in ihm
selbst zu haben vermag, so ist es nicht die lebendige Einheit selbst,

nicht Grund, sondern geht in dem Widerspruche zugrunde.»78
Hinsichtlich der Willkür ist die Frage zu stellen, inwiefern sie an sich freier

70 Enz. § 426, Zusatz.

" L. II. 58.
78 L. II. 59.

153
11 Studia Philosophica XXXIII



Wille sei. M. a. W : Inwiefern ist der freie Wille der Grund hinsichtlich
des Widerspruchs der Willkür? Nach dieser Seite geht die Willkür in
ihren Grund, wo sie als Moment erhalten bleibt. Doch damit ist der
Ubergang zum freien Willen nicht vollständig erfaßt. Die Willkür hat
auch eine Seite, nach der sie zugrunde geht, oder besser: nach der sie

zugrunde-Gehen ist.
Die Seite des in-den-Grund-Gehens wurde bereits kurz angetönt.

Die Willkür ist als Moment aufgehoben (negiert und erhalten) im
wirklich freien Willen. Dieser kann verschieden umschrieben werden.
Als Reflexion, die in sich konkret ist, d. h. den Unterschied in sich

enthält, ohne ihn auszuschließen, hat er die Willkür als Insichsein und
Außersichsein der Reflexion in sich aufgehoben.

Die in sich konkrete Reflexion ist auch die Freiheit, die nicht, wie
die Willkür, durch Ausschluß der Abhängigkeit frei sein soll, sondern
diese Willkür in der Notwendigkeit, in der die Freiheit nur sich selbst

will, als Moment enthält.79
So kann die Willkür als aufgehobenes, in den Grund

zurückgegangenes Moment des wirklich freien Willens dargestellt werden.
Die andere Seite des Übergangs ergibt sich, wenn der Widerspruch

der Willkür in der durch die gehörige Berücksichtigung des

praktischen Gefühls erfolgten Verschärfung in den Blick genommen wird.
Diese Verschärfung bestand in der Unterscheidung des ersten und
zweiten Unterschiedes und der daraus folgenden Asymmetrie im
Verhältnis von Denken und Wollen. Im wirklich freien Willen besteht
diese Asymmetrie nicht mehr. Ebenso ist das, was diese Asymmetrie
bewirkte, das irrationale praktische Gefühl, im freien Willen nicht
aufgehoben im Sinn von enthalten.

Der Begriff des Willens ist die Selbstbestimmung. Der wirklich
freie Wille ist sich denkender Wille, Wille als freie Intelligenz.80 In
ihm sind also Denken und Wollen identisch. Sich selbst denken ist
dasselbe wie sich bestimmen. Die Bestimmtheit als « Inhalt und Werk
seiner Freiheit»81 in sich zu haben ohne sie von außen aufnehmen zu
müssen, ist die Freiheit dieses Denkens.

Die denkende Seite der Willkür ist als einseitig positive Reflexion
ein Moment dieser sich selbst bestimmenden Reflexion, welche der

79 vgl. Gr. § 21 mit Zusatz.
80 vgl. Enz. § 481.
81 Gr. § 13.

154



freie Wille ist. Die Seite des Wollens dagegen ist nur nach ihrer
allgemeinen Seite im freien Willen aufgehoben, insofern nämlich, als

auch das Wollen der Willkür Selbstbestimmung ist. So sagt Hegel:
«Die Wahrheit aber der besonderen Bestimmtheit. und der
abstrakten Einzelnheit, der Willkür ist die allgemeine Bestimmtheit
des Willens an ihm selbst, d. i. sein Selbstbestimmen selbst, die
Freiheit.»82 Das Wollen der Willkür, insofern es durch das praktische
Gefühl bestimmt ist, ist im freien Willen nicht aufgehoben. Die
Betrachtung von der Auflösung des Widerspruchs her bestätigt, was
schon die Betrachtung des Widerspruchs ergeben hat: Nehmen wir
den Widerspruch der Willkür nicht nur als Widerspruch des Positiven
und Negativen, sondern als Widerspruch von Denken und Wollen,
wobei «Wollen» das in den ersten und zweiten Unterschied gehende
Negative sei, so findet die Auflösung als wechselseitiges Übergehen
in einander nicht statt.

Die Willkür als Wollen ist die Willkür, die durch die zwei
Unterschiede bestimmt ist. Als diese verschärfte Ungleichheit mit sich

selbst weiß sie sich vom Denken als ihrer positiven Reflexion in sich
unterschieden. Dadurch erhält sie aber selbst Identität mit sich. Sie

ist also der Widerspruch, sich als Wollen zum Denken zu machen, so

wie sich das Negative zum Positiven macht.
Die Willkür als Denken dagegen ist die Willkür, die nur durch den

ersten Unterschied bestimmt ist. Sie ist die positive Reflexion, die
sich zum Negativen macht, indem sie sich ausschließend auf den

ersten Unterschied bezieht. Sie kann sich nicht auf den zweiten
Unterschied beziehen, weil diese Beziehung den Ausschluß des ersten
Unterschiedes ausschließen würde. Würde sich nämlich das Denken
auf den zweiten Unterschied beziehen, hätte es verschiedene

Beziehungen zu den Relaten dieses Unterschiedes, d. h. zum
Angenehmen und Unangenehmen. Was aber verschiedene Beziehungen
zu von ihm Unterschiedenen hat, kann den Unterschied (also auch
den ersten Unterschied) nicht negieren. Die Willkür als Denken ist
daher die Willkür, die sich nur auf den ersten Unterschied bezieht
und nur verschiedene Beziehungen zu dessen Relaten hat, nämlich zu
Identität und Unterschied. Die Willkür als Denken ist also der
Widerspruch, sich als in sich Reflektierte zum Außersichsein zu machen;

82 Enz. § 480.

155



nicht aber der Widerspruch, sich zum Wollen als zum Bestimmtsein
durch die zwei Unterschiede zu machen.

Wir sehen also, daß die Dialektik des Positiven und Negativen nur
mit Vorbehalt auf die Willkür anzuwenden ist. Die Dialektik des

Positiven und Negativen ist eine Seite der Willkür und charakterisiert
sie, soweit sie an sich der wirklich freie Wille ist, und in ihn als in
ihren Grund zurückgeht.

Daneben gehört die Willkür auch dem Bereich des Zufalls an.
Soweit sie vom praktischen Gefühl mitbestimmt ist, wird ihr Widerspruch

wegen dessen Irrationalität nicht versöhnt, und geht sie nicht
in den Grund, sondern zugrunde.

Im Text und in den Anmerkungen gelten folgende Abkürzungen:

Enz. Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, 1830, hrsg.
von Nicolin und Pöggeler, Hamburg 1959.

Gr. Grundlinien der Philosophie des Rechts, hrsg. von Johannes
Hoffmeister, Hamburg 1955.

Enz. 1817 Enzyklopädie von 1817, zitiert nach der Jubiläumsausgabe,
hrsg. von H. Glockner, Bd. 6.

Anm. Anmerkung (Die eingerückten Passagen im Anschluß an die
Paragraphen der Enzyklopädie oder Rechtsphilosophie).

Zusatz (Die in der Ausgabe des Vereins der Freunde des Verewigten
enthaltenen Zusätze zu den Paragraphen und Anmerkungen
der Enzyklopädie oder Rechtsphilosophie, zitiert nach der
Jubiläumsausgabe.)

L. 1812 Wissenschaft der Logik, 1. Band, 1. Buch, Nürnberg 1812 (zu¬

gänglich im Faksimiledruck, hrsg. von W. Wieland, Göttingen
1966).

L. I. Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, I. Teil, Hamburg
1967.

L. II. Wissenschaft der Logik, hrsg. von G. Lasson, II. Teil, Hamburg
1966.

WW Hegels sämtliche Werke, Jubiläumsausgabe hrsg. von H. Glock¬

ner, Stuttgart 1927-1940.

156


	Hegels Begriff der Willkür und die Irrationalität des praktischen Gefühls

