
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Metaphysik und Menschenbild bei Plotin und bei Augustin

Autor: Hager, F.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Metaphysik und Menschenbild
bei Plotin und bei Augustin

Von F. P. Hager

Die philosophisch gestellte Frage nach dem Wesen und der
Bestimmung des Menschen hat sich wohl noch nie mit solch unüber-
hörbarer Dringlichkeit gestellt wie gerade heute, da unter dem Druck
wirtschaftlicher Notwendigkeiten, eines übermächtigen Verwaltungsapparates

sowie letztlich unverstandener technischer und
wissenschaftlicher Entwicklungen oder schließlich totalitärer Staats- und
Gesellschaftsformen der Mensch sich selbst verlorenzugehen scheint,
d. h. immer mehr das Bewußtsein der Sinnhaftigkeit seines Lebens

verliert und immer mehr der inneren wie auch nach außen wirkenden
Freiheit der Selbstbestimmung verlustig geht. Wenn wir daher die

Frage nach der grundsätzlichen Konzeption stellen, die sich

vergangene Epochen der Philosophiegeschichte vom Wesen und der

Bestimmung des Menschen gemacht haben oder welches das

philosophische Menschenbild einzelner repraesentativer Vertreter dieser

Epochen gewesen ist, so wird schon mit dieser Fragestellung bewußt
oder unbewußt, unausgesprochen oder klar und deutlich formuliert,
ein gewisser Aktualitätsbezug mitgegeben sein.1

Was aber ist es nun, etwas genauer gesagt, das uns veranlaßt, die

anthropologische Fragestellung mit philosophischer Zielsetzung
gerade auf die Gesamtentwicklung oder auf einzelne überragende
Persönlichkeiten der antiken und mittelalterlichen Philosophie
anzuwenden? Einmal dies, daß (nach der Überzeugung des

Vortragenden) die Menschenbilder vergangener philosophiegeschichtlicher

Epochen niemals so ein für allemal vergangen und abgetan
sind, wie etwa gewisse geschichtliche Formen der politischen Gesell-

1 Diese Arbeit ist die schriftliche Fassung eines einmal in Deutschland
und zweimal in der Schweiz, an den Universitäten Genf und Lausanne,
unter dem Titel «Métaphysique et conception de l'homme chez Plotin et
Saint Augustin» in französischer Sprache gehaltenen Vortrages.

85



schaft, die der Vergangenheit angehören, da in der philosophischen
Frage nach dem Wesen und der Bestimmung des Menschen, gerade
wie sie Antike und Mittelalter stellen, immer nach überzeitlich

gültigen und nicht räumlich oder politisch gesellschaftlich
gebundenen Formen des Menschseins geforscht wird und da, auch wenn
man diesem Anspruch nach überzeitlicher Gültigkeit zunächst einmal
mißtraut oder ihn schließlich ganz ablehnt, man fürs erste gut daran

tut, ihn wenigstens voraussetzungsweise einmal ernst zu nehmen. Aber
noch aus einem weiteren Grunde empfiehlt es sich, die
anthropologische Fragestellung gerade an die antike und mittelalterliche
Philosophie heranzutragen: Wohl kaum wieder in späteren Epochen
hat sich die menschliche Vernunft, ohne sich selbst als Subjektivität
absolut setzen zu müssen, mit solchem Selbstvertrauen auf ihre
Reichweite und ihr Fassungsvermögen an die Begreifung der
universalen Sinnzusammenhänge des Seins im Ganzen und an die

Frage nach der letztgültig alles bestimmenden Wirklichkeit
herangewagt wie in der Philosophie und insbesondere der Metaphysik des

Altertums und des Mittelalters.2 Wenn man sich daher an großen
Beispielen veranschaulichen will, wie die Frage nach dem Wesen und
der Bestimmung des Menschen in den ganzheitlichen Zusammenhang

einer universalen Ontologie oder nach letzten Prinzipien der
Wirklichkeit forschenden Metaphysik hineingestellt worden ist, wird
man sich unserer Auffassung nach zuerst und vor allem der
Philosophie und Metaphysik des Altertums und des Mittelalters zuwenden
müssen.

Unsere Aufgabe in diesem Aufsatz wird es sein, anhand zweier
bedeutender Vertreter der antiken, bzw. der christlichen Metaphysik
des ausgehenden Altertums, wie sie auch für das Mittelalter
bestimmend geblieben ist, zu zeigen, welche Bedeutung die Metaphysik
für das Menschenbild der betreffenden Denker gehabt hat, wie mit
einem Wandel in gewissen Grundzügen der Metaphysik notwendigerweise

auch ein Wandel im Menschenbild der angesprochenen
Philosophen verbunden gewesen ist und schließlich, welche Beziehung sich

2 Darum ist es wohl nicht verwunderlich, daß Albert Camus, welcher
in seinem «Mythe de Sisyphe» in unserem Jahrhundert die Frage nach dem
Sinn des Lebens als die wichtigste der Philosophie zu bezeichnen gewagt hat,
seine philosophische Erstlingsarbeit unter dem Titel «Métaphysique
chrétienne et néoplatonisme» den Beziehungen zwischen Christentum und Neu-
platonismus und besonders zwischen Plotin und Augustin gewidmet hat.

86



von der Metaphysik des jeweiligen Denkers zur Freiheit und
Selbstbestimmung des Menschen ergibt. Dabei wird es natürlich im Rahmen
eines Aufsatzes, besonders was den grundsätzlichen Charakter der
antiken wie der christlichen Metaphysik und des entsprechenden
Menschenbildes betrifft, bei skizzenhaften Andeutungen und
allgemeinen Umrissen bleiben müssen.

Bevor wir uns aber näher mit den Beziehungen zwischen
Metaphysik und Menschenbild bei Plotin und Augustin befassen, sei hier
noch eine kurze Vorverständigung darüber erlaubt, was in unserem
Zusammenhang unter Metaphysik prinzipiell zu verstehen ist und
welches in der Philosophie des Altertums und des Mittelalters ihre
hauptsächlichsten Themen und Forschungsgegenstände gewesen
sind. Metaphysik bedeutet schon bei Aristoteles neben ihrer
allgemeineren Bedeutung als Frage nach dem substanziellen
Seinsaspekt alles Seienden die Disziplin, die sich wesenhaft mit der Frage
nach der Existenz und dem Wesen unsinnlicher, allem Physischen
und Weltlichen gegenüber transzendenter Wirklichkeit befaßt, sofern
diese eine für die Welt und den Menschen ursächliche und bestimmende

Funktion und Beziehung zu ihnen hat. In der Bedeutung der

philosophischen Theologie ist die Metaphysik schon bei Aristoteles
erste Philosophie und inhaltlich die Krönung aller philosophischen
Bemühungen überhaupt. Schon nur aus dieser auch für die platonische,

mittelplatonische und neuplatonische Philosophie repräsentativen

Bewertung der Metaphysik geht ihre große Bedeutung für die
antike Philosophie hervor, welche den Zugang zu letzten, alles

bestimmenden göttlichen Wirklichkeiten und Mächten vorwiegend von
der Frage nach den letzten seinsmässigen Ursachen oder dem einen
höchsten Prinzip der sichtbaren Welt in ihrer Schönheit und Ordnung
findet. Die überragende Bedeutung der Metaphysik nicht nur in der
nicht-christlichen antiken Philosophie, sondern auch in der christlichen

Philosophie des ausgehenden Altertums und des Mittelalters
aber zeigt sich auch in der für eine vorwiegend christlich bestimmte

Philosophie ebenfalls wieder repräsentativen Äußerung Augustins,
die beiden unsinnlichen Wirklichkeiten, nach denen er in seiner

Philosophie zu wissen begehre, seien Gott und die Seele, und außer
den Fragen nach Existenz und Wesen dieser beiden Grundwirklichkeiten

beschäftige ihn auf wirklich tiefgreifende Weise keine andere

Frage mehr. Das zeigt sehr deutlich, wie hier die Metaphysik zum
Kern und Hauptteil der ganzen Philosophie geworden ist, ja wie die

87



Philosophie, welche in der Patristik auch mit den Grundlehren der
wahren Religion, des Christentums, identisch ist, grundwesentlich
zur Metaphysik geworden ist, denn die christliche Metaphysik vor
allem der Kirchenväter findet nun den Zugang zur Wirklichkeit des

Göttlichen nicht mehr wie die Metaphysik des heidnischen Altertums
vorwiegend von der Schönheit und Ordnung, aber auch dem Problem
der ursächlichen seinsmässigen Begründung des Kosmos her, sondern

vielmehr von der seinsmässigen und heilsgeschichtlichen Problematik
der menschlichen Seele und des Menschen überhaupt her, so daß

Gott und Seele auch die beiden Hauptgegenstände der christlichen

Metaphysik seit der Patristik sind. Wenn also Gott und Seele

summarisch gesprochen alles sind, von dem Augustin in der Philosophie
wissen will, dann ist für ihn die Philosophie grundwesentlich das

geworden, was sie in anderer Weise schon für Plotin ist, nämlich
Metaphysik. Welche Bedeutung hat nun aber die Metaphysik in
einigen ihrer wichtigsten Grundzüge für das Menschenbild Plotins
und Augustins und welcher Wandel ist dabei von Plotin zu Augustin
festzustellen?

Plotin und Augustin eignen sich deshalb besonders gut dazu, je das

prinzipielle Verhältnis und die prinzipielle Grundgestalt von
Menschenbild und Metaphysik in der antiken heidnischen und der
christlichen Philosophie illustrieren zu helfen, weil sie beide in
zeitlicher Nähe und im Bereich derselben geistesgeschichtlichen Epoche,
nämlich der Spätantike, gelebt und gewirkt haben (Plotin von
203-269 n. Chr. und Augustin 354-430 n. Chr.), und weil die

philosophiegeschichtliche Forschung nicht ohne Grund bedeutende
Verwandtschaften der Lehre und vor allem der geistigen Grundstimmung
bei beiden Denkern glaubte feststellen zu können, welche gewisse
Forscher des zwanzigsten Jahrhunderts geradezu dazu veranlaßten,
über Plotins Schüler Porphyrios und den lateinischen Rhetor und
Grammatiker des 4. Jahrhunderts, Marius Victorinus, eine Bekanntschaft

mit Plotins Gedankengängen bei Augustin und eine

Einwirkung von Plotins Philosophie auf das Denken des Bischofs von
Hippo anzunehmen.3 Gerade auf dem Hintergrunde derselben

3 Vgl. dazu W. Theiler: «Porphyrios und Augustin», Schriften der Königsberger

Gelehrten Gesellschaft, Geisteswiss. Klasse, 10, 1933, jetzt greifbar in
«Forschungen zum Neuplatonismus» von W. Theiler, herausgekommen bei
Walter de Gruyter, Berlin 1966, pp. 160-251.

88



geistesgeschichtlichen Epoche, der Spätantike, in der sie gelebt haben
und auf dem Hintergrunde gewisser philosophischer und
weltanschaulicher Gemeinsamkeiten, wie der Grundbewegung ihres

Denkens weg vom sinnlich Wahrnehmbaren und Vergänglichen zu
einem ewigen, immateriellen und geistigen Bereich des Heils
erweisen sich nun aber Plotin und Augustin besonders deutlich als

Vertreter zweier prinzipiell verschiedener Arten der Metaphysik und

entsprechend dazu des Menschenbildes, besonders was die
Gottesvorstellung einerseits und die Lehre von der Freiheit des Menschen
andererseits betrifft.

Plotin, wenn auch nicht der zeitlich späteste griechische Neu-

platoniker, so doch der klassische Begründer des Neuplatonismus und
Vollender der griechischen Metaphysik, welcher auch noch von
Karl Jaspers als Metaphysiker schlechthin begriffen werden kann,4
findet den Hauptgehalt metaphysischer Erkenntnis in der Lehre von
den drei ursprünglichen göttlichen und immateriellen Wesenheiten

Eines, Geist und Seele und in einer hierarchisch gestuften
Gesamtkonzeption der Wirklichkeit, welche vom vollkommen Einen als dem
höchsten Prinzip über Seinsstufen von immer geringerer Einheitlichkeit

und Einfachheit bis zum untersten vielheitlichen Grunde der
sichtbaren Welt, bis zur Materie, welche zugleich Quelle allen
Übels ist, hinführt. Plotin, der mit seiner ganzen Philosophie und

metaphysischen Begründung der Welt im Grunde nicht mehr als der

getreue Interpret Piatons selber sein will, und auch in ihm bereits die
Lehre von den drei ursprünglichen substanziellen Seinsheiten oder

Hypostasen Eines, Geist und Seele vorgebildet findet, kann zwar in
der Tat in manchen Grundthesen seiner Metaphysik bereits bei
Piaton selber anknüpfen, geht aber gerade auch in der Lehre vom
vollkommen Einen als dem höchsten Prinzip noch wesenhaft über
Piaton selber hinaus : Piaton selber schon unterscheidet sehr deutlich
zwischen der sinnlich wahrnehmbaren Körperwelt, welche in ihrem
Körpersein teilbar und vielheitlich sowie ständigem Wechsel und
Wandel unterworfen, also eine Welt des Werdens ist, und dem ewigen
und unsichtbaren, rein nur denkbaren Bereich der wahrhaft seienden,

unteilbaren, aber geistig in sich und voneinander verschiedenen

4 Vgl. darüber Karl Jaspers: «Die großen Philosophen», Bd. I : «Aus dem
Ursprung denkende Metaphysiker», im R. Piper Verlag, München 1957,

pp. 48ff. Vgl. auch «Einführung in die Philosophie», München 1953, p. 151.

7 Studia Philosophica XXXIII
89



Ideen, welche bei Piaton nicht nur als metaphysische Ursachen aller
Vorgänge, Dinge und Eigenschaften im Bereich der sinnlich
wahrnehmbaren Welt angesetzt werden, sondern bei ihm auch auf Grund
ihres allgemeinen Wesensgehaltes Prinzipien des menschlichen
Erkennens und Sollens sind. Diese Unterscheidung zwischen dem rein
geistigen Kosmos der Ideen und der sinnlich wahrnehmbaren

Körperwelt übernimmt Plotin von Piaton, setzt aber mit grösserer
Selbstverständlichkeit, als dies noch bei Piaton möglich wäre, das

wahre Sein der Ideen mit einem sie auf vollkommene Weise
erkennenden göttlichen Geiste gleich, ja nennt die bei ihm zweithöchste

Seinsstufe, eben das vollkommene Sein der Ideen, häufiger den
vollkommen sich selber, nämlich eben als Ideen, erkennenden göttlichen
Geist. Nun hatte auch schon Piaton den ganzen geistigen und selbst

wieder hierarchisch gestuften Ideenkosmos von einer einzigen und
höchsten Idee beherrscht sein lassen, nämlich der Idee des Guten,
welche nach Piatons ausdrücklicher Bestimmung in seinem Hauptwerk,

dem «Staat», noch das Sein sowie das Wesen, die Erkennbarkeit

und die Wahrheit aller übrigen Ideen verursacht und auch das

Erkennen des Erkennenden allererst ermöglicht, obwohl sie selbst,
die Idee des Guten, als allerhöchste Idee noch über Sein und Wesen,
Wahrheit und Erkennbarkeit aller übrigen Ideen, sowie über das

Erkennen des Erkennenden noch erhaben ist. Plotin aber faßt nun das

höchste Prinzip Piatons, die Idee des Guten, eindeutig nicht nur als

vollkommen Gutes, sondern auch als vollkommen Eines und Einfaches,
als welches es bei Piaton inhaltlich nur angedeutet war. Kraft seiner
vollkommenen Einheit und Einfachheit aber ist das Eine-Gute bei
Plotin nun auch das höchste Prinzip und die höchste, selber auf
nichts weiter zurückführbare Ursache der gesamten Wirklichkeit und
aller übrigen, in höherem Grade vielheitlichen Stufen des Seins, wie
es kraft seiner absoluten Gutheit und Vollkommenheit auch die
Ursache aller minderen Grade der Vollkommenheit und Gutheit auf
tieferen Stufen der Wirklichkeit ist. Auf Grund seiner vollkommenen
Einfachheit ist aber das Eine-Gute als das höchste Prinzip bei Plotin
auch über alles Vielheitliche, was seinsmäßig nach ihm kommt,
erhaben, ja es können ihm nicht einmal mehr die grundlegenden
Wesensmerkmale der zuhöchst geeinten Vielheit des göttlichen
Geistes, der zweiten Hypostase Plotins, direkt zukommen : Das Eine-
Gute ist also über das wahre Sein der Ideen erhaben und selber keine
Idee mehr, es ist selbst über das Denken des vielheitlichen göttlichen

90



Geistes erhaben und denkt selber nicht mehr, weil Denken es in
Verbindung mit Vielheit bringen würde, und es ist schließlich über
die begriffliche Erkennbarkeit des göttlichen Geistes, welche diesem

durch seine ideenhafte Vielheit und Unterschiedenheit zukommt,
noch erhaben und nur mehr durch eine negative Theologie indirekt
erfaßbar, wobei ihm aber nach den Intentionen Plotins alle jene
Wesensmerkmale des göttlichen Geistes, welche von ihm negiert
wurden, um jede Vielheit von ihm abzuhalten, auf urtümliche,
absolut einfache Weise und in höchst übertragenem Sinne als der
Ursache des göttlichen Geistes doch wieder zukommen sollen. So soll
dem Einen-Guten ein absolut einfaches Urbewußtsein und Über-
Denken und eine Art Urtotalität aller Dinge doch wieder zukommen,
d. h. das absolut einfache Urbild aller übrigen Dinge, welche aus dem
Einen-Guten hervorgegangen sind.5

Alle späteren Stufen der Wirklichkeit nun gehen nach Plotin aus
dem Einen-Guten durch Emanation hervor, wobei jede nächsthöhere

Stufe wieder alle tieferen Stufen, und zwar ebenfalls durch
Emanation, aus sich entläßt. Das Eine-Gute zerfließt aber nicht etwa
in alle spätere Wirklichkeit hinein, sondern bleibt, indem es zuerst
den göttlichen Geist und dann alle spätere Wirklichkeit aus sich
entstehen läßt, vollkommen unangetastet und unausschöpfbar in
sich bestehen und vermag in höchster Potenz alles übrige immer
wieder hervorzubringen.

Als zweite der drei ursprünglichen göttlichen Wesenheiten nun
entläßt also das Eine-Gute den göttlichen Geist aus sich, welcher

zugleich die Totalität aller wahrhaft seienden Ideen, die ganze
geistige Welt, d. h. das ausgeformte Urbild der sichtbaren Welt des

Werdens, in sich enthält und als sich selber denkt.
Zwischen dieser zweiten ursprünglichen Hypostase und der

sichtbaren Welt des Werdens sowie der teilbaren Körper steht bei Plotin
als vermittelnde Instanz, welche aber doch noch ganz dem intelligi-
blen und immateriellen Bereich angehört, die Seele. Sie schaut

6 Vgl. für die nähere Begründung der hier gebotenen Kennzeichnung des

Verhältnisses zwischen Piaton und Plotin sowie der ganzen Darstellung der
Metaphysik Plotins besonders meine Schrift «Der Geist und das Eine.
Untersuchungen zum Problem der Wesensbestimmung des höchsten Prinzips als

Geist oder als Eines in der griechischen Philosophie», Noctes Romanae,
Bd. XII, herausgekommen beim Paul Haupt Verlag, Bern und Stuttgart
1970.

91



einerseits den göttlichen Geist, dessen Erzeugnis sie ist und ist denkend
auf ihn ausgerichtet, strahlt aber andererseits die Erscheinungswelt,

genauer: was an der Erscheinungswelt von Wirklichkeit vorhanden
ist, aus und läßt sie aus sich hervorgehen. Entsprechend ihrer
Mittelstellung ist sie sowohl ungeteilt wie geteilt, ungeteilt, sofern sie im
göttlichen Geist verharrt und als Intelligibles räumlicher Zertrennung
nicht unterworfen ist, geteilt, sofern sie in die sinnliche Welt eingeht
und in ihr überall als ein Ganzes zwar nicht substanziell, aber doch

dynamisch gegenwärtig ist. Der teilbare Aspekt des Wesens der
Seele, das Teilbare an ihr, wird, indem sie die ganz und gar teilbare

Körperwelt durchdringt, auf ungeteilte Weise zerteilt, sagt Plotin.
Plotin unterscheidet die Weltseele als Gesamtseele noch von den
zahllosen Einzelseelen, die aus ihr hervorgehen, die aber nicht in
räumlicher Weise von ihr abgetrennt sind, sondern in ihr und von ihr
umfaßt werden. Über den beseelten Teil der Körperwelt, den Plotin
als Natur bezeichnet und der bei ihm auch etwa zweite Weltseele
heißen kann, vollzieht sich dann bei ihm der Abstieg zur eigentlichen,
wesenhaft vielheitlichen und teilbaren Körperwelt, welche bereits

von Nichtsein und Vergänglichkeit durchsetzt ist, und ihren untersten,

absolut vielheitlichen und nichtigen Grund in der Materie, die

zugleich das Urböse ist, findet.8
Für unseren Zusammenhang entscheidend ist an der Metaphysik

Plotins, besonders an seiner Lehre von den drei ursprünglichen
Hypostasen, ihr argumentativer und letztlich in einem höheren Sinne

rationaler, intellektueller Charakter. Die Lehre von den drei ersten

Hypostasen ist bei Plotin nicht einfach ein Produkt mystischer
Phantasie, sondern für die Ansetzung jeder dieser drei Wesenheiten,
d. h. für den Beweis ihrer Existenz sowohl als auch für die
Erläuterung ihres Wesens, werden bei ihm Vernunftgründe und vernünftige
Überlegungen angeführt. So führt Plotin gerade über das Eine-Gute
als das höchste Prinzip in einer berühmten Schrift (Enneaden VI, 9)

aus, daß seine Existenz und Wirksamkeit bewiesen werden kann,
indem gezeigt wird, daß alles, was ist, nur durch seine Einheit
überhaupt sein kann und ohne Einheit nicht sein könnte, und indem dann

8 Vgl. für einen guten Überblick über die gesamte Metaphysik Plotins
auch Karl Praechter: «Die Philosophie des Altertums», in Friedrich Ueber-
wegs Grundriß der Geschichte der Philosophie, Bd. I, 13. Auflage, Benno
Schwabe, Basel und Stuttgart 1960, pp. 599-609.

92



gezeigt wird, wie alle Wirklichkeitsstufen von geringerer Einheit und
Seinsheit seinsmäßig immer von der je höheren Stufe an Einheit und
Seinsheit ursächlich abhängig sind und damit zuletzt und zuhöchst
noch vom vollkommen Einen als dem höchsten Prinzip in ihrer
Einheit und ihrem Sein abhängig sein müssen. Ähnlich wird auch

an anderen Stellen das Sein und die Wirksamkeit des göttlichen
Geistes und die Mittlerstellung der Seele mit vernünftigen
Argumenten bewiesen und in ihrem Wesen erläutert.

Doch fragen wir uns nun zunächst kurz, wie sich Plotins Menschenbild

zu seiner Metaphysik verhält, und ob und wie es sich gemäß
ihren Voraussetzungen bestimmt und gestaltet. Erst nach der
Behandlung der Metaphysik und des Menschenbildes auch Augustins
werden wir abschließend angeben können, was Metaphysik und
Menschenbild Plotins verglichen mit Augustin für das Problem der
Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen bedeuten.

Für unser Thema von großer Wichtigkeit ist es nun, daß sowohl
Plotins Ausführungen über Wesen und Ursprung des Menschen, d. h.
seine philosophische Psychologie und Psychogonie, als auch seine

Grundansichten über die Bestimmung des Menschen, welche sich

vor allem in seiner Erkenntnislehre und Ethik manifestieren, in sehr

hohem Maße von den Voraussetzungen seiner Metaphysik bestimmt
sind, und von ihr her ihren letzten Sinn und ihre tiefere Bedeutung
erhalten. Das zeigt zunächst die philosophische Psychologie und

Anthropologie Plotins, welche den Menschen so erfaßt, daß sie

annimmt, seine Seele sei ursprünglich, frei von aller Belastung mit
Körperlichem, mit dem ewigen Bereich der unsinnlichen Ideen und
des göttlichen Geistes verbunden gewesen und erst nachträglich in
die Körperwelt und ins Zeitliche abgestiegen, und welche von der

Voraussetzung des Abstieges der Seele in die Leibeswelt, der sich ja
dem allgemeinen metaphysischen Emanationsprozeß einfügt, aus
auch das Wesen des Menschen in seinem irdischen Zustand, der
durch eine Vereinigung der Seele mit dem Körper gekennzeichnet
ist, bestimmt. Das zeigt aber besonders auch die Erkenntnislehre und
mehr noch die Ethik Plotins, welche die ewige Bestimmung des

Menschen darin erblicken, den ganzen Weg hinunter vom höchsten

Prinzip allen Seins, dem Einen-Guten, bis hin zur voll entfalteten
Welt in ihrer Vielheit, wie ihn die Metaphysik Plotins in ihrer
Darstellung des Emanationsprozesses aufzeigte, wieder im stufenweisen

Aufsteigen bis zum höchsten Prinzip zurückzulegen und so zu

93



immer größerer Vollkommenheit der Erkenntnis und theoretischen
Schau und zugleich zu immer größerer sittlicher Vortrefflichkeit zu
gelangen, bis schließlich in der überintellektuellen mystischen
Vereinigung mit dem Einen-Guten als dem höchsten Prinzip selbst das

höchste Lebensziel des Menschen verwirklicht wird. Anthropologie
und Ethik Plotins sind also wesenhaft Konsequenzen seiner
Metaphysik.

Was nun zunächst die philosophische Psychologie Plotins betrifft,
so sind daran folgende Aspekte für den Zusammenhang unserer
Themenstellung besonders bedeutungsvoll: Erstens das Problem der

Begründung und Erklärung des Abstiegs der Seelen in die Leibeswelt,
zweitens die These, daß der Mensch in seinem inneren unsinnlichen
Wesen die ursprüngliche metaphysische Dreiheit göttlicher Hypostasen

abspiegelt, drittens das Bemühen Plotins, auch im irdischen
Zustande der Vereinigung der Seele mit dem Körper einen letzten
intellektuellen und intelligiblen Grund der Seele von der Berührung
mit schädigenden körperlichen Einflüssen rein zu halten, viertens der

Konflikt, der sich bei Plotin ergibt zwischen der Lehre von der
Willensfreiheit als Grundlage der Verantwortlichkeit des Menschen
für das Böse und der von Piaton übernommenen Lehre von der

Unfreiwilligkeit des Unrechttuns und fünftens die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele und von der Seelenwanderung.7

Wir können hier fast nur stichwortartig das Allerwichtigste kurz
andeuten : Wenn Plotin den Grund für den Abstieg der Seelen in die
Leibeswelt angeben soll, welchen er teils negativ als der völligen
Leidenslosigkeit der Seelen im Intelligiblen abträglich, teils positiv
als der Fürsorge der Seelen für das Körperliche nützlich beurteilt,
dann kann er zunächst vom bloßen Interesse und der Fürsorge der
Seelen für das von ihnen ausgestrahlte Körperliche sprechen, welches
sich aber allmählich in Selbstvergessenheit der Seele und in stets
wachsende Faszination durch das Sinnliche verwandelt, die dann den

endgültigen Abstieg herbeiführt. Die Seele kann aber auch nach der
Vereinigung mit dem Körper in ihrem letzten unsinnlichen Grunde
nicht verdorben werden, da gerade das immaterielle innere Wesen des

Menschen ein Abbild der drei göttlichen ursprünglichen Wesenheiten

' Vgl. für eine heute noch lesenswerte Darstellung des Menschenbildes
bei Plotin auch E. Zeller: «Die Philosophie der Griechen», Bd. III, 2,
2. Aufl., Leipzig 1868, pp. 512 £F.

94



darstellt und so der Seele des Menschen, seinem wahren und
innersten Wesenskern, jederzeit die Rückkehr zum Göttlichen offensteht,

von dem der innere Mensch nie ganz abgetrennt ist. Damit
zudem der innerste Wesenskern des Menschen, seine Geistseele, von
den mit dem Körper zusammenhängenden Affekten und sinnlichen

Wahrnehmungen nicht direkt berührt wird, fügt Plotin der Geistseele

des Menschen noch eine zweite, durch die Einkörperung
bedingte Seele hinzu, die in den Körper und seine Tätigkeiten
verflochten ist und der allein Affekte und Sinneswahrnehmungen
zukommen. Obwohl Plotin ferner dem Menschen eine Verantwortlichkeit

für von ihm begangenes Unrecht durchaus zuschreibt, und ihm
die dabei vorausgesetzte Möglichkeit freier Willensentscheidung
ausdrücklich zuerkennt, hält er doch an der These von Piaton fest, daß

der Mensch nur unfreiwillig Unrecht tut, stets das Gute anstrebt und

nur aus Irrtum zum Bösen absinkt. Wenn daher Plotin mit Piaton die
Unsterblichkeit der Seele auf Grund ihrer Verwandtschaft mit dem

Ewigen, aus dem sie herstammt, lehrt, und nur eine Auferstehung
eines einmal gestorbenen Körpers ablehnt, so muß er, da er glaubt,
die Seele werde in der Seelenwanderung das Schicksal erleiden, das

sie auf Grund des jeweils früheren Lebens verdient, den größten Wert
darauf legen, der Seele durch eine den metaphysischen und
anthropologischen Erkenntnissen entsprechende Ethik und eine ebensolche

Erkenntnislehre zum möglichst oft beschrittenen Weg zurück zum
höchsten Prinzip und zur ungetrübten Schau des göttlichen Seins

zu verhelfen.
Die Ethik Plotins, welche dem Menschen prinzipiell die Rückkehr

zum Einen-Guten als dem höchsten Prinzip ermöglichen will, weil
ja dasjenige Verhalten das sittlich beste ist, welches sich dem absolut
Guten am meisten angenähert hat, versucht dieses Ziel der
höchstmöglichen Angliederung an die höchste Gottheit vor allem durch
Reinigung der Seele von allem Körperlichen und Sinnlichen zu
erreichen. Da die Seele nur dadurch Unrecht und Böses tut, daß sie

irrt, und da dieser Irrtum wesentlich nur durch ihre Fesselung an den

Körper und durch ihre Faszination durch das Sinnliche zustandekommt,

ist es Aufgabe der Seele, nicht ihre innerste gottverwandte
Natur zu wandeln, sondern vielmehr, sich durch Reinigung vom
Sinnlichen zu ihrer ursprünglichen Bestimmung emporzuläutern.
Dies kann nach Plotin durch die eigentlich politischen Tugenden, die
immer noch einen Bezug auf praktische Tätigkeit und Außenwelt

95



haben und den Affekten Grenze und Maß setzen, sowie falsches

Meinen vermeiden, nur auf vorbereitende Weise geschehen. Die

eigentliche Reinigung wird erst durch die höheren, theoretischen

Tugenden vollzogen. Erst in ihrer Bezugsetzung auf die reine Schau
des Intelligiblen erhalten Piatons vier Kardinaltugenden, welche
als politische Tugenden nur propaedeutischen Charakter haben,
ihren höheren Sinn und vermögen zur Angleichung an Gott zu
verhelfen.

Dem letzten Ziel und der höchsten Bestimmung kommt also nach
Plotin der Mensch niemals in der Praxis, sondern immer nur in der
theoretischen Schau näher, und darum gewinnt bei der Lehre vom
Aufstiegsweg der Seele zum höchsten Prinzip seine Erkenntnislehre,
welche immer auf die Metaphysik bezogen bleibt, eine besondere

Bedeutung: Die sinnliche Wahrnehmung, welche von Plotin als

bloßes Abbild einer auf das Intelligible gerichteten Wahrnehmung
interpretiert wird, steht im Rahmen des intellektuellen Aufstiegsweges

nur an unterster Stelle. Ihr wird das begriffliche Erkennen, d. h. das

Unterscheiden und Vergleichen der Ideendialektik, welches den

geistigen Bereich methodisch erfaßt und vom Geist die Prinzipien
empfängt, wertmäßig wesentlich übergeordnet. Aber noch über
diesem immer noch diskursiven Verfahren steht bei Plotin das

unmittelbare Denken und Schauen des Übersinnlichen in der Vereinigung

mit dem göttlichen Geist, bei der aber die Seele nicht im
Höheren aufgeht, sondern trotz allem Einssein mit dem göttlichen
Geist doch Eigenexistenz und Selbstbewußtsein bewahrt. Mit diesem
Stadium ist allerdings der Aufstieg der Seele noch nicht beendet. Die
Seele des Menschen muß, damit der Mensch seine letzte und höchste

Bestimmung wirklich erreicht, sich noch über den göttlichen Geist
hinaus mit dem Urgrund, dem Einen-Guten, vereinigen, und zwar
ist nun hier die Vereinigung frei von jeder Beschränkung, der sie noch
im göttlichen Geist unterlag. Im Einen gibt es keine Zweiheit. So

erlöschen hier Eigenwesen und Sonderbewußtsein der Seele

vollkommen. Sie geht völlig auf im Einen als dem höchsten Prinzip und
befindet sich in ihm mit dem Zentrum im Zentrum. Die Seele wird
so des mystischen Zustandes der Ekstase teilhaftig, eines glückseligen
Zustandes gesättigter Ruhe, in welchem die Seele, am Ziele angelangt,
alles dahinfahren läßt und auch das von ihr sonst so geliebte und
verehrte Denken verachtet, denn es ist Bewegung, sie aber will
unbewegt sein, wie auch das Erste unbewegt ist.

96



Wichtig für uns ist, daß trotz dieses mystischen Abschlusses des

Aufstiegswegs zum höchsten Prinzip bei Plotin die gesamte Ethik
und Erkenntnistheorie und die gesamte Anthropologie intellektuell
durchkonstruiert ist, ebenso wie es schon bei der Metaphysik der Fall

war, und daß Plotins Lehre über Wesen und Bestimmung des

Menschen sich genau entsprechend den Voraussetzungen seiner
Metaphysik bestimmt.

Welchen Wandel haben nun aber in prinzipieller Hinsicht
Metaphysik und Menschenbild bei Augustinus erfahren und wie gestaltet
sich bei ihm ihr Verhältnis zueinander? Auch hier dürfen wir uns
zunächst der Metaphysik und besonders dem Gottesbegriff Augustins
zuwenden, um dann zu untersuchen, welches angesichts dieser

Metaphysik die Grundzüge von Augustins Menschenbild sind und
welches allenfalls die Konsequenzen sind, die seine Metaphysik für
sein Menschenbild hat.

Den wesentlichen Wandel und prinzipiellen Unterschied zwischen
der Metaphysik Augustins und derjenigen Plotins können wir am
besten begreifen, wenn wir die für unser Thema wichtigsten
Unterscheidungsmerkmale hervorheben, die den Gottesbegriff Augustins
von demjenigen Plotins abheben. Dabei werden uns, wie angekündigt,
gerade gewisse allfällige Gemeinsamkeiten zwischen Plotin und
Augustin dazu dienen, das sie in prinzipieller Hinsicht Unterscheidende

umso deutlicher auf dem Hintergrund dieser Gemeinsamkeiten

hervorzuheben.
Der wichtigste Unterschied des Gottesbegriffs zwischen Plotin und

Augustin in theoretischer Hinsicht ist der, daß an Stelle der drei
hierarchisch gestuften göttlichen Wesenheiten bei Plotin, deren
oberste, das Eine-Gute, noch über Sein und Intellektualität erhaben
sein soll, bei Augustin eine Trinität göttlicher Personen getreten ist,
die aber nicht etwa drei verschiedene Götter sind, sondern zusammen
auf geheimnisvolle Weise die höchste Wesenheit (summa essentia) des

einen seienden und erkennenden Gottes ausmachen sollen, zu dem
sich das Christentum bekennt. Das Verhältnis der drei göttlichen
Personen zur Einheit des göttlichen Wesens darf nach Augustin nicht
einmal, wie gewisse griechische Kirchenväter (so Gregor von Nyssa
und Basilius der Große) annahmen, in Analogie mit dem Verhältnis
der einzelnen menschlichen Individuen zum allgemeinen Wesen des

Menschen aufgefaßt werden, sondern bei der Gottheit soll sich die
Substanz ganz in jeder der drei göttlichen Personen realisieren. Das

97



bedeutet nun aber eine strikte Wesensgleichheit aller drei göttlichen
Personen, insbesondere Gottes des Vaters mit Gott-Sohn, dem
göttlichen Logos; ja, wenn man bedenkt, daß Augustinus gerne die

göttliche Trinität in Analogie zur Dreiheit des Seins, Lebens und
Erkennens oder noch öfter zur Dreiheit des Seins, Wissens und Liebens
im Menschen begreift, so könnte man beinahe annehmen, Augustin
begreife die drei Hypostasen der göttlichen Trinität nur als drei
verschiedene Aspekte, Tätigkeiten oder Wesensgrundzüge ein und
derselben göttlichen Person, während doch Augustin ausdrücklich
den Irrtum der Sabellianer bekämpft, welche mit der Einheit des

Wesens Gottes auch die Einheit seiner Person behaupten.8
Besondere Wichtigkeit bekommt aber für unseren Zusammenhang

die von Augustin übernommene Lehre des Athanasius von der

Wesensgleichheit Gottes des Vaters, mit Gott-Sohn, dem göttlichen
Logos, dadurch, daß in gewissen früheren, stark neuplatonisch
gefärbten Schriften bei Augustin das Verhältnis von Gott-Vater und
Gott-Sohn in Begriffen gezeichnet wird, die Gott-Vater mit dem
vollkommen Einen Plotins und Gott-Sohn mit dem göttlichen Geist
bei Plotin vergleichbar erscheinen lassen. Der Vater wird als das Eine

konzipiert, welches die primär mit dem Sohn identifizierte ideen-
hafte Formenfülle, nach deren Vorbild sich die Weltschöpfung
vollzieht, allererst hervorgebracht hat. Gott-Vater ist in diesem frühen
Stadium des augustinischen Denkens noch dadurch weise, rein,
ewig, schön und gut, daß er die entsprechenden Ideen der Weisheit,
Reinheit, Ewigkeit, Schönheit und Güte, in Gott-Sohn, im Logos als

Prinzip der Weltschöpfung hervorgebracht hat (Quaest. 83:23),
während die Entwicklung beim mittleren und späten Augustin
dahin geht, in konsequenter Durchführung der Lehre von der
Wesensgleichheit des Vaters und des Sohnes auch dem Vater
ausdrücklich nicht nur Einheit und Einfachheit, sondern auch Form-
haftigkeit der in sich unterschiedenen Ideen und ihnen entsprechende
Intellektualität zuzuweisen. Absolute Einfachheit und Einheit, sowie
Intellektualität und ideenhafte Formhaftigkeit kommen also in der

ausgereiften Gotteslehre Augustins dem einen Wesen Gottes als

8 Vgl. für eine ausgezeichnete Übersicht über die Grundprobleme der
Gotteslehre und des Menschenbilds bei Augustin in philosophischer Sicht
vor allem Bernhard Geyer: Patristische und scholastische Philosophie, in
Friedrich Überwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie, Band II,
13. Auflage, Benno Schwabe, Basel und Stuttgart 1958, pp. 99-117.

98



Ganzem, d. h. allen drei Personen der Trinität gleichermaßen zu.
Durch diese Identifikation von absoluter Einfachheit des Einen und
ideenhafter Formhaftigkeit des göttlichen Intellekts im einen Wesen

Gottes ergeben sich aber verschiedene wichtige Konsequenzen: Einmal

wird die immer noch behauptete absolute Einfachheit Gottes
selbst fragwürdig, sie wird zur einfachen Vielheit und zur vielfachen

Einheit, dann aber wird andererseits auch die ideenhafte und formhafte

Vielheit im göttlichen Intellekt und in Gott überhaupt als Vielheit

und als ein in sich Unterschiedenes problematisch: Die
verschiedenen Wesensmerkmale des göttlichen Seins fallen nach
Augustin alle in eins zusammen und auch die Ideen aller Dinge der

Schöpfung sollen in Gott nach Augustin alle Eines sein und ihre
Unterschiedenheit voneinander verlieren, was Augustin so ausdrückt,
daß die Ideen der Dinge im Wort Gottes, dem Sohn, so Eines sind,
wie dieses mit dem Vater Eines ist. Indem aber das ganze Wesen

Gottes einschließlich seiner ideenhaften Formhaftigkeit zugleich auch
absolut und vollkommen einfach sein soll, wird auch die mit der
absoluten Einfachheit immer gegebene Unerkennbarkeit gegenüber
der direkten intellektuellen Erkenntnis auf das Sein, die Formhaftigkeit

und Ideenhaftigkeit Gottes übertragen, welche noch bei Plotin
das primär Erkennbare gewesen waren.9

Nun anerkennt zwar Augustinus durchaus rationale und intellektuelle

Arten des kognitiven Bezuges zu Gott, nämlich die beweisende

Vergewisserung des Seins Gottes oder die mittelbare Gotteserkenntnis
und die unmittelbare Anschauung der göttlichen Wahrheit selbst, die
alles Erkennen begründet, die intellektuelle Wahrheitsschau. Er
anerkennt sie, weil er Gott immer noch für wahres Sein, ideenhaft
bestimmt und unterschieden hält und damit zumindest seine wahre
Erkennbarkeit in sich und für sich selbst zugeben muß. Aber zugleich
ist ihm Gott auf Grund seiner absoluten Einfachheit ein Unbegreifliches

und Unaussprechliches, und darum ist sogar das erkennende
Schauen Gottes das Sehen eines Unaussprechlichen auf
unaussprechliche Weise. Wenn auch nach Augustin der Glaube, der sich

auf die Autorität der Offenbarungsurkunden und der in ihnen
berichteten Taten und Wunder Gottes stützt, die Vernunft und ver-

0 Vgl. zu diesen Zusammenhängen auch G. Huber: «Das Sein und das

Absolute», Studia Philosophica, Supplementum 6, Verlag für Recht und
Gesellschaft, Basel 1955, pp. 124—160.

99



nünftige Erkenntnis Gottes nicht überflüssig macht, sondern
vielmehr im Sinne des Grundsatzes: «Ich glaube, auf daß ich erkenne!»
bloß vorbereitet, so ist doch selbstverständlich, daß in dem Maße, wie
sich bei späteren christlichen Denkern die Lehre von der Unerkenn-
barkeit des innersten göttlichen Seins auf Grund von dessen absoluter
Einfachheit noch verstärkt, das Verhältnis von Vernunft und Glaube
sich umkehren muß, und die innersten Geheimnisse der göttlichen
Trinität und des Wesens Gottes nur noch durch einen sich auf Gottes

Offenbarung, wie sie von der Kirche autoritativ interpretiert wird,
berufenden Glauben auf übervernünftige Weise erfaßt werden können,

während die natürliche Vernunft nur Gott als Ursache der

geschöpflichen Welt beweisen und erkennen kann.10

Das bringt uns aber noch auf einen weiteren zentral wichtigen
Unterschied zwischen dem Gottesbegriff Augustins und demjenigen
Plotins. Während die drei ursprünglichen göttlichen Hypostasen
Plotins allgemeine überpersönliche Wirklichkeiten, Seinsheiten und
Wesenheiten sind, welche sich gerade durch ihre Allgemeinheit und
Überpersönlichkeit besonders gut dazu eignen, die drei hierarchisch

gestuften höchsten Seinsursachen von Allem zu sein, ist der trini-
tarische Gott Augustins wesenhaft Person, und zwar auf geheimnisvolle

Weise schaffende, wirkende und handelnde Person. Als solche

erweist sich bereits der Gott des Alten Testaments, einmal, indem er
durch sein Machtwort die Welt aus dem Nichts erschaffen hat, dann
aber auch, indem er immer wieder offenbarend, richtend und lenkend
in die Geschichte der Menschheit und besonders des auserwählten
Volkes eingreift. Die Welt ist also nicht mehr nur auf überpersönliche,
seinshafte, statische Weise immer von göttlicher Wirklichkeit
verursacht, sondern einmal in einem einmaligen Schöpfungsakt aus dem
Nichts ins Sein gebracht durch eine handelnde göttliche Person. Gott
als handelnde Person aber tritt nun in einer Art und Weise, wie dies in
griechischer Metaphysik und Philosophie nie möglich gewesen wäre,
in eine direkte Beziehung zur menschlichen Geschichte und diese

gewinnt als Heilsgeschichte, in der sich gottgewirktes Heil ereignet,
auch eine viel größere Bedeutung für das prinzipiell betrachtete Bild

10 Vgl. zum Problem der Erkenntnis Gottes bei Augustin vor allem
Johannes Hessen: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 1931. Zur
Problemgeschichte und Nachwirkung Augustins vgl. G. Huber, a.a.O., pp. 175ff.,
wo allerdings, wie schon bei der Behandlung der Gotteslehre Augustins
selbst, das Verhältnis von Vernunft und Glauben kaum berührt wird.

100



vom Wesen und Schicksal des Menschen, während ja im griechischen
Denken, besonders in der Metaphysik Plotins, das für den Menschen
Heilsame niemals im zeitlichen Ereignis oder im geschichtlichen
Prozeß, sondern immer nur im überzeitlichen vertikalen Aufstieg der
Seele zurück zum Ursprung erreicht werden kann.11

Noch wesentlich weiter vom Gottesbegriff der Metaphysik und
philosophischen Theologie Plotins entfernt sich nun Augustins Gottes-

begriff, wenn er als Konsequenz des persönlichen Bezuges der Liebe
und Gnade, in den er Gott zum Menschen auf Grund des christlichen
Glaubens bringt, annimmt, daß die zweite Person der christlichen

Trinität, der göttliche Logos, demgemäß alle Dinge geschaffen worden
sind, Mensch, ja wie es heißt, Fleisch geworden ist, und damit alle
menschliche Schwäche und alles menschliche Leiden, wenn auch
nicht die menschliche Sünde, in sich aufgenommen hat, um schließlich

durch seinen Sühnetod die in Adam von Gott abgefallene
Menschheit von ihren Sünden zu erretten, und wenigstens die
Auserwählten vor dem ewigen Tod als dem Lohn der Sünde zu bewahren.
Man kann diese Lehre von der Menschwerdung Gottes in Christo in
ihren Konsequenzen auch für die Philosophiegeschichte nicht hoch

genug einschätzen. Daß sie in einem entschiedenen Gegensatz zur
griechischen Metaphysik steht, hat auch Augustin selbst erkannt,
wenn er Piaton und den Neuplatonikern eine gewisse Erkenntnis von
Gottes unsichtbarem und ewigem Wesen von der Schöpfung her und

sogar gewisse Vorahnungen der Trinität zutraut, aber feststellt, daß

die Platoniker die Inkarnation des unveränderlichen Sohnes Gottes
verwerfen und leugnen, daß der göttliche Logos menschlichen Leib

angenommen habe und in Gestalt eines Sklaven und Dieners an der
Menschheit in der Zeit für die Ungläubigen den Kreuzestod erlitten
habe. Dieser Feststellung Augustins entspricht in der Tat eine sehr

heftige Polemik auch neuplatonischer Philosophen wie etwa Porphyrs,

11 Ansätze zu Geschichtsphilosophie bei Piaton und Aristoteles sollen
nicht geleugnet werden. Aber keinesfalls darf der zyklische Begriff der Zeit,
der sich etwa in der Lehre von den Weltperioden bei Heraklit und den
Stoikern manifestiert, mit dem christlichen und jüdischen Begriff der
Heilsgeschichte, in welchem die irreversible Sukzession eine so große Rolle spielt,
verwechselt werden. Daß sich ferner Gott in die Geschichte der Menschen
hinein ereignet, ist insbesondere bezüglich der transzendenten göttlichen
Prinzipien in der griechischen Metaphysik völlig undenkbar.

101



welche das Christentum wegen seiner Lehre vom toten Gott
verspottet. Augustin hat, indem er sich mit der Lehre von der
Menschwerdung Christi und damit Gottes selbst völlig von den

Voraussetzungen der neuplatonischen Metaphysik entfernte, denn auch mit
nicht geringen intellektuellen Schwierigkeiten in der Begreifung des

göttlichen Seins zu kämpfen gehabt, da sich seiner Ansicht nach die
Lehre von der Menschwerdung bloß einer der drei göttlichen
Personen, eben Christi, nicht leicht in Übereinstimmung bringen läßt
mit der Lehre von der Wesensgleichheit aller drei göttlichen
Personen. Darum kann denn auch Augustin gerade im Zusammenhang
mit der Lehre von der Menschwerdung Christi das demütige
Hinnehmen und gläubige Empfangen des geoffenbarten Dogmas
empfehlen, und kann, etwa im Werk «Über den Gottesstaat» und in den

späten « Rétractationes» in Umkehrung seines ursprünglichen
Ansatzes der Überhöhung des Glaubens durch die Vernunft, wie sie

noch in den platonisch beeinflußten Frühschriften vollzogen wird,
lehren, daß nicht, wer der Vernunft folgend, nach menschlicher Weise

lebt, selig wird, sondern nur, wer Gott seinen Geist unterwirft und
Gottes Geboten folgt (Retract. I, 1,2).

Damit aber sind wir nun bereits bei der Frage angelangt, was für
Auswirkungen denn der Wandel in der metaphysischen
Grundkonzeption, vor allem der Wandel des Gottesbildes bei Augustin im
Vergleich mit Plotin auf sein Menschenbild gehabt hat. Besonders

interessiert uns natürlich am Menschenbild Augustins das Problem,
inwiefern nach Augustin der Mensch in ein richtiges Verhältnis zum
Göttlichen, d. h. zu Gott selbst, gelangen kann, weil sich hier
besonders aufschlußreiche Vergleichsmöglichkeiten zu Plotin ergeben.
Um aber Augustins Ansichten über die ewige Bestimmung des

Menschen, welche in der Erlangung des richtigen Verhältnisses zu Gott
liegt, besser verstehen zu können, müssen wir zuerst die elementarsten
und grundlegendsten Bestimmungen Augustins über das Wesen des

Menschen und besonders der menschlichen Seele in ihrem Verhältnis
zum Körper kennenlernen. Dann werden wir uns die wichtigsten
Grundereignisse der menschlichen, von Gott bestimmten
Heilsgeschichte vergegenwärtigen, welche gewissermaßen den objektiven
Rahmen und die unumgängliche Voraussetzung dafür bilden, daß
die einzelne Seele überhaupt subjektiv in ein Verhältnis des Pleils oder
des Unheils zu Gott treten kann, und schließlich werden wir
untersuchen dürfen, in welchen wichtigen Grundzügen sich das Verhältnis

102



der einzelnen Seele zu Gott besonders hinsichtlich ihrer Möglichkeit,
zum Heil zu gelangen, von Plotin zu Augustin gewandelt hat.

Bekannt ist, daß Augustin den eigentlichen Ausgangspunkt seines

Philosophierens und auch seiner Theologie im Bestreben gefunden
hat, gegen den Skeptizismus der mittleren und neueren Akademie
die Notwendigkeit des Wissens darzutun und zu zeigen, daß nicht
schon das bloße Suchen nach Wahrheit und das Sichbegnügen mit
dem Wahrscheinlichen die Glückseligkeit des Menschen begründet,
sondern vielmehr der durch Erkenntnis gesicherte Besitz der Wahrheit

und des Wissens über die letzte, für den Menschen entscheidende

Wirklichkeit Gottes und der Seele. Im Bestreben aber, eine grundlegend

gewisse Wahrheit zu finden, von der in aller Philosophie immer

ausgegangen werden könne, gelangt Augustin zur Erkenntnis, daß
sein zweifelndes, aber das Wissen begehrendes und denkendes Ich
unzweifelhaft in seinem Zweifeln, Wollen und Denken der eigenen
Existenz gewiß sein dürfe, auch wenn noch gar nichts Näheres über
Wesen und Herkunft dieses denkenden und wollenden Ich ausgemacht
werden könne. Bald zeigt sich jedoch bei Augustin, daß dieses

denkende, zweifelnde und wollende menschliche Ich, an dessen Existenz

gerade in seinem Zweifeln, Denken und Wollen nicht gezweifelt werden

kann, eine wesenhaft von allem durch die Sinne wahrgenommenen

und immer zweifelhaften Körperlichen verschiedene
immaterielle und unsterbliche Seele ist, in deren Dreiheit des Seins, des

Erkennens und der Selbstliebe sich nach Augustin ein Abbild der

göttlichen Trinität selbst findet. Während von der immateriellen
unsterblichen Seele des Menschen eine unbezweifelbare Gewißheit
und sichere Erkenntnis möglich ist, können wir bloß glaubend darauf
vertrauen, daß Körper existieren, und können auch vom Willen
anderer Menschen nur ein Meinen und Vermuten, nicht aber ein
sicheres Wissen haben. Die Seele ist also eine immaterielle, vom Leibe
wesentlich verschiedene Substanz. Sie findet in sich nur Funktionen
wie Denken, Erkennen, Wollen, Sich-Erinnern, nichts Materielles.

Die Seele ist eine Substanz oder ein Subjekt, nicht eine bloße Eigenschaft

des Leibes. Sie empfindet eine jede Affektion des Leibes da,

wo diese stattfindet, ohne sich erst dorthin bewegen zu müssen. Sie

ist also im Körper ganz und auch ganz in jedem Teile desselben

gegenwärtig. Das Körperliche dagegen ist mit jedem seiner Teile nur
an einem Ort. Auch die Unsterblichkeit der Seele begründet Augustin
ebenso wie ihre Immaterialität auf platonische oder doch sich an

103



neuplatonische Vorbilder anlehnende Weise: Die Unsterblichkeit der
Seele folgt nach Augustin philosophisch aus ihrem Teilhaben an der
unveränderlichen Wahrheit, aus ihrem wesentlichen Vereintsein mit
der ewigen Vernunft und mit dem Leben.

Während aber Augustin Immaterialität und Unsterblichkeit der
Seele noch wesentlich in Anlehnung an platonische Vorbilder
beweisen kann, so ist ein Grundzug seiner Seelenlehre und Anthropologie

eine wesentliche Abweichung vom platonisch griechischen
Grundsatz des Primates des Intellekts in der menschlichen Seele,

nämlich Augustins Lehre vom Willen als dem innersten Wesenskern
des Menschen. Nichts ist nach Augustin so sehr in unserer Gewalt wie

unser Wille ; sofern wir selbständige Einzelwesen sind, sind wir
wesentlich durch den Willen gekennzeichnet. In allen Seelenvermögen
manifestiert sich nach Augustin die Wirklichkeit des Willens. In allen
Affekten ist der Wille wirksam und sie alle sind im Grund nichts
anderes als Willensregungen. Auch bei der Sinneswahrnehmung ist

es die Spontaneität des Willens, welche die Sinneseindrücke zu
bewußten Vorstellungen erhebt und selbst Einfluß gewinnt auf Richtung

und Bewegung der Organe. Aber auch alle Erkenntnis ist selbst

auf der höchsten Stufe bedingt und abhängig von der Tätigkeit und

Neigungsrichtung des Willens. Der Willenseinfluß auf Richtung und
Auswahl des Erkennens darf nicht unterschätzt werden. Das hat nun
aber nicht unbedeutende Konsequenzen für Augustins Lehre vom
Ursprung des Bösen im Menschen: Während noch Piaton und
Plotin lehren, daß der Mensch nur unfreiwillig Unrecht tut, und daß

nur Irrtum und Defizienz seines Erkenntnisvermögens, welche
bedingt sind durch Verhaftung der Geistseele an den Körper und
seine Sinne und Affekte, den Menschen zum Ubeltum verleiten, ist
nunmehr Augustin der Ansicht, daß die Verdunkelung des Intellekts,
die den Menschen hindert, das Gute und Göttliche klar zu schauen
und zu verstehen, Folge der Willensverkehrung ist, die ihn dem

nichtigen und deshalb dem sinnlich-physischen Erkennen zugewendet
hat, daß aber umgekehrt der Mangel guten Willens oder der böse Wille
nicht bloß die Folge fehlender Erkenntnis ist. Vom Willen, nicht von
der Erkenntnis hängt es ab, ob der Mensch gut oder böse ist und wird.12

12 Vgl. über Augustins Willenslehre besonders aufschlußreich auch Heinz
Heimsoeth: «Die sechs großen Themen der abendländischen Metaphysik
und der Ausgang des Mittelalters», 4. Aufl., Wissenschaftl. Buchgesellschaft,
Darmstadt 1958, pp. 211 ff.

104



Nicht die sinnliche Begierde ist der erste Ursprung der Verdunkelung

des wahren lichten Ziels, nämlich der Ausrichtung auf das

Göttliche, sondern das Eingefangenwerden und der Gewöhnungszwang

durch die libido und concupiscentia ist selbst schon die Folge
des verkehrten Willens, der frei erfolgten Flinwendung zur Begierde.
Die Ursache des Bösen also ist letztlich der freie Wille, der sich vom
Höheren zum Niederen abwendet, der Hochmut solcher Engel und
Menschen, die sich von Gott abwandten, der das absolute Sein hat,
zu sich selbst, die doch nur ein beschränktes Sein haben, und sich
selbst an die Stelle Gottes und damit, obwohl beschränkt, absolut
setzen wollten.

Das bringt uns aber nun zu den heilsgeschichtlichen Tatsachen, die
nach Augustin nicht nur für das Schicksal der Menschheit und für ihr
Verhältnis zu Gott entscheidend sind, sondern auch die Möglichkeit
der einzelnen Seele, sich von der Sünde frei zu machen und mit Gott
zu versöhnen, bedingen. Das ist ein weiterer wichtiger Unterschied

von Augustins Menschenbild gegenüber demjenigen Plotins, daß bei
Plotin die einzelne Seele nur als einzelne auf Grund von
Selbstvergessenheit und Gottvergessenheit vom Ursprung abgefallen ist
und jederzeit auch von sich aus durch Rückbesinnung auf ihre
wahre Natur und Bestimmung wieder zum Ursprung zurückkehren
kann, während bei Augustin sich das Verhältnis der einzelnen Seele

zu Gott als ihrem Ursprung wesentlich aus dem Gesamtrahmen der
Heilsgeschichte der ganzen Menschheit heraus bestimmt.13 Das
Verhältnis der einzelnen Seele zum Göttlichen als ihrem Heil ist also bei
Plotin wesenhaft ein überzeitliches und sich von der einzelnen Seele

aus vollziehendes. Nur im mythischen Gleichnis kann vom Abstieg
der Seelen in die Leibeswelt und von der Rückkehr der Seele zum
Göttlichen wie von einem zeitlichen Vorgang gesprochen werden. Bei

Augustin aber tritt zu der gleichsam bloß vertikalen Richtung,
welche das Verhalten der Seele gegenüber dem Göttlichen bei Plotin
hat, auch noch die horizontale Richtung und Komponente der

Heilsgeschichte der ganzen Menschheit hinzu, in die jede einzelne
Seele eingespannt ist, und welche mit einem paradiesischen Urzu-

13 Natürlich gibt es auch bei Plotin den notwendigen Abstieg mehrerer
Seelen in die Leibeswelt analog dem ganzen Emanationsprozeß, aber es liegt
doch immer auch bei der einzelnen Seele, ob sie den Abstieg wählt oder nicht,
sie ist dabei nicht von vorneherein durch ein universales Verhängnis determiniert.

Vgl. besonders Plotins Schrift IV, 8, darin Kap. 5.

105
8 Studia Philosophica XXXIII



stand der ersten Menschen beginnt, und dann über Adams Fall,
Christi Erlösungstod, den Kampf der beiden Staaten, des Gottesstaates

und des Reiches der Gottlosen, bis zum endgültigen Sieg des

Gottesstaates als dem eschatologischen Heilszustand voranschreitet.
Wenn auch dieser endgültige Heilszustand, die ewige Glückseligkeit
der Auserwählten im Gottesstaat, selbst nicht mehr durch die Zeit
sich erstreckt, sondern in Ewigkeit ohne Ende fortdauert, so ist doch
die ganze heilsgeschichtliche Entwicklung, die auf diesen Endzustand

hinstrebt, ein in der Zeit sich verwirklichender Prozeß, und die
Seele kann bei Augustin nicht mehr wie noch bei Plotin nur durch
überzeitlichen kontemplativen Aufstieg zum Göttlichen zurückkehren,

sondern muß sich vor Gott auch durch aktives Liebeswirken
in der Zeit bewähren, welches in einer noch für Plotin undenkbaren
Weise auf den praktischen Dienst am anderen Menschen bezogen ist.

Das gegenwärtige Schicksal der menschlichen Seele ist also nach

Augustin gerade hinsichtlich ihres Verhältnisses zu Gott durch Adams

ursprünglichen Abfall von Gott als erste heilsgeschichtliche
Grundtatsache bestimmt. Durch den Sündenfall Adams, der im Ungehorsam

gegen das göttliche Gebot lag, verfiel der Mensch dem Tod als der

gerechten Strafe, und zwar sowohl dem leiblichen wie auch dem
seelischen Tod, der Gottverlassenheit. Adam sündigte nicht bloß aus

sinnlicher Lust, sondern aus Stolz, aus Selbstüberhebung, aus dem

Wunsch, sein eigener Ursprung zu sein und sich an die Stelle Gottes

zu setzen. Da Adam Gott verlassen hatte, war er von Gott verlassen,
und der Tod in jedem Sinne war die ihm angedrohte Strafe.
Freiwillig depraviert und mit Recht verdammt, erzeugte er Depravierte
und Verdammte, denn, so sagt Augustin, wir alle waren schon
gewissermaßen samenhaft in Adam angelegt, als wir noch alle er allein
waren. Um aber die in Adam gefallene Menschheit vor dem ewigen
Tod zu bewahren, sandte Gott seinen Sohn, den göttlichen Logos,
Christus, in diese Welt, damit er durch sein Leiden und seinen
stellvertretenden Sühnetod wenigstens den auserwählten Teil der Menschheit

wieder mit Gott versöhne und so zur ewigen Seligkeit im Reich
Gottes und in der Versöhnung mit Gott befreie. Denn daran hält
ja Augustin trotz der Erlösungstat Christi fest, daß von vorneherein

nur der kleinere Teil der Menschheit, die von Gottes Vorsehung dazu

Auserwählten, zur ewigen Glückseligkeit und zur Erlösung als Bürger
des Gottesstaates bestimmt sind, während die größere Zahl der
Menschen durch Adams Fall auf irreparable Weise ewiger Verdammnis

106



anheimgefallen sein sollen. So ist denn die ganze menschliche
Geschichte als Heilsgeschichte durch den Kampf zweier Reiche, des

Gottesstaates, als des Reiches des Auserwählten, und des Staates

dieser Welt, als des Reiches der Verdammten, gekennzeichnet. Diese

zwei Staaten wurden durch zweierlei Liebe begründet, der Staat
dieser Welt durch Selbstliebe, die sich bis zur Gottesverachtung
steigert, der Gottesstaat durch Gottesliebe, die sich bis zur
Selbstverachtung erhebt. Dennoch ist aber der endgültige Heilszustand
nicht dadurch erreicht, daß der Gottesstaat den Staat dieser Welt
in Liebe in sich aufnimmt, sondern dadurch, daß der Staat der
Auserwählten unter Christus schließlich über den Staat der Verdammten
und seine teuflischen Anführer siegt, da ja von den beiden Gemeinschaften

von vorneherein die eine dazu praedestiniert war, ewig mit
Gott zu herrschen, die andere dagegen, ewig Strafe zu leiden mit dem
Teufel. Augustin bekämpft denn auch konsequenterweise sehr heftig
die ursprünglich platonische Lehre, daß alle Strafen bloß zur Reinigung

der Bestraften von ihren Fehlern oder bei Augustin: Sünden
dienen sollen. Die Strafen sind vielmehr erforderlich als Beweis göt-
licher Gerechtigkeit. Würden alle Menschen ewig bestraft, so wäre
auch das nicht ungerecht. Da aber auch die göttliche Barmherzigkeit
und Gnade sich bekunden muß, so wird ein Teil der Menschheit

gerettet, jedoch nur der kleinere; der weit größere Teil der Menschen
bleibt in der Strafe, damit gezeigt werde, was im Grunde allen
Menschen gebühren würde.14

Ist so der Weg der einzelnen Seele zu Gott durch den
heilsgeschichtlichen Rahmen der Menschheitsgeschichte und durch die

göttliche Praedestination bedingt, und kann die menschliche Seele nie

wissen, ob sie letztlich zu den Erwählten oder zu den Verdammten
gehören wird, so gibt es doch gerade wegen dieser Ungewißheit
allgemeinverbindliche Grundbestimmungen Augustins darüber, auf

14 Zweifellos gibt es ewige Strafen im Jenseits, insbesondere für
tyrannische Menschen, auch in den Mythen über das jenseitige Los der Seelen
in Piatons «Gorgias» und «Politeia», aber Piaton spricht hier nur in
mythischem Gleichnis zum Zwecke der Überzeugung der Seele von seinen
entscheidend wichtigen philosophischen Grundwahrheiten. Von unserer
Sicht aus ausschlaggebend ist, daß bei Piaton niemals die höchste Gottheit,
die Idee des Guten, als höchste göttliche Person, von ihr aus dem Nichts
geschaffene Menschen, deren Sündenfall sie zuläßt, zu ewiger Verdammnis
verurteilen würde.

107



welche Weise sich die Seele am besten Gott annähern und wieder
mit ihm in die zu ihrem Heil unentbehrliche Ubereinstimmung und
Versöhnung bringen soll. Dabei ist wichtig, daß Augustin nur in
seinen Frühschriften den Gedanken eines siebenstufigen mystischen
Aufstiegsweges der Seele zu Gott in Anlehnung an neuplatonische
Vorbilder näher ausführt, und mit fortschreitender Adaptation und

Annäherung an kirchlich-christliche Gedankengänge immer mehr
neben die Erkenntnis im platonischen Sinne den christlichen Glauben
als Grund und Voraussetzung aller Erkenntnis, immer mehr neben
die rein nur aus sich selbst ihren Weg findende menschliche Vernunft
die im Gehorsam des Glaubens zu ergreifende göttliche Autorität
treten läßt, welche ihre sichtbare Gestalt in Christus als Mensch
gefunden hat und sich über Christus auch in der Autorität der Bibel und
der Kirche manifestiert und fortsetzt. Auch die immer deutlicher
betonte christliche Grundhaltung der Demut und der Unterwerfung
unter Gottes unerforschlichen Ratschluß als Voraussetzung für den

Zugang zu Gott ist ein wesenhafter Unterschied der Bestimmungen
Augustins über die Rückkehr der Seele zu Gott im Verhältnis zu den

einschlägigen Ausführungen Plotins und des Neuplatonismus.
Auch wenn bei Augustin Glauben und Erkennen durchaus nicht

Gegensätze darstellen, sondern der Glaube bloß die notwendige
Voraussetzung des menschlichen Vertrauens auf die göttliche Autorität

bildet, ohne die der Mensch nicht zur letztgültigen Schau des

Göttlichen gelangen kann, auch wenn andererseits die Autorität
nicht in absolutem Gegensatz zur Vernunft steht, sondern sowohl als

Autorität Christi, wie auch der Bibel und der Kirche in irgend einer
Weise vernunftmäßig begründet sein kann, muß doch der Weg der
einzelnen Seele zu Gott nach Augustin noch deutlich vom rein
vernunftmäßigen Aufstieg der Seele zum Göttlichen bei Plotin
unterschieden werden: Ohne das glaubende Vertrauen auf die Autorität
Christi, der Bibel und der Kirche, welches von keiner kritischen
Vernunft erschüttert werden darf, gibt es nach Augustin kein wahres
Fortschreiten zur Kontemplation Gottes, und dieses glaubende
Vertrauen ist doch in seinem voluntativen Ansatz als Wille zur
Zustimmung etwas wesenhaft Anderes als das argumentative Erkennen
der Vernunft, durch das hindurch nach Plotin die Seele zur intuitiven
Schau des Göttlichen und zur Ekstase in der Vereinigung mit dem
höchsten Prinzip gelangt, ebenso wie umgekehrt die Autorität
Christi, obwohl sie ja die Autorität des göttlichen Logos ist, als

108



Autorität seiner gott-menschlichen Person etwas wesenhaft Anderes
ist im Vergleich zum überlegenen, weil der Vernunft als solches

erkennbaren Sein des göttlichen Geistes bei Plotin oder gar im
Vergleich zur höchsten Kraft des vollkommen Einen und Guten Plotins.

Wenn wir nun zum Abschluß noch kurz andeuten wollen, welche

Beziehungen sich von Metaphysik und Menschenbild Plotins her und
andererseits von der Metaphysik und dem Menschenbild Augustins
her zum Wesen der Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen
herstellen lassen, dann können natürlich nur die grundlegenden
Probleme von uns kurz aufgezeigt werden, während auf mögliche
Lösungen nur hingewiesen werden kann.

Was nun zunächst Plotin betrifft, so durften wir feststellen, daß
seine gesamten Ausführungen über Wesen und Ursprung sowie über
Ziel und Bestimmung des Menschen wesenhaft von den
grundlegenden Voraussetzungen und Lehren seiner Metaphysik abhängig
und aufs engste mit ihnen verflochten sind, und wenn man von der
Annahme ausgehen wollte, daß der Mensch erst dann zu sich selbst

befreit und völlig auf sich selbst gegründet sei, wenn er jede
Bezogenheit auf übermenschliche göttliche Wirklichkeit, mit deren
Existenz und Wesen sich ja die Metaphysik befaßt, von sich

abgeworfen habe, dann könnte es scheinen, als sei der nach
seinem Wesen, seinem Ursprung und seiner ewigen Bestimmung
fragende Mensch bei Plotin nicht frei, weil er sowohl seinen

Ursprung als auch sein Ziel in einem ihm noch unendlich
überlegenen Göttlichen findet, zu dem er erkennend, schauend und
schließlich ekstatisch sich mit ihm vereinigend zurückkehren muß,
wenn er sein wahres Heil erlangen und seine ewige Bestimmung
erreichen will. Demgegenüber muß andererseits wieder darauf
hingewiesen werden, daß der Aufstieg zu den ersten drei göttlichen
Wesenheiten ebenso wie schon die Ansetzung ihrer Existenz und die

Erläuterung ihres Wesens sich bei Plotin wesenhaft im Medium der
argumentierenden menschlichen Vernunft und des schauenden
Geistes vollzieht, daß der Mensch bei Plotin aus keiner anderen als

einer inneren intellektuellen Notwendigkeit zur Ansetzung einer
überlegenen göttlichen Wirklichkeit gelangt, und daß er, indem er
rein nur in Besinnung auf sein innerstes wahres Selbst und schließlich
in der Vereinigung mit dem höchsten Göttlichen, die ihm in der

Selbstbesinnung möglich ist, seine höchste Bestimmung verwirklicht,
doch im Weg zum letzten Ziel seines Menschseins keinerlei mit-

109



menschlichem, äußerlichem, institutionellem Zwang unterworfen ist

und so keinerlei Einbuße an Freiheit erleidet.
Bei Augustin dagegen scheint es zunächst, als sei durch die

Personalisierung Gottes und durch seine Vermenschlichung, welche vor
allem in der Fleisch gewordenen zweiten Person der TrinitätAusdruck
gewinnt, für den Menschen eine neue Selbständigkeit gegenüber
Gott gerade in der Partnerschaft mit Gott als einer noch wesenhaft

von allen menschlichen Individuen sich unterscheidenden Trinität
göttlicher Personen, deren eine ein unverwechselbares menschliches

Individuum geworden ist, gegeben. In der Tat setzt ja denn auch

Augustin in seinem Philosophieren beim Selbstbewußtsein des

denkenden menschlichen Ich von seiner eigenen Existenz als der
ersten unerschütterlichen Gewißheit ein, um freilich auch sehr bald
aus der eigenen Erfahrung menschlicher Schwachheit, Sündhaftigkeit

und Abhängigkeit heraus zur Wirklichkeit eines dem Menschen
noch überlegenen, ihn in seinem Sein begründenden und für sein

Verhalten vorbildlichen Gottes zu gelangen. Auch Augustins
metaphysische Grundkonzeption, d. h. vor allem seine Grundkonzeption
vom Wesen Gottes, ist also für sein Menschenbild, für seine Auffassung
vom Ursprung und der Bestimmung des Menschen in entscheidender
Weise maßgebend. Der Wandel des Gottesbegriffes von Plotin zu
Augustin hat also unmittelbare Folgen auch für das Menschenbild

Augustins und für die Freiheit des Menschen, und hier könnte man
nun versucht sein, anzunehmen, daß gerade mit der zunehmenden

Irrationalisierung des Gottesbegriffes bei Augustin, welche ja mit
dessen Personalisierung einhergeht, dem Menschen ein rein vernunftmäßiger

Zugang zum Göttlichen verwehrt und damit auch die Freiheit

des Menschen in der Bestimmung seines Verhältnisses zum
Göttlichen beeinträchtigt wird, wenn die Freiheit des Menschen wesentlich

darin besteht, über alles rein nur aus seiner eigenen Vernunft
heraus zu urteilen. Indem aber ferner Gott wesentlich als handelnde,
in die Geschichte des Menschen eingreifende und sie vollendende
Person begriffen wird, deren unerforschlich weise Anordnungen
zunächst einmal als die der höchsten Autorität gläubig hingenommen
werden müssen, bevor sie in ihrer Sinnhaftigkeit erkannt werden
können, dann kann man darin zwar positiv eine Aufwertung des

Personseins und der Geschichtlichkeit als spezifisch menschlicher
Seinsweisen, aber andererseits doch auch wieder eine Minderung
menschlicher Freiheit durch göttliche Bevormundung erblicken, denn

110



die autoritativ handelnde, gerecht bestrafende und gnädig verzeihende
Wirksamkeit eines persönlich gedachten Gottes kann vom Menschen
in viel höherem Maße als Beeinträchtigung seiner Freiheit empfunden
werden als das überlegene und vorbildliche, aber dem Menschen
immer nur Heil bringende und ihn niemals bestrafende, unpersönlich
gedachte Göttliche bei Plotin.15 Indem ferner Gott Mensch geworden
ist, scheint zwar der Gegensatz zwischen Gott und Mensch
überbrückt und der Mensch mit Gott versöhnt zu sein, aber gleichzeitig
kann dadurch die Autorität des Gott-Menschen in viel höherem
Maße auch auf andere Menschen, auf menschliche Werke und
Institutionen wie Bibel und Kirche übergehen, und die Freiheit des

einzelnen Menschen in der Bestimmung seines Verhältnisses zum
Göttlichen würde sich dadurch abermals nicht nur durch die Person

Gottes, sondern auch durch die Personen seiner Mitmenschen, an
die er zudem noch durch das Gebot der Nächstenliebe gebunden
ist, beschränkt sehen.

16 Diese Annahme, daß die als Persönlichkeit machtvoll dem Menschen
gegenübertretende Gottheit eher vom Menschen als Bedrohung seiner Freiheit

empfunden werden kann als die unpersönlichen göttlichen Wirklichkeiten

der griechischen Metaphysik, habe ich nachträglich bestätigt
gefunden im Werk «L'homme révolté» von A. Camus, wo gezeigt wird, daß
die der historischen Revolte zugrundeliegende metaphysische Revolte erst
vom Erscheinen des persönlichen Gottes der Juden und Christen an sinnvoll

und begreiflich wird. Im «Homme révolté» von Camus, aber nicht nur
in ihm, wird auch ersichtlich, inwiefern die in diesem Artikel verfolgten
Zusammenhänge von brennender Aktualität für die gegenwärtige Lage des

Menschen sind.

111


	Metaphysik und Menschenbild bei Plotin und bei Augustin

