Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Metaphysik und Menschenbild bei Plotin und bei Augustin
Autor: Hager, F.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Metaphysik und Menschenbild
bei Plotin und bei Augustin

Von F. P. Hager

Die philosophisch gestellte Frage nach dem Wesen und der Be-
stimmung des Menschen hat sich wohl noch nie mit solch uniiber-
hérbarer Dringlichkeit gestellt wie gerade heute, da unter dem Druck
wirtschaftlicher Notwendigkeiten, eines iiberméchtigen Verwaltungs-
apparates sowie letztlich unverstandener technischer und wissen-
schaftlicher Entwicklungen oder schlieBlich totalitirer Staats- und
Gesellschaftsformen der Mensch sich selbst verlorenzugehen scheint,
d. h. immer mehr das BewuBtsein der Sinnhaftigkeit seines Lebens
verliert und immer mehr der inneren wie auch nach aulen wirkenden
Freiheit der Selbstbestimmung verlustig geht. Wenn wir daher die
Frage nach der grundsitzlichen Konzeption stellen, die sich ver-
gangene Epochen der Philosophiegeschichte vom Wesen und der
Bestimmung des Menschen gemacht haben oder welches das philo-
sophische Menschenbild einzelner repraesentativer Vertreter dieser
Epochen gewesen ist, so wird schon mit dieser Fragestellung bewuBt
oder unbewuft, unausgesprochen oder klar und deutlich formuliert,
ein gewisser Aktualititsbezug mitgegeben sein.!

Was aber ist es nun, etwas genauer gesagt, das uns veranlaf3t, die
anthropologische Fragestellung mit philosophischer Zielsetzung ge-
rade auf die Gesamtentwicklung oder auf einzelne iiberragende
Personlichkeiten der antiken und mittelalterlichen Philosophie an-
zuwenden? Einmal dies, daB (nach der Uberzeugung des Vor-
tragenden) die Menschenbilder vergangener philosophiegeschicht-
licher Epochen niemals so ein fiir allemal vergangen und abgetan
sind, wie etwa gewisse geschichtliche Formen der politischen Gesell-

! Diese Arbeit ist die schriftliche Fassung eines einmal in Deutschland
und zweimal in der Schweiz, an den Universititen Genf und Lausanne,
unter dem Titel « Métaphysique et conception de ’homme chez Plotin et
Saint Augustin» in franzésischer Sprache gehaltenen Vortrages.

85



schaft, die der Vergangenheit angehéren, da in der philosophischen
Frage nach dem Wesen und der Bestimmung des Menschen, gerade
wie sie Antike und Mittelalter stellen, immer nach iiberzeitlich
giiltigen und nicht rdumlich oder politisch gesellschaftlich ge-
bundenen Formen des Menschseins geforscht wird und da, auch wenn
man diesem Anspruch nach iiberzeitlicher Giiltigkeit zunéchst einmal
miBtraut oder ihn schlieBlich ganz ablehnt, man fiirs erste gut daran
tut, ihn wenigstens voraussetzungsweise einmal ernst zu nehmen. Aber
noch aus einem weiteren Grunde empfiehlt es sich, die anthro-
pologische Fragestellung gerade an die antike und mittelalterliche
Philosophie heranzutragen: Wohl kaum wieder in spiteren Epochen
hat sich die menschliche Vernunft, ohne sich selbst als Subjektivitit
absolut setzen zu miissen, mit solchem Selbstvertrauen auf ihre
Reichweite und ihr Fassungsvermogen an die Begreifung der uni-
versalen Sinnzusammenhinge des Seins im Ganzen und an die
Frage nach der letztgiltig alles bestimmenden Wirklichkeit heran-
gewagt wie in der Philosophie und insbesondere der Metaphysik des
Altertums und des Mittelalters.? Wenn man sich daher an groflen
Beispielen veranschaulichen will, wie die Frage nach dem Wesen und
der Bestimmung des Menschen in den ganzheitlichen Zusammen-
hang einer universalen Ontologie oder nach letzten Prinzipien der
Wirklichkeit forschenden Metaphysik hineingestellt worden ist, wird
man sich unserer Auffassung nach zuerst und vor allem der Philo-
sophie und Metaphysik des Altertums und des Mittelalters zuwenden
mussen.

Unsere Aufgabe in diesem Aufsatz wird es sein, anhand zweier be-
deutender Vertreter der antiken, bzw. der christlichen Metaphysik
des ausgehenden Altertums, wie sie auch fiir das Mittelalter be-
stimmend geblieben ist, zu zeigen, welche Bedeutung die Metaphysik
fiir das Menschenbild der betreffenden Denker gehabt hat, wie mit
einem Wandel in gewissen Grundziigen der Metaphysik notwendiger-
weise auch ein Wandel im Menschenbild der angesprochenen Philo-
sophen verbunden gewesen ist und schlieBlich, welche Beziehung sich

2 Darum ist es wohl nicht verwunderlich, daB Albert Camus, welcher
in seinem « Mythe de Sisyphe» in unserem Jahrhundert die Frage nach dem
Sinn des Lebens als die wichtigste der Philosophie zu bezeichnen gewagt hat,
seine philosophische Erstlingsarbeit unter dem Titel « Métaphysique chré-
tienne et néoplatonisme» den Beziehungen zwischen Christentum und Neu-
platonismus und besonders zwischen Plotin und Augustin gewidmet hat.

86



von der Metaphysik des jeweiligen Denkers zur Freiheit und Selbst-
bestimmung des Menschen ergibt. Dabei wird es natiirlichim Rahmen
eines Aufsatzes, besonders was den grundsitzlichen Charakter der
antiken wie der christlichen Metaphysik und des entsprechenden
Menschenbildes betrifft, bei skizzenhaften Andeutungen und all-
gemeinen Umrissen bleiben missen.

Bevor wir uns aber niher mit den Beziehungen zwischen Meta-
physik und Menschenbild bei Plotin und Augustin befassen, sei hier
noch eine kurze Vorverstindigung dariiber erlaubt, was in unserem
Zusammenhang unter Metaphysik prinzipiell zu verstehen ist und
welches in der Philosophie des Altertums und des Mittelalters ihre
hauptsidchlichsten Themen und Forschungsgegenstinde gewesen
sind. Metaphysik bedeutet schon bei Aristoteles neben ihrer all-
gemeineren Bedeutung als Frage nach dem substanziellen Seins-
aspekt alles Seienden die Disziplin, die sich wesenhaft mit der Frage
nach der Existenz und dem Wesen unsinnlicher, allem Physischen
und Weltlichen gegeniiber transzendenter Wirklichkeit befaBt, sofern
diese eine fiir die Welt und den Menschen ursiachliche und bestim-
mende Funktion und Beziehung zu ihnen hat. In der Bedeutung der
philosophischen Theologie ist die Metaphysik schon bei Aristoteles
erste Philosophie und inhaltlich die Krénung aller philosophischen
Bemiihungen tiberhaupt. Schon nur aus dieser auch fiir die platoni-
sche, mittelplatonische und neuplatonische Philosophie reprisenta-
tiven Bewertung der Metaphysik geht ihre grofle Bedeutung fiir die
antike Philosophie hervor, welche den Zugang zu letzten, alles be-
stimmenden géttlichen Wirklichkeiten und Méchten vorwiegend von
der Frage nach den letzten seinsmissigen Ursachen oder dem einen
hochsten Prinzip der sichtbaren Welt in ihrer Schénheit und Ordnung
findet. Die iiberragende Bedeutung der Metaphysik nicht nur in der
nicht-christlichen antiken Philosophie, sondern auch in der christ-
lichen Philosophie des ausgehenden Altertums und des Mittelalters
aber zeigt sich auch in der fiir eine vorwiegend christlich bestimmte
Philosophie ebenfalls wieder reprisentativen AuBerung Augustins,
die beiden unsinnlichen Wirklichkeiten, nach denen er in seiner
Philosophie zu wissen begehre, seien Gott und die Seele, und auBer
den Fragen nach Existenz und Wesen dieser beiden Grundwirklich-
keiten beschiftige ihn auf wirklich tiefgreifende Weise keine andere
Frage mehr. Das zeigt sehr deutlich, wie hier die Metaphysik zum
Kern und Hauptteil der ganzen Philosophie geworden ist, ja wie die

87



Philosophie, welche in der Patristik auch mit den Grundlehren der
wahren Religion, des Christentums, identisch ist, grundwesentlich
zur Metaphysik geworden ist, denn die christliche Metaphysik vor
allem der Kirchenviter findet nun den Zugang zur Wirklichkeit des
Gottlichen nicht mehr wie die Metaphysik des heidnischen Altertums
vorwiegend von der Schénheit und Ordnung, aber auch dem Problem
der ursidchlichen seinsmissigen Begriindung des Kosmos her, sondern
vielmehr von der seinsméssigen und heilsgeschichtlichen Problematik
der menschlichen Seele und des Menschen tiberhaupt her, so dal3
Gott und Seele auch die beiden Hauptgegenstinde der christlichen
Metaphysik seit der Patristik sind. Wenn also Gott und Seele sum-
marisch gesprochen alles sind, von dem Augustin in der Philosophie
wissen will, dann ist fiir ihn die Philosophie grundwesentlich das
geworden, was sie in anderer Weise schon fiir Plotin ist, nimlich
Metaphysik. Welche Bedeutung hat nun aber die Metaphysik in
einigen ihrer wichtigsten Grundziige fiir das Menschenbild Plotins
und Augustins und welcher Wandel ist dabei von Plotin zu Augustin
festzustellen?

Plotin und Augustin eignen sich deshalb besonders gut dazu, je das
prinzipielle Verhiltnis und die prinzipielle Grundgestalt von Men-
schenbild und Metaphysik in der antiken heidnischen und der
christlichen Philosophie illustrieren zu helfen, weil sie beide in zeit-
licher Nihe und im Bereich derselben geistesgeschichtlichen Epoche,
namlich der Spitantike, gelebt und gewirkt haben (Plotin von
203-269 n. Chr. und Augustin 354-430 n. Chr.), und weil die philo-
sophiegeschichtliche Forschung nicht ohne Grund bedeutende Ver-
wandtschaften der Lehre und vor allem der geistigen Grundstimmung
bei beiden Denkern glaubte feststellen zu kénnen, welche gewisse
Forscher des zwanzigsten Jahrhunderts geradezu dazu veranlaBten,
itber Plotins Schiiler Porphyrios und den lateinischen Rhetor und
Grammatiker des 4. Jahrhunderts, Marius Victorinus, eine Bekannt-
schaft mit Plotins Gedankengingen bei Augustin und eine Ein-
wirkung von Plotins Philosophie auf das Denken des Bischofs von
Hippo anzunehmen.? Gerade auf dem Hintergrunde derselben

8 Vgl. dazu W. Theiler: « Porphyrios und Augustin», Schriften der Kénigs-
berger Gelehrten Gesellschaft, Geisteswiss. Klasse, 10, 1933, jetzt greifbar in
«Forschungen zum Neuplatonismus» von W. Theiler, herausgekommen bei
Walter de Gruyter, Berlin 1966, pp. 160-251.

88



geistesgeschichtlichen Epoche, der Spatantike, in der sie gelebt haben
und auf dem Hintergrunde gewisser philosophischer und welt-
anschaulicher Gemeinsamkeiten, wie der Grundbewegung ihres
Denkens weg vom sinnlich Wahrnehmbaren und Verganglichen zu
einem ewigen, immateriellen und geistigen Bereich des Heils er-
weisen sich nun aber Plotin und Augustin besonders deutlich als
Vertreter zweier prinzipiell verschiedener Arten der Metaphysik und
entsprechend dazu des Menschenbildes, besonders was die Gottes-
vorstellung einerseits und die Lehre von der Freiheit des Menschen
andererseits betrifft.

Plotin, wenn auch nicht der zeitlich spéteste griechische Neu-
platoniker, so doch der klassische Begriinder des Neuplatonismus und
Vollender der griechischen Metaphysik, welcher auch noch von
Karl Jaspers als Metaphysiker schlechthin begriffen werden kann,*
findet den Hauptgehalt metaphysischer Erkenntnis in der Lehre von
den drei urspriinglichen géttlichen und immateriellen Wesenheiten
Eines, Geist und Seele und in einer hierarchisch gestuften Gesamt-
konzeption der Wirklichkeit, welche vom vollkommen Einen als dem
héchsten Prinzip iiber Seinsstufen von immer geringerer Einheitlich-
keit und Einfachheit bis zum untersten vielheitlichen Grunde der
sichtbaren Welt, bis zur Materie, welche zugleich Quelle allen
Ubels ist, hinfithrt. Plotin, der mit seiner ganzen Philosophie und
metaphysischen Begriindung der Welt im Grunde nicht mehr als der
getreue Interpret Platons selber sein will, und auch in ihm bereits die
Lehre von den drei urspriinglichen substanziellen Seinsheiten oder
Hypostasen Eines, Geist und Seele vorgebildet findet, kann zwar in
der Tat in manchen Grundthesen seiner Metaphysik bereits bei
Platon selber ankniipfen, geht aber gerade auch in der Lehre vom
vollkommen Einen als dem hoéchsten Prinzip noch wesenhaft tiber
Platon selber hinaus: Platon selber schon unterscheidet sehr deutlich
zwischen der sinnlich wahrnehmbaren Koérperwelt, welche in ithrem
Korpersein teilbar und vielheitlich sowie stindigem Wechsel und
Wandel unterworfen, also eine Welt des Werdens ist, und dem ewigen
und unsichtbaren, rein nur denkbaren Bereich der wahrhaft seienden,
unteilbaren, aber geistig in sich und voneinander verschiedenen

¢ Vgl. dariiber Karl Jaspers: «Die groBen Philosophen», Bd.I: « Aus dem
Ursprung denkende Metaphysiker», im R. Piper Verlag, Miinchen 1957,
pp. 4811, Vgl. auch «Einfithrung in die Philosophie», Miinchen 1953, p. 151.

89

7 Studia Philosophica XXXIII



Ideen, welche bei Platon nicht nur als metaphysische Ursachen aller
Vorginge, Dinge und Eigenschaften im Bereich der sinnlich wahr-
nehmbaren Welt angesetzt werden, sondern bei ihm auch auf Grund
ihres allgemeinen Wesensgehaltes Prinzipien des menschlichen Er-
kennens und Sollens sind. Diese Unterscheidung zwischen dem rein
geistigen Kosmos der Ideen und der sinnlich wahrnehmbaren
Kérperwelt iibernimmt Plotin von Platon, setzt aber mit grosserer
Selbstverstindlichkeit, als dies noch bei Platon moglich wire, das
wahre Sein der Ideen mit einem sie auf vollkommene Weise erken-
nenden géttlichen Geiste gleich, ja nennt die bei ihm zweithochste
Seinsstufe, eben das vollkommene Sein der Ideen, hiufiger den voll-
kommen sich selber, ndmlich eben als Ideen, erkennenden goéttlichen
Geist. Nun hatte auch schon Platon den ganzen geistigen und selbst
wieder hierarchisch gestuften Ideenkosmos von einer einzigen und
héchsten Idee beherrscht sein lassen, nimlich der Idee des Guten,
welche nach Platons ausdriicklicher Bestimmung in seinem Haupt-
werk, dem «Staat», noch das Sein sowie das Wesen, die Erkennbar-
keit und die Wahrheit aller iibrigen Ideen verursacht und auch das
Erkennen des Erkennenden allererst erméglicht, obwohl sie selbst,
die Idee des Guten, als allerhéchste Idee noch iiber Sein und Wesen,
Wahrheit und Erkennbarkeit aller tibrigen Ideen, sowie iiber das
Erkennen des Erkennenden noch erhaben ist. Plotin aber fafit nun das
héchste Prinzip Platons, die Idee des Guten, eindeutig nicht nur als voll-
kommen Gutes, sondern auch als vollkommen Eines und Einfaches,
als welches es bei Platon inhaltlich nur angedeutet war. Kraft seiner
vollkommenen Einheit und Einfachheit aber ist das Eine-Gute bei
Plotin nun auch das héchste Prinzip und die hochste, selber auf
nichts weiter zuriickfithrbare Ursache der gesamten Wirklichkeit und
aller iibrigen, in hoherem Grade vielheitlichen Stufen des Seins, wie
es kraft seiner absoluten Gutheit und Vollkommenheit auch die
Ursache aller minderen Grade der Vollkommenheit und Gutheit auf
tieferen Stufen der Wirklichkeit ist. Auf Grund seiner vollkommenen
Einfachheit ist aber das Eine-Gute als das héchste Prinzip bei Plotin
auch iiber alles Vielheitliche, was seinsmiBig nach ihm kommt,
erhaben, ja es kénnen ihm nicht einmal mehr die grundlegenden
Wesensmerkmale der zuhochst geeinten Vielheit des gottlichen
Geistes, der zweiten Hypostase Plotins, direkt zukommen: Das Eine-
Gute ist also iiber das wahre Sein der Ideen erhaben und selber keine
Idee mehr, es ist selbst {iber das Denken des vielheitlichen géttlichen

90



Geistes erhaben und denkt selber nicht mehr, weil Denken es in
Verbindung mit Vielheit bringen wiirde, und es ist schlieBlich iiber
die begriffliche Erkennbarkeit des géttlichen Geistes, welche diesem
durch seine ideenhafte Vielheit und Unterschiedenheit zukommt,
noch erhaben und nur mehr durch eine negative Theologie indirekt
erfaBbar, wobei ihm aber nach den Intentionen Plotins alle jene
Wesensmerkmale des gottlichen Geistes, welche von ihm negiert
wurden, um jede Vielheit von ihm abzuhalten, auf urtiimliche, ab-
solut einfache Weise und in héchst iibertragenem Sinne als der Ur-
sache des gottlichen Geistes doch wieder zukommen sollen. So soll
dem Einen-Guten ein absolut einfaches UrbewuBtsein und Uber-
Denken und eine Art Urtotalitét aller Dinge doch wieder zukommen,
d. h. das absolut einfache Urbild aller ibrigen Dinge, welche aus dem
Einen-Guten hervorgegangen sind.®

Alle spateren Stufen der Wirklichkeit nun gehen nach Plotin aus
dem Einen-Guten durch Emanation hervor, wobei jede nichst-
hohere Stufe wieder alle tieferen Stufen, und zwar ebenfalls durch
Emanation, aus sich entldBt. Das Eine-Gute zerfliet aber nicht etwa
in alle spatere Wirklichkeit hinein, sondern bleibt, indem es zuerst
den gottlichen Geist und dann alle spatere Wirklichkeit aus sich
entstehen lifBt, vollkommen unangetastet und unausschépfbar in
sich bestehen und vermag in hdchster Potenz alles iibrige immer
wieder hervorzubringen.

Als zweite der drei urspriinglichen géttlichen Wesenheiten nun
entliBt also das Eine-Gute den gottlichen Geist aus sich, welcher
zugleich die Totalitit aller wahrhaft seienden Ideen, die ganze
geistige Welt, d. h. das ausgeformte Urbild der sichtbaren Welt des
Werdens, in sich enthilt und als sich selber denkt.

Zwischen dieser zweiten urspriinglichen Hypostase und der sicht-
baren Welt des Werdens sowie der teilbaren Korper steht bei Plotin
als vermittelnde Instanz, welche aber doch noch ganz dem intelligi-
blen und immateriellen Bereich angehért, die Seele. Sie schaut

8 Vgl. fiir die ndhere Begriindung der hier gebotenen Kennzeichnung des
Verhiltnisses zwischen Platon und Plotin sowie der ganzen Darstellung der
Metaphysik Plotins besonders meine Schrift « Der Geist und das Eine. Unter-
suchungen zum Problem der Wesensbestimmung des hochsten Prinzips als
Geist oder als Eines in der griechischen Philosophie», Noctes Romanae,
Bd. XII, herausgekommen beim Paul Haupt Verlag, Bern und Stuttgart
1970.

91



einerseits den gottlichen Geist, dessen Erzeugnis sie ist und ist denkend
auf ihn ausgerichtet, strahlt aber andererseits die Erscheinungswelt,
genauer: was an der Erscheinungswelt von Wirklichkeit vorhanden
ist, aus und 146t sie aus sich hervorgehen. Entsprechend ihrer Mittel-
stellung ist sie sowohl ungeteilt wie geteilt, ungeteilt, sofern sie im
gottlichen Geist verharrt und als Intelligibles raumlicher Zertrennung
nicht unterworfen ist, geteilt, sofern sie in die sinnliche Welt eingeht
und in ihr iiberall als ein Ganzes zwar nicht substanziell, aber doch
dynamisch gegenwirtig ist. Der teilbare Aspekt des Wesens der
Seele, das Teilbare an ihr, wird, indem sie die ganz und gar teilbare
Kérperwelt durchdringt, auf ungeteilte Weise zerteilt, sagt Plotin.
Plotin unterscheidet die Weltseele als Gesamtseele noch von den
zahllosen Einzelseelen, die aus ihr hervorgehen, die aber nicht in
raumlicher Weise von ihr abgetrennt sind, sondern in ihr und von ihr
umfaBt werden. Uber den beseelten Teil der Kérperwelt, den Plotin
als Natur bezeichnet und der bei ihm auch etwa zweite Weltseele
heiBen kann, vollzieht sich dann bei ihm der Abstieg zur eigentlichen,
wesenhaft vielheitlichen und teilbaren Koérperwelt, welche bereits
von Nichtsein und Verginglichkeit durchsetzt ist, und ihren unter-
sten, absolut vielheitlichen und nichtigen Grund in der Materie, die
zugleich das Urbose ist, findet.®

Fiir unseren Zusammenhang entscheidend ist an der Metaphysik
Plotins, besonders an seiner Lechre von den drei urspriinglichen
Hypostasen, ihr argumentativer und letztlich in einem héheren Sinne
rationaler, intellektueller Charakter. Die Lehre von den drei ersten
Hypostasen ist bei Plotin nicht einfach ein Produkt mystischer
Phantasie, sondern fiir die Ansetzung jeder dieser drei Wesenheiten,
d. h. fir den Beweis ihrer Existenz sowohl als auch fiir die Erliu-
terung ihres Wesens, werden bei ihm Vernunftgriinde und verniinftige
Uberlegungen angefiihrt. So fiihrt Plotin gerade iiber das Eine-Gute
als das héochste Prinzip in einer beriihmten Schrift (Enneaden VI, 9)
aus, daB seine Existenz und Wirksamkeit bewiesen werden kann, in-
dem gezeigt wird, daB alles, was ist, nur durch seine Einheit iiber-
haupt sein kann und ohne Einheit nicht sein kénnte, und indem dann

¢ Vgl. fiir einen guten Uberblick iber die gesamte Metaphysik Plotins
auch Karl Praechter: « Die Philosophie des Altertums», in Friedrich Ueber-
wegs GrundriB der Geschichte der Philosophie, Bd. I, 13. Auflage, Benno
Schwabe, Basel und Stuttgart 1960, pp. 599-609.

92



gezeigt wird, wie alle Wirklichkeitsstufen von geringerer Einheit und
Seinsheit seinsmafBig immer von der je hoheren Stufe an Einheit und
Seinsheit ursidchlich abhingig sind und damit zuletzt und zuhéchst
noch vom vollkommen Einen als dem héchsten Prinzip in ihrer
Einheit und ihrem Sein abhingig sein miissen. Ahnlich wird auch
an anderen Stellen das Sein und die Wirksamkeit des gottlichen
Geistes und die Mittlerstellung der Seele mit verniinftigen Argu-
menten bewiesen und in ihrem Wesen erliutert.

Doch fragen wir uns nun zunichst kurz, wie sich Plotins Menschen-
bild zu seiner Metaphysik verhilt, und ob und wie es sich gemil
ithren Voraussetzungen bestimmt und gestaltet. Erst nach der Be-
handlung der Metaphysik und des Menschenbildes auch Augustins
werden wir abschlieBend angeben kénnen, was Metaphysik und
Menschenbild Plotins verglichen mit Augustin fiir das Problem der
Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen bedeuten.

Fir unser Thema von groBer Wichtigkeit ist es nun, daBl sowohl
Plotins Ausfithrungen iiber Wesen und Ursprung des Menschen, d. h.
seine philosophische Psychologie und Psychogonie, als auch seine
Grundansichten iiber die Bestimmung des Menschen, welche sich
vor allem in seiner Erkenntnislehre und Ethik manifestieren, in sehr
hohem MaBle von den Voraussetzungen seiner Metaphysik bestimmt
sind, und von ihr her ihren letzten Sinn und ihre tiefere Bedeutung
erhalten. Das zeigt zunichst die philosophische Psychologie und
Anthropologie Plotins, welche den Menschen so erfal3t, daB3 sie an-
nimmt, seine Seele sei urspriinglich, frei von aller Belastung mit
Koérperlichem, mit dem ewigen Bereich der unsinnlichen Ideen und
des gottlichen Geistes verbunden gewesen und erst nachtriglich in
die Korperwelt und ins Zeitliche abgestiegen, und welche von der
Voraussetzung des Abstieges der Seele in die Leibeswelt, der sich ja
dem allgemeinen metaphysischen EmanationsprozeB einfiigt, aus
auch das Wesen des Menschen in seinem irdischen Zustand, der
durch eine Vereinigung der Seele mit dem Korper gekennzeichnet
ist, bestimmt. Das zeigt aber besonders auch die Erkenntnislehre und
mehr noch die Ethik Plotins, welche die ewige Bestimmung des
Menschen darin erblicken, den ganzen Weg hinunter vom héchsten
Prinzip allen Seins, dem Einen-Guten, bis hin zur voll entfalteten
Welt in ihrer Vielheit, wie ihn die Metaphysik Plotins in ihrer
Darstellung des Emanationsprozesses aufzeigte, wieder im stufen-
weisen Aufsteigen bis zum héchsten Prinzip zuriickzulegen und so zu

93



immer groBerer Vollkommenheit der Erkenntnis und theoretischen
Schau und zugleich zu immer gréBerer sittlicher Vortrefflichkeit zu
gelangen, bis schlieBlich in der iiberintellektuellen mystischen Ver-
einigung mit dem Einen-Guten als dem héchsten Prinzip selbst das
héchste Lebensziel des Menschen verwirklicht wird. Anthropologie
und Ethik Plotins sind also wesenhaft Konsequenzen seiner Meta-
physik.

Was nun zunichst die philosophische Psychologie Plotins betrifft,
so sind daran folgende Aspekte fiir den Zusammenhang unserer
Themenstellung besonders bedeutungsvoll: Erstens das Problem der
Begriindung und Erklarung des Abstiegs der Seelen in die Leibeswelt,
zweitens die These, dal3 der Mensch in seinem inneren unsinnlichen
Wesen die urspringliche metaphysische Dreiheit gottlicher Hypo-
stasen abspiegelt, drittens das Bemiihen Plotins, auch im irdischen Zu-
stande der Vereinigung der Seele mit dem Koérper einen letzten
intellektuellen und intelligiblen Grund der Seele von der Beriithrung
mit schiddigenden korperlichen Einfliissen rein zu halten, viertens der
Konflikt, der sich bei Plotin ergibt zwischen der Lehre von der
Willensfreiheit als Grundlage der Verantwortlichkeit des Menschen
fur das Bose und der von Platon iibernommenen Lehre von der
Unfreiwilligkeit des Unrechttuns und fiinftens die Lehre von der
Unsterblichkeit der Seele und von der Seelenwanderung.?

Wir kénnen hier fast nur stichwortartig das Allerwichtigste kurz
andeuten: Wenn Plotin den Grund fiir den Abstieg der Seelen in die
Leibeswelt angeben soll, welchen er teils negativ als der vélligen
Leidenslosigkeit der Seelen im Intelligiblen abtriglich, teils positiv
als der Fiirsorge der Seelen fiir das Kérperliche niitzlich beurteilt,
dann kann er zunichst vom bloBen Interesse und der Fiirsorge der
Seelen fir das von ihnen ausgestrahlte Korperliche sprechen, welches
sich aber allmihlich in Selbstvergessenheit der Seele und in stets
wachsende Faszination durch das Sinnliche verwandelt, die dann den
endgiiltigen Abstieg herbeifiihrt. Die Seele kann aber auch nach der
Vereinigung mit dem Koérper in ihrem letzten unsinnlichen Grunde
nicht verdorben werden, da gerade das immaterielle innere Wesen des
Menschen ein Abbild der drei gottlichen urspriinglichen Wesenheiten

? Vgl. fiir eine heute noch lesenswerte Darstellung des Menschenbildes
bei Plotin auch E. Zeller: «Die Philosophie der Griechen», Bd. III, 2,
2. Aufl., Leipzig 1868, pp. 512fF.

94



darstellt und so der Seele des Menschen, seinem wahren und in-
nersten Wesenskern, jederzeit die Riickkehr zum Géttlichen offen-
steht, von dem der innere Mensch nie ganz abgetrennt ist. Damit
zudem der innerste Wesenskern des Menschen, seine Geistseele, von
den mit dem Korper zusammenhidngenden Affekten und sinnlichen
Wahrnehmungen nicht direkt berithrt wird, fiigt Plotin der Geist-
seele des Menschen noch eine zweite, durch die Einkorperung be-
dingte Seele hinzu, die in den Korper und seine Téatigkeiten ver-
flochten ist und der allein Affekte und Sinneswahrnehmungen zu-
kommen. Obwohl Plotin ferner dem Menschen eine Verantwortlich-
keit fiir von ihm begangenes Unrecht durchaus zuschreibt, und ihm
die dabei vorausgesetzte Moglichkeit freier Willensentscheidung aus-
driicklich zuerkennt, hilt er doch an der These von Platon fest, dal
der Mensch nur unfreiwillig Unrecht tut, stets das Gute anstrebt und
nur aus Irrtum zum Bosen absinkt. Wenn daher Plotin mit Platon die
Unsterblichkeit der Seele auf Grund ihrer Verwandtschaft mit dem
Ewigen, aus dem sie herstammt, lehrt, und nur eine Auferstehung
eines einmal gestorbenen Koérpers ablehnt, so mul} er, da er glaubt,
die Seele werde in der Seelenwanderung das Schicksal erleiden, das
sie auf Grund des jeweils fritheren Lebens verdient, den groten Wert
darauf legen, der Seele durch eine den metaphysischen und anthro-
pologischen Erkenntnissen entsprechende Ethik und eine ebensolche
Erkenntnislehre zum méglichst oft beschrittenen Weg zuriick zum
héchsten Prinzip und zur ungetribten Schau des gottlichen Seins
zu verhelfen.

Die Ethik Plotins, welche dem Menschen prinzipiell die Riickkehr
zum Einen-Guten als dem hochsten Prinzip ermoéglichen will, weil
ja dasjenige Verhalten das sittlich beste ist, welches sich dem absolut
Guten am meisten angenidhert hat, versucht dieses Ziel der hochst-
moglichen Angliederung an die héchste Gottheit vor allem durch
Reinigung der Seele von allem Kérperlichen und Sinnlichen zu er-
reichen. Da die Seele nur dadurch Unrecht und Béses tut, daB sie
irrt, und da dieser Irrtum wesentlich nur durch ihre Fesselung an den
Kérper und durch ihre Faszination durch das Sinnliche zustande-
kommt, ist es Aufgabe der Seele, nicht ihre innerste gottverwandte
Natur zu wandeln, sondern vielmehr, sich durch Reinigung vom
Sinnlichen zu ihrer urspriinglichen Bestimmung emporzulidutern.
Dies kann nach Plotin durch die eigentlich politischen Tugenden, die
immer noch einen Bezug auf praktische Titigkeit und AuBenwelt

95



haben und den Affekten Grenze und Mal setzen, sowie falsches
Meinen vermeiden, nur auf vorbereitende Weise geschehen. Die
eigentliche Reinigung wird erst durch die héheren, theoretischen
Tugenden vollzogen. Erst in ihrer Bezugsetzung auf die reine Schau
des Intelligiblen erhalten Platons vier Kardinaltugenden, welche
als politische Tugenden nur propaedeutischen Charakter haben,
ihren héheren Sinn und vermégen zur Angleichung an Gott zu ver-
helfen.

Dem letzten Ziel und der héchsten Bestimmung kommt also nach
Plotin der Mensch niemals in der Praxis, sondern immer nur in der
theoretischen Schau niher, und darum gewinnt bei der Lehre vom
Aufstiegsweg der Seele zum hochsten Prinzip seine Erkenntnislehre,
welche immer auf die Metaphysik bezogen bleibt, eine besondere
Bedeutung: Die sinnliche Wahrnehmung, welche von Plotin als
bloBes Abbild einer auf das Intelligible gerichteten Wahrnehmung
interpretiert wird, steht im Rahmen des intellektuellen Aufstiegsweges
nur an unterster Stelle. Ihr wird das begriffliche Erkennen, d. h. das
Unterscheiden und Vergleichen der Ideendialektik, welches den
geistigen Bereich methodisch erfaBt und vom Geist die Prinzipien
empfingt, wertmiBig wesentlich {ibergeordnet. Aber noch iiber
diesem immer noch diskursiven Verfahren steht bei Plotin das un-
mittelbare Denken und Schauen des Ubersinnlichen in der Vereini-
gung mit dem gottlichen Geist, bei der aber die Seele nicht im
Hoéheren aufgeht, sondern trotz allem Einssein mit dem goéttlichen
Geist doch Eigenexistenz und SelbstbewufBtsein bewahrt. Mit diesem
Stadium ist allerdings der Aufstieg der Seele noch nicht beendet. Die
Seele des Menschen muB3, damit der Mensch seine letzte und héchste
Bestimmung wirklich erreicht, sich noch iiber den géttlichen Geist
hinaus mit dem Urgrund, dem Einen-Guten, vereinigen, und zwar
ist nun hier die Vereinigung frei von jeder Beschrinkung, der sie noch
im gottlichen Geist unterlag. Im Einen gibt es keine Zweiheit. So
erloschen hier Eigenwesen und SonderbewuBtsein der Seele voll-
kommen. Sie geht vollig auf im Einen als dem hochsten Prinzip und
befindet sich in ihm mit dem Zentrum im Zentrum. Die Seele wird
so des mystischen Zustandes der Ekstase teilhaftig, eines gliickseligen
Zustandes gesittigter Ruhe, in welchem die Seele, am Ziele angelangt,
alles dahinfahren liBt und auch das von ihr sonst so geliebte und
verehrte Denken verachtet, denn es ist Bewegung, sie aber will un-
bewegt sein, wie auch das Erste unbewegt ist. |

96



Wichtig fiir uns ist, daB trotz dieses mystischen Abschlusses des
Aufstiegswegs zum hochsten Prinzip bei Plotin die gesamte Ethik
und Erkenntnistheorie und die gesamte Anthropologie intellektuell
durchkonstruiert ist, ebenso wie es schon bei der Metaphysik der Fall
war, und daB3 Plotins Lehre iiber Wesen und Bestimmung des Men-
schen sich genau entsprechend den Voraussetzungen seiner Meta-
physik bestimmt.

Welchen Wandel haben nun aber in prinzipieller Hinsicht Meta-
physik und Menschenbild bei Augustinus erfahren und wie gestaltet
sich bei ihm ihr Verhiltnis zueinander? Auch hier diirfen wir uns
zunichst der Metaphysik und besonders dem Gottesbegriff Augustins
zuwenden, um dann zu untersuchen, welches angesichts dieser
Metaphysik die Grundziige von Augustins Menschenbild sind und
welches allenfalls die Konsequenzen sind, die seine Metaphysik fiir
sein Menschenbild hat.

Den wesentlichen Wandel und prinzipiellen Unterschied zwischen
der Metaphysik Augustins und derjenigen Plotins kénnen wir am
besten begreifen, wenn wir die fiir unser Thema wichtigsten Unter-
scheidungsmerkmale hervorheben, die den Gottesbegriff Augustins
von demjenigen Plotins abheben. Dabei werden uns, wie angekiindigt,
gerade gewisse allfillige Gemeinsamkeiten zwischen Plotin und
Augustin dazu dienen, das sie in prinzipieller Hinsicht Unterschei-
dende umso deutlicher auf dem Hintergrund dieser Gemeinsam-
keiten hervorzuheben.

Der wichtigste Unterschied des Gottesbegriffs zwischen Plotin und
Augustin in theoretischer Hinsicht ist der, daB an Stelle der drei
hierarchisch gestuften gottlichen Wesenheiten bei Plotin, deren
oberste, das Eine-Gute, noch iiber Sein und Intellektualitit erhaben
sein soll, bei Augustin eine Trinitidt gottlicher Personen getreten ist,
die aber nicht etwa drei verschiedene Gétter sind, sondern zusammen
auf geheimnisvolle Weise die hochste Wesenheit (summa essentia) des
einen seienden und erkennenden Gottes ausmachen sollen, zu dem
sich das Christentum bekennt. Das Verhiltnis der drei gottlichen
Personen zur Einheit des gottlichen Wesens darf nach Augustin nicht
einmal, wie gewisse griechische Kirchenviter (so Gregor von Nyssa
und Basilius der GroB3e) annahmen, in Analogie mit dem Verhéltnis
der einzelnen menschlichen Individuen zum allgemeinen Wesen des
Menschen aufgefaBt werden, sondern bei der Gottheit soll sich die
Substanz ganz in jeder der drei gottlichen Personen realisieren. Das

91



bedeutet nun aber eine strikte Wesensgleichheit aller drei gottlichen
Personen, insbesondere Gottes des Vaters mit Gott-Sohn, dem gott-
lichen Logos; ja, wenn man bedenkt, dal Augustinus gerne die
gottliche Trinitdt in Analogie zur Dreiheit des Seins, Lebens und
Erkennens oder noch éfter zur Dreiheit des Seins, Wissens und Liebens
im Menschen begreift, so kénnte man beinahe annehmen, Augustin
begreife die drei Hypostasen der gottlichen Trinitit nur als drei
verschiedene Aspekte, Tétigkeiten oder Wesensgrundziige ein und
derselben géttlichen Person, wihrend doch Augustin ausdriicklich
den Irrtum der Sabellianer bekimpft, welche mit der Einheit des
Wesens Gottes auch die Einheit seiner Person behaupten.®
Besondere Wichtigkeit bekommt aber fiir unseren Zusammenhang
die von Augustin iibernommene Lehre des Athanasius von der
Wesensgleichheit Gottes des Vaters, mit Gott-Sohn, dem goéttlichen
Logos, dadurch, daB in gewissen fritheren, stark neuplatonisch ge-
farbten Schriften bei Augustin das Verhiltnis von Gott-Vater und
Gott-Sohn in Begriffen gezeichnet wird, die Gott-Vater mit dem
vollkommen Einen Plotins und Gott-Sohn mit dem géttlichen Geist
bei Plotin vergleichbar erscheinen lassen. Der Vater wird als das Eine
konzipiert, welches die primir mit dem Sohn identifizierte ideen-
hafte Formenfiille, nach deren Vorbild sich die Weltschépfung voll-
zieht, allererst hervorgebracht hat. Gott-Vater ist in diesem frithen
Stadium des augustinischen Denkens noch dadurch weise, rein,
ewig, schén und gut, daB er die entsprechenden Ideen der Weisheit,
Reinheit, Ewigkeit, Schénheit und Giite, in Gott-Sohn, im Logos als
Prinzip der Weltschépfung hervorgebracht hat (Quaest. 83:23),
wihrend die Entwicklung beim mittleren und spiten Augustin
dahin geht, in konsequenter Durchfithrung der Lehre von der
Wesensgleichheit des Vaters und des Sohnes auch dem Vater aus-
driicklich nicht nur Einheit und Einfachheit, sondern auch Form-
haftigkeit der in sich unterschiedenen Ideen und ihnen entsprechende
Intellektualitit zuzuweisen. Absolute Einfachheit und Einheit, sowie
Intellektualitit und ideenhafte Formhaftigkeit kommen also in der
ausgereiften Gotteslehre Augustins dem einen Wesen Gottes als

8 Vgl. fiir eine ausgezeichnete Ubersicht iiber die Grundprobleme der
Gotteslehre und des Menschenbilds bei Augustin in philosophischer Sicht
vor allem Bernhard Geyer: Patristische und scholastische Philosophie, in
Friedrich Uberwegs Grundri8 der Geschichte der Philosophie, Band 1I,
13. Auflage, Benno Schwabe, Basel und Stuttgart 1958, pp. 99-117.

98



Ganzem, d. h. allen drei Personen der Trinitit gleichermalen zu.
Durch diese Identifikation von absoluter Einfachheit des Einen und
ideenhafter Formhaftigkeit des géttlichen Intellekts im einen Wesen
Gottes ergeben sich aber verschiedene wichtige Konsequenzen: Ein-
mal wird die immer noch behauptete absolute Einfachheit Gottes
selbst fragwiirdig, sie wird zur einfachen Vielheit und zur vielfachen
Einheit, dann aber wird andererseits auch die ideenhafte und form-
hafte Vielheit im géttlichen Intellekt und in Gott tiberhaupt als Viel-
heit und als ein in sich Unterschiedenes problematisch: Die ver-
schiedenen Wesensmerkmale des gottlichen Seins fallen nach Au-
gustin alle in eins zusammen und auch die Ideen aller Dinge der
Schopfung sollen in Gott nach Augustin alle Eines sein und ihre
Unterschiedenheit voneinander verlieren, was Augustin so ausdriickt,
dafB3 die Ideen der Dinge im Wort Gottes, dem Sohn, so Eines sind,
wie dieses mit dem Vater Eines ist. Indem aber das ganze Wesen
Gottes einschlieBllich seiner ideenhaften Formhaftigkeit zugleich auch
absolut und vollkommen einfach sein soll, wird auch die mit der
absoluten Einfachheit immer gegebene Unerkennbarkeit gegeniiber
der direkten intellektuellen Erkenntnis auf das Sein, die Formhaftig-
keit und Ideenhaftigkeit Gottes iibertragen, welche noch bei Plotin
das primir Erkennbare gewesen waren.®

Nun anerkennt zwar Augustinus durchaus rationale und intellek-
tuelle Arten des kognitiven Bezuges zu Gott, namlich die beweisende
Vergewisserung des Seins Gottes oder die mittelbare Gotteserkenntnis
und die unmittelbare Anschauung der gottlichen Wahrheit selbst, die
alles Erkennen begriindet, die intellektuelle Wahrheitsschau. Er
anerkennt sie, weil er Gott immer noch fiir wahres Sein, ideenhaft be-
stimmt und unterschieden hélt und damit zumindest seine wahre
Erkennbarkeit in sich und fiir sich selbst zugeben muB. Aber zugleich
ist ihm Gott auf Grund seiner absoluten Einfachheit ein Unbegreif-
liches und Unaussprechliches, und darum ist sogar das erkennende
Schauen Gottes das Sehen eines Unaussprechlichen auf unaus-
sprechliche Weise. Wenn auch nach Augustin der Glaube, der sich
auf die Autoritit der Offenbarungsurkunden und der in ihnen be-
richteten Taten und Wunder Gottes stiitzt, die Vernunft und ver-

® Vgl. zu diesen Zusammenhangen auch G. Huber: «Das Sein und das
Absolute», Studia Philosophica, Supplementum 6, Verlag fiir Recht und
Gesellschaft, Basel 1955, pp. 124-160.

99



niinftige Erkenntnis Gottes nicht tberflissig macht, sondern viel-
mehr im Sinne des Grundsatzes: «Ich glaube, auf dal3 ich erkenne!»
bloB vorbereitet, so ist doch selbstverstindlich, daB3 in dem Malle, wie
sich bei spateren christlichen Denkern die Lehre von der Unerkenn-
barkeit des innersten gottlichen Seins auf Grund von dessen absoluter
Einfachheit noch verstirkt, das Verhiltnis von Vernunft und Glaube
sich umkehren muB, und die innersten Geheimnisse der géttlichen
Trinitit und des Wesens Gottes nur noch durch einen sich auf Gottes
Offenbarung, wie sie von der Kirche autoritativ interpretiert wird,
berufenden Glauben auf iiberverniinftige Weise erfa3t werden kon-
nen, wihrend die natiirliche Vernunft nur Gott als Ursache der
geschopflichen Welt beweisen und erkennen kann.10

Das bringt uns aber noch auf einen weiteren zentral wichtigen
Unterschied zwischen dem Gottesbegriff Augustins und demjenigen
Plotins. Wéhrend die drei urspriinglichen goéttlichen Hypostasen
Plotins allgemeine iiberpersonliche Wirklichkeiten, Seinsheiten und
Wesenheiten sind, welche sich gerade durch ihre Allgemeinheit und
Uberpersénlichkeit besonders gut dazu eignen, die drei hierarchisch
gestuften hoéchsten Seinsursachen von Allem zu sein, ist der trini-
tarische Gott Augustins wesenhaft Person, und zwar auf geheimnis-
volle Weise schaffende, wirkende und handelnde Person. Als solche
erweist sich bereits der Gott des Alten Testaments, einmal, indem er
durch sein Machtwort die Welt aus dem Nichts erschaffen hat, dann
aber auch, indem er immer wieder offenbarend, richtend und lenkend
in die Geschichte der Menschheit und besonders des auserwihlten
Volkes eingreift. Die Welt ist also nicht mehr nur auf tiberpersénliche,
seinshafte, statische Weise immer von géttlicher Wirklichkeit ver-
ursacht, sondern einmal in einem einmaligen Schopfungsakt aus dem
Nichts ins Sein gebracht durch eine handelnde géttliche Person. Gott
als handelnde Person aber tritt nun in einer Art und Weise, wie dies in
griechischer Metaphysik und Philosophie nie méglich gewesen wire,
in eine direkte Beziehung zur menschlichen Geschichte und diese
gewinnt als Heilsgeschichte, in der sich gottgewirktes Heil ereignet,
auch eine viel gréBere Bedeutung fiir das prinzipiell betrachtete Bild

10 Vgl. zum Problem der Erkenntnis Gottes bei Augustin vor allem Jo-
hannes Hessen: Augustins Metaphysik der Erkenntnis, 1931. Zur Problem-
geschichte und Nachwirkung Augustins vgl. G. Huber, a.a.O., pp. 1751,
wo allerdings, wie schon bei der Behandlung der Gotteslehre Augustins
selbst, das Verhiltnis von Vernunft und Glauben kaum beriihrt wird.

100



vom Wesen und Schicksal des Menschen, wihrend ja im griechischen
Denken, besonders in der Metaphysik Plotins, das fiir den Menschen
Heilsame niemals im zeitlichen Ereignis oder im geschichtlichen
ProzeB, sondern immer nur im iberzeitlichen vertikalen Aufstieg der
Seele zuriick zum Ursprung erreicht werden kann.'!

Noch wesentlich weiter vom Gottesbegriff der Metaphysik und
philosophischen Theologie Plotins entfernt sich nun Augustins Gottes-
begriff, wenn er als Konsequenz des personlichen Bezuges der Liebe
und Gnade, in den er Gott zum Menschen auf Grund des christlichen
Glaubens bringt, annimmt, daB die zweite Person der christlichen
Trinitat, der gottliche Logos, demgeméB alle Dinge geschaffen worden
sind, Mensch, ja wie es heiB3t, Fleisch geworden ist, und damit alle
menschliche Schwéche und alles menschliche Leiden, wenn auch
nicht die menschliche Siinde, in sich aufgenommen hat, um schlie3-
lich durch seinen Sithnetod die in Adam von Gott abgefallene
Menschheit von ihren Stinden zu erretten, und wenigstens die Aus-
erwihlten vor dem ewigen Tod als dem Lohn der Siinde zu bewahren.
Man kann diese Lehre von der Menschwerdung Gottes in Christo in
ihren Konsequenzen auch fiir die Philosophiegeschichte nicht hoch
genug einschitzen. Dal} sie in einem entschiedenen Gegensatz zur
griechischen Metaphysik steht, hat auch Augustin selbst erkannt,
wenn er Platon und den Neuplatonikern eine gewisse Erkenntnis von
Gottes unsichtbarem und ewigem Wesen von der Schopfung her und
sogar gewisse Vorahnungen der Trinitit zutraut, aber feststellt, da
die Platoniker die Inkarnation des unveranderlichen Sohnes Gottes
verwerfen und leugnen, dafB3 der géttliche Logos menschlichen Leib
angenommen habe und in Gestalt eines Sklaven und Dieners an der
Menschheit in der Zeit fir die Ungldubigen den Kreuzestod erlitten
habe. Dieser Feststellung Augustins entspricht in der Tat eine sehr
heftige Polemik auch neuplatonischer Philosophen wie etwa Porphyrs,

11 Ansitze zu Geschichtsphilosophie bei Platon und Aristoteles sollen
nicht geleugnet werden. Aber keinesfalls darf der zyklische Begriff der Zeit,
der sich etwa in der Lehre von den Weltperioden bei Heraklit und den
Stoikern manifestiert, mit dem christlichen und jiidischen Begriff der Heils-
geschichte, in welchem die irreversible Sukzession eine so groe Rolle spielt,
verwechselt werden. DaB3 sich ferner Gott in die Geschichte der Menschen
hinein ereignet, ist insbesondere beziiglich der transzendenten gottlichen
Prinzipien in der griechischen Metaphysik vollig undenkbar.

101



welche das Christentum wegen seiner Lehre vom toten Gott ver-
spottet. Augustin hat, indem er sich mit der Lehre von der Mensch-
werdung Christi und damit Gottes selbst vé6llig von den Voraus-
setzungen der neuplatonischen Metaphysik entfernte, denn auch mit
nicht geringen intellektuellen Schwierigkeiten in der Begreifung des
gottlichen Seins zu kimpfen gehabt, da sich seiner Ansicht nach die
Lehre von der Menschwerdung bloB einer der drei géttlichen Per-
sonen, eben Christi, nicht leicht in Ubereinstimmung bringen 148t
mit der Lehre von der Wesensgleichheit aller drei géttlichen Per-
sonen. Darum kann denn auch Augustin gerade im Zusammenhang
mit der Lehre von der Menschwerdung Christi das demiitige Hin-
nehmen und gldubige Empfangen des geoffenbarten Dogmas emp-
fehlen, und kann, etwa im Werk « Uber den Gottesstaat» und in den
spaten «Retractationes» in Umkehrung seines urspriinglichen An-
satzes der Uberhéhung des Glaubens durch die Vernunft, wie sie
noch in den platonisch beeinfluliten Friithschriften vollzogen wird,
lehren, dafB3 nicht, wer der Vernunft folgend, nach menschlicher Weise
lebt, selig wird, sondern nur, wer Gott seinen Geist unterwirft und
Gottes Geboten folgt (Retract. I, 1, 2).

Damit aber sind wir nun bereits bei der Frage angelangt, was fiir
Auswirkungen denn der Wandel in der metaphysischen Grund-
konzeption, vor allem der Wandel des Gottesbildes bei Augustin im
Vergleich mit Plotin auf sein Menschenbild gehabt hat. Besonders
interessiert uns natiirlich am Menschenbild Augustins das Problem,
inwiefern nach Augustin der Mensch in ein richtiges Verhiltnis zum
Gottlichen, d. h. zu Gott selbst, gelangen kann, weil sich hier be-
sonders aufschluBreiche Vergleichsméglichkeiten zu Plotin ergeben.
Um aber Augustins Ansichten iiber die ewige Bestimmung des Men-
schen, welche in der Erlangung des richtigen Verhiltnisses zu Gott
liegt, besser verstehen zu kénnen, miissen wir zuerst die elementarsten
und grundlegendsten Bestimmungen Augustins {iber das Wesen des
Menschen und besonders der menschlichen Seele in ihrem Verhiltnis
zum Korper kennenlernen. Dann werden wir uns die wichtigsten
Grundereignisse der menschlichen, von Gott bestimmten Heils-
geschichte vergegenwirtigen, welche gewissermafBen den objektiven
Rahmen und die unumgingliche Voraussetzung dafiir bilden, daB
die einzelne Seele iiberhaupt subjektiv in ein Verhiltnis des Heils oder
des Unbheils zu Gott treten kann, und schliefSlich werden wir unter-
suchen diirfen, in welchen wichtigen Grundziigen sich das Verhéltnis

102



der einzelnen Seele zu Gott besonders hinsichtlich ihrer Méglichkeit,
zum Heil zu gelangen, von Plotin zu Augustin gewandelt hat.
Bekannt ist, daB Augustin den eigentlichen Ausgangspunkt seines
Philosophierens und auch seiner Theologie im Bestreben gefunden
hat, gegen den Skeptizismus der mittleren und neueren Akademie
die Notwendigkeit des Wissens darzutun und zu zeigen, daB8 nicht
schon das bloe Suchen nach Wahrheit und das Sichbegniigen mit
dem Wahrscheinlichen die Gluckseligkeit des Menschen begriindet,
sondern vielmehr der durch Erkenntnis gesicherte Besitz der Wahr-
heit und des Wissens iiber die letzte, fiir den Menschen entscheidende
Wirklichkeit Gottes und der Seele. Im Bestreben aber, eine grund-
legend gewisse Wahrheit zu finden, von der in aller Philosophie immer
ausgegangen werden koénne, gelangt Augustin zur Erkenntnis, daB
sein zweifelndes, aber das Wissen begehrendes und denkendes Ich
unzweifelhaft in seinem Zweifeln, Wollen und Denken der eigenen
Existenz gewil3 sein diirfe, auch wenn noch gar nichts Naheres tiber
Wesen und Herkunft dieses denkenden und wollenden Ich ausgemacht
werden kénne. Bald zeigt sich jedoch bei Augustin, daf3 dieses den-
kende, zweifelnde und wollende menschliche Ich, an dessen Existenz
gerade in seinem Zweifeln, Denken und Wollen nicht gezweifelt wer-
den kann, eine wesenhaft von allem durch die Sinne wahrgenom-
menen und immer zweifelhaften Koérperlichen verschiedene im-
materielle und unsterbliche Seele ist, in deren Dreiheit des Seins, des
Erkennens und der Selbstliebe sich nach Augustin ein Abbild der
gottlichen Trinitat selbst findet. Wihrend von der immateriellen
unsterblichen Seele des Menschen eine unbezweifelbare GewiBheit
und sichere Erkenntnis méglich ist, kénnen wir bloB glaubend darauf
vertrauen, dafl Korper existieren, und kénnen auch vom Willen
anderer Menschen nur ein Meinen und Vermuten, nicht aber ein
sicheres Wissen haben. Die Seele ist also eine immaterielle, vom Leibe
wesentlich verschiedene Substanz. Sie findet in sich nur Funktionen
wie Denken, Erkennen, Wollen, Sich-Erinnern, nichts Materielles.
Die Seele ist eine Substanz oder ein Subjekt, nicht eine bloBe Eigen-
schaft des Leibes. Sie empfindet eine jede Affektion des Leibes da,
wo diese stattfindet, ohne sich erst dorthin bewegen zu miissen. Sie
ist also im Korper ganz und auch ganz in jedem Teile desselben
gegenwartig. Das Korperliche dagegen ist mit jedem seiner Teile nur
an einem Ort. Auch die Unsterblichkeit der Seele begriindet Augustin
ebenso wie ihre Immaterialitit auf platonische oder doch sich an

103



neuplatonische Vorbilder anlehnende Weise: Die Unsterblichkeit der
Seele folgt nach Augustin philosophisch aus ihrem Teilhaben an der
unveranderlichen Wahrheit, aus ihrem wesentlichen Vereintsein mit
der ewigen Vernunft und mit dem Leben.

Waihrend aber Augustin Immaterialitit und Unsterblichkeit der
Seele noch wesentlich in Anlehnung an platonische Vorbilder be-
weisen kann, so ist ein Grundzug seiner Seelenlehre und Anthro-
pologie eine wesentliche Abweichung vom platonisch griechischen
Grundsatz des Primates des Intellekts in der menschlichen Seele,
nimlich Augustins Lehre vom Willen als dem innersten Wesenskern
des Menschen. Nichts ist nach Augustin so sehr in unserer Gewalt wie
unser Wille; sofern wir selbstindige Einzelwesen sind, sind wir
wesentlich durch den Willen gekennzeichnet. In allen Seelenvermégen
manifestiert sich nach Augustin die Wirklichkeit des Willens. In allen
Affekten ist der Wille wirksam und sie alle sind im Grund nichts
anderes als Willensregungen. Auch bei der Sinneswahrnehmung ist
es die Spontaneitit des Willens, welche die Sinneseindriicke zu be-
wuBten Vorstellungen erhebt und selbst EinfluB gewinnt auf Rich-
tung und Bewegung der Organe. Aber auch alle Erkenntnis ist selbst
auf der hochsten Stufe bedingt und abhéngig von der Titigkeit und
Neigungsrichtung des Willens. Der WillenseinfluB auf Richtung und
Auswahl des Erkennens darf nicht unterschitzt werden. Das hat nun
aber nicht unbedeutende Konsequenzen fiir Augustins Lehre vom
Ursprung des Bésen im Menschen: Wihrend noch Platon und
Plotin lehren, da8 der Mensch nur unfreiwillig Unrecht tut, und daf3
nur Irrtum und Defizienz seines Erkenntnisvermégens, welche be-
dingt sind durch Verhaftung der Geistseele an den Kérper und
seine Sinne und Affekte, den Menschen zum Ubeltum verleiten, ist
nunmehr Augustin der Ansicht, daf3 die Verdunkelung des Intellekts,
die den Menschen hindert, das Gute und Géttliche klar zu schauen
und zu verstehen, Folge der Willensverkehrung ist, die ihn dem
nichtigen und deshalb dem sinnlich-physischen Erkennen zugewendet
hat, daB3 aber umgekehrt der Mangel guten Willens oder der bése Wille
nicht bloB die Folge fehlender Erkenntnis ist. Vom Willen, nicht von
der Erkenntnis hingt es ab, ob der Mensch gut oder bése ist und wird.12

12 Vgl. iiber Augustins Willenslehre besonders aufschlufireich auch Heinz
Heimsoeth: «Die sechs groBen Themen der abendlindischen Metaphysik
und der Ausgang des Mittelalters», 4. Aufl., Wissenschaftl. Buchgesellschaft,
Darmstadt 1958, pp. 21111

104



Nicht die sinnliche Begierde ist der erste Ursprung der Verdunke-
lung des wahren lichten Ziels, nimlich der Ausrichtung auf das
Gottliche, sondern das Eingefangenwerden und der Gewdhnungs-
zwang durch die libido und concupiscentia ist selbst schon die Folge
des verkehrten Willens, der frei erfolgten Hinwendung zur Begierde.
Die Ursache des Bosen also ist letztlich der freie Wille, der sich vom
Hoheren zum Niederen abwendet, der Hochmut solcher Engel und
Menschen, die sich von Gott abwandten, der das absolute Sein hat,
zu sich selbst, die doch nur ein beschrinktes Sein haben, und sich
selbst an die Stelle Gottes und damit, obwohl beschrinkt, absolut
setzen wollten.

Das bringt uns aber nun zu den heilsgeschichtlichen Tatsachen, die
nach Augustin nicht nur fiir das Schicksal der Menschheit und fur ihr
Verhiltnis zu Gott entscheidend sind, sondern auch die Méglichkeit
der einzelnen Seele, sich von der Siinde frei zu machen und mit Gott
zu versohnen, bedingen. Das ist ein weiterer wichtiger Unterschied
von Augustins Menschenbild gegentiber demjenigen Plotins, daB3 bei
Plotin die einzelne Seele nur als einzelne auf Grund von Selbst-
vergessenheit und Gottvergessenheit vom Ursprung abgefallen ist
und jederzeit auch von sich aus durch Rickbesinnung auf ihre
wahre Natur und Bestimmung wieder zum Ursprung zuriickkehren
kann, wiahrend bei Augustin sich das Verhiltnis der einzelnen Seele
zu Gott als ihrem Ursprung wesentlich aus dem Gesamtrahmen der
Heilsgeschichte der ganzen Menschheit heraus bestimmt.'® Das Ver-
hiltnis der einzelnen Seele zum Géttlichen als ihrem Heil ist also bei
Plotin wesenhaft ein tiberzeitliches und sich von der einzelnen Seele
aus vollziehendes. Nur im mythischen Gleichnis kann vom Abstieg
der Seelen in die Leibeswelt und von der Riickkehr der Seele zum
Gottlichen wie von einem zeitlichen Vorgang gesprochen werden. Bei
Augustin aber tritt zu der gleichsam blo8 vertikalen Richtung,
welche das Verhalten der Seele gegeniiber dem Gottlichen bei Plotin
hat, auch noch die horizontale Richtung und Komponente der
Heilsgeschichte der ganzen Menschheit hinzu, in die jede einzelne
Seele eingespannt ist, und welche mit einem paradiesischen Urzu-

13 Natiirlich gibt es auch bei Plotin den notwendigen Abstieg mehrerer
Seelen in die Leibeswelt analog dem ganzen EmanationsprozeB, aber es liegt
doch immer auch bei der einzelnen Seele, ob sie den Abstieg wihlt oder nicht,
sie ist dabei nicht von vorneherein durch ein universales Verhingnis determi-
niert. Vgl. besonders Plotins Schrift IV, 8, darin Kap. 5.

105

8 Studia Philosophica XXXIII



stand der ersten Menschen beginnt, und dann tiber Adams Fall,
Christi Erlésungstod, den Kampf der beiden Staaten, des Gottes-
staates und des Reiches der Gottlosen, bis zum endgiiltigen Sieg des
Gottesstaates als dem eschatologischen Heilszustand voranschreitet.
Wenn auch dieser endgiiltige Heilszustand, die ewige Gliickseligkeit
der Auserwihlten im Gottesstaat, selbst nicht mehr durch die Zeit
sich erstreckt, sondern in Ewigkeit ohne Ende fortdauert, so ist doch
die ganze heilsgeschichtliche Entwicklung, die auf diesen Endzu-
stand hinstrebt, ein in der Zeit sich verwirklichender ProzeB, und die
Seele kann bei Augustin nicht mehr wie noch bei Plotin nur durch
iiberzeitlichen kontemplativen Aufstieg zum Géttlichen zuriick-
kehren, sondern muB sich vor Gott auch durch aktives Liebeswirken
in der Zeit bewihren, welches in einer noch fiir Plotin undenkbaren
Weise auf den praktischen Dienst am anderen Menschen bezogen ist.

Das gegenwirtige Schicksal der menschlichen Seele ist also nach
Augustin gerade hinsichtlich ihres Verhiltnisses zu Gott durch Adams
urspriinglichen Abfall von Gott als erste heilsgeschichtliche Grund-
tatsache bestimmt. Durch den Siindenfall Adams, der im Ungehorsam
gegen das gottliche Gebot lag, verfiel der Mensch dem Tod als der
gerechten Strafe, und zwar sowohl dem leiblichen wie auch dem
seelischen Tod, der Gottverlassenheit. Adam siindigte nicht blo8 aus
sinnlicher Lust, sondern aus Stolz, aus Selbstitberhebung, aus dem
Whunsch, sein eigener Ursprung zu sein und sich an die Stelle Gottes
zu setzen. Da Adam Gott verlassen hatte, war er von Gott verlassen,
und der Tod in jedem Sinne war die ihm angedrohte Strafe. Frei-
willig depraviert und mit Recht verdammt, erzeugte er Depravierte
und Verdammte, denn, so sagt Augustin, wir alle waren schon ge-
wissermaBen samenhaft in Adam angelegt, als wir noch alle er allein
waren. Um aber die in Adam gefallene Menschheit vor dem ewigen
Tod zu bewahren, sandte Gott seinen Sohn, den géttlichen Logos,
Christus, in diese Welt, damit er durch sein Leiden und seinen stell-
vertretenden Sithnetod wenigstens den auserwihlten Teil der Mensch-
heit wieder mit Gott verséhne und so zur ewigen Seligkeit im Reich
Gottes und in der Versohnung mit Gott befreie. Denn daran hilt
ja Augustin trotz der Erlosungstat Christi fest, daBl von vorneherein
nur der kleinere Teil der Menschheit, die von Gottes Vorsehung dazu
Auserwihlten, zur ewigen Gliickseligkeit und zur Erlésung als Biirger
des Gottesstaates bestimmt sind, wihrend die gréBere Zahl der Men-
schen durch Adams Fall auf irreparable Weise ewiger Verdammnis

106



anheimgefallen sein sollen. So ist denn die ganze menschliche Ge-
schichte als Heilsgeschichte durch den Kampf zweier Reiche, des
Gottesstaates, als des Reiches des Auserwihlten, und des Staates
dieser Welt, als des Reiches der Verdammten, gekennzeichnet. Diese
zwel Staaten wurden durch zweierlei Liebe begriindet, der Staat
dieser Welt durch Selbstliebe, die sich bis zur Gottesverachtung
steigert, der Gottesstaat durch Gottesliebe, die sich bis zur Selbst-
verachtung erhebt. Dennoch ist aber der endgiiltige Heilszustand
nicht dadurch erreicht, dal der Gottesstaat den Staat dieser Welt
in Liebe in sich aufnimmt, sondern dadurch, da3 der Staat der Aus-
erwihlten unter Christus schlieflich iiber den Staat der Verdammten
und seine teuflischen Anfiihrer siegt, da ja von den beiden Gemein-
schaften von vorneherein die eine dazu praedestiniert war, ewig mit
Gott zu herrschen, die andere dagegen, ewig Strafe zu leiden mit dem
Teufel. Augustin bekdmpft denn auch konsequenterweise sehr heftig
die urspriinglich platonische Lehre, daB alle Strafen bloB zur Reini-
gung der Bestraften von ihren Fehlern oder bei Augustin: Siinden
dienen sollen. Die Strafen sind vielmehr erforderlich als Beweis got-
licher Gerechtigkeit. Wiirden alle Menschen ewig bestraft, so wire
auch das nicht ungerecht. Da aber auch die géttliche Barmherzigkeit
und Gnade sich bekunden muB, so wird ein Teil der Menschheit
gerettet, jedoch nur der kleinere; der weit groBere Teil der Menschen
bleibt in der Strafe, damit gezeigt werde, was im Grunde allen
Menschen gebiithren wiirde.'4

Ist so der Weg der einzelnen Seele zu Gott durch den heilsge-
schichtlichen Rahmen der Menschheitsgeschichte und durch die
gottliche Praedestination bedingt, und kann die menschliche Seele nie
wissen, ob sie letztlich zu den Erwihlten oder zu den Verdammten
gehoren wird, so gibt es doch gerade wegen dieser UngewiBheit all-
gemeinverbindliche Grundbestimmungen Augustins dariiber, auf

14 Zweifellos gibt es ewige Strafen im Jenseits, insbesondere fiir tyran-
nische Menschen, auch in den Mythen iiber das jenseitige Los der Seelen
in Platons «Gorgias» und «Politeia», aber Platon spricht hier nur in my-
thischem Gleichnis zum Zwecke der Uberzeugung der Seele von seinen
entscheidend wichtigen philosophischen Grundwahrheiten. Von unserer
Sicht aus ausschlaggebend ist, daB bei Platon niemals die héchste Gottheit,
die Idee des Guten, als hiochste goéttliche Person, von ihr aus dem Nichts
geschaffene Menschen, deren Siindenfall sie zulaBt, zu ewiger Verdammnis
verurteilen wiirde.

107



welche Weise sich die Seele am besten Gott annidhern und wieder
mit ihm in die zu ihrem Heil unentbehrliche Ubereinstimmung und
Vers6hnung bringen soll. Dabei ist wichtig, daB Augustin nur in
seinen Friihschriften den Gedanken eines siebenstufigen mystischen
Aufstiegsweges der Seele zu Gott in Anlehnung an neuplatonische
Vorbilder niher ausfiihrt, und mit fortschreitender Adaptation und
Anndherung an kirchlich-christliche Gedankenginge immer mehr
neben die Erkenntnis im platonischen Sinne den christlichen Glauben
als Grund und Voraussetzung aller Erkenntnis, immer mehr neben
die rein nur aus sich selbst ihren Weg findende menschliche Vernunft
die im Gehorsam des Glaubens zu ergreifende goéttliche Autoritit
treten 146t, welche ihre sichtbare Gestalt in Christus als Mensch ge-
funden hat und sich iiber Christus auch in der Autoritit der Bibel und
der Kirche manifestiert und fortsetzt. Auch die immer deutlicher
betonte christliche Grundhaltung der Demut und der Unterwerfung
unter Gottes unerforschlichen Ratschlufl als Voraussetzung fiir den
Zugang zu Gott ist ein wesenhafter Unterschied der Bestimmungen
Augustins tiber die Riickkehr der Seele zu Gott im Verhéltnis zu den
einschligigen Ausfithrungen Plotins und des Neuplatonismus.

Auch wenn bei Augustin Glauben und Erkennen durchaus nicht
Gegensitze darstellen, sondern der Glaube bloB die notwendige
Voraussetzung des menschlichen Vertrauens auf die gottliche Autori-
tat bildet, ohne die der Mensch nicht zur letztgiiltigen Schau des
Gottlichen gelangen kann, auch wenn andererseits die Autoritit
nicht in absolutem Gegensatz zur Vernunft steht, sondern sowohl als
Autoritat Christi, wie auch der Bibel und der Kirche in irgend einer
Weise vernunftmiBig begriindet sein kann, muB3 doch der Weg der
einzelnen Seele zu Gott nach Augustin noch deutlich vom rein ver-
nunftmiBigen Aufstieg der Seele zum Géttlichen bei Plotin unter-
schieden werden: Ohne das glaubende Vertrauen auf die Autoritit
Christi, der Bibel und der Kirche, welches von keiner kritischen
Vernunft erschiittert werden darf, gibt es nach Augustin kein wahres
Fortschreiten zur Kontemplation Gottes, und dieses glaubende Ver-
trauen ist doch in seinem voluntativen Ansatz als Wille zur Zu-
stimmung etwas wesenhaft Anderes als das argumentative Erkennen
der Vernunft, durch das hindurch nach Plotin die Seele zur intuitiven
Schau des Géttlichen und zur Ekstase in der Vereinigung mit dem
héchsten Prinzip gelangt, ebenso wie umgekehrt die Autoritit
Christi, obwohl sie ja die Autoritit des gottlichen Logos ist, als

108



Autoritit seiner gott-menschlichen Person etwas wesenhaft Anderes
ist im Vergleich zum iiberlegenen, weil der Vernunft als solches
erkennbaren Sein des gottlichen Geistes bei Plotin oder gar im Ver-
gleich zur hochsten Kraft des vollkommen Einen und Guten Plotins.

Wenn wir nun zum AbschluB3 noch kurz andeuten wollen, welche
Beziehungen sich von Metaphysik und Menschenbild Plotins her und
andererseits von der Metaphysik und dem Menschenbild Augustins
her zum Wesen der Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen
herstellen lassen, dann konnen natiirlich nur die grundlegenden
Probleme von uns kurz aufgezeigt werden, wihrend auf mogliche
Lésungen nur hingewiesen werden kann.

Was nun zunichst Plotin betrifft, so durften wir feststellen, da3
seine gesamten Ausfithrungen iiber Wesen und Ursprung sowie tiber
Ziel und Bestimmung des Menschen wesenhaft von den grund-
legenden Voraussetzungen und Lehren seiner Metaphysik abhéngig
und aufs engste mit ihnen verflochten sind, und wenn man von der
Annahme ausgehen wollte, daB3 der Mensch erst dann zu sich selbst
befreit und véllig auf sich selbst gegriindet sei, wenn er jede
Bezogenheit auf tibermenschliche gottliche Wirklichkeit, mit deren
Existenz und Wesen sich ja die Metaphysik befaBt, von sich
abgeworfen habe, dann konnte es scheinen, als sei der nach
seinem Wesen, seinem Ursprung und seiner ewigen Bestimmung
fragende Mensch bei Plotin nicht frei, weil er sowohl seinen
Ursprung als auch sein Ziel in einem ihm noch unendlich
tiberlegenen Gottlichen findet, zu dem er erkennend, schauend und
schlieBlich ekstatisch sich mit ihm vereinigend zuriickkehren muB,
wenn er sein wahres Heil erlangen und seine ewige Bestimmung er-
reichen will. Demgegeniiber muf3 andererseits wieder darauf hin-
gewiesen werden, daB der Aufstieg zu den ersten drei géttlichen
Wesenheiten ebenso wie schon die Ansetzung ihrer Existenz und die
Erliuterung ihres Wesens sich bei Plotin wesenhaft im Medium der
argumentierenden menschlichen Vernunft und des schauenden
Geistes vollzieht, daB der Mensch bei Plotin aus keiner anderen als
einer inneren intellektuellen Notwendigkeit zur Ansetzung einer
tiberlegenen gottlichen Wirklichkeit gelangt, und daB er, indem er
rein nur in Besinnung auf sein innerstes wahres Selbst und schlieBlich
in der Vereinigung mit dem hochsten Géttlichen, die ihm in der
Selbstbesinnung méglich ist, seine hochste Bestimmung verwirklicht,
doch im Weg zum letzten Ziel seines Menschseins keinerlei mit-

109



menschlichem, duBerlichem, institutionellem Zwang unterworfen ist
und so keinerlei EinbuBe an Freiheit erleidet.

Bei Augustin dagegen scheint es zunichst, als sei durch die Per-
sonalisierung Gottes und durch seine Vermenschlichung, welche vor
allem in der Fleisch gewordenen zweiten Person der Trinitit Ausdruck
gewinnt, fiir den Menschen eine neue Selbstindigkeit gegeniiber
Gott gerade in der Partnerschaft mit Gott als einer noch wesenhaft
von allen menschlichen Individuen sich unterscheidenden Trinitit
gottlicher Personen, deren eine ein unverwechselbares menschliches
Individuum geworden ist, gegeben. In der Tat setzt ja denn auch
Augustin in seinem Philosophieren beim SelbstbewuBtsein des
denkenden menschlichen Ich von seiner eigenen Existenz als der
ersten unerschiitterlichen GewiBheit ein, um freilich auch sehr bald
aus der eigenen Erfahrung menschlicher Schwachheit, Stindhaftig-
keit und Abhingigkeit heraus zur Wirklichkeit eines dem Menschen
noch iiberlegenen, ihn in seinem Sein begriindenden und fiir sein
Verhalten vorbildlichen Gottes zu gelangen. Auch Augustins meta-
physische Grundkonzeption, d. h. vor allem seine Grundkonzeption
vom Wesen Gottes, ist also fiir sein Menschenbild, fiir seine Auffassung
vom Ursprung und der Bestimmung des Menschen in entscheidender
Weise mafigebend. Der Wandel des Gottesbegriffes von Plotin zu
Augustin hat also unmittelbare Folgen auch fiir das Menschenbild
Augustins und fiir die Freiheit des Menschen, und hier kénnte man
nun versucht sein, anzunehmen, dafB3 gerade mit der zunehmenden
Irrationalisierung des Gottesbegriffes bei Augustin, welche ja mit
dessen Personalisierung einhergeht, dem Menschen ein rein vernunft-
mifiger Zugang zum Géttlichen verwehrt und damit auch die Frei-
heit des Menschen in der Bestimmung seines Verhéiltnisses zum Gott-
lichen beeintrachtigt wird, wenn die Freiheit des Menschen wesent-
lich darin besteht, iiber alles rein nur aus seiner eigenen Vernunft
heraus zu urteilen. Indem aber ferner Gott wesentlich als handelnde,
in die Geschichte des Menschen eingreifende und sie vollendende
Person begriffen wird, deren unerforschlich weise Anordnungen zu-
nichst einmal als die der héchsten Autoritidt gliubig hingenommen
werden miissen, bevor sie in ihrer Sinnhaftigkeit erkannt werden
kénnen, dann kann man darin zwar positiv eine Aufwertung des
Personseins und der Geschichtlichkeit als spezifisch menschlicher
Seinsweisen, aber andererseits doch auch wieder eine Minderung
menschlicher Freiheit durch gottliche Bevormundung erblicken, denn

110



die autoritativ handelnde, gerecht bestrafende und gnédig verzeihende
Wirksamkeit eines personlich gedachten Gottes kann vom Menschen
in viel hoherem MafBe als Beeintriachtigung seiner Freiheit empfunden
werden als das iiberlegene und vorbildliche, aber dem Menschen
immer nur Heil bringende und ihn niemals bestrafende, unpersénlich
gedachte Gottliche bei Plotin.?s Indem ferner Gott Mensch geworden
ist, scheint zwar der Gegensatz zwischen Gott und Mensch iiber-
briickt und der Mensch mit Gott verséhnt zu sein, aber gleichzeitig
kann dadurch die Autoritit des Gott-Menschen in viel héherem
MaBe auch auf andere Menschen, auf menschliche Werke und
Institutionen wie Bibel und Kirche iibergehen, und die Freiheit des
einzelnen Menschen in der Bestimmung seines Verhiltnisses zum
Gottlichen wiirde sich dadurch abermals nicht nur durch die Person
Gottes, sondern auch durch die Personen seiner Mitmenschen, an
die er zudem noch durch das Gebot der Nichstenliebe gebunden
ist, beschrinkt sehen.

15 Diese Annahme, dal3 die als Persénlichkeit machtvoll dem Menschen
gegeniibertretende Gottheit eher vom Menschen als Bedrohung seiner Frei-
heit empfunden werden kann als die unpersdnlichen géttlichen Wirklich-
keiten der griechischen Metaphysik, habe ich nachtriglich bestitigt ge-
funden im Werk «L’homme révolté» von A. Camus, wo gezeigt wird, dal3
die der historischen Revolte zugrundeliegende metaphysische Revolte erst
vom Erscheinen des personlichen Gottes der Juden und Christen an sinn-
voll und begreiflich wird. Im « Homme révolté» von Camus, aber nicht nur
in ihm, wird auch ersichtlich, inwiefern die in diesem Artikel verfolgten
Zusammenhinge von brennender Aktualitit fiir die gegenwirtige Lage des
Menschen sind.

111



	Metaphysik und Menschenbild bei Plotin und bei Augustin

