Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Création et émanation : fragment de philosophie comparée
Autor: Brunner, Fernand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Création et émanation
Fragment de philosophie comparée

par Fernand Brunner

L

Si I'on s’interroge sur les différentes doctrines de l’origine du
monde professées au cours des temps, les mythes religieux fournissent
une premiere legon, car ils constituent la source des symboles dont
usent plus tard les philosophes et les théologiens. On peut fonder
une classification sommaire de ces mythes sur les types de représen-
tation dont ils se servent pour décrire la venue du monde a ’existence:
on distinguera par exemple les représentations physiques, les repré-
sentations biologiques et les représentations proprement humaines.
Ces types sont le plus souvent enchevétrés dans les faits, mais leur
distinction ne s’en impose pas moins.

Dans le premier groupe, on placera les récits qui font intervenir
les astres, les phénomeénes météorologiques, les faits de géographie
physique, etc. Dans le second, on rangera la génération et la crois-
sance des plantes et des animaux, I’androgynie et la hiérogamie,
la production du fil par I’araignée, du cocon par le ver a soie, etc.
Le contenu du troisiéme groupe est trés varié: on y observe le combat,
I’immolation, la cuisine, les activités de l’artisan, la danse, le jeu,
Pascese, I’art, la parole, I’écriture, la pensée, la volonté, le com-
mandement ou l’amour. Il n’est guére d’aspect de I’expérience, si
humble ou si noble qu’il soit, qui n’ait fourni a ’homme un langage
pour exprimer le mystére de son origine et de celle du monde:
«C’est le quotidien qui rend ’originel intelligible en fournissant des
modeles pour comprendre comment le monde s’est formé et
ordonnél. »

En simplifiant, on peut dire que le foisonnement des mythes a
fourni au théologien et au philosophe le langage symbolique sui-
vant: 1. celui du rayonnement, de I’émanation, de I’émergence et

1 P. VERNANT, Les origines de la pensée grecque, Paris 1962, p. 97.

33



de D'extériorisation; 2. celui de 'unité premiere, de I'union, de la
semence, de I'ceuf, de la naissance; 3. enfin le langage varié relatif
a ’action humaine.

Les mythes de I'origine du monde sont implicitement rationnels
en ce sens qu’ils supposent la position d’un probléme et apportent
des éléments pour sa solution. Entre le mythe et le symbole, il n’y a
pas seulement le rapport du complexe au simple: dans le mythe,
au début des civilisations, la pensée n’explicite pas la rationalité
qu’elle vise, alors que, dans le symbole, elle saisit le sens qu’il est
apte & produire. Il est probable que I’homme pense d’abord dans
les images, pour penser ensuite par les images.

Aux symboles dont nous venons de donner une liste sommaire,
correspond-il autant de doctrines différentes de ’origine du monde?
Non sans doute, car un méme symbole peut étre interprété de fagons
diverses et on ne connait son sens qu’apres 1’élaboration qu’un
penseur donné en propose. Mais cette liste ne laisse pas d’étre instruc-
tive, car clle suggeére déja un éventail de solutions rationnelles. Le
monde a un seul principe ou davantage, ce principe est impersonnel
ou il est un agent; I’agent émet le monde hors de soi ou travaille
une matiere, ou encore produit le monde par le moyen d’une parole,
d’une pensée ou d’une volonté; le monde a la méme nature que
son principe ou en a une autre; il est précontenu en lui ou il ne l’est
pas; il procéde de lui dans le temps ou éternellement, nécessaire-
ment ou librement, et ainsi de suite. Enfin, on est amené a se deman-
der si ces solutions s’ordonnent en un systeme, si elles se succedent
en une évolution continue ou encore s’il faut se contenter de la
juxtaposition d’une pluralité irréductible de types.

Il est évident que le passage du mythe au symbole ne se fait pas
toujours d’un coup: I’image peut désigner encore la réalité sensible
tout en étant chargée déja d’un sens symbolique. C’est le cas, par
exemple, de ’eau, de I’air ou du feu chez les présocratiques ou les
stoiciens, puisque les éléments, par leur ubiquité et leur puissance,
sont propres a représenter le divin.

D’autres doctrines de l'origine du monde n’ont aucun sens sym-
bolique: ainsi, 'atomisme grec et le matérialisme indien (Céarvika-
darfana) invoquent la composition de principes corporels pour expli-
quer l'univers. L’intelligibilité est contenue immeédiatement dans
cette représentation qui ne renvoie a rien au-deld d’elle-méme.
Il en va de méme dans les cosmogonies occidentales modernes depuis

34



Descartes. Il n’y a pas plus de symbolisme, en principe, dans les
philosophies qui rendent compte du monde, non du point de vue
de la chose — par des déplacements ou des transformations maté-
rielles — mais du point de vue du sujet, par la projection de la pensée
(les Vijianavadin), par 1’autolimitation du Moi (Fichte), etc.

II.

Nous allons considérer ici deux systtmes — I’émanatisme et le
créationnisme — qui s’expriment par symboles pour rendre compte
de l’origine du monde: «émaner» veut dire «s’écouler», et «créer»
veut dire «faire». Dans un cas, il s’agit de ce que nous appelions
une représentation physique, et dans l'autre, d’un symbolisme
humain. L’émanatisme — qui n’est pas lié au symbole de I’écoule-
ment, mais se sert encore d’autres images physiques et méme d’images
biologiques — appartient, en Occident, a la Grece et a ceux qui ont
subi son influence?; le créationnisme appartient au christianisme, au
judaisme et a l’islam.

L’histoire porte d’abord a croire que le créationnisme constitue
un progres sur ’émanatisme: les théologiens n’ont-ils pas corrigé
la pensée grecque? N’ont-ils pas critiqué le gnosticisme et la pensée
musulmane d’inspiration grecque? La réflexion tend a confirmer
ces vues, puisque I’émanatisme parait affecter de mutabilité le
principe émanant, introduire la confusion du principe et de effet
et réduire la représentation du divin & un niveau humiliant pour
lui, celui de la nécessité physique. Nous montrerons que ce sont
la des préjugés. Les trois griefs que nous venons de citer nous retien-
dront d’abord.

Sur le premier point, il est remarquable que Hegel concoive
I’émanation comme un péril pour I’absoluité du divin: «Le concret,
écrit-il, est I'universel qui se particularise, et qui, dans ce particulier,
dans cette finitisation, demeure cependant en soi infini. Au contraire,
dans le panthéisme, il y a un fondement universel, une substance
universelle, qui se finitise et par la déchoit. C’est le caractére de ’éma-
nation que I'universel en se particularisant, Dieu en créant le monde,
se dégradent du fait du particulier, se posent une limite, se finitisent;

? Sur l’histoire de I’émanatisme, consulter le Reallexicon fiir Antike und
Christentum, t. IV, Stuttgart, 1959, s. v. « Emanatio».

35



et cette finitisation est sans retour sur soi-méme3.» En somme, si
le monde ne vient pas de rien, mais de Dieu, Dieu, qui s’écoule en
lui, se transforme en lui.

Dansson beau commentaire des Eléments de théologie de Proclus, Dodds
note qu’en effet la notion d’émanation peut suggérer que la cause
s’épuise en se dissipant dans ses effets; c’est pourquoi Zeller,
H. F. Miiller, Arnou, refusent d’appeler le néoplatonisme «émana-
tiste», malgré l'usage constant de ce symbolisme. Mais, ajoute
Dodds, la loi de ’émanation est déterminée, en néoplatonisme, par
une seconde loi, & savoir qu’en faisant surgir son effet, la cause ne
souffre ni diminution ni altération. Le commentateur reléve encore
que cette doctrine remonte au-dela de Plotin, puisque le Démiurge
platonicien demeure en son état (Timée, 42¢), et que 1’Idée ne subit
pas d’altération pour étre participée. La theése de la manence du
principe semble étre née dans le moyen stoicisme et on la retrouve
dans le néoplatonisme chrétien, en particulier chez Clément, Au-
gustin et Denys?,

Il faut donc se garder de se représenter I’émanatisme comme un
écoulement au sens propre, ou comme une simple extension phy-
sique du principe. L’eau ou la lumiére, certes, s’échappent de leur
source et s’en éloignent plus ou moins, mais leur source est inépui-
sable et demeure par conséquent inaffectée en sa nature propre par
I’écoulement ou le rayonnement qui procéde d’elle. Ainsi la nais-
sance ou la destruction des choses belles, chez Platon, ne produit
rien, ni en plus ni en moins, dans la Beauté en soi qui n’en ressent
aucun contre-coup®. Ainsi, pour Plotin, la génération, qui est I’ccuvre
de I’étre parvenu a sa perfection, n’altére pas cette perfection, mais
I’exprime, et quand un étre a un effet hors de soi, c’est parce que, loin
de se perdre hors de soi, il se posséde lui-méme en sa plénitude.
Décrivant le pouvoir créateur de 1’Un, le fondateur du néoplato-
nisme enseigne que, pour produire, I'Un n’a pas a se mouvoir, sinon
le mouvement viendrait au deuxi¢éme rang, et ce qui succede A
I’Un succéderait au mouvement. Comme la lumicre resplendit
autour du soleil malgré la manence du soleil en soi, comme la cha-
leur procéde du feu, le froid de la neige, 'odeur des fleurs, quoique

3 Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, éd. Glockner, t. ITI, p. 11-12,
Stuttgart 1928.

4 Procrus, The Elements of Theology, 2¢; éd., Oxford 1963, p. 213-214.

8 Cf. Banquet, 211b, trad. Robin, 2¢ éd., Paris 1938.

36



le feu, la neige et les fleurs demeurent en eux-mémes, ainsi une
seconde réalité procede de I’'Un malgré I'immobilité de 1’UnS. Bref]
ce qui est plein déborde sans cesser d’étre plein.

Proclus, de son c6té, voit en tout principe un aspect d’imparti-
cipabilité et il écrit que «toute cause qui produit autre qu’elle-méme
produit ses dérivés et ce qui les suit en demeurant en elle-méme».
«Les producteurs demeurent nets de tout amoindrissement, pour-
suit-il, quand ils produisent leurs dérivés. Car ce qui subit la moindre
diminution ne peut rester tel qu’il est”.» Le Diadoque retrouve
donc le théme plotinien de la productivité propre au parfait et
celui de I’effet par surabondance. Produire par surabondance signifie
produire sans diminution du principe.

Dans le néoplatonisme arabe, la doctrine garde la méme fermeté.
L’Etre nécessaire d’al-Farabi ou d’Ibn Sina n’est pas susceptible
de changement: il est éternel et ne dépend ni n’a besoin de rien.
Sa science est la cause nécessitante de I’existence des choses. Dans
ces conditions, I’émanation n’implique en I’Etre nécessaire ni change-
ment ni diminution.

Chez les philosophes juifs comme chez les philosophes musul-
mans, on observe d’intéressants efforts pour exprimer par des images
et malgré le langage aristotélicien les rapports particuliers du prin-
cipe et de ses effets. Isaac Israéli soutient ainsi que les lumicres
des substances spirituelles ne sont ni augmentées ni diminuées par
la sortie de ce qui dérive de ces substances, car le dérivé vient de
I’ombre de leur lumiére et non pas de leur lumiere elle-méme, prise
dans son essence et sa substantialité®. La méme thése se rencontre
chez Ibn Gabirol pour qui les essences des substances supérieures
ne diminuent point en donnant naissance aux substances infé-
rieures; car le dérivé ne vient point du principe comme l’essence
de l’essence, mais comme la force de la chose forte. La chose forte
en effet ne perd pas sa force en l’exercant, pas plus que le feu ne
perd sa chaleur en chauffant et le soleil sa lumiére en éclairant®.

¢ Cf. Enn., V, 1, 7. Remarquer dans III, 8, le théme de la contemplation
créatrice.

7 Eléments de théologie, prop. 26, trad. J. Trouillard Paris 1965. Cf. J. TrouIL-
LARD, La povi selon Proclos, dans Le néoplatonisme, Paris 1972, p. 229 et suiv.

8 Cf. Livre des définitions, § 6, Isaac Israeli..., trad. A. Altmann and S. M.
Stern, Oxford 1958, p. 46.

® Cf. La source de vie, livre II1, 54, trad. F. Brunner, Paris 1950, p. 164.

37



Considérons maintenant la deuxiéme conception erronée qu’on
se fait de I’émanation: elle consiste a supposer que I’émanation
entraine la confusion du principe et du dérivé, puisque le dérivé
ne vient pas de rien, mais s’écoule ou rayonne du principe. Mais
si le principe, comme nous I’avons vu, demeure en lui-méme pen-
dant I’émanation, sans subir aucune diminution, c’est que son
produit n’est pas une partie de sa substance, qui sortirait de lui et
se confondrait avec lui.

Comme la thése de I'immutabilité, celle de la distinction remonte
au néoplatonisme grec. En reprenant le traité de Plotin cité tout
a I’heure, nous verrions au chapitre 3, a propos du rapport de I'In-
telligence avec ’Ame, que I'image différe du modele, le verbe proféré
du verbe intérieur, la chaleur produite au-dehors de la chaleur du
feu, bref, que I'Intelligence, qui ne s’écoule pas, mais reste en elle-
méme, differe aussi de I’Ame, qui a son existence en soi. Avec sa
clarté coutumiere, Proclus écrit: «Le produit n’est pas... une frag-
mentation du producteur... Il n’est pas davantage une transmuta-
tion du producteur. Car celui-ci ne devient pas 4 la maniére de
Iétre qui procede. Le producteur, en effet, demeure tel qu’il est, et
le produit est autre que luil®.» Dans le christianisme, Denys, qui
doit tant a Proclus, a affirmé avec la méme force la transcendance
divine, I’antériorité de Dieu a toutes choses et 4 toute connaissance.

Interrogé sur ’émanation, Gazali répondit: « Il ne faut pas prendre
ici ce terme dans le sens de I’écoulement de I’eau d’un vase sur la
main. Car, dans ce cas, écoulement veut dire qu’une particule de
I’eau se dégage du vase et atteint la main. Il faut plutdt penser a la
diffusion de la lumié¢re du soleil sur une paroi. Ici aussi, quelques-uns
ont supposé d’une mani¢re erronée que les rayons se dégagent du
corps du soleil, atteignent la paroi et s’y répandent. C’est une
erreur’’,» On ne peut dire, continue Gazali, que I’image d’une
chose réfléchie dans un miroir se soit dégagée de cette chose. Ainsi
la force, la chaleur et la lumicre ne sont pas, a proprement parler,
la force, la chaleur et la lumiére de leur source. C’est ce que soutient
aussi Ibn Gabirol dans le passage suivant: «La chaleur du feu ne
diminue pas et ne le quitte pas, quoique le feu produise la chaleur
qui est dans I’air autour de lui, et cette chaleur n’est pas celle du

10 Eléments de théol., prop. 27, trad. J. Trouillard.
11 A. J. WENSINCK, La pensée de Ghazzali, Paris 1940, p. 61.

38



feu, car le feu peut étre écarté pendant que la chaleur reste dans I’air;
de plus, les deux sujets sont différents, et la chaleur que regoit I’air
difféere en force de celle qui est dans le feu. De méme, quand la
lumiere du soleil se répand sur la terre, la lumiére qui est portée par
I’essence du soleil ne subit pas de diminution, quoique la premiére en
émane, et la lumiere qui se répand sur la terre n’est pas la lumiere
méme que porte l’essence du soleil; la preuve en est la différence
des sujets et la différence des lumieres en force et en faiblesse!®. »

Il suit qu’en émanatisme, l’effet, venu de la cause, ne se confond
nullement avec elle; il n’est pas quelque chose de la cause; il n’est
pas la cause répandue hors de soi. Ce qui est hors du principe ne saurait
étre le principe. Cela est si vrai que, selon les kabbalistes de Gérone,
I’émanation ne pouvait exprimer le rapport de Dieu et des sefirat
sans menacer la pureté de la doctrine, puisque les sef 2t ne pouvaient
étre en dehors de Dieu. C’est pourquoi Nahmanide interprétait
astlut (émanation) a la lumiére de ’esel (aupres), pour remplacer I'idée
de sortie de Dieu par celle de présence aupres de luis.

On a donc tort de penser que I’émanation entraine un changement
dans le principe et la confusion de celui-ci avec le dérivé. Cependant,
il ne faut pas imaginer que le principe et le dérivé soient simplement
juxtaposés dans un rapport d’absolue altérité, car dans ces con-
ditions ni le principe ne serait le principe ni le dérivé le dérivé.
I1 nous faut examiner un instant cet aspect de la problématique de
I’émanation.

Le dérivé n’est tel que parce qu’il entretient un rapport d’altérité
et d’identité avec son principe. Il est autre que lui, puisqu’il n’est
pas lui, mais il lui est identique, puisqu’il dépend de lui. Le dérivé
est donc altérité et identité relatives par rapport a son principe, en
tant que reflet, image, dégradation du principe. Quant au principe,
on peut le considérer comme dégradé dans son effet et dire qu’il est
devenu autre que lui-méme, dans la mesure ol c’est encore lui
qui réside dans l’effet pour le constituer dans son étre. Mais en
réalité, il n’est pas sorti de lui-méme pour se dégrader dans I’effet,
et dans la mesure ou, restant en soi, il s’affirmait lui-méme, il a
rayonné son image qui n’est pas lui-méme, mais qui, lui devant

12 IBN GABIROL (AVICEMBRON), La source de vie, Livre III, 54, trad. citée,
p. 164-165.
18 Cf. G. G. ScHOLEM, Les origines de la Kabbale, Paris 1966, p. 472.

39



tout, est pourtant lui-méme. Le principe résorbe donc en quelque
maniére l’effet en lui, sans qu’en un autre sens l’effet ne cesse de
Iui demeurer extérieur. De son coté, ’effet est a la fois méme et
autre que le principe et, considéré sans sa seule dépendance par
rapport a lui, ne fait qu’un avec lui: la lumiére du soleil ici-bas n’est
pas celle du soleil, mais elle est encore lumiére, et puisque cette
lumiére, en tant que telle, n’a absolument rien en elle qui ne vienne
du soleil, elle ne fait qu’un avec sa source: «Les rayons du soleil ne
sont pas le soleil, mais ils ne sont aussi rien d’autre que le soleil'4. »

Tels sont les rapports qui caractérisent la participation: le partici-
pant n’est pas ce dont il participe, et pourtant il I’est; son altérité est
une identité imparfaite. Le principe dont il participe demeure en
lui-méme et pourtant, en quelque maniere, il sort de lui-méme pour
constituer la réalité du participant. Comme le remarque Proclus,
le verbe «sortir» n’est donc pas a sa place ici: «Car le divin n’est
séparé de rien, il est également présent a tout ce qui est. G’est pour-
quoi, dusses-tu prendre le plus extréme du réel, tu y trouveras le
divin encore présent. Car 1’Un est partout, dans la mesure ot chacun
des étres tient son existence des dieux, et ol alors méme qu’ils ont
tous fait procession a partir des dieux, ils n’en sont point <sortisy,
mais sont enracinés en eux. Ou, de fait, pourraient-ils méme <sortiry,
quand les dieux ont tout embrassé et saisi d’avance et qu’ils tiennent
tout en eux-mémes!.» En un mot, ce qui procede d’un principe
demeure dans ce principe?®.

Ainsi, la totale transcendance va de pair avec la totale imma-
nence: c’est au pur transcendant qu’il appartient d’étre en méme
temps partout. Denys exprime la méme pensée quand il montre
comment Dieu «se multiplie» sans cesser d’étre I'Un, comment
«la bonté propre a la Déité totalement transcendante pénétre toute
essence, des plus hautes et des plus anciennes jusqu’aux derniéres,
bien qu’elle demeure elle-méme au-dela des essences...»'7.

L’immanence du principe n’implique donc nullement la confu-
sion du principe avec le dérivé. Les hypostases spirituelles dérivées,

14 S, H. NAsRr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines..., Cambridge,
Mass., 1964, p.202 (a4 propos d’Ibn Sina).

15 Commentaire sur le Timée, Livre 11, 209, trad. A. J. Festugiére, Paris 1967,
t..11,p. 50,

16 Cf. Eléments de théol., prop. 30.

17 Noms divins IV, 4, 697c, trad. M. de Gandillac, Paris 1943, p. 97.

40



chez Plotin, loin d’étre de simples extensions du principe, ont a
conquérir leur étre; elles constituent elles-mémes leur monde intelli-
gible intérieur, puisque la transcendance du principe I’éleéve au-
dessus de toute intelligibilité. A partir du Premier, surgit une alté-
rité, un mouvement, une matiere, c’est-a-dire la réceptivité primi-
tive face a I'Un?8. Cet effet de la surabondance de 1’Un est la pre-
mic¢re production de I’Un et n’est autre que le sujet de la connais-
sance de 1'Un. Mais ce sujet ne peut saisir I’Un ineffable qu’en
engendrant en soi la pluralité des Idées, et c’est ainsi que I’Intelli-
gence se constitue comme réalité achevée. L’Ame fait de méme
a son niveau propre. On retrouve cette autocréation de I’esprit
par sa conversion vers Dieu chez saint Augustin!®, et Proclus la
défend aussi en élaborant un systétme dominé par l’opposition de
PIllimité et de la Limite, doubles principes antérieurs a tout et issus
de Dieu, dont les hypostases spirituelles assument la nature pour
se faire ce qu’elles doivent étre?°.

Le troisitme grief contre ’émanatisme est plus facile a écarter.
On dit que cette doctrine impose au divin une nécessité incompatible
avec sa grandeur. C’est plutdét I’inverse qui est vrai. L’erreur que
I’on commet ici tient au fait que le créationnisme se représente le prin-
cipe d’apres ce qu’il y a de plus noble ici-bas, la conscience humaine,
douée d’entendement et de vouloir. Mais ’émanatisme considére
le principe comme exorbitant de toute désignation relative au monde;
la délibération, le choix et n’importe quel trait du comportement
humain lui paraissent entachés d’imperfection: le principe serait
plus parfait de n’avoir pas a délibérer et a choisir. Il recourt donc,
pour se représenter les rapports du principe et du dérivé, a un sym-
bolisme qui exclut le choix et il le trouve dans le rayonnement, dans
I’écoulement et dans toute diffusion physique d’une qualité, par
exemple de la chaleur. Ce n’est pas que l’émanatisme subordonne
I’homme au feu et a 'eau et préfeére ’impersonnel au personnel,
c’est plutét qu’il se sert de ce qu’il y a de plus bas dans I’échelle

18 Cf. Enn., 11, 4, 5.

19 Cf. E. Zum BRUNN, Le dilemme de Uélre et du néant chez saint Augustin...,
Paris 1969, p. 88-90; La dialectique du «magis esse» et du «minus esse» chez
saint Augustin, dans Le néoplatonisme, Paris 1971, p. 377 et suiv.

% Cf. Commentaire sur le Timée, 1. 11, 385, trad. A. J. Festugiere, t. 2, Paris
1967, p. 248-249; Eléments de théologie, prop. 89-92 et le commentaire de
Dodds; J. TrouiLLARD, L’Un et I’ Ame selon Proclos, Paris 1972, p. 69 et suiv.

41

4 Studia Philosophica XXXIII



des étres — au-dessous de l’entendement et de la sensibilité — pour
représenter ce qu’il y a de plus élevé, c’est-a-dire le principe méme
de I’étre et de I’homme, dont la perfection ne souflre aucun anthropo-
morphisme. Cette conjonction des extrémes est celle du signe et du
sens: la transcendance par rapport a ’homme s’exprime normale-
ment par ce qui differe de I’homme: I’eau, le soleil, le feu. Parler
ici d’abaissement du divin, c’est donc commettre un contresens
pur et simple. En usant d’un vocabulaire emprunté a I'objet, la
pensée désigne une réalité supérieure non seulement a l’objet, mais
encore au sujet humain. Quand elle pense cette transcendance,
elle se dépasse en s’accomplissant dans un au-dela qu’elle est encore
en quelque maniére.

Mais en répondant aux trois accusations mentionnées plus haut,
nous n’avons pas levé toutes les difficultés propres a 1’émanatisme.
Il en reste au moins une qui est fondamentale: comment I’Un n’est-il
pas resté en lui-méme? La réponse consiste sans doute a évoquer
le dynamisme de I’Un, tel que les différents symboles de I’émanatisme
peuvent en donner I'idée. En méditant ces images, la pensée peut
comme apercevoir la naissance du multiple et sa coexistence avec
I’Un: le multiple ne limite pas 1’Un, puisque la transcendance
souveraine est en méme temps 'immanence totale. Mais dés qu’elle
tente d’analyser rationnellement ces relations, elle bute sur des diffi-
cultés insurmontables. Si I'Un est déja la plénitude hypostatique,
pourquoi les autres hypostases? L’Un est dovauig ndvtov en ce sens
qu’il fait tout, et non point parce qu’il se ferait en tout, car en soi
il est déja plénitude. Comment donc ce tout doit-il étre si la plé-
nitude est déja? La dégradation de I’'Un ne peut résider ni en dehors
de I’'Un ni au-dedans de I’'Un: en dehors, il n’y a nulle place pour
elle; au-dedans elle dégraderait I’'Un. Et si elle est en lui en tant
qu’Un et non en tant que dégradation, c’est elle alors qui est détruite,
Faut-il supposer dans I’émanatisme une métathéorie selon laquelle
la réalité n’est compléte quavec les degrés inférieurs a I’Un et procé-
dant de lui? Faut-il que I'Un porte en son cceur, en vertu méme
de son infinité, la négation qui permet a celle-ci de s’accomplir?!?
Mais, nous l’avons vu, la théorie veut que I’Un soit complet en

lui-méme.

21 Cf. GEORGES VALLIN, La perspective mélaphysique, Paris 1959, p. 59,
147-148, 160.

42



L’univers procédé de I’Un n’est pas I'Un lui-méme, pourtant
la procession, tout en procédant, ne peut sortir de 'Un. Il y a un
dehors meétaphysique qui est en méme temps un dedans, car le
dehors absolu est le néant absolu. Ce dehors relatif n’ajoute rien
au-dedans — pas plus que le reflet n’ajoute & la lumiére — sans étre
un néant pur et simple. Le mot dnoggoa, émanation, désigne en
effet, plutét qu’un large écoulement, une goutte tres petite?2. Mais
il est évident que, si petite qu’elle soit, cette goutte fait difficulté.
Bref, le principe est immuable, méme si tout vient de lui; le dérivé
différe de lui, méme si le principe lui est immanent. I’émanation
ne consiste donc ni a tirer d’une substance une autre substance
(émanatisme substantiel), ni a produire en soi une manicre d’étre
nouvelle (émanatisme accidentel)?3, car rien ne sort du principe
et pourtant quelque chose de distinct vient de lui. Cela est trés
clair, mais incompréhensible.

ITI.

Nous allons tenter d’éprouver a son tour intelligibilité du créa-
tionnisme. Cette doctrine, nous le savons, n’use pas de représen-
tations physiques ou biologiques. Elle est sortie, sans doute, d’une
réflexion sur le symbolisme de I’artisan: d’ol vient, s’est-on demandé,
la matiere sur laquelle travaille I’Artisan divin? Si elle existe de
toute éternité, comme semble l’admettre Platon dans le Timée,
alors il faut dire avec Origéne que Dieu a eu beaucoup de chance
de trouver la ce qu’il lui fallait pour produire le monde.

Mais on ne peut regarder le créationnisme comme la suite natu-
relle du platonisme. En particulier, le non-étre que les platoniciens
voyaient dans la matiére n’est pas le nzhil de la création de rien. La
similitude terminologique met 1’historien en danger de confusion,
de sorte qu’il est difficile de savoir oli et quand le créationnisme
apparait®,

Il faut sans doute invoquer 'usage d’autres symboles aussi, tels
ceux de la pensée, de la parole et de la volonté.

22 Cf. HemwricH DORRIE, Emanation. Ein unphilosophisches Wort im spat-
antiken Denken, dans Parusia..., Frankfurt a./M. 1965, p. 119, 128.

23 Dictionnaire de théologie catholique, s. v. «création», col. 2034-2035.

2 Cf. ScawasBL, Weltschopfung, dans PAuLy-Wyssowa, Realencyclopddie,
Suppl. IX, Stuttgart 1962, col. 1576-1577.

43



Mais le recours au symbolisme anthropomorphique ne suffit pas
a expliquer "apparition du créationnisme, car en Inde également
on s’est demandé d’ou venait I’argile du potier divin. On n’a jamais
répondu pourtant que le potier I’avait produite de rien. Dans la
méme sphére de civilisation, on mentionne souvent le pouvoir créa-
teur de la pensée ou de la parole, sans aboutir non plus a la création
ex nihilo.

Pour former la doctrine de la création, il a fallu penser le monde
d’une fagon nouvelle, non plus en dehors de Dieu, quoique sur fond
divin, mais en dehors de Dieu sur fond de néant. Ainsi s’opposait
avec vigueur le monde créé au monde éternel et divin, et la toute-
puissance de I’Artisan était mise en relief. Cette antithé¢se une fois
congue, se maintiendra avec une belle constance. Au X si¢cle, par
exemple, Saadia Gaon recourt occasionnellement a des arguments
venus d’Aristote, mais il n’en pense pas moins que le ciel aussi bien
que la terre a commencé, puisqu’il est fini comme elle?®. Les musul-
mans, de leur c6té, ont cultivé avec prédilection une forme extréme
de la doctrine de la création, la création continuée, selon laquelle
a2 un continuel anéantissement succéde un continuel renouvelle-
ment?, Dans cette perspective, ’acte unique de la création ne
cesse de se répercuter en nous, et la dépendance de la créature est
soulignée d’une maniére exemplaire. D’ailleurs, les Peres n’ont pas
ignoré la doctrine de la conservation du monde par Dieu, et le
théme de la création continuée a passé chez les Latins et se rencontre
jusqu’a I’époque moderne?’.

Notre intention n’est pas de nous arréter aux nombreuses ques-
tions que suggere le créationnisme. Nous ne nous demanderons pas
quel est le but de la création et quel est son moment, si elle est éter-
nelle ou si elle a commencé, ce que Dieu faisait avant de créer, si la
création a eu lieu avec intermédiaire ou sans intermédiaire, s’il
a fallu six jours ou un instant, s’il y eut deux créations ou une seule,
si Dieu pouvait ne créer que des esprits, s’il a créé le mal, comment
la matiére, qui n’est pas un étre, peut venir a I’étre. Nous ne cher-
cherons pas davantage ce que devient, en créationnisme, la forme

2 Cf. M. VENTURA, La philosophie de Saadia Gaon, Paris 1934, p. 95-96.

2 Cf. Trrus BURCKHARDT, Introduction aux doctrines ésotériques de [’islam,
Alger, Lyon 1955, p. 67-68.

2 JEAN DAMASCENE, Expositio fidei, éd. B. Kotter, Berlin 1973, 3, 38 et suiv.
et passim. — DESCARTES, Méditations métaphysiques, 111, A.T., t. IX, p. 38-39.

44



aristotélicienne dont la fonction était de donner 1’étre, ni comment
Pessence se distingue de I’existence. Plusieurs de ces questions ne se
posent pas dans le cadre de I’émanatisme: puisqu’il est étranger au
symbolisme anthropomorphique, il ne connait pas les problémes
relatifs & la motivation, au moment et 4 la durée de la création.

Nous ne reviendrons pas non plus sur le fait que I’émanation est
une genese nécessaire, tandis que la création est un acte libre qui
met en ceuvre l’entendement, la volonté et la puissance de Dieu.
Cette différence, qui tient au symbolisme utilisé, est fondamentale
sans doute, au plan du systtme comme au plan du sentiment, mais
son importante diminue quand on observe, comme nous l’avons
fait, que I’émanatisme n’abaisse pas Dieu, mais le situe au contraire
dans une transcendance radicale par rapport a I’homme. Dans ces
conditions, le créationnisme n’est plus a 1’émanatisme comme une
doctrine attentive a la dignité de Dieu est a une doctrine aveugle sur
ce point: les deux théories se préoccupent, quoique autrement, de
se faire de Dieu une idée digne de lui.

Sans tenir compte de la différence signalée ci-dessus, nous exami-
nerons le rapport que le créationnisme établit entre 1’absolu et le
relatif quand il enseigne que le monde a été produit ex nihilo. Nous
nous demanderons ce qu’est ce rien dont les étres sont tirés.

La différence entre I’émanatisme et le créationnisme ne réside
pas dans le fait que pour I'un le monde vient de Dieu, tandis que
pour l'autre il surgit du néant, puisque le monde ne proceéde pas du
rien au méme sens ou il procéde de Dieu; il ne procede pas du rien
comme d’une cause. Le rien n’est cause en aucun sens de ce mot,
méme pas cause matérielle, puisqu’il n’est rien; s’il était quelque
chose, la doctrine implique qu’il devrait & son tour étre créé de
rien. Bien entendu, cela ne signifie pas que le monde n’ait pas de
cause, puisqu’on veut dire justement qu’il a une cause efficiente radi-
cale, capable de le faire surgir du néant.

Dans ses belles analyses, préparées par celles d’Augustin et des
philosophes musulmans, Thomas d’Aquin a montré avec force que
la création se distingue justement des autres modes de production en
ce quelle n’est pas la transformation de quelque chose, comme le
sont les changements de formes accidentelles, qui transforment une
substance, et les changements de formes substantielles, qui trans-
forment une matieére. La création produit la substance entiere de
la chose, sa forme et sa matiere; il n’y a donc pas de support a cette

45



opération, et la création n’ayant pas lieu dans un sujet, n’est pas
un changement?, Dans ex nihilo, la préposition pourrait étre rem-
placée par post, comme dans la phrase: ex mane fit meridies. Ou, si
I’on tient A introduire 1’idée de cause matérielle, il faut entendre
Siert ex nihilo au sens de non fieri ex aliquo29.

Il n’y a donc pas de matiére dont le monde soit tiré, pas plus en
Dieu qu’en dehors de Dieu: Dieu est la cause exemplaire et la cause
finale du monde, mais non point sa cause formelle ni sa cause maté-
rielle; le monde n’est pas tiré de la substance de Dieu. Le monde
procede ex nihilo sui et subjecti par un pur acte de volonté et de puis-
sance divines. A cet égard, ’opposition avec I’émanatisme est évi-
dente: quoique en un sens, selon ’émanatisme, le principe demeure
en soi et que rien ne sorte de lui, le dérivé ne laisse pas d’étre tiré de
son principe.

On peut donc conclure de ce qui précéde que la création requiert:
«a) un principe extérieur, le créateur; b) un terme qui n’existe pas
de lui-méme; c) un influx qui le fait passer du non-étre a I’étre et
sans le tirer de I’agent le constitue comme une réalité distincte en
dehors de 1ui®’.» «La notion de création ex nihilo est donc intelligible,
puisqu’elle contient quelques idées simples trés claires: étre cause —
de quelque chose hors de soi — sans rien de préexistant hors de soi,
etc.3l.» La création est «l’apparition premicre, de par la volonté
toute-puissante de Dieu, au lieu et place du néant, si I’'on peut dire,
de quelque chose de nouveau, distinct de Dieu méme??. »

Hélas! Cette intelligibilité n’est qu’apparente. Il suffit pour s’en
apercevoir de se demander ol se situe pour Dieu cette extériorité a
soi, ce rien auquel se substitue le quelque chose. La créature appa-
rait «au lieu et place du néant, si I’on peut dire»: mais justement,
peut-on dire que le néant ait un lieu et une place? Si la création
est 'opération divine ad exira, comment concevoir cette relation
de P’absolu a un impossible «en dehors»? A qui I’étre peut-il étre

28 Cf. Somme théologique, 1, q. 44 et 45; Contre les Gentils, 11, ch. 17.

29 Cf. Som. théol., I, q. 45, a. 1, ad 3™, Cf. H. A. WoLFsoN, The Meaning of
«ex nihilo» in the Church Father, Arabic and Hebrew Philosophy, and St. Thomas,
dans Mediaeval Studies in honor of jJeremiah Denis Matthias Ford, Cambridge,
Mass., p. 359-365.

30 Dictionnaire de théologie catholique, s. v. «création», col. 2035.

31 Jbid., col. 2036.

32 Jbid., col. 2085.

46



donné? Par qui peut-il étre requ®? Avant Dexistence, peut-il y
avoir une négation de ’existence, un rien qu’elle viendrait remplir34?
Et le rien une fois comblé par le quelque chose, comprend-on mieux
comment ce quelque chose peut cohabiter avec le Tout? Certes,
le créationnisme peut indiquer la raison d’étre de la création en
invoquant, comme Augustin par exemple, I’acte libre de Dieu qui
suscite du temporel pour en faire de I’éternel®®. Mais le fait méme
de la création reste dans I'ombre, et d’abord la simple possibilité
pour le relatif d’exister a c6té de Dieu. Car de deux choses 1’une:
ou bien il y a du fini a c6té de ’infini, et on ne comprend pas la
possibilité de ce dualisme; ou bien ce dualisme est supprimé, et la
créature avec lui®®.

Dans ces conditions, le créationnisme n’est pas en meilleure posi-
tion que I’émanatisme devant I’intelligence. Il faut ajouter qu’a le
creuser, on voit son originalité se dissoudre et I’on retrouve 1’émana-
tisme auquel on 'opposait: le monde, qui est en dehors de Dieu, ne
peut ’étre absolument; sa substance, par conséquent est de Dieu, et
Dieu ne crée rien qu’il ne soit en quelque fagon. Pour la naiveté
de certains historiens, I’émanatisme affirme 1’unité de ’émanant et de
I’émané, tandis que le créationnisme situe le monde en dehors de
Dieu. En vérité, 'inverse se dit aussi bien: I’émané est en dehors
de I’émanant, et le créé est en Dieu. Ce qui signifie que les deux
doctrines se rejoignent. Dans I'une et dans ’autre, on entend que
le dérivé, tout en n’ajoutant rien au principe, donc en subsistant en
lui, subsiste en dehors de lui.

LV,

Une courte enquéte va nous montrer qu’en effet la tradition
créationniste est plus nuancée qu’on ne le croit souvent et qu’on
n’y rencontre gue¢re I’exclusion réciproque de Dieu et de la créature
qui semble la caractériser.

33 Cf. E. GiLson, Le thomisme..., 58 éd. Paris 1944, p. 176.

3¢ Cf. PH. SHERRARD, The Greek East and the Latin West, Oxford 1959,
p- 136.

3 Cf. E. GiLson, Philosophie et incarnation selon saint Augustin, Montréal
1947, p. 45.

3¢ Noter les justes remarques du Dictionnaire de théologie catholique sur le
fait que le mystere subsiste: s. v. «création», col. 2089.

47



Grégoire de Nysse rejoint la tradition de la participation quand
il écrit par exemple: «... Aucune des choses qui tombent sous les
sens ou qui sont contemplées par l’intelligence ne subsiste réellement,
mais seulement 1’étre transcendant et créateur de l'univers & qui
tout est suspendu. Quels que soient en effet, en dehors de lui, les
étres vers lesquels I'intelligence se tourne, elle ne trouve pas en eux
cette suffisance qui leur permettrait d’exister en dehors de la partici-
pation a I’étre (d{ya t7j¢ uetovalag tov 6vros)3.»

De son c6té, Grégoire Palamas, par sa théorie de ’Essence et des
Energies, sauvegarde la transcendance et I'immanence de Dieu. La
création est pour lui une participation qui ne peut se rattacher
immédiatement a I’imparticipabilité de Dieu en soi, mais qui peut
P’étre & Dieu hors de soi, dans ses Energies?®.

Augustin, en Occident, enseigne qu’il n’y a qu’un seul étre digne
de ce nom, qui soit vraiment, a savoir Dieu. Comparée a lui, la
créature n’est pas, bien qu’elle soit cependant en tant qu’elle est
par lui®®.

Anselme énonce la méme theése?® et, refusant que le monde ait
sa cause matérielle en Dieu®!, il s’exprime cependant comme suit:
«La ol I’Essence supréme n’est pas, rien n’est. Elle est donc par-
tout, a travers tout et en tout. Comme il est absurde que rien de créé
puisse échapper a I'immensité du Créant et du Vivifiant, ni le Créant
et le Vivifiant abandonner jamais 1’universalité des créatures, il est
clair que I’Essence supréme porte et domine tout, I’enferme et le
pénétre?, »

Au siécle suivant, saint Bernard enseigne aussi que Dieu est cause
efficiente (ex quo omnia) et non pas matérielle (de quo), et il ajoute:
«De cette maniére sublime et ineffable qui est la sienne, de méme
que toutes choses sont en lui, de méme il est lui-méme en toutes
choses?.» Un peu plus haut, fid¢le a Augustin, Bernard avait écrit

% La vie de Moise, 11, 24-25, trad. J. Daniélou, 3¢ éd., Paris 1968, p. 121,

38 Cf. VL. Lossky, A4 'image et a la ressemblance de Dieu, Paris 1967, p. 46
et suiv.

3% Cf. En. in Psalm., 84, Patr. lat., t. 37, col. 1741.

40 Cf. Monologion, 28, sub finem, Op. omn., ed. F. S. Schmitt, t. I, Seeccovii
1938, p. 46.

41 Cf, Ibid., 9, p. 24.

42 Jbid., 14, p. 27. Trad. P. Rousseau, Paris 1945 (retouchée).

43 De consideratione, V, 6, 14. Opera, vol. 111, éd. J. Leclercq et H. M. Ro-
chais, Rome 1963, p. 478.

48



ceci: «Qu’est-ce que Dieu? Ce sans quoi rien n’est. Rien ne peut
étre sans lui, comme lui-méme ne peut étre sans lui méme: il est
pour soi, il est pour toutes choses, et par la d’une certaine fagon
il est seul, lui dont I’étre est le sien et celui de toutes choses?4.»

L’omniprésence divine s’est exprimée avec autant de force dans
I’Ecole de Chartres par la formule souvent mal comprise: Deus forma
essendi omnium. Elle signifie, comme l’indique Thierry, que c’est
a la présence de la divinité que toute chose doit d’exister?s. Quand
Thomas d’Aquin observera que 1l’étre des choses est propre aux
choses et qu’il n’est pas Dieu, il devra bien reconnaitre qu’en un
autre sens, I’étre des choses peut se dire d’elles a partir de Dieu,
pourvu que cela n’implique ni composition ni mélange del’étre de Dieu
avec celui des choses?®. Et quand de nos jours des critiques scrupu-
leux observeront que le langage de la participation marque bien
la présence divine, mais pas assez la dépendance de la créature, et
qu’il ne suffit pas que le Bien supréme se diffuse dans les choses
bonnes, mais qu’il doit encore les créer?’, demandons-leur ce que
veut dire créer pour Dieu, si ce n’est étendre sa présence a d’autres,
c’est-a-dire les inclure de quelque fagon en soi...

Comme le P. Gardeil et Etienne Gilson I’ont souligné, Thomas
d’Aquin professe, & propos du monde, une ontologie de l’existence
pure et simple et non pas, & la manie¢re d’Augustin, une ontologie de
I’étre plus ou moins digne de ce nom: exister, pour une chose, c’est
trancher sur le néant plutét qu’étre et ne pas étre. La raison de
cette différence réside dans le néoplatonisme d’Augustin d’une part,
et l’aristotélisme de Thomas de I’autre. En effet, le néoplatonisme
se préoccupe de la production du monde, de sorte que le création-
nisme peut s’allier avec lui en expliquant, 2 sa manic¢re propre,
Papparition des formes inférieures. Au contraire, ’aristotélisme
est statiste en ce sens que le monde, selon lui, est la depuis toujours
et pour toujours. Dans ce cas, le créationnisme impose 1’adjonc-
tion de l’existence a ce monde dont Aristote explique ce qu’il est,
mais non pas qu’il soit. L’ontologie thomiste, dans sa différence par

4 JIbid., V, 6, 13, p. 477.

45 Cf. Tractatus, 32, « Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen
age», t. XXII, Paris 1956, p. 195.

46 Cf. Som. théol., 1, q. 3, a. 8.

47 Cf. A. Forest, dans Le mouvement doctrinal du 1X® au XIV® siécle, Paris 1951,
p- 174; DomeT DE VORGES, Saint Anselme, Paris 1901, p. 231.

49



rapport a celle d’Augustin, résulte donc de I'impact des religions du
Livre sur le substantialisme aristotélicien, c’est-a-dire de I’influence,
sur le XIII® siecle latin, de la philosophie musulmane qui avait eu
a résoudre avant lui les mémes problemes.

Mais il serait faux de penser que le thomisme, fidéle a la causalité
créatrice, ignore la participation. «Dieu, écrit Thomas d’Aquin, est
I’étre lui-méme subsistant; d’ou il suit qu’il contient en soi la per-
fection totale de I’étre. Il est évident en effet que, ...si la chaleur
était subsistante par soi, il ne pourrait lui manquer quelque chose
de la vertu de chaleur®®.» Voila pourquoi, dans le créationnisme
thomiste comme dans I’émanatisme, Dieu, plus la créature, ne sont
pas quelque chose de meilleur ou de plus grand que Dieu seul; la
créature n’ajoute rien au créateur: «Dans les biens particuliers,
deux biens sont meilleurs qu'un seul; mais 2 ce qui est bon par
essence, il ne peut s’ajouter aucune bonté?®.» Dieu, qui contient
tous les étres en lui, peut donc étre appelé métaphoriquement leur
lien®,

Il ne s’agit pas ici d’oublier I’épistémologie empiriste de Thomas
d’Aquin ni la doctrine de I’analogie de I’étre qui en résulte. Tout
en maintenant scrupuleusement l’originalité du thomisme, le P. Gei-
ger a montré que les notions de création et de participation chez
Thomas d’Aquin se complétent 1'une ’autre: «La création, écrit-il,
en tant qu’elle est ’action causale de ’Absolu a 1’égard des étres
finis en tout ce qu’ils sont, appelle nécessairement la participation.
La relation de dépendance, propre a la création, doit nécessaire-
ment se compléter par la relation de similitude déficiente, qui est
I’essence de la participation et qui comprend déja elle-méme une
relation de dépendance®. »

Avec une vigueur spéculative exceptionnelle, un autre domini-
cain, Maitre Eckhart, au déclin du XIII® si¢cle et a I’aube du XIVe,
a affronté la méme question de l’origine du monde en se situant
franchement dans la perspective platonisante du réalisme des trans-
cendantaux. Il observe qu’«il ne faut pas imaginer faussement que

48 Som. théol., 1, q. 4, a. 2.

49 Jbid., p. 103, a. 3, ad 3m.

0 Cf. L. B. GEIGER, La participation dans la philosophie de S. Thomas d’ Aquin,
2€ éd., Paris 1953, p. 226. — La distinction du lieu au sens propre et du lieu
au sens métaphorique vient d’Ibn Gabirol (Fons vitae, 11, 14).

51 Loc. cit., p. 383, note.

50



Dieu a projeté les créatures en dehors de soi dans un certain infini
ou un certain vide. Car le rien ne recoit rien et ne peut étre le sujet
de I’étre ni la fin d’une action. Si l'on admet que quelque chose
est recu dans le néant ou se termine en lui, cette chose n’est pas un
étre, mais le néant. Dieu créa donc toutes choses non pas pour
qu’elles se tiennent en dehors de lui, ou a coété de lui et sans lui,
comme le font les artisans, mais il les appela du néant, c’est-a-dire
du non-étre, a 1’étre qu’elles trouveraient et recevraient en lui. Car
1l est I’étre®2. »

On a fondé souvent sur I’affirmation de cette identité de I’étre
et de Dieu une interprétation panthéiste de la pensée de Maitre
Eckhart, alors qu’il s’agit la encore de participation: I’ens ou le
quod est doit I’étre a I’esse. Tout ce que I’étant a d’étre vient de I’étre
de Dieu, sans lui rien ajouter. Donc il est bien vrai que I’étre est Dieu.

Quand il dénomme les créatures a partir de Dieu, Eckhart voit
Dieu en elles: leur étre est celui de Dieu comme la justice du juste
est la justice divine elle-méme®3. Ainsi la créature est Dieu. Mais
aussi bien la créature est néant, puisqu’elle n’est rien par elle-méme.

La théorie de la participation, qui est susceptible de ces lectures
extrémes, l’est encore d’une autre, intermédiaire entre les deux:
le créé en effet «descend» de Dieu; il se situe par rapport a lui dans
Pextériorité d’un degré inférieur de perfection®, et voilad qui nous
fait revenir & des formulations connues et communes, mais aussi, nous
le savons, instables, puisqu’il ne saurait y avoir d’extériorité pure
par rapport a Dieu.

V.

Quand le créationnisme se rapproche de I’émanatisme, il adopte
le theme de la participation, mais il peut différer de 1’émanatisme
en concevant I’étre participé comme produit de rien par Dieu et
non comme émané de lui. Il peut en différer encore par la réfé-
rence a la liberté de Dieu, qui semble essentielle au christianisme
depuis les Peres.

52 Prologue général, 17, trad. F. BRUNNER, Maitre Eckhart, Paris 1969, p. 99.
83 Cf. Livre de la consolation divine, 1, Deutsche Schr., t. V, éd. J. Quint,

Stuttgart 1963, p. 9 et suiv.; et trés souvent ailleurs.
84 V. g. Expositio libri Exodi, 101, Lat. Schr., t. II, p. 103.

51



Il est remarquable que ces deux différences disparaissent chez
Ibn Sina qui, sans abandonner la création de rien, enseigne 1’émana-
tisme et le nécessitarisme. Il est évident en effet que méme en émana-
tisme les choses sont apres n’avoir pas été. Cette antériorité est
temporelle ou de principe; elle est toujours cependant présupposée
par l’existence que la créature recoit de Dieu. Avant I’émanation,
la chose n’est pas quant a4 ce qu’elle est maintenant. Elle est donc
non-étre et sera tirée de rien, méme si elle est le résultat d’une
émanation, puisqu’elle n’était pas dans I’émanant ce qu’elle est
maintenant en elle-méme. Encore une fois, que cette doctrine différe
du créationnisme en ce que la création ne s’origine pas dans la liberté
de Dieu; qu’elle en différe aussi par l'introduction de médiations
entre le Premier et les choses d’ici-bas — le Premier Causé étant seul
créé immédiatement — c’est chose entendue. Mais il reste qu’lbn
Sina défend, avec son émanatisme, une doctrine de la création de
rien, puisque les étres, en des sens différents selon leur situation dans
la hiérarchie universelle, passent de la non-existence a 1’existence55.

La doctrine des juifs Isaac Israéli et Ibn Gabirol n’est guére
différente: Dieu crée d’abord la matie¢re et la forme dont se com-
pose I’Intelligence universelle, puis, par le moyen de celle-ci, tous
les étres composés aussi de mati¢re et de forme, mais & un niveau
inférieur. Isaac Israéli et Ibn Gabirol défendent cependant une
théorie de la volonté divine créatrice, qui infléchit I’émanatisme
dans le sens du personnalisme religieux. C’est ainsi que la pensée
d’Isaac a fait le désaccord des interpretes: est-elle un créationnisme,
Dieu étant I’agent et non la source du créé (Neumark)? Est-elle
un émanatisme, les mots «de rien» ne désignant que I’absence de
tout modele de la créature en Dieu (Jacob Guttmann)? Faut-il dire
que seules la matiére et la forme constitutives de I’Intelligence sont
créées de rien, tandis que les substances inféricures a I’Intelligence
sont produites par émanation (Altmann)? H. A. Wolfson, qui rap-
porte cette querelle, pense qu’lsaac identifie création et émanation
et qu’il faut distinguer deux sortes d’émanations, I’une issue directement
de Dieu, et I’autre, par intermédiaires. Et Wolfson d’appuyer sa theése en
mentionnant Jean Scot, al-Farabi, Ibn Miskawayh, le Séfer Yesira,
Ibn Gabirol et les kabbalistes tardifs. L’introduction des mots «créé

8 Sur ces différents sens, voir A.-M. GoicHON, La distinction de I’essence et
de Uexistence d’aprés Ibn Sina, Paris 1937, p. 257.

52



de rien» dans cet émanatisme signifie le refus de poser comme con-
dition de la production divine quelque chose d’extérieur a Dieu,
en particulier une matiére éternelle®®.

La fusion du créationnisme et de l’émanatisme explique une
autre forme remarquable du créationnisme: la création a partir
du néant divin. Cette conception a son origine dans le transcendan-
talisme néoplatonicien. En effet, pour Plotin, Porphyre et les autres
philosophes de cette école, Dieu étant au-dela de tout ce qui est,
au-dela de toute connaissance et de toute parole, n’est rien de ce
qui est, de ce qui est pensable et dicible. Or, c’est de ce rien, selon
I’émanatisme, que tout doit venir. La création a partir du néant de
la chose créée devient ainsi la création a partir du néant divin, et le
rien dont nous disions qu’en créationnisme il n’est cause en aucune
facon, est maintenant la cause par excellence. Une fois de plus,
I’adage «rien ne nait de rien» est bafoué, mais il ’est en un tout
autre sens, puisqu’il n’est plus question du surgissement des choses
de rien par la magie de la volonté et de la puissance divines, mais
de leur sortie de la réalité divine elle-méme.

G. G. Scholem note que cette réinterprétation du créationnisme
s’est produite presque en méme temps dans les trois religions mono-
théistes. Il cite Jean Scot du co6té chrétien, Maimonide et Isaac
Israéli chez les juifs et, du coté de l’islam, les Ismaélites®.

Jean Scot écrit en effet: «De la superessentialité de sa nature,
dans laquelle il est dit non-étre, descendant d’abord, (Dieu) se crée
par lui-méme dans les causes primordiales et devient le principe de
toute essence, de toute vie...58» Il descend ensuite et se crée dans
les effets des Causes primordiales et dans les corps. «Dieu se crée»:
cette expression étrange ne signifie pas que Dieu ait a se produire
lui-méme, qu’il ait besoin des Causes primordiales, de leurs effets
et des corps pour étre lui-méme, mais qu’il se manifeste dans les

86 The Meaning of «ex nihilo» in Isaac Israeli, dans «Jewish Quarterly
Review», vol. 50, 1958-1960, p. 1-12.

57 Les origines de la Kabbale, Paris 1966, p. 445-446. Cf. du méme auteur,
Schépfung aus Nichts und Selbstverschrankung Gottes, « Eranos-Jahrbuch», 1956,
Zurich 1957, p. 100 et suiv. — G. VAJDA, Le commentaire d’Ezra de Gérone sur
le Cantique des cantiques, Paris 1969, p. 18, 26, 28, etc.

58 De divisione naturae, 111, 20, Patr. lat., 122, col. 683 A. Cf. ibid., 19:
In suis theophaniis incipiens apparere, veluti ex nihilo in aliquid dicitur procedere. —
Nous ne savons sur quel texte Scholem s’appuie pour parler de Hinabsteigen
in sein eigenes Nichts (loc. cit., p. 104).

53



Causes et dans ’univers en prenant leur forme en quelque manicre,
tout en demeurant en soi. Dans les Causes transcendantes et dans
Punivers qui dépendent de lui radicalement, Dieu s’étend sans
sortir de soi, le néant devient quelque chose sans cesser d’étre le
néant, de sorte que Dieu demeure plus grand dans le néant que dans
le quelque chose. Alors donc que dans la perspective habituelle,
Dieu crée tout de rien, il est ici lui-méme le rien dont tout est créé.

VI.

Si I’on fait exception de I’enseignement de Jean Scot, auquel nous
reviendrons, les doctrines que nous avons retenues jusqu’ici au
cours de cet excursus historique ne nous ont pas apporté de nouvelles
lumiéres sur la question de savoir comment le relatif peut surgir
a4 c6té ou au sein de l’absolu. Au contraire, les théories d’Isaac
Luria (1534-1574) vont nous instruire a ce sujet. Isaac se demande
justement comment il peut y avoir une réalité en dehors de Dieu.
Sa réponse est d’une audace et d’une originalité frappantes. Tant
que Dieu est ce qu’il est, enseigne-t-il, il n’y a pas de place pour
le monde. Pour que le monde puisse surgir, Dieu se concentre sur
lui-méme, et de ce point de concentration il produit le monde dans
I’espace ainsi libéré. «Selon Luria, Dieu fut contraint de faire une
place pour le monde, pour ainsi dire, en abandonnant une région
a lintérieur de lui-méme, une sorte d’espace mystique duquel il
se retira pour y retourner dans ’acte de la création et de la révé-
lation®®.» Et encore: «Le premier acte n’est pas un acte de révé-
lation, mais un acte de limitation. C’est seulement dans le second
acte que Dieu envoie un rayon de sa lumiére et commence sa révé-
lation, ou plutét son déploiement, comme Dieu créateur, dans
I’espace primordial de sa propre création®’.» Chaque nouvel acte
de manifestation est précédé par un acte de concentration et de
rétractation. Concentration et expansion de Dieu sont donc les
deux conditions de ’apparition des étres.

Qu’il s’agisse ici d’une représentation spatiale, peu importe: 1’es-
prit humain ne se passe pas d’images. Mais précisément c’est une
image, c’est-a-dire un moyen d’exprimer autre chose. Isaac ne situe

59 G. G. ScHOLEM, Les grands courants de la mystique juive, Paris 1950, p. 278.
60 Jhid., p. 279.

54



pas dans I’espace le mysteére de Dieu et celui de la création, mais
se sert de l’extériorité spatiale pour penser 1’altérité ontologique:
Dieu se limite, pour qu’un monde autre que lui puisse exister. C’est
la conception que Simone Weil reprend ou retrouve quand elle
écrit: «En créant, Dieu renonce a étre tout, il abandonne un peu
d’étre 2 ce qui est autre que Lui®.» Ou encore: «Dieu a créé,
c’est-a-dire non pas qu’il a produit quelque chose hors de soi, mais
qu’il s’est retiré, permettant a une partie de I’étre d’étre autre que
Diev %5

Scholem rapporte qu’on a appelé cette doctrine de la concen-
tration, si simple et si suggestive, «la seule tentative sérieuse qui ait
jamais été faite pour donner un fond a I’idée de création ex nihilo®».
Elle seule, en effet, rend compte du néant oi le monde apparait.
Il faut avouer cependant qu’elle pose autant de problémes qu’elle
en résout. Pour éviter la confusion du monde avec Dieu et fonder
la possibilité méme du monde, elle porte atteinte a I'tmmutabilité de
Dieu et donne du principe et de son action une représentation qui
frise I’extravagance. Certes, on ne congoit pas que le monde puisse
limiter Dieu; mais congoit-on davantage que Dieu se limite lui-méme
pour faire place au monde? Congoit-on ce que peut étre la limite
de Dieu, méme si c’est lui qui se la donne? On peut donc se demander
si I’on est en présence ici d’une explication du mystére cosmogonique
ou simplement d’un artifice qui ne peut fournir que I’illusion d’une
explication.

VII.

Nous avons vu que ’émanatisme et le créationnisme présentaient
une difficulté commune, tenant a la co-présence méme du relatif
et de I’absolu, difficulté sans doute plus grave pour le créationnisme
dans la mesure ou il souligne I’aspect d’altérité du relatif. Nous
avons relevé aussi quelques formes différentes prises par le création-
nisme, dans les religions du Livre, au contact de I’émanatisme.
Au passage, on a signalé que I’Inde ne connaissait pas le création-
nisme. En effet, méme si les Veda enseignent que Varuna a fait

81 Intuitions préchrétiennes, Paris 1951, p. 148,
62 Jbid., p. 161.

93 Les grands courants de la mystique juive, p. 279.

85



le ciel et la terre, les penseurs indiens n’ont pas aménagé cette affir-
mation dans le sens d’une production de rien.

Il est d’autant plus intéressant, dans ces conditions, de signaler
qu’un ouvrage récent, consacré au védantin Madhva (XIII® siecle)ss,
éclaire la doctrine de cet auteur en la rapprochant du créationnisme.
Nous allons nous demander si ce rapprochement éclaire a son tour
le créationnisme ou si nous nous trouvons toujours devant la méme
difficulté.

La doctrine de Madhva est trés différente de celle de Sankara
qui nie la réalit¢é du monde et explique celui-ci par un processus
d’illusion. Sankara supprime par 1a le probléme du relatif, toute
question sur I’illusion appartenant encore a I’illusion.

Mais le vedanta a encore d’autres formes. Pour Ramanuja, par
exemple, le monde est réel: il est le corps du Brahman, lequel est
le Soi du monde. C’est un monisme qui distingue cependant — sans
introduire de vraie altérité — le monde et Dieu. Reste a savoir
comment Dieu peut changer. Ramanuja répond a cette question
en disant qu’il ne change pas en soi, mais secondairement, dans
PPunivers dont il est le Soi.

Madhva polémique contre un penseur dont l’enseignement est
proche de celui de Ramanuja: Bhaskara. Pour ce dernier en effet,
Dieu est la cause matérielle du monde (upadana-karana) qui repose
sur lui comme sur son support. « L’étoffe de I'univers est Dieu lui-
méme, identique en tous les étres, comme la méme argile est la
matiére de tous les objets faconnés par le potier. Le devenir du
monde est manifestation successive de formes diverses qui retournent
les unes apres les autres a l'indifférenciation premi¢re, comme la
cruche cassée redevient finalement terre®.» Le monde, a la fois
différent et non différent de Dieu, comme la cruche par rapport
a l’argile, se manifeste ou se résorbe, le Brahman étant alternative-
ment source et fin des étres®®,

Madhva accuse le monisme de Bhaskara d’étre contraire aux
Upanisad, puisqu’il implique une modification ou une transfor-
mation de Dieu. Le lait ne devient caillé qu’en perdant certaines
de ses qualités pour en acquérir d’autres. Comment cette concep-

¢ SUZANNE SIAUVE, La doctrine de Madhva. Duvaita-vedanta, Pondichéry,

1968. L’ouvrage comprend une bibliographie concernant les darsdna.
% Loz, cit,, p. 299,
¢ Cf. ibid., p. 300.

56



tion se concilie-t-elle avec I’affirmation scripturaire de 'immutabilité
de Dieu®?? Il est digne de remarque que, deux siécles plus tot, saint
Anselme invoque aussi 'immutabilité de Dieu pour réfuter ceux
qui soutiendraient que le monde vient de Dieu materialiter8.

Madhva écarte donc les interprétarions monistes des symboles
de I’Ecriture, celui de I’araignée et du fil, par exemple. L’araignée,
dit-il, ne se transforme pas dans sa toile®?, et Dieu ne devient pas
le monde multiple, indigne de lui; «il déploie la diversité des étres
afin de se manifester en elle dans toute sa souveraineté»??. Omni-
présent, il ne se perd pas cependant dans la multiplicité des existences
que sa puissance a mise en branle”.

L’étoffe de l'univers est donc une matiere éternelle qui n’est
pas Dieu. Non pas au sens du sinkhya, puisqu’elle aurait alors par
elle-méme le pouvoir de passer de son état d’indifférenciation pre-
miere a I’état actuel. De plus, dans cette philosophie, le Purusa
n’agit pas sur la matiere, contrairement au Dieu de Madhva dont
Paction s’exerce sur une matieére qu’il n’est pas et qui n’a pas par
elle-méme le pouvoir de produire le monde. On songe de nouveau
ici 2 un parallele occidental: le Démiurge de Platon. Mais le Dieu
de Madhva n’agit pas en consultant un Modele intelligible; c’est
la spontanéité de la joie et du jeu qui gouverne son action’. De
plus, la matiere sur laquelle il opére n’est pas un principe indépen-
dant de lui. Dieu aurait pu créer «sans causes», écrit un disciple
de Madhva. C’est dire que la «mati¢re elle-méme, quoique éternelle,
tient tout ce qu’elle est, son existence et son éternité, du vouloir
divin. Une dépendance si totale exprime une relation trés proche
de celle de création ex nihilo, bien que celle-ci ne soit jamais envisagée
en contexte indien dans lequel le monde est considéré comme éter-
nel”». MUe Sjauve, qui parle a ce propos d’«une sorte de création
continuée ab aelerno»™, accepterait-elle d’évoquer ici les noms de
Boece et de Thomas d’Aquin, dans la mesure ol ces auteurs regar-

¢ Cf. ibid., p. 300-301.

88 Cf. Monologion, V11, Op. omn., t. I, p. 20-22.
69 Cf. S. S1auvE, La doctrine de Madhva, p. 304.
70 Jbid., p. 305-306.

" Cf. ibid., p. 306.

"2 Cf. ibid., p. 333-334.

3 Jbid., p. 329.

" Cf. ibid., p. 330.

D

5 Studia Philosophica XXXIII



dent tous deux comme possible la thése d’un univers sans com-
mencement, quoique dépendant ontologiquement de Dieu en tout
temps et depuis toujours?

En tout cas, la doctrine indienne qu’elle expose est proche effet
de la pensée occidentale. Elle l’est jusque dans ses défauts, puis-
qu’elle se heurte, semble-t-il, & la difficulté propre au créationnisme
occidental: comment la cause absolue peut-elle étre «totalement
différente de ses produits»?, sans qu’il en résulte pour elle aucune
limitation? «Dieu est la source de tout étre, écrit M!e Siauve, et
c’est pourquoi aucune existence ne saurait limiter son étre et sa
puissance’®.» Dans ces conditions, la donation d’étre par Dieu doit
étre en méme temps la création en Dieu de I’étre donné, et on ne
voit pas comment le dualisme propre a toute doctrine de la création
peut se maintenir.

VIII.

Notre conclusion sera d’abord un résumé. La doctrine de I’éma-
nation n’est pas une représentation grossiere, calquée sur le sen-
sible, des rapports du principe et du dérivé. Elle n’implique ni
changement dans le principe ni confusion du principe et du dérivé,
encore qu’elle exclue tout vrai dualisme, puisque le dérivé est la
dégradation du principe et n’est donc en un sens rien d’autre
que lui.

La doctrine de la création ex nihilo est certainement une des plus
grandes qui aient jamais été congues en I’honneur de Dieu: la
pensée y saisit le principe dans sa réalité propre, son autonomie et
sa puissance. Cependant, dés qu’on tente de l’approfondir, la diffi-
culté qu’elle comporte saute aux yeux: le dualisme de ’absolu et
du relatif ne peut tenir, et ’extériorité par rapport a Dieu se trans-
forme en intériorité. Du créationnisme, on se trouve ainsi rejeté
vers I’émanatisme, dont nous venons de rappeler la dimension d’im-
manence. De la les différents modes d’union entre le créationnisme
et I’émanatisme, que I’histoire rapporte.

Mais I’émanatisme n’est pas sans difficulté non plus, quoique
cette difficulté soit peut-étre moins vive: comment peut-il y avoir

% Jbid., p. 303.
76 Ibid., p. 330.

58



un dérivé si le principe le contient déja? Comment 1’abondance
peut-elle encore surabonder? Si I’abondance n’ajoute rien a la
surabondance, quel est donc son statut? Bref, il faut qu’a la fois
le dérivé soit dans le principe et en dehors de lui, et I’entendement
est au rouet.

L’auteur moderne qui a pris conscience de cette difficulté avec
le plus d’acuité est sans contredit Hegel, champion de la raison
spéculative au-dela de l’entendement. On peut se demander s’il
n’a pas apporté la solution longtemps attendue et jamais possédée
du probleme des rapports de I’absolu et du relatif. Le philosophe
explique en effet comment, étant donné le principe, le dérivé aussi
peut étre et méme doit étre, et comment le principe assume le dérivé,
Dieu le monde. Hegel reconnait que le monde, quoiqu’il ne soit
pas Dieu, ne peut résider ailleurs qu’en Dieu. Il retrouve ainsi la
transcendance et l’immanence qui font partie de l’émanatisme:
le monde, qui n’est pas Dieu, est pourtant Dieu. Mais il va plus loin
en rendant compte de cette contradiction: ce que l’émanatisme
et le créationnisme considérent comme le principe et la fin, est le
principe seulement, le sujet premier, encore en soi, qui doit devenir
pour sol en s’assimilant 1’objet dans lequel d’abord il se nie. Alors
le commencement sera devenu la fin. En d’autres termes, le monde
est un moment du devenir de Dieu. Dieu n’est Dieu qu’au moment
ou, s’étant opposé I’extériorité du monde, il surmonte cette oppo-
sition dans Iintériorité de I’Esprit.

La force de cette doctrine n’est pas tant dans la conception dyna-
mique qu’elle se fait du principe, car on I’observe déja mutatis mutan-
dis dans I’émanatisme et le créationnisme; elle ne réside pas non
plus dans le dépassement de l’acosmisme parménidien, puisque la
difficulté propre au créationnisme et, 2 un moindre degré, a I’émana-
tisme, procede de la distinction qu’ils introduisent entre 1’absolu et
le relatif. Elle se trouve plutét dans I’explication de la coexistence
de I’absolu et du relatif. Nous ne sommes plus en présence d’une
perfection principielle dont on ne voit pas comment elle laisse place
a I'imperfection du dérivé: le principe, pour Hegel, n’est pas encore
tout ce qu’il doit étre, car il le deviendra en se niant dans le dérivé
pour se réaffirmer ensuite par le moyen de cette négation elle-méme.
Le paradoxe de I’émanatisme et du créationnisme — Dieu plus le
monde égalent Dieu — est donc surmonté. La formule de Hegel est
la suivante: Dieu, plus le monde égalent Dieus,.

68



Cette doctrine brillante explique cependant la possibilité et la
nécessité du relatif au prix de nouveaux paradoxes. Le premier est
la négation de soi que doit consentir le principe pour faire surgir
le dérivé. Cette négation ne va pas sans rappeler la doctrine d’Isaac
Luria, c’est-a-dire la concentration de Dieu sur soi, qui est la con-
dition de I’apparition du cosmos. Chez Hegel comme chez Luria,
Dieu s’impose une limite. Il est vrai que chez Hegel, plus clairement
que chez Luria, cette limite est provisoire. Cependant, non seule-
ment Dieu en a besoin pour que le monde soit, mais encore — et
c’est le second paradoxe — il a besoin que le monde soit pour se
réaliser lui-méme.

Que cette doctrine, qui se veut purement spéculative, s’appuie
en fait sur des représentations — le dédoublement, I’opposition, le
conflit, la victoire sur 1’obstacle, etc. — voila qui ne fait pas de doute.
La question est de savoir si ces représentations sont compatibles
avec la perfection de Dieu. On pensera que non, malgré la lucidité
de cette théologie magistrale, si I’on regarde ce drame du principe
a la conquéte de soi comme contraire a la tradition du Dieu pléni-
tude, qui se suffit a lui-méme et qui demeure immuable avant
comme apres la genése du monde, parce qu’il produit le monde
par surabondance hypostatique ou par surabondance d’amour.

Nous voila donc de nouveau devant la question de savoir com-
ment le méme peut étre autre en quelque fagon. Il y a la peut-étre
une difficulté insurmontable pour la raison, dont seule peut triom-
pher la méditation des symboles que propose ’émanatisme ou, dans
un autre registre, la confiance dans le Dieu libre et bon. Cette diffi-
culté se rencontre sans doute en toute doctrine de I’absolu et du relatif|
excepté celles qui réduisent I’un des termes de ’opposition a l’autre.
Mais elle comporte peut-étre des degrés. Elle est au maximum dans
le créationnisme qui pose le monde en dehors de Dieu; car comment
peut exister cet autre qui lui est étranger? Elle est moindre dans
I’émanatisme qui pose le monde dans la perspective de la parti-
cipation; mais comment I’hypostase premiere peut-elle tolérer
d’autres hypostases? Elle est vraisemblablement moindre encore
dans les théophanies, car le monde y est le signe de Dieu; mais
quelle est la consistance de ce signe et pour qui est-il?

Jean Scot, dont nous avons déja rencontré le nom, a exposé le
théophanisme dans cette page étonnante: «Nous ne devons pas
concevoir Dieu et la créature comme deux choses séparées I'une de

60



I’autre, mais comme une seule et méme chose (unum et id ipsum).
En effet, la créature subsiste en Dieu et Dieu se crée dans la créature
d’une maniére admirable et ineffable, se manifestant soi-méme,
invisible se faisant visible, incompréhensible se faisant compréhen-
sible, caché découvert, inconnu connu, dépourvu de forme et d’ap-
parence doué de forme et d’apparence, suressentiel essentiel, sur-
naturel naturel, simple composé, libre d’accidents sujet d’accidents
et accident, infini fini, incirconscrit circonscrit, supratemporel tempo-
rel, supralocal local, créant toutes choses créé en toutes choses, auteur
de tout fait en tout, éternel commencant a étre, immobile se mouvant
en toutes choses et devenant toutes choses en toutes choses. Je ne
dis pas cela de I'incarnation et de I’humanisation du Verbe, mais
de la descente ineffable de la supréme bonté, qui est unité et trinité,
dans les choses qui sont pour qu’elles soient — bien plus, pour qu’elle-
meéme soit en toutes choses de haut en bas, toujours éternelle, tou-
jours faite, par elle-méme, en elle-méme, éternelle par elle-méme,
faite en elle-méme; et tandis qu’elle est éternelle, elle ne cesse pas
d’étre faite, et faite elle ne cesse pas d’étre éternelle et elle se fait
elle-méme d’elle-méme. Car elle n’a pas besoin d’une matiere qu’elle
ne soit pas, dans laquelle elle se fait; autrement, Dieu semblerait
impuissant et imparfait en lui-méme s’il recevait d’ailleurs I'auxiliai-
re de son apparition et de sa perfection. Il recoit donc de lui-méme
les occasions de ses théophanies, c’est-a-dire des apparitions divines,
puisque c’est de lui, par lui et en lui que sont toutes choses?.»

Comme nous l’observions plus haut, Jean Scot n’enseigne pas
que Dieu soit a la recherche de lui-méme dans la créature. En soute-
nant que Dieu se crée en elle, il représente une thése que nous con-
naissons bien: la créature n’est rien sans Dieu et, en ce sens, Dieu
est le fond de la créature. Donc, Dieu a beau «se faire» dans le
monde, il n’en reste pas moins ce qu’il est: dans le temps, il ne cesse
pas d’étre éternel. Que Dieu se crée dans le monde n’implique pas
que Dieu ne crée pas le monde.

Le langage de la théophanie ne doit pas non plus nous égarer:
la manifestation de Dieu dans I’univers, c’est la production de I’uni-
vers par Dieu en vertu de sa perfection surabondante. Cette mani-
festation de soi ne l’altére pas; cette expression de soi n’est pas un
changement en lui. Dans la production de ’univers qu’est la mani-

" De divisione naturae, 111, 17, Patr. lat., t. 122, col. 678-679.

61



festation de soi, Dieu est, sans confusion, le sujet et ’objet de 1’ac-
tion: le sujet, parce qu’il est en soi I'origine de tout, et I’objet, parce
qu’il est dans la créature qui lui doit tout et le rend visible. Les
théophanies johanniques ne sont donc rien d’autre que les créatures
dans lesquelles Dieu «descend» pour se faire connaitre. Création,
émanation et théophanisme se rejoignent, mais le langage de la
théophanie marque mieux que les autres la dépendance ontologique
directe de la créature par rapport a Dieu et le role gnoséologique
qu’elle joue pour ’homme, et pour I’ange, qui connaissent Dieu non
pas en soi, mais dans les étres ou il apparait. L’altérité de la créature
est mieux assumée en Dieu.

C’est pourquoi la notion de manifestation, que Jean Scot doit
aux Péres grecs, convient au mystique et se retrouve ailleurs, par-
fois autrement. On passe du créationnisme ou de I’émanatisme au
théophanisme en désignant la créature par un nom d’accident plu-
tot que par un nom de substance, lequel est réservé a Dieu. Le
mystique use de ce langage sans porter atteinte a la perfection de
Dieu auquel il imposerait par la changement et composition: ’acci-
dent indique non pas la confusion de la créature et du créateur,
mais la dépendance et la gratuité de la créature. Si le mystique
se sent parfois nécessaire a Dieu, c’est sans doute qu’il a renoncé
a toute autonomie par rapport a lui.

Comme on le sait, le théeme de la manifestation est représenté
avec éclat dans l’islam ésotérique. Ibn ‘Arabi cite cette parole
d’Abu Sa‘id al-Kharraz: «Il est le Premier et le Dernier, I’Exté-
rieur et I’Intérieur; il est I’essence de ce qui se manifeste et I’essence
de ce qui reste caché lors de Sa manifestation. Il n’y a personne
hormis Lui qui puisse Le voir, et personne a qui Il puisse se cacher;
c’est Lui qui Se manifeste 2 Lui-méme, et c’est Lui qui Se cache
a Lui-méme. C’est Lui qui S’appelle Abu Sa‘id al-Kharraz et par
d’autres noms d’étres éphémeres’8.» Opposant la pensée d’Ibn
‘Arabi a celle des théologiens ordinaires de 1’islam, Henry Corbin
écrit: «Les Ash‘arites ont le tort de ne pas voir quelle est la vraie
réalité du monde: un ensemble d’accidents, d’@pparitions* qu’une
méme essence <essencifiey, I’Essence divine, seule subsistante par

78 La sagesse des prophétes, trad. T. Burckhardt, Paris 1955, p.63. Tra-

duction du méme texte dans R. A. NicHoLsON, Studies in Islamic  Mysticism,
Cambridge 1921, repr. 1967, p. 152.

62



soi-méme. Ils supposent encore une substance, sinon plusieurs
substances, a c6té de cette Essence (dhdt), alors que ces prétendues
substances ne pourraient étre que dépourvues de toute substantialité.
La <Face divine> (wajh al-Hagqq) ol est existencialisée la multitude des
formes, <apparitions> et déterminations, leur reste voilée?.»

Ainsi, les théophanies, qui étaient chez Jean Scot le substitut de
la connaissance divine impossible, en sont ici la condition: la manife-
station de Dieu, qui n’est pas Dieu, dévoilant son origine, révele qu’elle
est Dieu. La théophanie, objecte-t-on, ne suffit pas, parce qu’elle n’est
pas une donation d’étre. Mais, précisément, a qui peut-on donner I’étre?

Nous n’en dirons pas davantage. Notre intention n’était pas
d’indiquer la vraie doctrine de ’origine du monde, car nous croyons
volontiers qu’elles sont nombreuses a étre vraies. Ceux qui, en
entendant réduire ou méme nier la réalité propre du monde, sentent
la terre vaciller sous leurs pieds — comme si elle ne vacillait pas en
effet! — peuvent se rassurer: ils trouveront toujours des doctrines
pour durcir les phénomeénes a souhait. D’autres enseignements, plus
éloignés du sens commun, offrent a ’esprit cette union du rationnel
et du mystique ou se trouve le terme indépassable de sa recherche.
Beaucoup, sans doute, se désintéressent de la question de ’origine
absolue du monde et, rabattant le monde sur lui-méme, en étudient
Porigine du point de vue de la science contemporaine. Mais quand
ils sauront que I'univers résulte d’une explosion initiale et qu’il va
se refroidissant, 1’époque actuelle représentant la derniere phase
de ce processus, les questions ultimes ne se poseront-clles pas de
nouveau pour eux?

Notre intention était plutét de montrer que la doctrine de la
création n’a pas la simplicité qu’on lui attribue parfois et qu’elle
ne s’oppose pas radicalement a I’émanatisme. Nous suggérions ainsi
que les théories philosophiques ne sont pas incommensurables: un
chemin va des unes aux autres par l’intérieur. C’est la peut-étre
une lecon de la philosophie comparée, qu’on peut opposer a la
candeur et a 'exclusivisme de tous les dogmatiques. Le philosophe
ou le théologien devrait se souvenir, en exprimant sa pensée, qu’il
ne peut manquer d’en exister d’autres auxquelles elle conduit elle-
méme par des chemins secrets.

7% [imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn Arabi, Paris 1958, p. 152.

63



	Création et émanation : fragment de philosophie comparée

