
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: Création et émanation : fragment de philosophie comparée

Autor: Brunner, Fernand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Création et émanation
Fragment de philosophie comparée

par Fernand Brunner

I.

Si hon s'interroge sur les différentes doctrines de l'origine du
monde professées au cours des temps, les mythes religieux fournissent

une première leçon, car ils constituent la source des symboles dont
usent plus tard les philosophes et les théologiens. On peut fonder
une classification sommaire de ces mythes sur les types de représentation

dont ils se servent pour décrire la venue du monde à l'existence :

on distinguera par exemple les représentations physiques, les

représentations biologiques et les représentations proprement humaines.
Ces types sont le plus souvent enchevêtrés dans les faits, mais leur
distinction ne s'en impose pas moins.

Dans le premier groupe, on placera les récits qui font intervenir
les astres, les phénomènes météorologiques, les faits de géographie
physique, etc. Dans le second, on rangera la génération et la
croissance des plantes et des animaux, l'androgynie et la hiérogamie,
la production du fil par l'araignée, du cocon par le ver à soie, etc.
Le contenu du troisième groupe est très varié : on y observe le combat,
l'immolation, la cuisine, les activités de l'artisan, la danse, le jeu,
l'ascèse, l'art, la parole, l'écriture, la pensée, la volonté, le
commandement ou l'amour. Il n'est guère d'aspect de l'expérience, si

humble ou si noble qu'il soit, qui n'ait fourni à l'homme un langage

pour exprimer le mystère de son origine et de celle du monde:
«C'est le quotidien qui rend l'originel intelligible en fournissant des

modèles pour comprendre comment le monde s'est formé et
ordonné1. »

En simplifiant, on peut dire que le foisonnement des mythes a
fourni au théologien et au philosophe le langage symbolique
suivant: 1. celui du rayonnement, de l'émanation, de l'émergence et

1 P. Vernant, Les origines de la pensée grecque, Paris 1962, p. 97.

33



de l'extériorisation; 2. celui de l'unité première, de l'union, de la

semence, de l'œuf, de la naissance; 3. enfin le langage varié relatif
à l'action humaine.

Les mythes de l'origine du monde sont implicitement rationnels
en ce sens qu'ils supposent la position d'un problème et apportent
des éléments pour sa solution. Entre le mythe et le symbole, il n'y a

pas seulement le rapport du complexe au simple: dans le mythe,
au début des civilisations, la pensée n'explicite pas la rationalité
qu'elle vise, alors que, dans le symbole, elle saisit le sens qu'il est

apte à produire. Il est probable que l'homme pense d'abord dans

les images, pour penser ensuite par les images.
Aux symboles dont nous venons de donner une liste sommaire,

correspond-il autant de doctrines différentes de l'origine du monde?
Non sans doute, car un même symbole peut être interprété de façons
diverses et on ne connaît son sens qu'après l'élaboration qu'un
penseur donné en propose. Mais cette liste ne laisse pas d'être instructive,

car elle suggère déjà un éventail de solutions rationnelles. Le
monde a un seul principe ou davantage, ce principe est impersonnel
ou il est un agent; l'agent émet le monde hors de soi ou travaille
une matière, ou encore produit le monde par le moyen d'une parole,
d'une pensée ou d'une volonté; le monde a la même nature que
son principe ou en a une autre; il est précontenu en lui ou il ne l'est

pas; il procède de lui dans le temps ou éternellement, nécessairement

ou librement, et ainsi de suite. Enfin, on est amené à se demander

si ces solutions s'ordonnent en un système, si elles se succèdent

en une évolution continue ou encore s'il faut se contenter de la
juxtaposition d'une pluralité irréductible de types.

Il est évident que le passage du mythe au symbole ne se fait pas
toujours d'un coup: l'image peut désigner encore la réalité sensible

tout en étant chargée déjà d'un sens symbolique. C'est le cas, par
exemple, de l'eau, de l'air ou du feu chez les présocratiques ou les

stoïciens, puisque les éléments, par leur ubiquité et leur puissance,
sont propres à représenter le divin.

D'autres doctrines de l'origine du monde n'ont aucun sens

symbolique: ainsi, l'atomisme grec et le matérialisme indien (Cärväka-
daréana) invoquent la composition de principes corporels pour expliquer

l'univers. L'intelligibilité est contenue immédiatement dans

cette représentation qui ne renvoie à rien au-delà d'elle-même.
Il en va de même dans les cosmogonies occidentales modernes depuis

34



Descartes. Il n'y a pas plus de symbolisme, en principe, dans les

philosophies qui rendent compte du monde, non du point de vue
de la chose - par des déplacements ou des transformations
matérielles - mais du point de vue du sujet, par la projection de la pensée

(les VijMnavâdin), par l'autolimitation du Moi (Fichte), etc.

II.

Nous allons considérer ici deux systèmes - l'émanatisme et le

créationnisme — qui s'expriment par symboles pour rendre compte
de l'origine du monde: «émaner» veut dire «s'écouler», et «créer»
veut dire «faire». Dans un cas, il s'agit de ce que nous appelions
une représentation physique, et dans l'autre, d'un symbolisme
humain. L'émanatisme - qui n'est pas lié au symbole de l'écoulement,

mais se sert encore d'autres images physiques et même d'images
biologiques — appartient, en Occident, à la Grèce et à ceux qui ont
subi son influence2; le créationnisme appartient au christianisme, au
judaïsme et à l'islam.

L'histoire porte d'abord à croire que le créationnisme constitue

un progrès sur l'émanatisme: les théologiens n'ont-ils pas corrigé
la pensée grecque? N'ont-ils pas critiqué le gnosticisme et la pensée

musulmane d'inspiration grecque? La réflexion tend à confirmer
ces vues, puisque l'émanatisme paraît affecter de mutabilité le

principe émanant, introduire la confusion du principe et de l'effet
et réduire la représentation du divin à un niveau humiliant pour
lui, celui de la nécessité physique. Nous montrerons que ce sont
là des préjugés. Les trois griefs que nous venons de citer nous retiendront

d'abord.
Sur le premier point, il est remarquable que Hegel conçoive

l'émanation comme un péril pour l'absoluité du divin: «Le concret,
écrit-il, est l'universel qui se particularise, et qui, dans ce particulier,
dans cette finitisation, demeure cependant en soi infini. Au contraire,
dans le panthéisme, il y a un fondement universel, une substance

universelle, qui se finitise et par là déchoit. C'est le caractère de

l'émanation que l'universel en se particularisant, Dieu en créant le monde,
se dégradent du fait du particulier, se posent une limite, se finitisent;

2 Sur l'histoire de l'émanatisme, consulter le Reallexicon für Antike und

Christentum, t. IV, Stuttgart, 1959, s.v. «Emanatio».

35



et cette finitisation est sans retour sur soi-même3.» En somme, si

le monde ne vient pas de rien, mais de Dieu, Dieu, qui s'écoule en

lui, se transforme en lui.
Dans son beau commentaire des Eléments de théologie de Proclus, Dodds

note qu'en effet la notion d'émanation peut suggérer que la cause

s'épuise en se dissipant dans ses effets; c'est pourquoi Zeller,
H. F. Müller, Arnou, refusent d'appeler le néoplatonisme «émana-
tiste», malgré l'usage constant de ce symbolisme. Mais, ajoute
Dodds, la loi de l'émanation est déterminée, en néoplatonisme, par
une seconde loi, à savoir qu'en faisant surgir son effet, la cause ne
souffre ni diminution ni altération. Le commentateur relève encore

que cette doctrine remonte au-delà de Plotin, puisque le Démiurge
platonicien demeure en son état Timée, 42 e), et que l'Idée ne subit

pas d'altération pour être participée. La thèse de la manence du

principe semble être née dans le moyen stoïcisme et on la retrouve
dans le néoplatonisme chrétien, en particulier chez Clément,
Augustin et Denys4.

Il faut donc se garder de se représenter l'émanatisme comme un
écoulement au sens propre, ou comme une simple extension
physique du principe. L'eau ou la lumière, certes, s'échappent de leur
source et s'en éloignent plus ou moins, mais leur source est inépuisable

et demeure par conséquent inaffectée en sa nature propre par
l'écoulement ou le rayonnement qui procède d'elle. Ainsi la
naissance ou la destruction des choses belles, chez Platon, ne produit
rien, ni en plus ni en moins, dans la Beauté en soi qui n'en ressent

aucun contre-coup5. Ainsi, pour Plotin, la génération, qui est l'œuvre
de l'être parvenu à sa perfection, n'altère pas cette perfection, mais

l'exprime, et quand un être a un effet hors de soi, c'est parce que, loin
de se perdre hors de soi, il se possède lui-même en sa plénitude.
Décrivant le pouvoir créateur de l'Un, le fondateur du néoplatonisme

enseigne que, pour produire, l'Un n'a pas à se mouvoir, sinon
le mouvement viendrait au deuxième rang, et ce qui succède à

l'Un succéderait au mouvement. Comme la lumière resplendit
autour du soleil malgré la manence du soleil en soi, comme la chaleur

procède du feu, le froid de la neige, l'odeur des fleurs, quoique

3 Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, éd. Glockner, t. III, p. 11-12,
Stuttgart 1928.

1 Proclus, The Elements of Theology, 2e; éd., Oxford 1963, p. 213-214.
6 Cf. Banquet, 211b, trad. Robin, 2e éd., Paris 1938.

36



le feu, la neige et les fleurs demeurent en eux-mêmes, ainsi une
seconde réalité procède de l'Un malgré l'immobilité de l'Un6. Bref,

ce qui est plein déborde sans cesser d'être plein.
Proclus, de son côté, voit en tout principe un aspect d'imparti-

cipabilité et il écrit que «toute cause qui produit autre qu'elle-même
produit ses dérivés et ce qui les suit en demeurant en elle-même».
«Les producteurs demeurent nets de tout amoindrissement, pour-
suit-il, quand ils produisent leurs dérivés. Car ce qui subit la moindre
diminution ne peut rester tel qu'il est7.» Le Diadoque retrouve
donc le thème plotinien de la productivité propre au parfait et
celui de l'effet par surabondance. Produire par surabondance signifie
produire sans diminution du principe.

Dans le néoplatonisme arabe, la doctrine garde la même fermeté.

L'Etre nécessaire d'al-Fârâbï ou d'Ibn Sïnâ n'est pas susceptible
de changement: il est éternel et ne dépend ni n'a besoin de rien.
Sa science est la cause nécessitante de l'existence des choses. Dans

ces conditions, l'émanation n'implique en l'Etre nécessaire ni changement

ni diminution.
Chez les philosophes juifs comme chez les philosophes musulmans,

on observe d'intéressants efforts pour exprimer par des images
et malgré le langage aristotélicien les rapports particuliers du principe

et de ses effets. Isaac Israéli soutient ainsi que les lumières
des substances spirituelles ne sont ni augmentées ni diminuées par
la sortie de ce qui dérive de ces substances, car le dérivé vient de

l'ombre de leur lumière et non pas de leur lumière elle-même, prise
dans son essence et sa substantialité8. La même thèse se rencontre
chez Ibn Gabirol pour qui les essences des substances supérieures

ne diminuent point en donnant naissance aux substances

inférieures; car le dérivé ne vient point du principe comme l'essence

de l'essence, mais comme la force de la chose forte. La chose forte

en effet ne perd pas sa force en l'exerçant, pas plus que le feu ne

perd sa chaleur en chauffant et le soleil sa lumière en éclairant9.

6 Cf. Enn., V, 1,7. Remarquer dans III, 8, le thème de la contemplation
créatrice.

' Eléments de théologie, prop. 26, trad. J. Trouillard Paris 1965. Cf.J.TROUiL-
lard, La (J.0V75 selon Proclos, dans Le néoplatonisme, Paris 1972, p. 229 et suiv.

8 Cf. Livre des définitions, § 6, Isaac Israeli..., trad. A. Altmann and S. M.
Stern, Oxford 1958, p. 46.

9 Cf. La source de vie, livre III, 54, trad. F. Brunner, Paris 1950, p. 164.

37



Considérons maintenant la deuxième conception erronée qu'on
se fait de l'émanation: elle consiste à supposer que l'émanation
entraîne la confusion du principe et du dérivé, puisque le dérivé
ne vient pas de rien, mais s'écoule ou rayonne du principe. Mais
si le principe, comme nous l'avons vu, demeure en lui-même
pendant l'émanation, sans subir aucune diminution, c'est que son

produit n'est pas une partie de sa substance, qui sortirait de lui et
se confondrait avec lui.

Comme la thèse de l'immutabilité, celle de la distinction remonte
au néoplatonisme grec. En reprenant le traité de Plotin cité tout
à l'heure, nous verrions au chapitre 3, à propos du rapport de

l'Intelligence avec l'Ame, que l'image diffère du modèle, le verbe proféré
du verbe intérieur, la chaleur produite au-dehors de la chaleur du
feu, bref, que l'Intelligence, qui ne s'écoule pas, mais reste en elle-

même, diffère aussi de l'Ame, qui a son existence en soi. Avec sa

clarté coutumière, Proclus écrit: «Le produit n'est pas... une
fragmentation du producteur... Il n'est pas davantage une transmutation

du producteur. Car celui-ci ne devient pas à la manière de

l'être qui procède. Le producteur, en effet, demeure tel qu'il est, et
le produit est autre que lui10.» Dans le christianisme, Denys, qui
doit tant à Proclus, a affirmé avec la même force la transcendance

divine, l'antériorité de Dieu à toutes choses et à toute connaissance.

Interrogé sur l'émanation, Gazâlï répondit : « Il ne faut pas prendre
ici ce terme dans le sens de l'écoulement de l'eau d'un vase sur la
main. Car, dans ce cas, écoulement veut dire qu'une particule de
l'eau se dégage du vase et atteint la main. Il faut plutôt penser à la
diffusion de la lumière du soleil sur une paroi. Ici aussi, quelques-uns
ont supposé d'une manière erronée que les rayons se dégagent du

corps du soleil, atteignent la paroi et s'y répandent. C'est une
erreur11.» On ne peut dire, continue Gazâlï, que l'image d'une
chose réfléchie dans un miroir se soit dégagée de cette chose. Ainsi
la force, la chaleur et la lumière ne sont pas, à proprement parler,
la force, la chaleur et la lumière de leur source. C'est ce que soutient
aussi Ibn Gabirol dans le passage suivant: «La chaleur du feu ne
diminue pas et ne le quitte pas, quoique le feu produise la chaleur

qui est dans l'air autour de lui, et cette chaleur n'est pas celle du

10 Eléments de théol., prop. 27, trad. J. Trouillard.
11 A.J. Wensinck, La pensée de Ghazzalï, Paris 1940, p. 61.

38



feu, car le feu peut être écarté pendant que la chaleur reste dans hair ;

de plus, les deux sujets sont différents, et la chaleur que reçoit hair
diffère en force de celle qui est dans le feu. De même, quand la
lumière du soleil se répand sur la terre, la lumière qui est portée par
hessence du soleil ne subit pas de diminution, quoique la première en
émane, et la lumière qui se répand sur la terre n'est pas la lumière
même que porte hessence du soleil; la preuve en est la différence
des sujets et la différence des lumières en force et en faiblesse12.»

Il suit qu'en émanatisme, l'effet, venu de la cause, ne se confond
nullement avec elle; il n'est pas quelque chose de la cause; il n'est

pas la cause répandue hors de soi. Ce qui est hors du principe ne saurait
être le principe. Cela est si vrai que, selon les kabbalistes de Gérone,
l'émanation ne pouvait exprimer le rapport de Dieu et des sefiröt
sans menacer la pureté de la doctrine, puisque les sefïrôt ne pouvaient
être en dehors de Dieu. C'est pourquoi Nahmanide interprétait
asilut (émanation) à la lumière de 'esel (auprès), pour remplacer l'idée
de sortie de Dieu par celle de présence auprès de lui13.

On a donc tort de penser que l'émanation entraîne un changement
dans le principe et la confusion de celui-ci avec le dérivé. Cependant,
il ne faut pas imaginer que le principe et le dérivé soient simplement
juxtaposés dans un rapport d'absolue altérité, car dans ces

conditions ni le principe ne serait le principe ni le dérivé le dérivé.

Il nous faut examiner un instant cet aspect de la problématique de

l'émanation.
Le dérivé n'est tel que parce qu'il entretient un rapport d'altérité

et d'identité avec son principe. Il est autre que lui, puisqu'il n'est

pas lui, mais il lui est identique, puisqu'il dépend de lui. Le dérivé
est donc altérité et identité relatives par rapport à son principe, en

tant que reflet, image, dégradation du principe. Quant au principe,
on peut le considérer comme dégradé dans son effet et dire qu'il est

devenu autre que lui-même, dans la mesure où c'est encore lui
qui réside dans l'effet pour le constituer dans son être. Mais en

réalité, il n'est pas sorti de lui-même pour se dégrader dans l'effet,
et dans la mesure où, restant en soi, il s'affirmait lui-même, il a

rayonné son image qui n'est pas lui-même, mais qui, lui devant

12 Ibn Gabirol (Avicembron), La source de vie, Livre III, 54, trad, citée,

p. 164-165.
13 Cf. G. G. Scholem, Les origines de la Kabbale, Paris 1966, p. 472.

39



tout, est pourtant lui-même. Le principe résorbe donc en quelque
manière reffet en lui, sans qu'en un autre sens l'effet ne cesse de

lui demeurer extérieur. De son côté, l'effet est à la fois même et

autre que le principe et, considéré sans sa seule dépendance par
rapport à lui, ne fait qu'un avec lui : la lumière du soleil ici-bas n'est

pas celle du soleil, mais elle est encore lumière, et puisque cette

lumière, en tant que telle, n'a absolument rien en elle qui ne vienne
du soleil, elle ne fait qu'un avec sa source: «Les rayons du soleil ne
sont pas le soleil, mais ils ne sont aussi rien d'autre que le soleil14.»

Tels sont les rapports qui caractérisent la participation: le participant

n'est pas ce dont il participe, et pourtant il l'est; son altérité est

une identité imparfaite. Le principe dont il participe demeure en
lui-même et pourtant, en quelque manière, il sort de lui-même pour
constituer la réalité du participant. Gomme le remarque Proclus,
le verbe «sortir» n'est donc pas à sa place ici: «Car le divin n'est

séparé de rien, il est également présent à tout ce qui est. C'est pourquoi,

dusses-tu prendre le plus extrême du réel, tu y trouveras le

divin encore présent. Car l'Un est partout, dans la mesure où chacun
des êtres tient son existence des dieux, et où, alors même qu'ils ont
tous fait procession à partir des dieux, ils n'en sont point <sortis>,

mais sont enracinés en eux. Où, de fait, pourraient-ils même <sortir>,

quand les dieux ont tout embrassé et saisi d'avance et qu'ils tiennent
tout en eux-mêmes15.» En un mot, ce qui procède d'un principe
demeure dans ce principe18.

Ainsi, la totale transcendance va de pair avec la totale
immanence: c'est au pur transcendant qu'il appartient d'être en même

temps partout. Denys exprime la même pensée quand il montre
comment Dieu «se multiplie» sans cesser d'être l'Un, comment
«la bonté propre à la Déité totalement transcendante pénètre toute
essence, des plus hautes et des plus anciennes jusqu'aux dernières,
bien qu'elle demeure elle-même au-delà des essences...»17.

L'immanence du principe n'implique donc nullement la confusion

du principe avec le dérivé. Les hypostases spirituelles dérivées,

14 S. H. Nasr, An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines..., Cambridge,
Mass., 1964, p. 202 (à propos d'Ibn Sïnâ).

16 Commentaire sur le Timée, Livre II, 209, trad. A. J. Festugière, Paris 1967,

t. II, p. 30.
16 Cf. Eléments de thiol., prop. 30.
17 J\foms divins IV, 4, 697 c, trad. M. de Gandillac, Paris 1943, p. 97.

40



chez Plotin, loin d'être de simples extensions du principe, ont à

conquérir leur être; elles constituent elles-mêmes leur monde intelligible

intérieur, puisque la transcendance du principe l'élève au-
dessus de toute intelligibilité. A partir du Premier, surgit une alté-
rité, un mouvement, une matière, c'est-à-dire la réceptivité primitive

face à l'Un18. Cet effet de la surabondance de l'Un est la
première production de l'Un et n'est autre que le sujet de la connaissance

de l'Un. Mais ce sujet ne peut saisir l'Un ineffable qu'en
engendrant en soi la pluralité des Idées, et c'est ainsi que l'Intelligence

se constitue comme réalité achevée. L'Ame fait de même
à son niveau propre. On retrouve cette autocréation de l'esprit
par sa conversion vers Dieu chez saint Augustin19, et Proclus la
défend aussi en élaborant un système dominé par l'opposition de

l'Illimité et de la Limite, doubles principes antérieurs à tout et issus

de Dieu, dont les hypostases spirituelles assument la nature pour
se faire ce qu'elles doivent être20.

Le troisième grief contre l'émanatisme est plus facile à écarter.
On dit que cette doctrine impose au divin une nécessité incompatible
avec sa grandeur. C'est plutôt l'inverse qui est vrai. L'erreur que
l'on commet ici tient au fait que le créationnisme se représente le principe

d'après ce qu'il y a de plus noble ici-bas, la conscience humaine,
douée d'entendement et de vouloir. Mais l'émanatisme considère
le principe comme exorbitant de toute désignation relative au monde ;

la délibération, le choix et n'importe quel trait du comportement
humain lui paraissent entachés d'imperfection: le principe serait

plus parfait de n'avoir pas à délibérer et à choisir. Il recourt donc,

pour se représenter les rapports du principe et du dérivé, à un
symbolisme qui exclut le choix et il le trouve dans le rayonnement, dans

l'écoulement et dans toute diffusion physique d'une qualité, par
exemple de la chaleur. Ce n'est pas que l'émanatisme subordonne
l'homme au feu et à l'eau et préfère l'impersonnel au personnel,
c'est plutôt qu'il se sert de ce qu'il y a de plus bas dans l'échelle

18 Cf. Enn., II, 4, 5.
18 Cf. E. Zum Brunn, Le dilemme de l'être et du néant chez saint Augustin

Paris 1969, p. 88-90; La dialectique du «magis esse» et du «minus esse» chez

saint Augustin, dans Le néoplatonisme, Paris 1971, p. 377 et suiv.
20 Cf. Commentaire sur le Timée, 1. II, 385, trad. A. J. Festugière, t. 2, Paris

1967, p. 248-249; Eléments de théologie, prop. 89-92 et le commentaire de
Dodds; J. Trouillard, L'Un et l'Ame selon Proclos, Paris 1972, p. 69 et suiv.

41
4 Studia Philosophica XXXIII



des êtres — au-dessous de l'entendement et de la sensibilité - pour
représenter ce qu'il y a de plus élevé, c'est-à-dire le principe même
de l'être et de l'homme, dont la perfection ne souffre aucun
anthropomorphisme. Cette conjonction des extrêmes est celle du signe et du
sens: la transcendance par rapport à l'homme s'exprime normalement

par ce qui diffère de l'homme: l'eau, le soleil, le feu. Parler
ici d'abaissement du divin, c'est donc commettre un contresens

pur et simple. En usant d'un vocabulaire emprunté à l'objet, la
pensée désigne une réalité supérieure non seulement à l'objet, mais

encore au sujet humain. Quand elle pense cette transcendance,
elle se dépasse en s'accomplissant dans un au-delà qu'elle est encore
en quelque manière.

Mais en répondant aux trois accusations mentionnées plus haut,
nous n'avons pas levé toutes les difficultés propres à l'émanatisme.

Il en reste au moins une qui est fondamentale : comment l'Un n'est-il

pas resté en lui-même? La réponse consiste sans doute à évoquer
le dynamisme de l'Un, tel que les différents symboles de l'émanatisme

peuvent en donner l'idée. En méditant ces images, la pensée peut
comme apercevoir la naissance du multiple et sa coexistence avec
l'Un: le multiple ne limite pas l'Un, puisque la transcendance
souveraine est en même temps l'immanence totale. Mais dès qu'elle
tente d'analyser rationnellement ces relations, elle bute sur des

difficultés insurmontables. Si l'Un est déjà la plénitude hypostatique,
pourquoi les autres hypostases? L'Un est ôùva/uç ndvrcuv en ce sens

qu'il fait tout, et non point parce qu'il se ferait en tout, car en soi

il est déjà plénitude. Gomment donc ce tout doit-il être si la
plénitude est déjà? La dégradation de l'Un ne peut résider ni en dehors
de l'Un ni au-dedans de l'Un: en dehors, il n'y a nulle place pour
elle; au-dedans elle dégraderait l'Un. Et si elle est en lui en tant
qu'Un et non en tant que dégradation, c'est elle alors qui est détruite.
Faut-il supposer dans l'émanatisme une métathéorie selon laquelle
la réalité n'est complète qu'avec les degrés inférieurs à l'Un et procédant

de lui? Faut-il que l'Un porte en son cœur, en vertu même
de son infinité, la négation qui permet à celle-ci de s'accomplir21?
Mais, nous l'avons vu, la théorie veut que l'Un soit complet en
lui-même.

21 Cf. Georges Vallin, La perspective métaphysique, Paris 1959, p. 59,
147-148, 160.

42



L'univers procédé de l'Un n'est pas l'Un lui-même, pourtant
la procession, tout en procédant, ne peut sortir de l'Un. Il y a un
dehors métaphysique qui est en même temps un dedans, car le
dehors absolu est le néant absolu. Ce dehors relatif n'ajoute rien
au-dedans - pas plus que le reflet n'ajoute à la lumière - sans être

un néant pur et simple. Le mot ànÔQQoia, émanation, désigne en

effet, plutôt qu'un large écoulement, une goutte très petite22. Mais
il est évident que, si petite qu'elle soit, cette goutte fait difficulté.
Bref, le principe est immuable, même si tout vient de lui; le dérivé
diffère de lui, même si le principe lui est immanent. L'émanation
ne consiste donc ni à tirer d'une substance une autre substance

(émanatisme substantiel), ni à produire en soi une manière d'être
nouvelle (émanatisme accidentel)23, car rien ne sort du principe
et pourtant quelque chose de distinct vient de lui. Cela est très

clair, mais incompréhensible.

III.
Nous allons tenter d'éprouver à son tour l'intelligibilité du créa-

tionnisme. Cette doctrine, nous le savons, n'use pas de représentations

physiques ou biologiques. Elle est sortie, sans doute, d'une
réflexion sur le symbolisme de l'artisan: d'où vient, s'est-on demandé,
la matière sur laquelle travaille l'Artisan divin? Si elle existe de

toute éternité, comme semble l'admettre Platon dans le Timée,

alors il faut dire avec Origène que Dieu a eu beaucoup de chance
de trouver là ce qu'il lui fallait pour produire le monde.

Mais on ne peut regarder le créationnisme comme la suite naturelle

du platonisme. En particulier, le non-être que les platoniciens
voyaient dans la matière n'est pas le nihil de la création de rien. La
similitude terminologique met l'historien en danger de confusion,
de sorte qu'il est difficile de savoir où et quand le créationnisme
apparaît24.

Il faut sans doute invoquer l'usage d'autres symboles aussi, tels

ceux de la pensée, de la parole et de la volonté.

22 Cf. Heinrich Dörrie, Emanation. Ein unphilosophisches Wort im
spätantiken Denken, dans Parusia..., Frankfurt a./M. 1965, p. 119, 128.

23 Dictionnaire de théologie catholique, s. v. «création», col. 2034-2035.
24 Cf. Schwabl, Weltschöpfung, dans Pauly-Wyssowa, Realencyclopädie,

Suppl. IX, Stuttgart 1962, col. 1576-1577.

43



Mais le recours au symbolisme anthropomorphique ne suffit pas
à expliquer l'apparition du créationnisme, car en Inde également
on s'est demandé d'où venait l'argile du potier divin. On n'a jamais
répondu pourtant que le potier l'avait produite de rien. Dans la
même sphère de civilisation, on mentionne souvent le pouvoir créateur

de la pensée ou de la parole, sans aboutir non plus à la création
ex nihilo.

Pour former la doctrine de la création, il a fallu penser le monde
d'une façon nouvelle, non plus en dehors de Dieu, quoique sur fond

divin, mais en dehors de Dieu sur fond de néant. Ainsi s'opposait
avec vigueur le monde créé au monde éternel et divin, et la toute-
puissance de l'Artisan était mise en relief. Cette antithèse une fois

conçue, se maintiendra avec une belle constance. Au Xe siècle, par
exemple, Saadia Gaon recourt occasionnellement à des arguments
venus d'Aristote, mais il n'en pense pas moins que le ciel aussi bien

que la terre a commencé, puisqu'il est fini comme elle25. Les musulmans,

de leur côté, ont cultivé avec prédilection une forme extrême
de la doctrine de la création, la création continuée, selon laquelle
à un continuel anéantissement succède un continuel renouvellement26.

Dans cette perspective, l'acte unique de la création ne

cesse de se répercuter en nous, et la dépendance de la créature est

soulignée d'une manière exemplaire. D'ailleurs, les Pères n'ont pas
ignoré la doctrine de la conservation du monde par Dieu, et le

thème de la création continuée a passé chez les Latins et se rencontre
jusqu'à l'époque moderne27.

Notre intention n'est pas de nous arrêter aux nombreuses questions

que suggère le créationnisme. Nous ne nous demanderons pas
quel est le but de la création et quel est son moment, si elle est
éternelle ou si elle a commencé, ce que Dieu faisait avant de créer, si la
création a eu lieu avec intermédiaire ou sans intermédiaire, s'il
a fallu six jours ou un instant, s'il y eut deux créations ou une seule,
si Dieu pouvait ne créer que des esprits, s'il a créé le mal, comment
la matière, qui n'est pas un être, peut venir à l'être. Nous ne
chercherons pas davantage ce que devient, en créationnisme, la forme

26 Cf. M. Ventura, La philosophie de Saadia Gaon, Paris 1934, p. 95-96.
26 Cf. Titus Burckhardt, Introduction aux doctrines ésotériques de l'islam,

Alger, Lyon 1955, p. 67-68.
27 Jean Damascène, Expositio fidei, éd. B. Kotter, Berlin 1973, 3, 38 et suiv.

et passim. - Descartes, Méditations métaphysiques, III, A. T., t. IX, p. 38-39.

44



aristotélicienne dont la fonction était de donner l'être, ni comment
l'essence se distingue de l'existence. Plusieurs de ces questions ne se

posent pas dans le cadre de l'émanatisme : puisqu'il est étranger au
symbolisme anthropomorphique, il ne connaît pas les problèmes
relatifs à la motivation, au moment et à la durée de la création.

Nous ne reviendrons pas non plus sur le fait que l'émanation est

une genèse nécessaire, tandis que la création est un acte libre qui
met en œuvre l'entendement, la volonté et la puissance de Dieu.
Cette différence, qui tient au symbolisme utilisé, est fondamentale
sans doute, au plan du système comme au plan du sentiment, mais

son importante diminue quand on observe, comme nous l'avons
fait, que l'émanatisme n'abaisse pas Dieu, mais le situe au contraire
dans une transcendance radicale par rapport à l'homme. Dans ces

conditions, le créationnisme n'est plus à l'émanatisme comme une
doctrine attentive à la dignité de Dieu est à une doctrine aveugle sur
ce point: les deux théories se préoccupent, quoique autrement, de

se faire de Dieu une idée digne de lui.
Sans tenir compte de la différence signalée ci-dessus, nous examinerons

le rapport que le créationnisme établit entre l'absolu et le

relatif quand il enseigne que le monde a été produit ex nihilo. Nous

nous demanderons ce qu'est ce rien dont les êtres sont tirés.

La différence entre l'émanatisme et le créationnisme ne réside

pas dans le fait que pour l'un le monde vient de Dieu, tandis que
pour l'autre il surgit du néant, puisque le monde ne procède pas du
rien au même sens où il procède de Dieu; il ne procède pas du rien
comme d'une cause. Le rien n'est cause en aucun sens de ce mot,
même pas cause matérielle, puisqu'il n'est rien; s'il était quelque
chose, la doctrine implique qu'il devrait à son tour être créé de

rien. Bien entendu, cela ne signifie pas que le monde n'ait pas de

cause, puisqu'on veut dire justement qu'il a une cause efficiente radicale,

capable de le faire surgir du néant.
Dans ses belles analyses, préparées par celles d'Augustin et des

philosophes musulmans, Thomas d'Aquin a montré avec force que
la création se distingue justement des autres modes de production en

ce quelle n'est pas la transformation de quelque chose, comme le

sont les changements de formes accidentelles, qui transforment une
substance, et les changements de formes substantielles, qui
transforment une matière. La création produit la substance entière de

la chose, sa forme et sa matière; il n'y a donc pas de support à cette

45



opération, et la création n'ayant pas lieu dans un sujet, n'est pas
un changement28. Dans ex nihilo, la préposition pourrait être
remplacée par post, comme dans la phrase: ex manefit mendies. Ou, si

l'on tient à introduire l'idée de cause matérielle, il faut entendre

fieri ex nihilo au sens de non fieri ex aliquo2B.

Il n'y a donc pas de matière dont le monde soit tiré, pas plus en
Dieu qu'en dehors de Dieu : Dieu est la cause exemplaire et la cause
finale du monde, mais non point sa cause formelle ni sa cause
matérielle; le monde n'est pas tiré de la substance de Dieu. Le monde

procède ex nihilo sui et subjecti par un pur acte de volonté et de

puissance divines. A cet égard, l'opposition avec l'émanatisme est

évidente : quoique en un sens, selon l'émanatisme, le principe demeure

en soi et que rien ne sorte de lui, le dérivé ne laisse pas d'être tiré de

son principe.
On peut donc conclure de ce qui précède que la création requiert:

«a) un principe extérieur, le créateur; b) un terme qui n'existe pas
de lui-même; c) un influx qui le fait passer du non-être à l'être et
sans le tirer de l'agent le constitue comme une réalité distincte en
dehors de lui30.» «La notion de création ex nihilo est donc intelligible,

puisqu'elle contient quelques idées simples très claires: être cause -
de quelque chose hors de soi — sans rien de préexistant hors de soi,
etc.31.» La création est «l'apparition première, de par la volonté
toute-puissante de Dieu, au lieu et place du néant, si l'on peut dire,
de quelque chose de nouveau, distinct de Dieu même32.»

Hélas! Cette intelligibilité n'est qu'apparente. Il suffit pour s'en

apercevoir de se demander où se situe pour Dieu cette extériorité à

soi, ce rien auquel se substitue le quelque chose. La créature apparaît

«au lieu et place du néant, si l'on peut dire»: mais justement,
peut-on dire que le néant ait un lieu et une place? Si la création
est l'opération divine ad extra, comment concevoir cette relation
de l'absolu à un impossible «en dehors»? A qui l'être peut-il être

28 Cf. Somme théologique, I, q. 44 et 45; Contre les Gentils, II, ch. 17.
29 Cf. Som. thiol., I, q. 45, a. 1, ad 3m. Cf. H. A. Wolfson, The Meaning of

«ex nihilo» in the Church Father, Arabie and Hebrew Philosophy, and St. Thomas,
dans Mediaeval Studies in honor of Jeremiah Denis Matthias Ford, Cambridge,
Mass., p. 359-365.

30 Dictionnaire de théologie catholique, s. v. «création», col. 2035.
31 Ibid., col. 2036.
32 Ibid., col. 2085.

46



donné? Par qui peut-il être reçu33? Avant l'existence, peut-il y
avoir une négation de Pexistence, un rien qu'elle viendrait remplir34?
Et le rien une fois comblé par le quelque chose, comprend-on mieux
comment ce quelque chose peut cohabiter avec le Tout? Certes,
le créationnisme peut indiquer la raison d'être de la création en

invoquant, comme Augustin par exemple, l'acte libre de Dieu qui
suscite du temporel pour en faire de l'éternel35. Mais le fait même
de la création reste dans l'ombre, et d'abord la simple possibilité

pour le relatif d'exister à côté de Dieu. Car de deux choses l'une:
ou bien il y a du fini à côté de l'infini, et on ne comprend pas la
possibilité de ce dualisme; ou bien ce dualisme est supprimé, et la
créature avec lui36.

Dans ces conditions, le créationnisme n'est pas en meilleure position

que l'émanatisme devant l'intelligence. Il faut ajouter qu'à le

creuser, on voit son originalité se dissoudre et l'on retrouve l'émanatisme

auquel on l'opposait: le monde, qui est en dehors de Dieu, ne

peut l'être absolument; sa substance, par conséquent est de Dieu, et
Dieu ne crée rien qu'il ne soit en quelque façon. Pour la naïveté
de certains historiens, l'émanatisme affirme l'unité de l'émanant et de

l'émané, tandis que le créationnisme situe le monde en dehors de

Dieu. En vérité, l'inverse se dit aussi bien: l'émané est en dehors
de l'émanant, et le créé est en Dieu. Ce qui signifie que les deux
doctrines se rejoignent. Dans l'une et dans l'autre, on entend que
le dérivé, tout en n'ajoutant rien au principe, donc en subsistant en

lui, subsiste en dehors de lui.

IV.

Une courte enquête va nous montrer qu'en effet la tradition
créationniste est plus nuancée qu'on ne le croit souvent et qu'on
n'y rencontre guère l'exclusion réciproque de Dieu et de la créature

qui semble la caractériser.

33 Cf. É. Gilson, Le thomisme..., 5e éd. Paris 1944, p. 176.
31 Cf. Ph. Sherrard, The Greek East and the Latin West, Oxford 1959,

p. 136.
36 Cf. É. Gilson, Philosophie et incarnation selon saint Augustin, Montréal

1947, p. 45.
30 Noter les justes remarques du Dictionnaire de théologie catholique sur le

fait que le mystère subsiste: s. v. «création», col. 2089.

47



Grégoire de Nysse rejoint la tradition de la participation quand
il écrit par exemple: «...Aucune des choses qui tombent sous les

sens ou qui sont contemplées par l'intelligence ne subsiste réellement,
mais seulement l'être transcendant et créateur de l'univers à qui
tout est suspendu. Quels que soient en effet, en dehors de lui, les

êtres vers lesquels l'intelligence se tourne, elle ne trouve pas en eux
cette suffisance qui leur permettrait d'exister en dehors de la participation

à l'être (ôi%a rijç fxerovalaç rov ovros)37-»

De son côté, Grégoire Palamas, par sa théorie de l'Essence et des

Energies, sauvegarde la transcendance et l'immanence de Dieu. La
création est pour lui une participation qui ne peut se rattacher
immédiatement à l'imparticipabilité de Dieu en soi, mais qui peut
l'être à Dieu hors de soi, dans ses Energies38.

Augustin, en Occident, enseigne qu'il n'y a qu'un seul être digne
de ce nom, qui soit vraiment, à savoir Dieu. Comparée à lui, la
créature n'est pas, bien qu'elle soit cependant en tant qu'elle est

par lui39.

Anselme énonce la même thèse40 et, refusant que le monde ait
sa cause matérielle en Dieu41, il s'exprime cependant comme suit:
«Là où l'Essence suprême n'est pas, rien n'est. Elle est donc
partout, à travers tout et en tout. Gomme il est absurde que rien de créé

puisse échapper à l'immensité du Créant et du Vivifiant, ni le Gréant
et le Vivifiant abandonner jamais l'universalité des créatures, il est

clair que l'Essence suprême porte et domine tout, l'enferme et le

pénètre42. »

Au siècle suivant, saint Bernard enseigne aussi que Dieu est cause
efficiente (ex quo omnia) et non pas matérielle (de quo), et il ajoute:
«De cette manière sublime et ineffable qui est la sienne, de même

que toutes choses sont en lui, de même il est lui-même en toutes
choses43.» Un peu plus haut, fidèle à Augustin, Bernard avait écrit

37 La vie de Moïse, II, 24—25, trad. J. Daniélou, 3e éd., Paris 1968, p. 121.
38 Cf. Vl. Lossky, A l'image et à la ressemblance de Dieu, Paris 1967, p. 46

et suiv.
39 Cf. En. in Psalm., 84, Patr. lat., t. 37, col. 1741.
40 Cf. Monologion, 28, sub finem, Op. omn., ed. F. S. Schmitt, t. I, Seeccovii

1938, p. 46.
41 Cf. Ibid., 9, p. 24.
42 Ibid., 14, p. 27. Trad. P. Rousseau, Paris 1945 (retouchée).
43 De consideratione, V, 6, 14. Opera, vol. III, éd. J. Leclercq et H. M. Ro-

chais, Rome 1963, p. 478.

48



ceci: «Qu'est-ce que Dieu? Ce sans quoi rien n'est. Rien ne peut
être sans lui, comme lui-même ne peut être sans lui même: il est

pour soi, il est pour toutes choses, et par là d'une certaine façon
il est seul, lui dont l'être est le sien et celui de toutes choses44.»

L'omniprésence divine s'est exprimée avec autant de force dans

l'Ecole de Chartres par la formule souvent mal comprise : Deus forma
essendi omnium. Elle signifie, comme l'indique Thierry, que c'est

à la présence de la divinité que toute chose doit d'exister45. Quand
Thomas d'Aquin observera que l'être des choses est propre aux
choses et qu'il n'est pas Dieu, il devra bien reconnaître qu'en un
autre sens, l'être des choses peut se dire d'elles à partir de Dieu,

pourvu que cela n'implique ni composition ni mélange de l'être de Dieu
avec celui des choses46. Et quand de nos jours des critiques scrupuleux

observeront que le langage de la participation marque bien
la présence divine, mais pas assez la dépendance de la créature, et

qu'il ne suffit pas que le Bien suprême se diffuse dans les choses

bonnes, mais qu'il doit encore les créer47, demandons-leur ce que
veut dire créer pour Dieu, si ce n'est étendre sa présence à d'autres,
c'est-à-dire les inclure de quelque façon en soi...

Gomme le P. Gardeil et Etienne Gilson l'ont souligné, Thomas

d'Aquin professe, à propos du monde, une ontologie de l'existence

pure et simple et non pas, à la manière d'Augustin, une ontologie de

l'être plus ou moins digne de ce nom: exister, pour une chose, c'est

trancher sur le néant plutôt qu'être et ne pas être. La raison de

cette différence réside dans le néoplatonisme d'Augustin d'une part,
et l'aristotélisme de Thomas de l'autre. En effet, le néoplatonisme
se préoccupe de la production du monde, de sorte que le création-
nisme peut s'allier avec lui en expliquant, à sa manière propre,
l'apparition des formes inférieures. Au contraire, l'aristotélisme
est statiste en ce sens que le monde, selon lui, est là depuis toujours
et pour toujours. Dans ce cas, le créationnisme impose l'adjonction

de l'existence à ce monde dont Aristote explique ce qu'il est,

mais non pas qu'il soit. L'ontologie thomiste, dans sa différence par

44 Ibid., V, 6, 13, p. 477.
46 Cf. Tractatus, 32, «Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen

âge», t. XXII, Paris 1956, p. 195.
46 Cf. Som. théol., I, q. 3, a. 8.
47 Cf. A. Forest, dans Le mouvement doctrinal du IXe au XIVe siècle, Paris 1951,

p. 174; Domet de Vorges, Saint Anselme, Paris 1901, p. 231.

49



rapport à celle d'Augustin, résulte donc de l'impact des religions du
Livre sur le substantialisme aristotélicien, c'est-à-dire de l'influence,
sur le XIIIe siècle latin, de la philosophie musulmane qui avait eu
à résoudre avant lui les mêmes problèmes.

Mais il serait faux de penser que le thomisme, fidèle à la causalité

créatrice, ignore la participation. «Dieu, écrit Thomas d'Aquin, est

l'être lui-même subsistant; d'où il suit qu'il contient en soi la
perfection totale de l'être. Il est évident en effet que, ...si la chaleur
était subsistante par soi, il ne pourrait lui manquer quelque chose

de la vertu de chaleur48.» Voilà pourquoi, dans le créationnisme
thomiste comme dans l'émanatisme, Dieu, plus la créature, ne sont

pas quelque chose de meilleur ou de plus grand que Dieu seul; la
créature n'ajoute rien au créateur: «Dans les biens particuliers,
deux biens sont meilleurs qu'un seul; mais à ce qui est bon par
essence, il ne peut s'ajouter aucune bonté48.» Dieu, qui contient
tous les êtres en lui, peut donc être appelé métaphoriquement leur
lieu50.

Il ne s'agit pas ici d'oublier l'épistémologie empiriste de Thomas

d'Aquin ni la doctrine de l'analogie de l'être qui en résulte. Tout
en maintenant scrupuleusement l'originalité du thomisme, le P. Geiger

a montré que les notions de création et de participation chez

Thomas d'Aquin se complètent l'une l'autre: «La création, écrit-il,
en tant qu'elle est l'action causale de l'Absolu à l'égard des êtres

finis en tout ce qu'ils sont, appelle nécessairement la participation.
La relation de dépendance, propre à la création, doit nécessairement

se compléter par la relation de similitude déficiente, qui est

l'essence de la participation et qui comprend déjà elle-même une
relation de dépendance61.»

Avec une vigueur spéculative exceptionnelle, un autre dominicain,

Maître Eckhart, au déclin du XIIIe siècle et à l'aube du XIVe,
a affronté la même question de l'origine du monde en se situant
franchement dans la perspective platonisante du réalisme des trans-
cendantaux. Il observe qu'«il ne faut pas imaginer faussement que

18 Sorti, théol., I, q. 4, a. 2.
49 Ibid., p. 103, a. 3, ad 3e4.

50 Cf. L. B. Geiger, La participation dans la philosophie de S. Thomas d'Aquin,
2e éd., Paris 1953, p. 226. - La distinction du lieu au sens propre et du lieu
au sens métaphorique vient d'Ibn Gabirol (Fons vitae, II, 14).

61 Loc. cit., p. 383, note.

50



Dieu a projeté les créatures en dehors de soi dans un certain infini
ou un certain vide. Car le rien ne reçoit rien et ne peut être le sujet
de hêtre ni la fin d'une action. Si Ton admet que quelque chose

est reçu dans le néant ou se termine en lui, cette chose n'est pas un
être, mais le néant. Dieu créa donc toutes choses non pas pour
qu'elles se tiennent en dehors de lui, ou à côté de lui et sans lui,
comme le font les artisans, mais il les appela du néant, c'est-à-dire
du non-être, à hêtre qu'elles trouveraient et recevraient en lui. Car
il est hêtre52.»

On a fondé souvent sur l'affirmation de cette identité de hêtre
et de Dieu une interprétation panthéiste de la pensée de Maître
Eckhart, alors qu'il s'agit là encore de participation: 1 'ens ou le

quod est doit hêtre à l'esse. Tout ce que l'étant a d'être vient de hêtre
de Dieu, sans lui rien ajouter. Donc il est bien vrai que hêtre est Dieu.

Quand il dénomme les créatures à partir de Dieu, Eckhart voit
Dieu en elles : leur être est celui de Dieu comme la justice du juste
est la justice divine elle-même53. Ainsi la créature est Dieu. Mais
aussi bien la créature est néant, puisqu'elle n'est rien par elle-même.

La théorie de la participation, qui est susceptible de ces lectures

extrêmes, l'est encore d'une autre, intermédiaire entre les deux:
le créé en effet «descend» de Dieu; il se situe par rapport à lui dans

l'extériorité d'un degré inférieur de perfection54, et voilà qui nous
fait revenir à des formulations connues et communes, mais aussi, nous
le savons, instables, puisqu'il ne saurait y avoir d'extériorité pure
par rapport à Dieu.

V.

Quand le créationnisme se rapproche de l'émanatisme, il adopte
le thème de la participation, mais il peut différer de l'émanatisme

en concevant hêtre participé comme produit de rien par Dieu et

non comme émané de lui. Il peut en différer encore par la
référence à la liberté de Dieu, qui semble essentielle au christianisme

depuis les Pères.

62 Prologue général, 17, trad. F. Brunner, Maître Eckhart, Paris 1969, p. 99.
63 Cf. Livre de la consolation divine, I, Deutsche Sehr., t. V, éd. J. Quint,

Stuttgart 1963, p. 9 et suiv. ; et très souvent ailleurs.
64 V. g. Expositio libri Exodi, 101, Lat. Sehr., t. II, p. 103.

51



Il est remarquable que ces deux différences disparaissent chez

Ibn Sînâ qui, sans abandonner la création de rien, enseigne l'émana-
tisme et le nécessitarisme. Il est évident en effet que même en émana-
tisme les choses sont après n'avoir pas été. Cette antériorité est

temporelle ou de principe; elle est toujours cependant présupposée

par l'existence que la créature reçoit de Dieu. Avant l'émanation,
la chose n'est pas quant à ce qu'elle est maintenant. Elle est donc
non-être et sera tirée de rien, même si elle est le résultat d'une
émanation, puisqu'elle n'était pas dans l'émanant ce qu'elle est

maintenant en elle-même. Encore une fois, que cette doctrine diffère
du créationnisme en ce que la création ne s'origine pas dans la liberté
de Dieu; qu'elle en diffère aussi par l'introduction de médiations
entre le Premier et les choses d'ici-bas — le Premier Causé étant seul

créé immédiatement - c'est chose entendue. Mais il reste qu'Ibn
Sïnâ défend, avec son émanatisme, une doctrine de la création de

rien, puisque les êtres, en des sens différents selon leur situation dans

la hiérarchie universelle, passent de la non-existence à l'existence55.

La doctrine des juifs Isaac Israéli et Ibn Gabirol n'est guère
différente: Dieu crée d'abord la matière et la forme dont se compose

l'Intelligence universelle, puis, par le moyen de celle-ci, tous
les êtres composés aussi de matière et de forme, mais à un niveau
inférieur. Isaac Israéli et Ibn Gabirol défendent cependant une
théorie de la volonté divine créatrice, qui infléchit l'émanatisme
dans le sens du personnalisme religieux. C'est ainsi que la pensée
d'Isaac a fait le désaccord des interprètes: est-elle un créationnisme,
Dieu étant l'agent et non la source du créé (Neumarlt)? Est-elle

un émanatisme, les mots «de rien» ne désignant que l'absence de

tout modèle de la créature en Dieu (Jacob Guttmann) Faut-il dire

que seules la matière et la forme constitutives de l'Intelligence sont
créées de rien, tandis que les substances inférieures à l'Intelligence
sont produites par émanation (Altmann) H. A. Wolfson, qui
rapporte cette querelle, pense qu'Isaac identifie création et émanation
et qu'il faut distinguer deux sortes d'émanations, l'une issue directement
de Dieu, et l'autre, par intermédiaires. Et Wolfson d'appuyer sa thèse en
mentionnant Jean Scot, al-Fârâbî, Ibn Miskawayh, le Séfer Yesïra,
Ibn Gabirol et les kabbalistes tardifs. L'introduction des mots «créé

66 Sur ces différents sens, voir A.-M. Goichon, La distinction de l'essence et
de l'existence d'après Ibn Sina, Paris 1937, p. 257.

52



de rien» dans cet émanatisme signifie le refus de poser comme
condition de la production divine quelque chose d'extérieur à Dieu,
en particulier une matière éternelle56.

La fusion du créationnisme et de l'émanatisme explique une
autre forme remarquable du créationnisme: la création à partir
du néant divin. Cette conception a son origine dans le transcendan-
talisme néoplatonicien. En effet, pour Plotin, Porphyre et les autres

philosophes de cette école, Dieu étant au-delà de tout ce qui est,
au-delà de toute connaissance et de toute parole, n'est rien de ce

qui est, de ce qui est pensable et dicible. Or, c'est de ce rien, selon

l'émanatisme, que tout doit venir. La création à partir du néant de

la chose créée devient ainsi la création à partir du néant divin, et le

rien dont nous disions qu'en créationnisme il n'est cause en aucune
façon, est maintenant la cause par excellence. Une fois de plus,
l'adage «rien ne naît de rien» est bafoué, mais il l'est en un tout
autre sens, puisqu'il n'est plus question du surgissement des choses

de rien par la magie de la volonté et de la puissance divines, mais
de leur sortie de la réalité divine elle-même.

G. G. Scholem note que cette réinterprétation du créationnisme
s'est produite presque en même temps dans les trois religions
monothéistes. Il cite Jean Scot du côté chrétien, Maïmonide et Isaac
Israéli chez les juifs et, du côté de l'islam, les Ismaélites57.

Jean Scot écrit en effet: «De la superessentialité de sa nature,
dans laquelle il est dit non-être, descendant d'abord, (Dieu) se crée

par lui-même dans les causes primordiales et devient le principe de

toute essence, de toute vie...58» Il descend ensuite et se crée dans

les effets des Causes primordiales et dans les corps. «Dieu se crée»:
cette expression étrange ne signifie pas que Dieu ait à se produire
lui-même, qu'il ait besoin des Causes primordiales, de leurs effets

et des corps pour être lui-même, mais qu'il se manifeste dans les

66 The Meaning of «ex nihilo» in Isaac Israeli, dans «Jewish Quarterly
Review», vol. 50, 1958-1960, p. 1-12.

57 Les origines de la Kabbale, Paris 1966, p. 445-446. Cf. du même auteur,
Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes, «Eranos-Jahrbuch», 1956,
Zurich 1957, p. 100 et suiv. - G. Vajda, Le commentaire d'Ezra de Gérone sur
le Cantique des cantiques, Paris 1969, p. 18, 26, 28, etc.

58 De divisione naturae, III, 20, Patr.lat., 122, col. 683 A. Cf. ibid., 19:
In suis theophaniis incipiens apparere, veluti ex nihilo in aliquid dicitur procedere. -
Nous ne savons sur quel texte Scholem s'appuie pour parler de Hinabsteigen
in sein eigenes Nichts (loc. cit., p. 104).

53



Causes et dans l'univers en prenant leur forme en quelque manière,
tout en demeurant en soi. Dans les Causes transcendantes et dans

l'univers qui dépendent de lui radicalement, Dieu s'étend sans

sortir de soi, le néant devient quelque chose sans cesser d'être le

néant, de sorte que Dieu demeure plus grand dans le néant que dans

le quelque chose. Alors donc que dans la perspective habituelle,
Dieu crée tout de rien, il est ici lui-même le rien dont tout est créé.

VI.

Si l'on fait exception de l'enseignement de Jean Scot, auquel nous

reviendrons, les doctrines que nous avons retenues jusqu'ici au
cours de cet excursus historique ne nous ont pas apporté de nouvelles

lumières sur la question de savoir comment le relatif peut surgir
à côté ou au sein de l'absolu. Au contraire, les théories d'Isaac
Luria (1534-1574) vont nous instruire à ce sujet. Isaac se demande

justement comment il peut y avoir une réalité en dehors de Dieu.
Sa réponse est d'une audace et d'une originalité frappantes. Tant
que Dieu est ce qu'il est, enseigne-t-il, il n'y a pas de place pour
le monde. Pour que le monde puisse surgir, Dieu se concentre sur
lui-même, et de ce point de concentration il produit le monde dans

l'espace ainsi libéré. «Selon Luria, Dieu fut contraint de faire une

place pour le monde, pour ainsi dire, en abandonnant une région
à l'intérieur de lui-même, une sorte d'espace mystique duquel il
se retira pour y retourner dans l'acte de la création et de la
révélation59. » Et encore: «Le premier acte n'est pas un acte de
révélation, mais un acte de limitation. C'est seulement dans le second

acte que Dieu envoie un rayon de sa lumière et commence sa

révélation, ou plutôt son déploiement, comme Dieu créateur, dans

l'espace primordial de sa propre création80.» Chaque nouvel acte
de manifestation est précédé par un acte de concentration et de

rétractation. Concentration et expansion de Dieu sont donc les

deux conditions de l'apparition des êtres.

Qu'il s'agisse ici d'une représentation spatiale, peu importe: l'esprit

humain ne se passe pas d'images. Mais précisément c'est une
image, c'est-à-dire un moyen d'exprimer autre chose. Isaac ne situe

69 G. G. Scholem, Les grands courants de la mystique juive, Paris 1950, p. 278.
60 Ibid., p. 279.

54



pas dans Pespace le mystère de Dieu et celui de la création, mais
se sert de Pextériorité spatiale pour penser Paltérité ontologique:
Dieu se limite, pour qu'un monde autre que lui puisse exister. Cest
la conception que Simone Weil reprend ou retrouve quand elle

écrit: «En créant, Dieu renonce à être tout, il abandonne un peu
d'être à ce qui est autre que Lui61.» Ou encore: «Dieu a créé,
c'est-à-dire non pas qu'il a produit quelque chose hors de soi, mais

qu'il s'est retiré, permettant à une partie de l'être d'être autre que
Dieu 62. »

Scholem rapporte qu'on a appelé cette doctrine de la concentration,

si simple et si suggestive, «la seule tentative sérieuse qui ait
jamais été faite pour donner un fond à l'idée de création ex nihilo63».

Elle seule, en effet, rend compte du néant où le monde apparaît.
Il faut avouer cependant qu'elle pose autant de problèmes qu'elle
en résout. Pour éviter la confusion du monde avec Dieu et fonder
la possibilité même du monde, elle porte atteinte à l'immutabilité de

Dieu et donne du principe et de son action une représentation qui
frise l'extravagance. Certes, on ne conçoit pas que le monde puisse
limiter Dieu ; mais conçoit-on davantage que Dieu se limite lui-même

pour faire place au monde? Conçoit-on ce que peut être la limite
de Dieu, même si c'est lui qui se la donne? On peut donc se demander
si l'on est en présence ici d'une explication du mystère cosmogonique
ou simplement d'un artifice qui ne peut fournir que l'illusion d'une

explication.

VII.

Nous avons vu que l'émanatisme et le créationnisme présentaient
une difficulté commune, tenant à la co-présence même du relatif
et de l'absolu, difficulté sans doute plus grave pour le créationnisme
dans la mesure où il souligne l'aspect d'altérité du relatif. Nous

avons relevé aussi quelques formes différentes prises par le créationnisme,

dans les religions du Livre, au contact de l'émanatisme.
Au passage, on a signalé que l'Inde ne connaissait pas le créationnisme.

En effet, même si les Veda enseignent que Varuna a fait

61 Intuitions préchrétiennes, Paris 1951, p. 148.
02 Ibid., p. 161.
63 Les grands courants de la mystique juive, p. 279.

55



le ciel et la terre, les penseurs indiens n'ont pas aménagé cette
affirmation dans le sens d'une production de rien.

Il est d'autant plus intéressant, dans ces conditions, de signaler
qu'un ouvrage récent, consacré au védantin Madhva (XIIIe siècle)84,

éclaire la doctrine de cet auteur en la rapprochant du créationnisme.
Nous allons nous demander si ce rapprochement éclaire à son tour
le créationnisme ou si nous nous trouvons toujours devant la même
difficulté.

La doctrine de Madhva est très différente de celle de âankara

qui nie la réalité du monde et explique celui-ci par un processus
d'illusion, âankara supprime par là le problème du relatif, toute
question sur l'illusion appartenant encore à l'illusion.

Mais le vedànta a encore d'autres formes. Pour Rämänuja, par
exemple, le monde est réel: il est le corps du Brahman, lequel est

le Soi du monde. C'est un monisme qui distingue cependant - sans

introduire de vraie altérité - le monde et Dieu. Reste à savoir

comment Dieu peut changer. Râmânuja répond à cette question
en disant qu'il ne change pas en soi, mais secondairement, dans

l'univers dont il est le Soi.

Madhva polémique contre un penseur dont l'enseignement est

proche de celui de Rämänuja: Bhäskara. Pour ce dernier en effet,
Dieu est la cause matérielle du monde (upädäna-kärana) qui repose
sur lui comme sur son support. «L'étoffe de l'univers est Dieu lui-
même, identique en tous les êtres, comme la même argile est la
matière de tous les objets façonnés par le potier. Le devenir du
monde est manifestation successive de formes diverses qui retournent
les unes après les autres à l'indifférenciation première, comme la
cruche cassée redevient finalement terre85.» Le monde, à la fois
différent et non différent de Dieu, comme la cruche par rapport
à l'argile, se manifeste ou se résorbe, le Brahman étant alternativement

source et fin des êtres88.

Madhva accuse le monisme de Bhäskara d'être contraire aux
Upanisad, puisqu'il implique une modification ou une transformation

de Dieu. Le lait ne devient caillé qu'en perdant certaines
de ses qualités pour en acquérir d'autres. Gomment cette concep-

61 Suzanne Siauve, La doctrine de Madhva. Dvaita-vedanta, Pondichéry,
1968. L'ouvrage comprend une bibliographie concernant les darsdna.

65 Loc. cit., p. 299.
86 Cf. ibid., p. 300.

56



tion se concilie-t-elle avec 1'afFirmatiori scripturaire de l'immutabilité
de Dieu67? Il est digne de remarque que, deux siècles plus tôt, saint
Anselme invoque aussi l'immutabilité de Dieu pour réfuter ceux
qui soutiendraient que le monde vient de Dieu materialiter58.

Madhva écarte donc les interprétarions monistes des symboles
de l'Ecriture, celui de l'araignée et du fil, par exemple. L'araignée,
dit-il, ne se transforme pas dans sa toile69, et Dieu ne devient pas
le monde multiple, indigne de lui; «il déploie la diversité des êtres

afin de se manifester en elle dans toute sa souveraineté»70.

Omniprésent, il ne se perd pas cependant dans la multiplicité des existences

que sa puissance a mise en branle71.

L'étoffe de l'univers est donc une matière éternelle qui n'est

pas Dieu. Non pas au sens du sànkhya, puisqu'elle aurait alors par
elle-même le pouvoir de passer de son état d'indifférenciation
première à l'état actuel. De plus, dans cette philosophie, le Purusa

n'agit pas sur la matière, contrairement au Dieu de Madhva dont
l'action s'exerce sur une matière qu'il n'est pas et qui n'a pas par
elle-même le pouvoir de produire le monde. On songe de nouveau
ici à un parallèle occidental: le Démiurge de Platon. Mais le Dieu
de Madhva n'agit pas en consultant un Modèle intelligible; c'est

la spontanéité de la joie et du jeu qui gouverne son action72. De

plus, la matière sur laquelle il opère n'est pas un principe indépendant

de lui. Dieu aurait pu créer «sans causes», écrit un disciple
de Madhva. C'est dire que la «matière elle-même, quoique éternelle,
tient tout ce qu'elle est, son existence et son éternité, du vouloir
divin. Une dépendance si totale exprime une relation très proche
de celle de création ex nihilo, bien que celle-ci ne soit jamais envisagée

en contexte indien dans lequel le monde est considéré comme
éternel73». Mlle Siauve, qui parle à ce propos d'«une sorte de création
continuée ab aeterno»74, accepterait-elle d'évoquer ici les noms de

Boèce et de Thomas d'Aquin, dans la mesure où ces auteurs regar-

67 Cf. ibid., p. 300-301.
08 Cf. Monologion, VII, Op. omn., t. I, p. 20-22.
60 Cf. S. Siauve, La doctrine de Madhva, p. 304.
70 Ibid., p. 305-306.
71 Cf. ibid., p. 306.
72 Cf. ibid., p. 333-334.
73 Ibid., p. 329.
74 Cf. ibid., p. 330.

57
5 Studia Philosophica XXXIII



dent tous deux comme possible la thèse d'un univers sans

commencement, quoique dépendant ontologiquement de Dieu en tout
temps et depuis toujours?

En tout cas, la doctrine indienne qu'elle expose est proche effet
de la pensée occidentale. Elle l'est jusque dans ses défauts,
puisqu'elle se heurte, semble-t-il, à la difficulté propre au créationnisme
occidental: comment la cause absolue peut-elle être «totalement
différente de ses produits»75, sans qu'il en résulte pour elle aucune
limitation? «Dieu est la source de tout être, écrit MUe Siauve, et
c'est pourquoi aucune existence ne saurait limiter son être et sa

puissance76.» Dans ces conditions, la donation d'être par Dieu doit
être en même temps la création en Dieu de l'être donné, et on ne
voit pas comment le dualisme propre à toute doctrine de la création

peut se maintenir.

VUE

Notre conclusion sera d'abord un résumé. La doctrine de
l'émanation n'est pas une représentation grossière, calquée sur le

sensible, des rapports du principe et du dérivé. Elle n'implique ni
changement dans le principe ni confusion du principe et du dérivé,
encore qu'elle exclue tout vrai dualisme, puisque le dérivé est la

dégradation du principe et n'est donc en un sens rien d'autre

que lui.
La doctrine de la création ex nihilo est certainement une des plus

grandes qui aient jamais été conçues en l'honneur de Dieu: la
pensée y saisit le principe dans sa réalité propre, son autonomie et
sa puissance. Cependant, dès qu'on tente de l'approfondir, la
difficulté qu'elle comporte saute aux yeux: le dualisme de l'absolu et
du relatif ne peut tenir, et l'extériorité par rapport à Dieu se

transforme en intériorité. Du créationnisme, on se trouve ainsi rejeté
vers l'émanatisme, dont nous venons de rappeler la dimension
d'immanence. De là les différents modes d'union entre le créationnisme
et l'émanatisme, que l'histoire rapporte.

Mais l'émanatisme n'est pas sans difficulté non plus, quoique
cette difficulté soit peut-être moins vive: comment peut-il y avoir

76 Ibid.., p. 303.
76 Ibid., p. 330.

58



un dérivé si le principe le contient déjà? Comment l'abondance
peut-elle encore surabonder? Si l'abondance n'ajoute rien à la
surabondance, quel est donc son statut? Bref, il faut qu'à la fois

le dérivé soit dans le principe et en dehors de lui, et l'entendement
est au rouet.

L'auteur moderne qui a pris conscience de cette difficulté avec
le plus d'acuité est sans contredit Hegel, champion de la raison

spéculative au-delà de l'entendement. On peut se demander s'il
n'a pas apporté la solution longtemps attendue et jamais possédée
du problème des rapports de l'absolu et du relatif. Le philosophe
explique en effet comment, étant donné le principe, le dérivé aussi

peut être et même doit être, et comment le principe assume le dérivé,
Dieu le monde. Hegel reconnaît que le monde, quoiqu'il ne soit

pas Dieu, ne peut résider ailleurs qu'en Dieu. Il retrouve ainsi la
transcendance et l'immanence qui font partie de l'émanatisme :

le monde, qui n'est pas Dieu, est pourtant Dieu. Mais il va plus loin
en rendant compte de cette contradiction: ce que l'émanatisme
et le créationnisme considèrent comme le principe et la fin, est le

principe seulement, le sujet premier, encore en soi, qui doit devenir

pour soi en s'assimilant l'objet dans lequel d'abord il se nie. Alors
le commencement sera devenu la fin. En d'autres termes, le monde
est un moment du devenir de Dieu. Dieu n'est Dieu qu'au moment
où, s'étant opposé l'extériorité du monde, il surmonte cette opposition

dans l'intériorité de l'Esprit.
La force de cette doctrine n'est pas tant dans la conception

dynamique qu'elle se fait du principe, car on l'observe déjà mutatis mutandis

dans l'émanatisme et le créationnisme; elle ne réside pas non
plus dans le dépassement de l'acosmisme parménidien, puisque la
difficulté propre au créationnisme et, à un moindre degré, à l'émanatisme,

procède de la distinction qu'ils introduisent entre l'absolu et
le relatif. Elle se trouve plutôt dans l'explication de la coexistence
de l'absolu et du relatif. Nous ne sommes plus en présence d'une

perfection principielle dont on ne voit pas comment elle laisse place
à l'imperfection du dérivé: le principe, pour Hegel, n'est pas encore
tout ce qu'il doit être, car il le deviendra en se niant dans le dérivé

pour se réaffirmer ensuite par le moyen de cette négation elle-même.
Le paradoxe de l'émanatisme et du créationnisme - Dieu plus le

monde égalent Dieu - est donc surmonté. La formule de Hegel est

la suivante: Dieuj plus le monde égalent Dieu2.

59



Cette doctrine brillante explique cependant la possibilité et la
nécessité du relatif au prix de nouveaux paradoxes. Le premier est

la négation de soi que doit consentir le principe pour faire surgir
le dérivé. Cette négation ne va pas sans rappeler la doctrine d'Isaac
Luria, c'est-à-dire la concentration de Dieu sur soi, qui est la
condition de l'apparition du cosmos. Chez Hegel comme chez Luria,
Dieu s'impose une limite. Il est vrai que chez Hegel, plus clairement

que chez Luria, cette limite est provisoire. Cependant, non seulement

Dieu en a besoin pour que le monde soit, mais encore — et
c'est le second paradoxe - il a besoin que le monde soit pour se

réaliser lui-même.
Que cette doctrine, qui se veut purement spéculative, s'appuie

en fait sur des représentations - le dédoublement, l'opposition, le

conflit, la victoire sur l'obstacle, etc. - voilà qui ne fait pas de doute.
La question est de savoir si ces représentations sont compatibles
avec la perfection de Dieu. On pensera que non, malgré la lucidité
de cette théologie magistrale, si l'on regarde ce drame du principe
à la conquête de soi comme contraire à la tradition du Dieu plénitude,

qui se suffit à lui-même et qui demeure immuable avant
comme après la genèse du monde, parce qu'il produit le monde

par surabondance hypostatique ou par surabondance d'amour.
Nous voilà donc de nouveau devant la question de savoir

comment le même peut être autre en quelque façon. Il y a là peut-être
une difficulté insurmontable pour la raison, dont seule peut triompher

la méditation des symboles que propose l'émanatisme ou, dans

un autre registre, la confiance dans le Dieu libre et bon. Cette
difficulté se rencontre sans doute en toute doctrine de l'absolu et du relatif,
excepté celles qui réduisent l'un des termes de l'opposition à l'autre.
Mais elle comporte peut-être des degrés. Elle est au maximum dans
le créationnisme qui pose le monde en dehors de Dieu; car comment
peut exister cet autre qui lui est étranger? Elle est moindre dans
l'émanatisme qui pose le monde dans la perspective de la
participation; mais comment l'hypostase première peut-elle tolérer
d'autres hypostases? Elle est vraisemblablement moindre encore
dans les théophanies, car le monde y est le signe de Dieu; mais

quelle est la consistance de ce signe et pour qui est-il?

Jean Scot, dont nous avons déjà rencontré le nom, a exposé le

théophanisme dans cette page étonnante: «Nous ne devons pas
concevoir Dieu et la créature comme deux choses séparées l'une de

60



l'autre, mais comme une seule et même chose (unum et id ipsum).

En effet, la créature subsiste en Dieu et Dieu se crée dans la créature
d'une manière admirable et ineffable, se manifestant soi-même,
invisible se faisant visible, incompréhensible se faisant compréhensible,

caché découvert, inconnu connu, dépourvu de forme et

d'apparence doué de forme et d'apparence, suressentiel essentiel,
surnaturel naturel, simple composé, libre d'accidents sujet d'accidents
et accident, infini fini, incirconscrit circonscrit, supratemporel temporel,

supralocal local, créant toutes choses créé en toutes choses, auteur
de tout fait en tout, éternel commençant à être, immobile se mouvant
en toutes choses et devenant toutes choses en toutes choses. Je ne
dis pas cela de l'incarnation et de l'humanisation du Verbe, mais
de la descente ineffable de la suprême bonté, qui est unité et trinité,
dans les choses qui sont pour qu'elles soient - bien plus, pour qu'elle-
même soit en toutes choses de haut en bas, toujours éternelle,
toujours faite, par elle-même, en elle-même, éternelle par elle-même,
faite en elle-même; et tandis qu'elle est éternelle, elle ne cesse pas
d'être faite, et faite elle ne cesse pas d'être éternelle et elle se fait
elle-même d'elle-même. Car elle n'a pas besoin d'une matière qu'elle
ne soit pas, dans laquelle elle se fait; autrement, Dieu semblerait

impuissant et imparfait en lui-même s'il recevait d'ailleurs l'auxiliaire
de son apparition et de sa perfection. Il reçoit donc de lui-même

les occasions de ses théophanies, c'est-à-dire des apparitions divines,
puisque c'est de lui, par lui et en lui que sont toutes choses77.»

Comme nous l'observions plus haut, Jean Scot n'enseigne pas

que Dieu soit à la recherche de lui-même dans la créature. En soutenant

que Dieu se crée en elle, il représente une thèse que nous
connaissons bien: la créature n'est rien sans Dieu et, en ce sens, Dieu
est le fond de la créature. Donc, Dieu a beau «se faire» dans le

monde, il n'en reste pas moins ce qu'il est: dans le temps, il ne cesse

pas d'être éternel. Que Dieu se crée dans le monde n'implique pas

que Dieu ne crée pas le monde.
Le langage de la théophanie ne doit pas non plus nous égarer:

la manifestation de Dieu dans l'univers, c'est la production de l'univers

par Dieu en vertu de sa perfection surabondante. Cette
manifestation de soi ne l'altère pas; cette expression de soi n'est pas un
changement en lui. Dans la production de l'univers qu'est la mani-

" De divisione naturae, III, 17, Pair, lat., t. 122, col. 678-679,

61



festation de soi, Dieu est, sans confusion, le sujet et Fobjet de l'action

: le sujet, parce qu'il est en soi l'origine de tout, et l'objet, parce
qu'il est dans la créature qui lui doit tout et le rend visible. Les

théophanies johanniques ne sont donc rien d'autre que les créatures
dans lesquelles Dieu «descend» pour se faire connaître. Création,
émanation et théophanisme se rejoignent, mais le langage de la

théophanie marque mieux que les autres la dépendance ontologique
directe de la créature par rapport à Dieu et le rôle gnoséologique

qu'elle joue pour l'homme, et pour l'ange, qui connaissent Dieu non

pas en soi, mais dans les êtres où il apparaît. L'altérité de la créature
est mieux assumée en Dieu.

C'est pourquoi la notion de manifestation, que Jean Scot doit
aux Pères grecs, convient au mystique et se retrouve ailleurs, parfois

autrement. On passe du créationnisme ou de l'émanatisme au
théophanisme en désignant la créature par un nom d'accident plutôt

que par un nom de substance, lequel est réservé à Dieu. Le
mystique use de ce langage sans porter atteinte à la perfection de

Dieu auquel il imposerait par là changement et composition: l'accident

indique non pas la confusion de la créature et du créateur,
mais la dépendance et la gratuité de la créature. Si le mystique
se sent parfois nécessaire à Dieu, c'est sans doute qu'il a renoncé
à toute autonomie par rapport à lui.

Comme on le sait, le thème de la manifestation est représenté
avec éclat dans l'islam ésotérique. Ibn 'Arabï cite cette parole
d'Abu Sa'ïd al-Kharrâz: «Il est le Premier et le Dernier, l'Extérieur

et l'Intérieur ; il est l'essence de ce qui se manifeste et l'essence

de ce qui reste caché lors de Sa manifestation. Il n'y a personne
hormis Lui qui puisse Le voir, et personne à qui II puisse se cacher;
c'est Lui qui Se manifeste à Lui-même, et c'est Lui qui Se cache

à Lui-même. C'est Lui qui S'appelle Abu Sa'ïd al-Kharrâz et par
d'autres noms d'êtres éphémères78.» Opposant la pensée d'Ibn
'Arabï à celle des théologiens ordinaires de l'islam, Henry Corbin
écrit: «Les Ash'arites ont le tort de ne pas voir quelle est la vraie
réalité du monde: un ensemble d'accidents, d'<apparitions>' qu'une
même essence <essencifie>, l'Essence divine, seule subsistante par

'8 La sagesse des prophètes, trad. T. Burckhardt, Paris 1955, p. 63.
Traduction du même texte dans R. A. Nicholson, Studies in Islamic ' Mysticism,
Cambridge 1921, repr. 1967, p. 152.

62



soi-même. Ils supposent encore une substance, sinon plusieurs
substances, à côté de cette Essence (dhât), alors que ces prétendues
substances ne pourraient être que dépourvues de toute substantialité.
La <Face divine) (wajh al-Haqq) où est existencialisée la multitude des

formes, <apparitions> et déterminations, leur reste voilée79.»

Ainsi, les théophanies, qui étaient chez Jean Scot le substitut de

la connaissance divine impossible, en sont ici la condition : la manifestation

de Dieu, qui n'est pas Dieu, dévoilant son origine, révèle quelle
est Dieu. La théophanie, objecte-t-on, ne suffit pas, parce qu'elle n'est

pas une donation d'être. Mais, précisément, à qui peut-on donner l'être

Nous n'en dirons pas davantage. Notre intention n'était pas
d'indiquer la vraie doctrine de l'origine du monde, car nous croyons
volontiers qu'elles sont nombreuses à être vraies. Ceux qui, en
entendant réduire ou même nier la réalité propre du monde, sentent
la terre vaciller sous leurs pieds — comme si elle ne vacillait pas en
effet! - peuvent se rassurer: ils trouveront toujours des doctrines

pour durcir les phénomènes à souhait. D'autres enseignements, plus
éloignés du sens commun, offrent à l'esprit cette union du rationnel
et du mystique où se trouve le terme indépassable de sa recherche.

Beaucoup, sans doute, se désintéressent de la question de l'origine
absolue du monde et, rabattant le monde sur lui-même, en étudient
l'origine du point de vue de la science contemporaine. Mais quand
ils sauront que l'univers résulte d'une explosion initiale et qu'il va
se refroidissant, l'époque actuelle représentant la dernière phase
de ce processus, les questions ultimes ne se poseront-elles pas de

nouveau pour eux?

Notre intention était plutôt de montrer que la doctrine de la
création n'a pas la simplicité qu'on lui attribue parfois et qu'elle
ne s'oppose pas radicalement à l'émanatisme. Nous suggérions ainsi

que les théories philosophiques ne sont pas incommensurables: un
chemin va des unes aux autres par l'intérieur. C'est là peut-être
une leçon de la philosophie comparée, qu'on peut opposer à la
candeur et à l'exclusivisme de tous les dogmatiques. Le philosophe
ou le théologien devrait se souvenir, en exprimant sa pensée, qu'il
ne peut manquer d'en exister d'autres auxquelles elle conduit elle-

même par des chemins secrets.

79 L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi, Paris 1958, p. 152.

63


	Création et émanation : fragment de philosophie comparée

