Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: John Wisdom : Uber den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie
aus dem sprachanalytischen Denken

Autor: Brulisauer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

John Wisdom

(Uber den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie aus dem
sprachanalytischen Denken)

von Bruno Briilisauer

Als Schiiler von G. E. Moore und L. Wittgenstein ist John Wisdom
in England bekannter als im deutschsprachigen Raum; sein Name
wird hier eher selten gehért. Darin lag auch der erste AnstoB zum
vorliegenden Aufsatz. Ich méchte darin die Philosophie eines ver-
gleichsweise wenig bekannten Denkers der «Ordinary language
philosophy» nach einigen ihrer Hauptgedanken einmal vorstellen,
zum anderen soll damit etwas Besonderes gezeigt werden: nimlich
daB3 im Werke Wisdoms eine Deutung der Philosophie — sowohl der
traditionellen wie einer moglichen kiinftigen — sichtbar wird, die, wie
mir scheint, die historische Bedeutung der Philosophie adiquater
und das heit vor allem auch positiver beschreibt als die meisten
Beurteilungen, die der Philosophie von seiten der Sprachanalytiker
widerfahren sind. Wisdom kommt somit auch das Verdienst zu,
durch das Beispiel seines Werkes die sprachanalytische Schule als
ganze in ein giinstigeres Licht — gegeniiber deren Kritikern — ge-
riickt zu haben, indem er zeigt, wie aus demselben sprachanalytischen
Denkansatz, aus welchem die meisten Anhinger eine anti-meta-
physische, anti-philosophische Folgerung gezogen haben, ebenso eine
Einstellung hervorgehen kann, die in der Philosophie, speziell in der
Metaphysik, auch ein erkenntnisférderndes Moment zu entdecken
weiB. Philosophie — davon ist Wisdom tiberzeugt — hat nicht nur
Verwirrung gestiftet, sie hat ebenso die Erkenntnis gefordert. Wisdom
bemiiht sich um eine Rehabilitierung der Philosophie aus dem
sprachanalytischen Denken heraus. Sein Werk enthilt nicht eine
neue Lehre, seine Philosophie ist, wie die sprachanalytische Philo-
sophie im allgemeinen, eine Metaphilosophie. Es setzt sich zusammen
aus einer Reihe von Betrachtungen tiber den Sinn und die Funktion

1



philosophischer Behauptungen und Theorien.! Gegen eine Ein-
ordnung seines Denkens in eine der zeitgendssischen Schulen wiirde
Wisdom sich wehren. Er gehort nach geistiger Herkunft und in-
tellektuellem Milieu zur Philosophie der gewdhnlichen Sprache,
doch kommt fiir ihn hinzu, daB er stirker als jeder Vertreter dieser
Richtung beeinflult worden ist durch die Literatur, die bildende
Kunst und durch die Psychoanalyse. Das bringt, darf man wohl
sagen, gewissermalBen von selbst eine mehr wohlwollende Beurteilung
der Metaphysik mit sich. Wisdoms Sprache ist luzid, stellenweise
grenzt sie ans Poetische, jedoch fillt die Anstrengung der systema-
tischen Ordnung dem zu, der iiber ihn referieren will. Das mag ein
Grund sein, weshalb Historiker und Kritiker sich scheuen, auf
Wisdom niher einzugehen?. Thm selber schien wenig an einer
systematischen Darstellung seiner Gedanken gelegen zu sein; am
chesten kann man seinen Aufsatz «Philosophical perplexity» dafiir
nehmen. Sein Stil verrit einen Hang zur aphoristischen Kiirze —
nicht so ausgeprigt wie derjenige Wittgensteins, aber wie diesem
haftet auch der Sprache Wisdoms einerseits das Genialische, ander-
seits das Obskure an, wobei das in beiden Fillen nicht auf einen un-
klaren Wortgebrauch, sondern mehr auf deren Vorliebe zuriick-
zufithren ist, in Andeutungen, provokanten Einzelthesen und teils
skurrilen Vergleichen zu reden — weshalb es dann freilich der Leser
nicht leicht hat, die Hauptlinien der Gedanken herauszusehen.

Bevor wir uns Wisdom im einzelnen zuwenden, sei in Kiirze ver-
sucht, die Stellung der sprachanalytischen Denker in der Geschichte
der Philosophie und ihre Deutung dieser Geschichte nach den
Hauptgedanken zu vergegenwértigen; das wird uns zugleich an die
Stellung Wisdoms innerhalb der sprachanalytischen Richtung heran-
fithren.

1 John Wisdom ist in breiteren Kreisen durch seinen Aufsatz «Philo-
sophical Perplexity» bekannt geworden. Weitere Abhandlungen sind zu-
sammengefaBt in den zwei Sammelbidnden «Philosophy and Psychanalysis»,
1953 Oxford, und «Paradox and Discovery», 1965 Oxford. Alle folgenden
Wisdom-Zitationen beziehen sich auf diese beiden Sammelbiande (abgekiirzt:
Ph + Ps/Par. + Dis).

2 Vgl. zum Beispiel mit «A critique of linguistic philosophy» by C. W. K.
Mundle, S. 3: «This book does not, however, purport to be an adequate
history of linguistic philosophy . . . Itignores the (to me very) elusive thoughts
of Professor John Wisdom.»

2



I «The linguistic turn»

Die giangige Rede von der «Geschichte der Philosophie» erweckt
die Vorstellung einer Einheit des Gegenstandes. Wie man aber weil3,
fallt es schwer zu sagen, worin diese Einheit besteht. Um von der
«Geschichte» einer Sache reden zu konnen, scheinen zwei Voraus-
setzungen gegeben sein zu miissen: 1.) ein identischer Gegenstand,
der sich geschichtlich entwickelt, und 2.) ein Ziel, woraufhin sich
dieser zubewegt. Man ist versucht zu sagen, im Falle der Geschichte
der Philosophie seien beide Voraussetzungen erfullt: der identische
Gegenstand seien die philosophischen Probleme, das Ziel bestehe in
der Losung dieser Probleme. Nun ist aber bekannt, daf3 die Philo-
sophen — nebst ihrer Uneinigkeit dariiber, welche Probleme als
philosophische zu betrachten seien und welche nicht — seit jeher
uneinig gewesen sind iiber die Methode der Losung der Probleme,
desgleichen tber die zu erfullenden Bedingungen, damit ein Problem
im einzelnen als geldst betrachtet werden kann. Der mangelnde
Consensus iiber diese Grundlagenfragen erklirt u.a., warum die
Geschichte der Philosophie mehr den Eindruck gibt einer Anarchie
der Meinungen als den eines Erkenntnisfortschrittes.

Anderseits kennt die Geschichte der Philosophie nun zahlreiche
Versuche, diesem Skandalon der Philosophie ein Ende zu machen.
Das geschah allemal durch die Einfithrung einer neuen Methode,
wobei man jeweils glaubte, daB diese die Bedingung der Voraus-
setzungslosigkeit offensichtlich genug erfiille, daB sie mit dem Con-
sensus aller Philosophen wird rechnen und als Basis jeder kiinftigen
Diskussion wird gelten diirfen. Meist ging damit der Anspruch einher,
die Philosophie nunmehr in den Rang einer Wissenschaft erhoben zu
haben. Beispiele solcher Methoden-Ereignisse finden wir in Des-
cartes’ Begriff der «klaren und distinkten Ideen»; in der trans-
zendentalen Methode Kants, in der Phinomenologie Husserls. Ein
Grund dafiir, daBB diese Methoden-Ereignisse in den vergangenen
drei Jahrhunderten sich immer dichter gefolgt sind, mag darin liegen,
daB fur die Philosophen der Anblick der Diskrepanz zwischen der
in sich zerstrittenen Philosophie einerseits und der bewundernswiirdig
fortschreitenden Naturwissenschaften anderseits zunehmend un-
ertraglicher wurde; sie hatten alles Interesse daran, eine vergleich-
bare Consensusgrundlage zu schaffen.

Wie wir heute riickblickend feststellen miissen, haben alle diese

3



Methoden eine wichtige Voraussetzung nicht erfiillt, nidmlich die der
Voraussetzungslosigkeit. Zwar kann das nicht verwundern — 1aBt
sich post festum klug bemerken—, denn um zu wissen, welche Methode
die richtige ist, bedarf es bereits einer vorgingigen Erkenntnis be-
stimmter Eigenschaften des Gegenstandes dieser Methode. Sie bildete
Jjeweils die nicht zu umgehende Voraussetzung. Und weil die Methoden
immer auf bestimmten Voraussetzungen griindeten, haben sie nicht
zu dem erwiinschten Consensus gefithrt, denn jede Methode pro-
vozierte ihre Opponeneten, die, weil sie von anderen Voraussetzungen
ausgingen, eine andere Methode vorschlugen.

Auf der einen Seite wire es nun aber unberechtigt, daraus zu
folgern, die Philosophie hitte keine Fortschritte gemacht. Gerade
diese wiederholt stattgefundenen Methoden-Neubeginne haben
malfigeblich dazu beigetragen, daB3 die philosophischen Begriffe,
Unterscheidungen, Abgrenzungen dadurch differenzierter geworden
sind. Diese Differenzierung bedeutet einen nicht zu iibersehenden
Fortschritt. Zwar folgt daraus nicht, daf dadurch auch die konkreten
Probleme geldst werden — nicht einmal, daB3 die Probleme sich da-
durch verringert haben —, aber viele Probleme sind auf diese Weise
«durchsichtiger» geworden. Wer heute noch Platoniker ist, verwirft
die Hilfte dessen, was Platon behauptet hat; wer heute Empirist ist,
weiB genug Punkte anzufiithren, wo er Hume nicht mehr folgen kann.
Es gibt gewisse philosophiegeschichtliche Entwicklungen, die irre-
versibel und in diesem Sinne als Fortschritt zu bezeichnen sind.

Auf der anderen Seite kann dieser als zunehmende Differenzierung
der Begriffsapparatur aufgefaB3te Fortschritt nicht dartiber hinweg-
tduschen, daB noch heute eine groBe Zahl von Problemen ungeldst
fortbesteht. Jedenfalls ist uns bis jetzt nicht die Genugtuung zuteil
geworden — wie sie der Naturwissenschafter kennt —, daB3 wir klar
feststellen kénnten: die und die Probleme sind gelést, zu l6sen brau-
chen wir fortan bloB noch jene und jene. Man kann sich gelegentlich
des Eindrucks nicht erwehren, dem Philosophen bleibe heutzutage
nicht mehr zu erwarten als die Sisyphosarbeit, die alten Fragen nur
neu zu formulieren und so der nichsten Generation als «heiBes
Eisen» weiterzureichen. Der Erfolg, der darin bestiinde, daB der
Mensch heute durch philosophische Fragen weniger gepeinigt wire —
als vor der langen Geschichte ihrer Losungsversuche — ist ausge-
blieben. Dieses Erlebnis der Erfolglosigkeit philosophischer Denk-
arbeit hat eine zutiefst frustrierende Wirkung. Der Vergleich mit den

4



«auf der anderen Seite» stetig fortschreitenden Wissenschaften, wie
er dem Philosophen seit spitestens der zweiten Hélfte des 19. Jahr-
hunderts einfach aufgedrungen wurde, hat in diesem Jahrhundert zu
einer fast schon traumatischen Belastung gefiihrt. Es mag sein, daf3
jene das weniger so empfinden, nach deren Auffassung von Philo-
sophie diese schon von der Sache her nicht mit der Betrachtungsweise
der Wissenschaft kollidieren kann — so die Anhdnger der Existenz-
philosophie, der Phinomenologie, der kritischen Gesellschafts-
theorie —, jedoch den Analytikern unter den Philosophen war die
Omniprasenz der Wissenschaft eine Herausforderung, die sie nicht
nur zu einer erneuten Selbstkritik, in ithrer Tétigkeit als Philosophen,
genotigt hat, sondern auch die Art dieser Selbstkritik radikaler hat
erscheinen lassen als das in geschichtlich fritheren Versuchen einer
Methoden-Wende der Fall gewesen ist. Das fuhrte in der Zeit um
und kurz nach der Jahrhundertwende zu dem berithmten «linguistic
turn» — wie Gustav Bergmann die Hinwendung zur sprachanalyti-
schen Methode bezeichnet hat.

Die sprachanalytische Methode ist sowenig wie die fritheren
Methoden voraussetzungslos. Aber gegeniiber diesen hat sie den
Vorzug, daB3 ihre Voraussetzungen jedermann vertraut und gewisser-
maBen nicht anders als akzeptiert werden kénnen. Denn wihrend
im Fall von Descartes’ Begriff der «klaren und distinkten Ideen» oder
Kants transzendentalen Anschauungsformen und Kategorien oder
Husserls Begriff des «reinen BewuBtseins» Zweifel berechtigt sind,
ob es dergleichen Dinge iiberhaupt gibt und inwiefern im Zusammen-
hang damit eine allgemeingiiltige Methode geschaffen werden kann,
ist gegeniiber der sprachanalytischen Methode ein dhnlicher Zweifel
gegenstandslos: die Sprache ist eine augenfillige Tatsache, und es
kann niemand leugnen, dafl auch philosophische Fragen und Loésun-
gen notgedrungen in einer bestimmten Sprache erfolgen. Das Voka-
bular und die Grammatik einer Sprache bilden eine nicht hinter-
gehbare Voraussetzung sowohl in dem Sinne, daf3 die Formulierung
philosophischer Gedanken dadurch erst ermoglicht, als auch in dem
anderen Sinne, daB sie dadurch auch beschrinkt wird. In der Sprache
hat man ein neues «Hintergrundphidnomen» entdeckt, dessen Funk-
tion als Bedingung der Moglichkeit aller Erkenntnis unmittelbar
einleuchten diirfte. Die Idee, die philosophischen Probleme aus dem
Blickpunkt der Sprache erneut zu iiberprifen, iibt auch eine gewisse
Faszination aus. Die fast begeisterte Hinwendung zur Sprache, die

5



man in den letzten Jahrzehnten zunehmend hat beobachten kénnen,
scheint indes noch einen besonderen Grund zu haben. Der «linguistic
turn» macht den Eindruck eines instinktsicher gewidhlten Defensiv-
manovers der Philosophen, womit sich diese endlich wirkungsvoll
gegen den alten Vorwurf wehren kénnen, sie beherrschten keine
Wissenschaft, kein Handwerk, keine Technik. Gegen diesen Vorwurf
bietet die Sprache erstmals einen gewissen Riickhalt. In der Sprache
ist jedermann gewissermaBen zuhause. Hier beherrscht auch der
Philosoph eine Art Handwerk, er ist hier endlich nicht mehr blo8
Laie. Die Sprache, verstanden als der faktisch gehandhabte Sprach-
gebrauch, ist vor allem auch ein empirisches Faktum. Nachdem die
Psychologie und die Soziologie — die geschichtlich letzten in der
Reihe der Ablésungen der Einzelwissenschaften von der Philosophie —
die Philosophie noch des vorletzten Restes empirischer Fakten be-
raubt und fiir sich beschlagnahmt haben, sehen viele Philosophen nun
im Sprachgebrauch den einzig noch verbleibenden Rest empirischer
Fakten, wo sie ihren spekulativen Héhenflug an der Erde festmachen
kénnen.
Die Sprachanalytiker unter den Philosophen vertreten — verein-
fachend gesagt — die Ansicht, daBl die philosophischen Probleme
solche Probleme sind, die simtlich (der radikale Anspruch) oder
wenigstens zum Teil (die gemiBigte Linie) gelost bzw. aufgeldst
werden kénnen
entweder 1.) durch eine Reformierung der natiirlichen Sprache zu
einer logisch korrekteren Idealsprache, in der sich
philosophische Fragen nicht mehr formulieren lassen

oder 2.) durch eine Restaurierung der natiirlichen Sprache in
dem Sinne, daB gilt: wer die Sprache so gebraucht, wie
sie als Commonsense-Umgangssprache gesprochen wird,
und von deren Regeln nicht abweicht (es sei denn unter
der expliziten Angabe der abweichenden Regel), fiir
den kénnen sich philosophische Probleme gar nicht
stellen.

Der frithere Carnap und die logischen Empiristen, die den ersten
Weg beschritten haben, behaupteten, die grammatikalische Syntax
der Umgangssprache sei logisch fehlerhaft und, was ihren Bestand
an Regeln angeht, unvollstindig; so verdecke sie z. B. den Unter-
schied zwischen formaler und inhaltlicher Redeweise und begiinstige
dadurch die Formulierung von metaphysischen Scheinsitzen. Fiir sie

6



ergab sich daraus die Aufgabe der Konstruktion einer logisch kor-
rekteren Sprache, in der grammatikalische Syntax und logische
Syntax iibereinstimmen. Eine solche Idealsprache, war die Meinung,
enthielte dann genug Regeln, die verhindern, daB in ihr metaphysi-
sche Sitze ausgedriickt werden kénnen. Der spitere Wittgenstein und
die Anhinger der Philosophie der gewohnlichen Sprache beschritten
den anderen Weg. Nach ihrer Auffassung entstehen die philosophi-
schen Probleme nicht deshalb, weil die Umgangssprache zu wenig
Regeln enthielte und so zuviel Raum fiir falsche Freiziigigkeit bote —
sie enthalt fiir ihre Zwecke durchaus geniigend viele Regeln —, sondern
sie entstehen dadurch, daB3 jemand von den Regeln der Umgangs-
sprache abweicht und diese sozusagen mutwillig miBbraucht. Gegen
die natiirliche d. h. geschichtlich iiberlieferte Sprache sind keine
Einwinde zu erheben, solange sie richtig, d. h. auf gewohnliche Weise
verwendet wird. Die Aufgabe besteht hier darin, den normalen Ge-
brauch der natiirlichen Sprache wieder herzustellen — mit der Zu-
versicht, daBl damit die philosophischen Probleme von selbst ver-
schwinden. Die normal gebrauchte Umgangssprache riickt damit in
den Rang einer Art Idealsprache.

Die sprachanalytische Philosophie unterscheidet sich in einem
Punkt entscheidend von der traditionellen Philosophie. Wihrend
frither die Einfithrung einer neuen Methode die traditionellen Pro-
bleme mehr oder weniger unverdndert gelassen hat in dem Sinne,
daB diese als solche wenigstens ernstgenommen wurden, und man in
der neuen Methode ein Mittel erwartete, womit sie sachlich besser
gelost werden wiirden, bestreiten die Sprachanalytiker rundweg die
Sinnhaftigkeit dieser Probleme. Philosophische Probleme sind keine
echten Probleme, ihre «Loésung» kann nur bedeuten, daB sie zum
Verschwinden gebracht werden, ndmlich dadurch, daB gezeigt wird,
daB sie schon in der Fragestellung unsinnig sind. Die tiber Jahrhun-
derte wiederholt stattgefundene Selbstkritik der Philosophen hat sich
im «linguistic turn» nicht nur exemplarisch noch einmal vollzogen,
sondern gleichsam iiberschlagen zum Schaden der Sache selbst: die
Philosophie richtet sich erstmals methodisch gegen sich selbst und
arbeitet in einer paradoxen Form von Redlichkeit an ihrer eigenen
Auflésung. Philosophie hat sich verdiinnt zur Metaphilosophie —
eine verbissene Besinnung tiber die Griinde der « Verhexung unseres
Verstandes durch die Mittel unserer Sprache», als was sie jetzt
riickblickend ihre eigene Geschichte diagnostiziert. In Gering-

7



schitzung des kulturellen Wertes, der den philosophischen Problemen
seit jeher als den schwierigsten, aber ebenso wirdigsten des mensch-
lichen Geistes in der Tradition zugekommen ist, erkennt man ihnen
jetzt nur noch die mindere Bedeutung zu — von Symptomen. Philo-
sophische Probleme sind keine Probleme, sondern Symptome einer
sprachlichen Verwirrung. Ein philosophisches Problem lésen, sagt
Wittgenstein, heiBt eine Krankheit kurieren.

Dies ist zumindest der Eindruck, den man gewinnt aus Wittgen-
steins « Philosophischen Untersuchungen». Zwei Stellen daraus mégen
in Erinnerung gerufen werden. « Wir wollen nicht das Regelsystem
fur die Verwendung unserer Worte in unerhérter Weise verfeinern
oder vervollstindigen. Denn die Klarheit, die wir anstreben, ist
allerdings eine vollkommene. Aber das heiBt nur, daB die philo-
sophischen Probleme vollkommen verschwinden sollen .. .»® «Was
ist dein Ziel in der Philosophie? — Der Fliege den Ausweg aus dem
Fliegenglas zeigen.»* Es mulB nun aber eingerdumt werden, daf
Wittgensteins extreme Position nicht von allen Sprachanalytikern
geteilt wird. Carnap und die logischen Empiristen hatten von Anfang
an ein stirker systematisches Interesse an Logik, Semantik und
Wissenschaftstheorie. Sie erkannten darin ihre neue konstruktive
Arbeit und fragten wenig danach, ob es sich dabei um eine philo-
sophische oder nicht-philosophische Angelegenheit handle. Selbst
unter den fithrenden Denkern der Philosophie der gewéhnlichen
Sprache hatten sowohl Ryle wie Austin ein mehr positives Verhiltnis
zur Philosophie als Wittgenstein es hatte. Fiir die beiden Oxfordianer
mag der Grund dafiir auch darin liegen, daB sie von Aristoteles, dessen
Tradition in Oxford seit jeher michtiger war als etwa in Cambridge
— wo Platon vorherrschte —, und dessen Hang zur Gelehrsamkeit und
Systematik von ihrer akademischen Ausbildung her mehr beeinfluB3t
waren. Jedenfalls bekundeten sie ein ebenso wissenschaftliches wie
philosophisches Interesse an der Sprache um ihrer selbst willen,
unabhingig — im Unterschied zu Wittgenstein — von einer anti-
metaphysischen, therapeutischen Absicht. Fiir Wittgenstein ander-
seits mag bestimmend gewesen sein, dal3 er in Cambridge gelehrt hat,
am Ort von G. E. Moore. Moore bemerkt iiber sich selbst in seiner
Autobiographie: «I do not think that the world or the sciences would

3 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Nr. 133.
4 a.2.0. Nr. 309.



ever have suggested to me any philosophical problems. What has
suggested problems to me is things which other philosophers have
said about the world or about natural science». Obgleich Wittgen-
stein einen entscheidenden Impuls zur Philosophie von der Mathe-
matik erhalten hat, charakterisiert Moores Selbstbekenntnis zu einem
guten Teil auch ihn. Danebst war Wittgensteins Verhiltnis zur
Philosophie ein speziell personliches, eine Art HaBliebe, die den
zwiespiltigen Eindruck erkldren hilft, den man von den «Philo-
sophischen Untersuchungen» erhilt: auf der einen Seite ein bewufBter
Destruktivismus der philosophischen «Atmosphare», auf der anderen
Seite der Eindruck, daB hier der philosophische Geist — tiberfordert von
der wachsenden Komplexitit der Probleme —sozusagen wider seine gu-
te Absicht «miide geworden ist» und diesen Riickzug drapiert mit dem
genialen Gedanken einer Reduktion auf die Grammatik der Sprache.

Von den Einwénden, die gegen Wittgenstein vorgebracht worden
sind, méchte ich nur drei herausheben; es sind zugleich die drei
Punkte, worin sich Wisdom von Wittgenstein absetzt.

Der erste Einwand richtet sich gegen Wittgensteins Absicht, die
philosophischen Probleme vollkommen verschwinden zu machen.
Die Abschaffung philosophischer Probleme setzt voraus, daB sich
philosophische Probleme, bzw. Sitze deutlich abgrenzen lassen von
nicht-philosophischen. Jedoch ist die Moglichkeit scharfer Abgren-
zungen gerade vom Denken Wittgensteins selbst her nicht gegeben.

Der zweite Einwand mag an eine Stelle in den «Philosophischen
Untersuchungen» ankniipfen: «Diese (die philosophischen Probleme)
sind freilich keine empirischen, sondern sie werden durch eine Ein-
sicht in das Arbeiten unserer Sprache gelést, und zwar so, dal3 dieses
erkannt wird: entgegen einem Trieb, es miBzuverstehen.»® Die
Frage bleibt bei Wittgenstein offen, was fiir ein Trieb das denn sei;
eine genauere Analyse suchen wir bei ihm vergebens, wenngleich
davon viel abhiangt in bezug auf die Giiltigkeit seiner These von der
grammatischen Losbarkeit aller philosophischen Probleme. Wenn
namlich gesagt wird, unsere Neigung, die Sprache zu mi8brauchen,
hitte ihre Ursache in einem Trieb, dann liegt die Vermutung nahe,
daB diesem auch sachliche Motive zugrundeliegen, daB3 also die
Ursache philosophischer Fragen auch in etwas Nicht-Sprachlichem
zu suchen ist.

§a.a.0. Nr. 109,

2 Studia Philosophica XXXIII



Der dritte Einwand mag wiederum an eine Stelle ankniipfen: «Die
Philosophie darf den tatsichlichen Gebrauch der Sprache in keiner
Weise antasten, sie kann ihn am Ende also nur beschreiben. Denn sie
kann ihn auch nicht begriinden. Sie 148t alles wie es ist . . .»% Wenn-
gleich man zégert, Wittgenstein zu unterstellen, er hitte die Tat-
sache des geschichtlichen Sprachwandels iibersehen, scheint diese
Stelle doch den Eindruck zu begiinstigen, ihm sei es an der Wieder-
herstellung eines Normalzustandes der Sprache gelegen, der kiinftig
unwandelbar sein soll. Dem Philosophen wird hier jede sprach-
schopferische Regung ausgeredet. Es fragt sich nun aber, ob die
Tatsache des geschichtlichen Sprachwandels nicht grundsitzlich fiir
jene Leute — jedenfalls nicht gegen sie — spricht, welche die Sprache
z. B. anlidBlich philosophischer Probleme haben bewuflit reformieren
wollen. Da man nicht leugnen wird, daf3 die durch die geschichtliche
Entwicklung erfolgten Reformen die Ausdrucksmittel der Sprache
verfeinert und so fiir Erkenntniszwecke besser geeignet gemacht
haben, leuchtet nicht ein, weshalb nicht auch bewuBt unternommene
Reformen — im bescheidenen Ausmaf3 z. B. von Bedeutungsdehnun-
gen, Metaphern, Vergleichen — erkenntnisférdernd sein kénnen —
eine Uberzeugung, von der die Dichter immer gelebt haben.

Wisdom hat diese drei Einwidnde, soweit ich beurteilen kann,
nirgends selbst geduBert, jedoch markieren sie der Sache nach recht
gut seine veranderte Position gegeniiber Wittgenstein. Was den ersten
Punkt angeht, hilt Wisdom — wie Wittgenstein — eine Abgrenzung
zwischen philosophischen und nicht-philosophischen Sitzen fiir un-
moglich, jedenfalls fiir willkiirlich. Es gibt Ahnlichkeiten in dieser
oder jener Hinsicht, der Ubergang von Philosophie zu Nicht-Philo-
sophie ist flieBend. Wisdoms Charakterisierung der philosophischen
Sitze als «verbale Vorschl'age/Empfehlungen» (siehe unten) trifft
nicht nur diese, sondern auch nicht-philosophische Sitze; als Ab-
grenzungskriterium taugt sie insofern nichts. Philosophische Sitze
sind fiir Wisdom einfach solche, die in der Tradition dafiir gelten —
eine historische Definition oder, wenn man will, eine «Bibliotheks-
definition» von Philosophie, von der im iibrigen auch Wittgenstein
ausgeht. Die in diesem Sinne philosophischen Sitze, meint Wisdom,
haben nun in vielen Fillen eine bis an die Grenze der Ununterscheid-
barkeit gehende Ahnlichkeit mit teils poetischen AuBerungen, teils

6a.a.0. Nr. 124,

10



Aussagen, wie sie die Theorie der Psychoanalyse enthilt. Man kann
nicht bestreiten, dal Aussagen aus diesen Bereichen zumindest zum
Teil auch einen Erkenntniswert haben, obschon ihnen nicht der
Status von wissenschaftlichen Aussagen zukommt, z. B. weil sie — so
Karl Popper — dem Falsifikationskriterium nicht gentigen. Erkennt
man aber ihnen, bzw. einem Teil von ihnen, einen Erkenntniswert zu,
dann ist eine pauschale Verwerfung der philosophischen Sitze als
kognitiv sinnlose Sitze allein deshalb unméglich, weil der Ubergang
von diesen zu jenen eben flieBend ist.

Was den zweiten Punkt angeht, besteht fur Wisdom kein Zweifel,
daB dem Trieb, der uns — gemdll Wittgenstein — nétigt, von der
normalen Sprache abzuweichen, auch eine sachliche Motivation
zugrundeliegt. Philosophen, meint er, sind Leute, welche die Um-
gangssprache zu Recht ungeniigend finden, weil sie Ahnlichkeiten
verbirgt, wo welche bestehen (in der Wirklichkeit), und Ahnlich-
keiten suggeriert, wo Unéhnlichkeiten bestehen. Die Umgangssprache
ist vergleichbar einem Netz, dessen Maschen uns die Dinge durch ein
bestimmtes Klassifikationsgitter sehen lassen. Jede davon abwei-
chende Sprache — die des Chemikers, die Hegels, die Rilkes — stellt
ein anderes Netz dar. Es scheint, nur alle Sprachen zusammen ver-
mogen die Schranken des Vokabulars und der Syntax der je einzelnen
Sprache zu durchbrechen in Richtung auf eine optimal adiquate
Beschreibung der Wirklichkeit. Wisdom sieht in der philosophischen
Terminologie eine gegeniiber der Sprache der Wissenschaften und
derjenigen der Poesie gleichwertige Moglichkeit, die Wirklichkeit mit
ihren Ordnungen, Relationen, faktischen Nuancen erfassen zu helfen.

Was schlieBlich den dritten Punkt angeht, macht Wisdom geltend,
daB es zum Geschift gerade des Philosophen gehére, und darin eine
gute Forderung liege, «den tatsidchlichen Gebrauch der Sprache an-
zutasten». Das folgt aus Wisdoms Stellung zum zweiten Punkt.
Ahnlich dem Dichter, ist der Philosoph ein Sprachschépfer, denn der
Ausdruck dessen, was seine Reflexion an neuen Einblicken in die
Wirklichkeit ergibt, bedarf auch einer neuen Sprache. Es ist nicht die
Aufgabe des Philosophen, eine insgesamt neue, logisch korrektere
Sprache zu konstruieren, es geniigt, wenn er die bestehende Um-
gangssprache reformiert mittels einzelner Wortinnovationen, Be-
deutungserweiterungen, Metaphern, Vergleichen — kurz: mittels
eines neuen Stils. Wittgensteins Argument « Wird denn dieses Wort
in der Sprache, in der es seine Heimat hat, je tatsichlich so ge-

11



braucht?»? scheint dem zu widersprechen, jedoch wiirde Wisdom
ihm entgegenhalten, daf3 es, verstanden als Forderung, bei strenger
Befolgung den ErkenntnisprozeB stillegen wiirde. Gegen Wittgen-
steins Programm « Wir fithren die Wérter von ihrer metaphysischen
wieder auf ihre alltigliche Verwendung zuriick»® bemiiht sich
Wisdom, auf das Gute hinzuweisen, das darin liegt, die Wérter ge-
legentlich umgekehrt von ihrer alltiglichen auf eine metaphysische
Verwendung iiberzufithren. Was das genauer bedeutet, wird im
folgenden gezeigt. Einem falschen Eindruck mag aber schon hier
begegnet werden. Wisdoms Begriff von Philosophie bedeutet nicht
eine Anniherung an die traditionelle Metaphysik, und zwar einfach
deshalb nicht, weil gemiaB ihm die logische Funktion von Sitzen
nicht in der Deskription von Tatsachen — empirischen oder nicht-
empirischen — besteht, sondern in dem minderen Anspruch, als
«verbal recommendations» zu wirken.

AufschluBreich fiir Wisdoms Verhiltnis zu Wittgenstein im all-
gemeinen sind zwei Stellen in seinem Aufsatz «Philosophical Per-
plexity», sie heben besser die Schwerpunkte ihrer Beziehung hervor.
«...I can hardly exaggerate the debt I owe to him and how much
of the good in this work is his-not only in the treatment of this philo-
sophical difficulty and that but in the matter of how to do philo-
sophy . . .»% Dagegen an einer anderen Stelle: «But he too much
represents them (d. philosophischen Theorien) as merely symptoms
of linguistic confusion. I wish to represent them as also symptoms of
linguistic penetration. Wittgenstein gives the impression that philo-
sophical remarks either express puzzlement or if not are remarks
such as Wittgenstein himself makes with a view to curing puzzlement.
This naturally gives rise to the question. If the proper business of
philosophy is the removal of puzzlement, would it not be best done by
giving a drug to the patient which made him entirely forget the
statements puzzling him or at least lose his uneasy feelings? »'0 Witt-
genstein hat den «Traktatus» geschlossen mit dem Satz « Wovon man
nicht sprechen kann, dariiber muB man schweigen». Thm stellt
Wisdom am Ende von «Philosophical Perplexity» den Satz entgegen:

7 a.a.0. Nr. 116.

8 ebda.

® Ph 4 Ps. S. 36 Anm.
10 Ph 4 Ps. S. 41.

12



«Philosophers should be continually trying to say what cannot be
said.»

II. «Paradox and Discovery»

Wisdom hilt drei mogliche Arten von Problemen auseinander:

Empurische Probleme: Streitfragen werden beigelegt durch Beobach-
tung, Experiment. Empirische Aussagen sind entweder wahr oder
falsch.

Logische Probleme: Streitfragen werden beigelegt durch Verweis auf
Regeln (Bedeutungsregeln, Syntaktische Regeln, SchluBregeln).
Regeln nennen wir giiltig oder ungiltig. Logische Aussagen, die
Folgerungen darstellen, nennen wir richtig oder unrichtig. Doch
pflegen wir, einem gingigen Sprachgebrauch folgend, auch logische
Aussagen, z. B. mathematische Sétze, wahr oder falsch zu nennen.

Philosophische Probleme: Streitfragen konnen weder durch Verweis
auf empirische Tatsachen noch durch Regeln beigelegt werden, sie
stellen vielmehr einen « Konflikt» dar zwischen einer konventionellen
und einer unkonventionellen Sprechweise. Sie werden beigelegt durch
einen Entscheid — fiur die eine oder die andere Sprechweise. Philo-
sophische Aussagen haben die logische Funktion von verbalen Vor-
schldagen /Empfehlungen mit der nicht-verbalen Absicht, dadurch
die «Sachen selbst» in einer neuen Ordnung sehen zu lassen. In
dieser Funktion sind sie weder wahr noch falsch, sie kénnen nur
gebilligt oder miBbilligt werden. —Das bedarf genauerer Ausfithrungen.

Wisdom folgt hier der logisch empiristischen Klassifikation. Die
dazu in Parallele stehende Einteilung der Aussagearten sihe wie folgt

aus:
la) Aussagen iiber empirische, nicht-sprachliche Tatsachen

. i d wahr/
1b) Aussagen tiber empirische, sprachliche Tatsachen falsch

2) Logisch notwendige Aussagen

3) Philosophische Aussagen

Mit den Positivisten stimmt Wisdom iiberein in der Feststellung,
daB 3) Aussagen betrifft, deren Charakteristikum im Unterschied
zu denen unter 1) und 2) darin liegt, daB sie nicht das sind, was sie
zu sein vorgeben: es sind Sitze in der syntaktischen Form von Tat-
sachenaussagen; darin besteht aber nicht ihre logische Funktion,
diese muB vielmehr in etwas anderem — worin auch immer — gesucht
werden. Wenn die Positivisten die philosophischen Aussagen kurzer-

13



hand «sinnlos» genannt haben, so meinten sie damit zunachst nicht
mehr als «kognitiv sinnlos» oder «deskriptiv sinnlos»; ein anderer
Sinn dieser Aussagen interessierte sie nicht. Eines stand fiir sie fest:
der Sinn dieser Aussagen, ihre logische Funktion — wenn ihnen iiber-
haupt eine zukommt — liegt nicht an der syntaktischen Oberfliche;
damit er offenbar wird, muB er gedeutet werden; er ist das Ergebnis
einer Interpretation. In dieser Interpretation hebt sich nun Wisdom
von den Positivisten, auch von den meisten Analytikern und Wissen-
schaftstheoretikern, die sich nicht zu den letzteren rechnen, ab.
Gemil seiner Interpretation haben philosophische Sitze aufgrund
ihrer tieferliegenden logischen Funktion sehr wohl auch einen Er-
kenntniswert — bloB nicht in dem Sinne, wie ihre syntaktische Form
es nahelegt. Bevor wir uns Wisdoms Interpretation zuwenden, diirfte
es interessieren, welche Interpretationen die philosophischen Sitze
durch jene Denker innerhalb der analytischen Richtung erfahren
haben, von denen Wisdom sich mit der seinen bewuBt absetzt.
GemiB einer ersten Interpretation — man kann sie die emotivi-
stische nennen — stellen philosophische Aussagen nichts anderes als
subjektive Gefiihle dar, die ihrerseits zu verstehen sind als Reaktionen
auf begriffliche Konflikte, theoretische Dilemmas und aporetische
Situationen, die sich in Bereichen nicht-philosophischer Erkenntnis-
probleme einstellen. Dabei kann das bedeuten, daB sie deskriptive
Berichte tiber Gefiihle darstellen — philosophische Sidtze wiren dann
empirische Tatsachenaussagen —, oder daB sie als eine Expression von
solchen zu verstehen sind. In beiden Fillen kommt ihnen jedenfalls
keine objektive Giiltigkeit zu. Eine giinstigere Beurteilung erfahren
sie in einer anderen Interpretation, in derjenigen von Karl Popper,
wobei hier zu bemerken ist, daB3 Popper «Philosophie» und « Meta-
physik» an den meisten Orten synonym verwendet. Popper erkennt
ihnen einen erkenntnisférdernden Effekt zu im wissenschaftlichen
ErkenntnisprozeB; sie konnen, im giinstigen Fall, die Funktion
fruchtbarer Hypothesen erfiillen. Jedoch sind sie von den wissen-
schaftlichen Aussagen streng zu unterscheiden, denn im Gegensatz
zu diesen sind philosophische Aussagen nicht falsifizierbar; sie stellen
deshalb, fiir sich genommen, noch keine Erkenntnis dar. Philosophie,
gemiB Poppers Auffassung, spielt gewissermafen die Rolle einer
«ancilla scientiae». Das Parade-Beispiel einer dritten, der eigentlich
positivistischen Interpretation bietet A. J. Ayer. Es gilt dabei zu
unterscheiden zwischen seiner Deutung der traditionellen Meta-

14



physik und seiner Auffassung von der modernen, logisch-analytischen
Philosophie. In bezug auf den traditionellen Metaphysiker sagt er:
«As his statements have no literal meaning, they are not subject to
any criteria of truth or falsehood: but they may still serve to express,
or arouse, emotion, and thus be subject to ethical or aestetic stan-
dards».!* In bezug auf den logisch-analytischen Philosophen, worin er
nicht nur seine eigene, sondern auch die Rolle jedes kiinftigen Philo-
sophen sieht, sagt Ayer: «For the philosopher, as an analyst, is not
directly concerned with the physical properties of things. He is con-
cerned only with the way in which we speak about them. In other
words, the propositions of philosophy are not factual, but linguistic in
character-that is, they do not describe the behaviour of physical, or
even mental, objects; they express definitions, or the formal conse-
quences of definitions. Accordingly, we may say that philosophy is a
department of logic.»'? In dieser dritten Interpretation ist eine An-
naherung zu beobachten zu Wisdom, allerdings nur in einer be-
stimmten Hinsicht, darin namlich, daB auch Ayer die logische
Funktion philosophischer Sitze in einer Priskription sieht — was
Definitionen als Bedeutungsregeln ja darstellen.

Wisdoms Zustimmung wie seine Bedenken gegeniiber Ayers Auf-
fassung werden deutlich aus einer seiner Auerungen: « What it has
taken us a long time to grasp is that metaphysical questions which
sound so matter-of-fact arn’t, but are more like question of logical
analysis and may be called questions of analysis if we don’t insist that
there can’t be analysis without definition» . . . «At the time he wrote
‘Language, Truth and Logic’® Ayer was like many of us over-
fascinated by the definition model, exemplified in ‘that paradigm of
philosophy, Russell’s theory of descriptions’.»*® Wisdoms Inter-
pretation philosophischer Sitze als «verbal recommendations» gibt
zwar zu erkennen, daB auch er ihre logische Funktion in einer
Priskription sieht, darin also, eine neue Bedeutungsregel vorzuschla-
gen, aber im Unterschied zu Ayer verbindet Wisdom damit nur den
milderen Anspruch einer « Empfehlung» und nicht, wie das Wort
«Definition» eher schon mitklingen 148t, den einer « Verpflichtung».
Ferner betont Wisdom immer wieder, philosophische Bedeutungs-

11 A. J. Ayer, Language, Truth and Logic, 18. Aufl. 1970, S. 44.
1% a.0.0. 8. 57
13 Ph + Ps. S. 231.

15



innovationen hitten das Ziel, auf verborgene Bezichungen in den
«Sachen selbst» aufmerksam zu machen, und das eben dort, wo
Definitionen im strengen Sinn fehlgeschlagen haben. Im {ibrigen
wiirde Wisdom in Ayers Charakterisierung philosophischer Sitze
jene Eigenschaft vermissen, die fiir ihn entscheidend ist: die nicht-
verbale Pointe, die philosophische Sitze immer auch haben. Sprach-
innovationen kommt der nicht-sprachliche Effekt zu, in den Dingen
selbst eine neue Ordnung sehen zu lassen.

Es ist jetzt Zeit, auf Beispiele {iberzugehen. Wisdom hat seine Bei-
spiele so gewihlt, daB nicht der falsche Eindruck entstehen kann, wir
wiirden solchen Sitzen, die von ihrer syntaktischen Form her Tat-
sachenaussagen darstellen, deren logische Funktion aber in verbalen
Vorschligen liegt, nur in der Philosophie begegnen. Es handelt sich
dabei um ein in der Sprache, besonders in der Poesie, weitverbreitetes
Stilmittel. Im folgenden sei zuerst eine Gruppe von nicht speziell
philosophischen Beispielen aufgefiihrt. Darauf folgen dann Beispiele
von philosophischen Thesen.

Jemand duBert «Sie hat das Gesicht ihrer Mutter». Buchstiblich
genommen ist die AuBerung nicht nur falsch, sondern paradox: wie
kann einer das Gesicht eines anderen haben? Anderseits hat der Satz
seinen guten Sinn, man darf ihn bloB nicht buchstiblich nehmen.
Und zwar ist dieser Sinn nicht identisch mit dem des Satzes «Ihr
Gesicht hat groBe Ahnlichkeit mit dem ihrer Mutter». Hitte der Be-
treffende nur das sagen wollen, hitte er es in diesen Worten gesagt.
Offenbar wollte er aber mehr sagen als das. Entscheidend ist, da@3
dieser spezifisch neue Sinn nicht anders als so — ndmlich paradox —
hat ausgedriickt werden koénnen. Ein dhnliches Beispiel stellt die
Behauptung dar «Alle Menschen sind Neurotiker». Die Behauptung
ist ibertrieben, wortlich genommen wire sie zu widerlegen. Ander-
seits will der Psychologe damit zunichst nicht mehr sagen, als daf3
die Grenzen zwischen Neurotikern und psychisch Gesunden schwer
zu ziehen sind. DaB er das nicht in eben diesen einfacheren Worten
gesagt hat, mag daran liegen, dal er beabsichtigt, daB3 diese Einsicht
beim Hérer auch haften bleibt — was weniger zu erwarten wire, hitte
er es nicht in dieser Ubertreibung gesagt. Es mag hinzukommen, daB
er nebst der Tatsache des flieBenden Ubergangs auch darauf hin-
weisen will, daB3 das Verhalten der im tibrigen offensichtlich Gesunden
dem der Neurotiker in manchen Punkten gleichsieht. Ein weiteres
Beispiel: jemand kommt nach langem Nachdenken zur Erkenntnis

16



und sagt «Jeder Mensch ist allein». Umgangssprachlich gemessen
spricht er damit einen Unsinn. Aber da liegt wiederum nicht die
Pointe. Der Satz will nicht wértlich verstanden sein, und dann ver-
stehen wir seinen Sinn sehr wohl. Der spezifisch neue Sinn entsteht
durch die Uberlagerung zweier Bedeutungen im selben Wort: das Wort
«allein» wird einmal in einem ungewohnlichen, erweiterten Sinne ver-
wendet, zum andern schwingt darin zugleich die gew6hnliche, engere
Bedeutung mit. Beispiele 2hnlicher Art finden sich noch und noch. Je-
mand meint «Alle Menschen sind Briader». X trostet Y tiber seine
schizophren gewordene Frau mit den Worten «Das ist nicht mehr
Silvia». Jesus sagte: «Ich habe gehort, daB von alter Zeit her gilt:
Du sollst keinen Ehebruch begehen. Aberichsage euch, dal3 wer immer
nach einem Weibe schaut und ihrer begehrt, der hat bereits Ehebruch
begangen mit ihr im Herzen». Wer so spricht, st68t den gemeinen
Mann vor den Kopf, denn nach dessen Verstande handelt es sich hier
nicht um Ehebruch. Wisdom meint dagegen, daf3 das, was Jesus
damit getan hitte, zunichst nicht mehr sei als ein verbaler Vorschlag.
In Wirklichkeit allerdings héitte Jesus damit nicht nur die Sprache, er
hatte auch den Menschen zu verandern versucht. Die Wirkung dieses
Verbalvorschlags ist also auch tiefer zu suchen: er konnte z. B. die
menschliche Fihigkeit zur Selbstanalyse, ihre Bereitschaft, Forde-
rungen an sich selbst zu stellen, férdern helfen.

Was allen angefiihrten Beispielen gemeinsam ist: was zur Erkennt-
nis, die sie ausdriicken wollen, gefiilhrt hat, sind weder empirische
Fakten noch irgendwelche Deduktionen, sondern die freie Reflexion
tiber bereits bekannte Fakten. Dabei findet die Erkenntnis ihren Aus-
druck allein in der Bedeutungsinderung eines Wortes, in einem
Verbalvorschlag. Das neu verwendete Wort bezeichnet nicht einen
bestimmten Gegenstand, es bezeichnet im Grunde tiberhaupt nichts,
es macht — so Wisdom — «auf Ahnlichkeiten aufmerksam». Die gleiche
Funktion erfiillen nun auch die im engeren Sinn philosophischen Aus-
sagen. Auch sie verstoBen gegen die Regeln der Umgangssprache;
buchstiblich verstanden, sind sie falsch oder paradox. Worauf es
jedoch auch hier ankommt, ist die in ihnen enthaltene nicht-verbale
Pointe. In dieser liegt der Erkenntniswert der philosophischen Aus-
sagen. Im folgenden seien zehn Beispiele philosophischer Thesen an-
gefiihrt.

— Eine Kirsche besteht nur aus Empfindungen /Es gibt nur Sinnes-
daten, es gibt keine materiellen Dinge.

17



Es gibt keine Zahlen, es gibt nur Zahlwérter.

— Mathematische Sitze sind im Grunde grammatische Regeln.
— Wir wissen nicht, was in anderer Leute Bewuftsein vorgeht
— Es gibt keine Zeit

— Alle menschlichen Handlungen sind egoistisch.

— Gut ist, was die Mehrheit der Leute billigt.

— Liebe ist Mitleid (Schopenhauer)

— Der Geist ist der Widersacher der Seele (Klages)

— Die Welt ist Wille und Vorstellung

Es scheint zunichst, diese Sitze kénne man zu leicht widerlegen,
als daB man im einzelnen Argumente aufzuzéihlen brauche. — Wie
soll eine Kirsche nur aus Empfindungen bestehen — essen wir doch
z. B. eben eine Kirsche, nicht Empfindungen? Wir sitzen auf einem
Stuhl, nicht auf Sinnesdaten. Wie soll es nebst Zahlwortern nicht
auch Zahlen geben — unterscheiden wir doch deutlich zwischen den
Wortern «drei», «trois», «three» und dem, was sie bedeuten? Wie
sollen mathematische Sitze grammatische Sitze sein — denn was hat
einer, der die Regeln des franzésischen Subjonctif befolgt, mit dem
gemeinsam, der 34 = 7 addiert? Wie sollen wir nicht wissen, was
in anderer Leute BewuBtsein vorgeht — sagen wir doch, wenn jemand
weint, er sei traurig, und wir freuen uns, wenn er wieder lichelt? Wir
freuen uns an einem Geschenk, weil wir daraus erkennen, daf3 jemand
an uns gedacht hat. Wie soll es keine Zeit geben — gibt es doch
Pferderennen, Rendez-vous, Abschiede, Krieg und Frieden? — Was
bedeutete es, eine bestimmte Handlung «egoistisch» zu nennen, wenn
wirklich alle Handlungen der Menschen egoistisch wiren? Wie soll
das Gute dadurch bestimmt sein, was die Mehrheit der Leute billigt —
wenn doch das, was die Mehrheit billigt, oft das Schlechte ist? Liebe
ist nicht Mitleid — denn es gilt: rot ist rot, griin ist griin, und nicht:
rot ist griin. Der Geist ist der Widersacher der Seele? —das kann nie-
mand wissen, denn niemand weil3, woriiber dieser Satz iiberhaupt
spricht. Die Welt ist Wille und Vorstellung? — gut, das mag zum Teil
zutreffen, aber die Welt ist beileibe nicht nur das! Sie ist auch Liebe,
Freude, Leid und Trauer, Betrug und Schlauheit, Traum und
Erwachen, und vieles andere mehr.

G. E. Moore — der Verfasser von « A Defence of Common Sense» —
wiirde leugnen, daB3 Thesen dieser Art einen anderen als irrefithrenden
Effekt haben. In dhnlichem Sinne hat Wittgenstein die Frage ge-
stellt: « Wird denn dieses Wort in der Sprache, in der es seine Heimat

18



hat, je tatsichlich so gebraucht?» Anders die Proponenten der
Thesen. Sie wiirden vielmehr einfach behaupten, die «Wider-
legungen» verfehlten samtlich ihr Ziel: zwar seien sie nicht anzu-
fechten auf dem Standpunkt des Common sense, jedoch bestiinde
der Sinn der Thesen gerade in der Behauptung, daB dem Common
sense ein falsches, illusiondres Bewuf3tsein zugrundeliege. — Wisdom
schlagt nun hierin einen Mittelweg ein. Er setzt sozusagen beide
Parteien ins Unrecht, indem er sie auf dem gleichen Fehler behaftet:
die fraglichen Thesen buchstiblich, d.h. als Tatsachenaussagen
genommen zu haben, statt in der bescheideneren Funktion von ver-
balen Vorschligen. Damit nimmt er der Kontroverse auch ihren
Stachel. Zugunsten der Proponenten der Thesen macht Wisdom
geltend, daB es nicht schwer falle — sofern man die philosophischen
Thesen gutwillig, d. h. nicht allzu buchstiblich verstehe —, hinter dem
Oberflichen-Paradox, das solche Thesen darstellen, eine kognitiv
relevante, aspekter6finende Pointe zu entdecken. Nur im Hinblick
auf eine solche aspekter6finende Pointe, nicht als Tatsachenaussagen,
seien philosophische Aussagen ernstzunehmen. Die Idee Wisdoms sei
an einem der zehn Beispiele naher verdeutlicht.

«Mathematische Satze sind im Grunde grammatische Regeln». —
Auf der einen Seite ist eine solche Charakterisierung inadaquat. Wir
pflegen z. B. mathematische Sitze, wie Tatsachenaussagen, wahr
oder falsch zu nennen — nicht dagegen Regeln. Regeln — so sagen wir
eher — sind giiltig oder ungiiltig, zweckmaBig oder unzweckmafig.
Ferner halten wir Regeln grundsétzlich fiir revidierbar — nicht da-
gegen einen Ausdruck wie «2 + 2 = 4». Auf der anderen Seite haben
mathematische Sitze auch eine Ahnlichkeit mit Regeln (sonst wire ja
niemand darauf gekommen, sie so zu nennen): wie Regeln gelten
auch mathematische Sitze unabhingig davon, was empirisch der
Fall ist; ferner: Zihlen und Rechnen wird auf dhnliche Weise gelernt
wie das Befolgen von Regeln gelernt wird. — Es zeigt sich also:
mathematische Satze haben sowohl mit Tatsachenaussagen wie mit
Regeln einerseits Ahnlichkeit, anderseits Unihnlichkeit. Eine Mog-
lichkeit bestiinde nun darin, nur die Ahnlichkeit zu betonen, dadurch
namlich, daB man fiir die mathematischen Sitze eine spezielle Klasse
schafft und fiir diese einen neuen Namen prigt, z. B. «synthetische
Satze a priori». Was aber gegen dieses Unternehmen spricht, wiirde
Wisdom sagen, ist der alte Grundsatz von Occam: «Entia non sunt
multiplicanda praeter necessitatem». Ein neuer Name wére hier

19



nicht nur nicht notwendig, er wéire dazu irrefithrend. Zwar markierte
er gut den Unterschied der mathematischen Sitze gegeniiber sowohl
den empirischen Tatsachenaussagen als auch den Regeln, aber er
verdeckte zugleich die Ahnlichkeit zwischen diesen Satzarten. Die
iibertriebene These «Mathematische Sitze sind im Grund gram-
matische Regeln», meint nun Wisdom, ist in Riicksicht eben darauf
vorzuziehen. Einmal hebt sie die Ahnlichkeit heraus, die mathe-
matische Sitze mit Regeln verbindet. Zum andern macht sie die
andere Ahnlichkeit — die zwischen mathematischen Sitzen und Tat-
sachenaussagen — dadurch nicht vergessen, denn diese Ahnlichkeit ist
ohnehin gegenwirtig, weil sie die von altersher betonte ist; m. a. W.
sie erinnert vielmehr auch an diese zweite Ahnlichkeit dadurch, da3
sie als iibertriecbene These auftritt und so stindig das BewuBtsein
wachhilt, daB sie selbst — buchstidblich genommen - falsch ist; sie
lenkt so die Aufmerksamkeit von selbst zuriick auf die andere, bisher
allein betonte Ahnlichkeit. Anders 148t es sich auch so darstellen: die
ibertriebene These provoziert eine Debatte, in welcher der Opponent
«Land zuriickgewinnt» — jedoch nie alles. Der Proponent ist mit der
Beilegung des Streitfalles auf halbem Weg zufrieden, er bezweckte mit
der These von Anfang an nicht mehr, als daBl der Opponent wenigstens
eine Ahnlichkeit zugibt — denn eine Identitit, wie die Form der These
glauben macht, hat niemand im Ernst behaupten wollen. Es mag da
ein besonderer Effekt noch hinzukommen. Provokative Thesen dieser
Art wirken iiberfallsartig, sie lenken das BewufBtsein abrupt in eine
neue Richtung mit dem Erfolg, daBl die BewuBtseinsinderung nur
schwer ganz riickgéngig zu machen ist. Philosophische Thesen wirken
oft wie ein Geriicht: obgleich jedermann weil3, dall es dem, was er
uiber die Dinge weiB, widerspricht, hinterliBt das Geriicht die Spur
eines Verdachtes « Etwas konnte doch daran gewesen sein».
Philosophische Aussagen, sagt Wisdom, sind verbale Vorschlige.
Das bedeutet nicht, sie seien das seit jeher auch ihrer bewuBten
Intention nach gewesen, sondern sie seien als das schlieBlich,
am Ende einer langen Geschichte, erkannt worden, nicht nur gegen
den Anschein ihrer grammatikalischen Form als Tatsachenaus-
sagen, auch gegen das falsche BewuBtsein der Philosophen selbst,
die glaubten, Tatsachenaussagen zu machen. Wisdoms Interpre-
tation hat zu dem geschichtlichen Zeitpunkt, da sie erfolgt ist,
eine doppelte Wirkung. Einerseits mildert sie den Anspruch, den die
traditionellen Philosophen mit ihren Behauptungen verbanden, indem

20



sie das Urteil der allgemeinen sprachanalytischen Kritik mitunter-
schreibt, wonach philosophische Aussagen nicht empirische, nicht-
sprachliche Tatsachen beschreiben. Anderseits rehabilitiert sie die
Philosophie — entgegen der sprachanalytischen Tendenz —, indem sie
deren Aussagen nicht kurzum als kognitiv sinnlos verwirft, sondern
ihnen in der beschrinkten Funktion von verbalen Vorschligen eine
erkenntnisférdernde Wirkung zuerkennt und dadurch das Philo-
sophieren als ein auch in der Zukunft sich lohnendes Unternehmen
darstellt.

Wisdom sieht in den philosophischen Verbalvorschliagen freilich
nicht Forderungen zu einer tatsichlichen Revision der Umgangs-
sprache — so wenig wie der Dichter erwartet, dal3 seine Sprache die des
Alltags werde. Die umgangssprachlich fixierten, herkémmlichen Be-
deutungen der Worter sind vielmehr notwendig als die Basis, wo-
gegen die philosophischen Innovationen sich erst effektvoll absetzen.
Eine AuBerung wie «Liebe ist Mitleid» tut seine Wirkung nur des-
halb, weil in der Umgangssprache gilt « Liebe ist Liebe» und « Mitleid
ist Mitleid». Wiirden aufgrund des Verbalvorschlags fortan auch in
der Umgangssprache «Liebe» und «Mitleid» synonym verwendet,
bedeutete das wiederum eine Sprachverarmung, es wire dann z. B.
unmoglich zu sagen «Ich liebe ihn nicht, doch tut er mir leid» —
eine solche AuBerung niherte sich dann dem Widerspruch. Nichts-
destoweniger sieht Wisdom in der Philosophie den unausgesetzten
Versuch, die Bedeutingsgrenzen zu verschieben. Der Philosoph kann
dann allerdings die Schwierigkeit nicht umgehen, die darin liegt,
einerseits solche Ubertritte zu wagen, anderseits diese nicht so weit zu
iiberspannen, daf3 er nicht mehr verstanden wird und damit nichts
mehr mitteilt. Interessant ist hier wiederum ein Vergleich mit
Wittgenstein. Auf der einen Seite widersetzt sich Wisdom dem Rat
Wittgensteins — « Die Philosophie darf den tatsidchlichen Gebrauch der
Sprache in keiner Weise antasten . . .» — augenfillig genug, auf der
anderen Seite 1Bt sich seine verdnderte Einstellung zur Philosophie
gerade als eine Fortsetzung eines Grundgedankens Wittgensteins er-
klaren. Dieser sagte: « Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch
in der Sprache». Diese AuBerung ist u. a. zu verstehen als eine Kritik
an zwei langlebigen Vorurteilen: erstens an unserer Neigung, alle
Worter zu verstehen als Namen, zweitens an unserer Neigung, die
Bedeutung der Warter festzulegen durch exakte Definitionen, wo-
nach sich der Gebrauch der Wérter dann zu richten hat. Indem nun

21



Wittgenstein — umgekehrt — den Gebrauch hervorhebt als den MaB-
stab, von welchem sich die Bedeutung der Wérter gleichsam ablesen
1aBt, gewihrt er unfreiwillig auch jenen mehr Freiheit, die — etwa
um eines philosophischen Zweckes willen — Wérter neu gebrauchen
und dadurch diesen eine neue Bedeutung geben wollen. Denn gemif3
seiner eigenen Voraussetzung gibt es keine Grenzen fester Defini-
tionen, die einen neuen Gebrauch verbieten wiirden, vielmehr gilt,
daB die Bedeutung eines Wortes sich danach bestimmt, wie es — ob
in einer alten oder neuen Weise — gebraucht wird.

Philosophische Aussagen haben durchweg eine zweifache Wirkung.
Sie sind erhellend («illuminating») und zugleich irrefithrend («mis-
leading»). Diese beiden Wirkungsarten lassen sich systematisch wie
folgt zusammenfassen:

Philosophische Aussagen sind irrefiihrend

1. Sie erscheinen in der syntaktischen Form von Tatsachenaus-
sagen, erfiillen in Wirklichkeit jedoch die bescheidenere Funktion von
verbalen Vorschlidgen. Entsprechend ist es nicht sinnvoll, sie «wahr»
oder «falsch» zu nennen. Entweder man findet einen philosophischen
Satz iiberwiegend erhellend oder iberwiegend irrefithrend, und das
heiBt: entweder man «billigt» ihn oder man «miBbilligt» ihn.

2. Philosophische Aussagen stellen eine Ubertreibung dar. Sie
lenken die Aufmerksamkeit mittels der Neuverwendung gewisser Wér-
ter einseitig auf den neuentdeckten Aspekt einer Sache. Zwar ist das zu
verstehen als eine absichtliche Gegenbalance gegeniiber dem alten,
bisher allein beachteten Aspekt, aber deshalb stellen philosophische
Aussagen fiir sich allein nie eine adidquate Beschreibung dar.
«. .. philosophical statements mislead when by the use of like ex-
pressions for different cases, they suggest likenesses which do not
exist, and by the use of different expressions for like cases, they
conceal likenesses which do exist».!4

Philosophische Aussagen sind erhellend

1. «Philosophical theories are illuminating in a corresponding way,
namely when they suggest or draw attention to a terminology which
reveals likenesses and differences concealed by ordinary language. »'4

14 Ph + Ps. S. 41.

22



Philosophische Aussagen gleichen Karikaturen. Wie diese sind sie
keine adiquaten Beschreibungen, als Ubertreibungen, die sie dar-
stellen, fithren sie in einer Hinsicht nur irre. In einer anderen Hinsicht
aber eroffnen sie gerade mittels der Ubertreibung einen neuen Aspekt,
den wir bei einer adiquaten Beschreibung geneigt sind zu tibersehen.

2. Die syntaktische Form, welche sie als Tatsachenaussagen er-
scheinen 14Bt, ist nicht nur irrefithrend. Sie kann verstanden werden
als ein Hinweis auf die nichtverbale Pointe. Denn der verbale Vor-
schlag, den die Sitze darstellen, wird eingefithrt mit der ausschlieB3-
lichen Absicht, den Blick fiir die «Sachen selbst» zu verindern.

Einer der Griinde des jahrhundertealten Meinungsstreites unter
den Philosophen sicht Wisdom eben darin, daf3 auf diese zwei Seiten
der philosophischen Aussagen selten ausdriicklich aufmerksam ge-
macht wurde. Jeder nahm die These des Opponenten gewissermalen
«brute» — ohne die notwendige Differenzierung, d. h. ohne eine
Sondierung einerseits dessen, was an der These nur irrefithrend ist —
obgleich es zur Erregung der Aufmerksamkeit psychologisch er-
fordert gewesen sein mochte —, und anderseits dessen, was daran die
eigentliche Pointe, den innovativen Einblick darstellt. In einer
solchen expliziten Differenzierung des Sinnes philosophischer Thesen
erkennt Wisdom den Hauptteil seiner eigenen metaphilosophischen
Aufgabe.

Die positivistische Klassifikation aller kognitiv relevanten Aus-
sagen einerseits in empirische, anderseits in logisch notwendige Aus-
sagen suggeriert die Vorstellung, alle Erkenntnis setze sich hochstens
aus zwel Faktoren zusammen: sinnliche Beobachtung und logische
Deduktion. So verstanden, wirkt die Dichotomie natiirlich irre-
fihrend. Was sie im Grunde besagen will, ist das: nur diese zwei Arten
von Aussagen sind einer intersubjektiven Nachprifung zuginglich.
Sieht man ab von der Nachpriifbarkeit der Aussagen und stellt die
Frage nach der Entstehung derselben, dann wird freilich klar — und
das wulliten auch die Positivisten —, dal Erkenntnis in den meisten
Fallen noch auf einem Dritten basiert: namlich auf freier Reflexion.
Die groBlen Erkenntnisse der Naturwissenschaft entsprangen weder
der Beobachtung von bestimmten Fakten noch der Deduktion nach
bestimmten Regeln, sondern der freien Reflexion — wozu Einfalls-
reichtum und Phantasie gehort. Was aber heillt «Reflexion»? Es
heiBt in erster Linie Vergleiche ziehen, Ahnlichkeiten suchen und
sehen, wo bisher niemand welche gesucht hat. Reflexion heillt in

23



zweiter Linie auch eine Veridnderung des Sprachgebrauchs. Auf-
schluBreich dafiir mag sein, was Wisdom iiber Newton und Freud
bemerkt. « With the word ‘gravity’, or the word ‘attraction’, used
in a modified way, Newton connected apples in an orchard with
stars in heaven, a mammoth in a pitfall with waves high on the
beach. Till he spoke we had no word connecting every incident in
nature by thin lines of likeness, thin as the lines of force but stronger
than steel. Unlike one who uses a pattern ready made for him Newton
had to cut a pattern in order to show the connection in a whole which
no one had ever apprehended as a whole. We now are given the con-
nection of gravity and of energy. Newton developed the conception
of attraction and with it presented the power of the distant. Freud
developed the conception of the unconscious and with it presented
the power of the past. Each introducted a word and from it bred a
notation which encourages us towards new experience and also enable
us to co-ordinate old experience.»'®

Es wire miissig, meint Wisdom dariiber zu ritseln, ob wir heute
sagen wollen, Newton bzw. Freud hitte seine Entdeckungen gemacht
als Wissenschalfter, oder ob wir sagen wollen, er hitte sie als Philosoph
gemacht. Es gilt vielmehr klar zu sehen, wie eng verbunden diese zwei
Tétigkeiten sind: Erkenntnis durch Reflexion und Erkenntnis durch
Nachforschung («...the close connection between discovery by
reflection and discovery by investigation»). Wisdom wendet sich
damit gegen jene Analytiker, auf welche die Worte zutreffen: « They
said ‘When one investigates like a policeman, watches like a bird
watcher, experiments like a chemist, one discovers something. But
what can one discover in an armchair?’»!® Dieser gegen die Philo-
sophen gerichtete Vorwurf trifft genau besehen nicht nur auf diese,
sondern auch auf die Logiker und Mathematiker zu, vor allem aber
trifft er auch — worauf Wisdom hinauswill — auf Naturwissenschafter
zu, soweit nimlich auch sie ihre Theorien letztlich «im Lehnstuhl»
entwerfen. Wisdoms Bild vom Verhiltnis des Philosophen zum
Wissenschafter gleicht dem von Karl Popper. Beide sehen sie die
Abgrenzung nicht in der Art, wie in beiden Fillen die Erkenntnisse
entstehen — da lassen sich vielmehr Ahnlichkeiten feststellen —, sondern
ausschlieBlich in der Nachprufbarkeit der Aussagen. Wihrend der

15 Ph + Ps. S. 253.
16 Ph + Ps. S. 252.

24



Wissenschafter seine Erkenntnisse in Aussagen formuliert, die em-
pirisch widerlegbar sind, findet die Reflexionsarbeit des Philosophen
ithren Ausdruck in verbalen Vorschligen. Diese beschreiben weder
sinnlich beobachtbare Tatsachen noch stellen sie das Ergebnis von
logischen Deduktionen dar. Sie sind weder logisch noch empirisch
widerlegbar. Man kénnte deshalb versucht sein, philosophische Sitze
metaphysische Sdtze zu nennen. Dem steht entgegen, daB philo-
sophische Satze nicht tiber Tatsachen handeln, weder iiber empiri-
sche, noch iiber nicht — empirische, d. h. es gibt keinen bestimmten
Gegenstand — auch nicht einen metaphysischen —, von dem her sie zu
charakterisieren sind. Oder wie Wisdom sich ausdriickt: «For their
subject-matter is not peculiar; their truth or falsity, in so far as these
are appropriate to them at all, is fixed by facts about words, . . . But
the point of philosophical statements is peculiar. It is the illumination
of the ultimate structure of facts, i. e. the relations between different
categories of being or (we must be in the mode) the relations be-
tween different sub-languages within a language».1?

Wisdoms Interpretation folgend lassen sich unter den philosophi-
schen Sétzen verschiedene Typen auseinanderhalten. Wisdom selbst
— soweit ich beurteilen kann — hat diese Typenunterscheidung
nirgends vorgenommen — sei es, dall es ihm unwesentlich schien,
oder sei es, daB3 es ihm entgangen ist. Mir scheint der Hinweis darauf
jedoch wichtig, nicht nur weil es damit eine Folgerung zu ziehen
gilt, die Wisdom selbst durch seine Beispiele nahelegt, sondern auch
vor allem deshalb, weil anhand dieser Typen deutlich wird, welche
grundsitzlichen Moglichkeiten innovativen Sprachgebrauchs dem
Philosophen zur Verfugung stehen, mittels Verbalvorschligen einen
kognitiven Effekt zu erzielen.

1. Der erste Typus betrifft die «iibertriebenen Verallgemeinerun-
gen» unter den philosophischen Sitzen. Die unter ihn fallenden Bei-
spiele fordern den Eindruck, das spezifisch Philosophische an diesen
Satzen bestehe in nichts anderem als in der unalltiglich hohen Ver-
allgemeinerung, die sie darstellen; man kénne aus einem beliebigen
Alltagssatz sozusagen mechanisch einen Satz mit «philosophischer
Atmosphire» erzeugen, und zwar einfach durch Eliminierung der
Orts-, Zeit- und Individualangabe. «Hans ist heute nachmittag
allein» — «Jeder Mensch ist allein». Oder: «Bei vielen Menschen

3T Ph - Ps.:S. 37,

25

3 Studia Philosophica X XXIII



1aBt sich beobachten, daB sie, sobald sie der Not entronnen sind,
nicht wissen, wie ihr Leben zu gestalten, und bald der Langeweile
verfallen» — «Das Leben ist Not und Langeweile» (Schopenhauer).
Der Vorwurf, dem solche Sitze ausgesetzt sind, besteht weniger
darin, daB sie sinnlos seien — denn das sind sie durchaus nicht — als
darin, daB sie eben iibertriebene Verallgemeinerungen und als solche
buchstiblich genommen, auch falsch seien.

2. Der zweite Typus betrifft jene Sitze, die ihren kognitiven
Effekt einer Kategorien-Verwechslung — «category-mistake», wie
Gilbert Ryle sagen wiirde — verdanken. Im Gegensatz zur Intention
von Ryle, dem daran gelegen war, Kategorien-Verfehlungen in der
Sprache aufzudecken und dann wegzuschaflen, erwecken die Satze
dieses Typus vielmehr den Eindruck, daB hier die begriffliche
Grenzverwischung bewuBt betrieben wird — nicht um Unklarheit zu
fordern, sondern um Einblicke in bisher iibersehene Ahnlichkeits-
beziehungen zu geben. «Liebe ist Mitleid». « Mathematische Sitze
sind grammatische Regeln». «Gut ist, was die Mehrheit der Leute
billigt». Sitze dieses zweiten Typus entspringen nicht einer Verall-
gemeinerung, sondern der Entdeckung einer verborgenen Ahnlich-
keit. Thre Ubertreibung liegt darin, daB sie dort, wo nur eine Ahnlich-
keit besteht, eine Identitit behaupten.

3. Der dritte Typus umfaBt jene Sitze, deren Ubertreibung bzw.
«Falschheit» weder in einer Verallgemeinerung noch in einer
Kategorien-Verfehlung, sondern darin besteht, daf3 sie eine, vom
Commonsense aus beurteilt, evidente «Unwahrheit» behaupten.
«Die Zeit ist im Grunde nicht wirklich». «Es gibt keine materiellen
Dinge, es gibt nur Sinnesdaten». «Ich weill nicht, was in anderer
Leute BewuBtsein vorgeht». Diese Séitze nidhern sich am meisten den
im engeren und herkémmlichen Sinn «metaphysischen» Sitzen der
Philosophie. Sie zielen nicht — wie viele Satze des ersten und zweiten
Typus — auf Ahnlichkeitsbeziehungen zwischen empirischen Sach-
verhalten, sondern auf Sachverhalte, die unserer empirischen Welt-
erfahrung grundsitzlich widersprechen. — Auf diese Sétze des dritten
Typus kommen wir im folgenden zuriick.

ITI. Philosophie und Metaphysik

Entgegen dem, was man von einem Sprachanalytiker im all-
gemeinen lernen kann, bedient sich Wisdom oft eines laxen Sprach-

26



gebrauchs. Das betrifft z. B. seine Verwendung gewisser Grund-
begriffe, wie «Philosophie» und « Metaphysik». Auf der einen Seite
kénnte man ihm daraus mit Recht einen Vorwurf machen, auf der
anderen Seite hat sich gezeigt, daB seine Auffassung von Philosophie
eine Relativierung des Exaktheitsideals von selbst nach sich zieht,
daB also auch eine Absicht dahintersteht. Aufgrund seiner Verwen-
dung der Begriffe «Philosophie» und «Metaphysik» ergibt sich zu-
nichst folgendes Bild: «Philosophie» ist der Oberbegriff, «Meta-
physik» der Unterbegriff, wobei sich in bezug auf den letzteren eine
weitere und eine engere Bedeutung von « Metaphysik» unterscheiden
1aBt.

Philosophie
| |
I IT
nicht-metaphysische Philosophie Metaphysik (im weiteren Sinne)
= Metaphilosophie, d. h. logisch- = philos. Aussagen als verbale

sprachliche Analyse philosophischer Vorschlige.
und nicht-philosophischer Begriffe,
Aussagen, Theorien.

verbale Vorschlige verbale Vorschlige im

im Sinne von Typus Sinne von Typus 3

1 und 2 (Metaphysik im engeren
Sinne)

Die nicht-metaphysische Philosophie (I) umfaB3t den analytischen
Teil, sie entspricht dem, was die logischen Empiristen und die
Philosophen der gewo6hnlichen Sprache als ihre Hauptaufgabe be-
trachtet haben. Aussagen dieses Teils der Philosophie sind Fest-
stellungen tiber bestehende Sprachgebriuche, Definitionen, Ab-
grenzungen, methodologische Regeln. Sie dienen der formalen
Kliarung der Begriffe, sie enthalten keine Erkenntnis der (nicht-
sprachlichen) Wirklichkeit. Die Metaphysik (II) umfat den mehr
konstruktiven Teil der Philosophie: sie enthélt sowohl den GroBteil
der traditionellen Metaphysik als auch jede mégliche kiinftige
Philosophie, soweit sie sich nicht auf logische Sprachanalyse be-

27



schriankt. Aussagen dieses Teils haben die logische Funktion von
verbalen Vorschligen, als solche sind zwar auch sie nicht direkt
Erkenntnisaussagen iiber die Wirklichkeit, aber mittels ihrer nicht-
verbalen Pointe deuten sie auf die Wirklichkeit hin: als Sprach-
innovationen vermoégen sie den Blick fiir die «Sachen selbst» zu
andern. In einem weiten, bewuBt nicht-orthodoxen Sinne bezeichnet
Wisdom die Aussagen dieses zweiten Teils als «metaphysische»,
damit wohl meinend, da3 diese Aussagen einerseits von der syntak-
tischen Form her Tatsachenaussagen darstellen, anderseits von ihrer
logischen Funktion her aber weder verifiziert noch falsifiziert werden
konnen. Gegen eine mehr orthodoxe Definition des Begriffes « Meta-
physik» hitte Wisdom im Prinzip wenig einzuwenden, nur wiirde er
meinen, daB eine solche Definition schlecht taugt fiir eine Beschrei-
bung dessen, was die Metaphysiker «in Wirklichkeit» tun. Denn die
sprachanalytische Grundthese besagt ja nicht, dal die Philosophen
heutzutage ihre Probleme sprachlich zu lésen versuchten, wahrend
der Fehler der traditionellen Philosophen darin bestanden habe, daf3
sie sozusagen «in einer falschen Richtung» gesucht und dadurch tiber
nicht-empirische Gegenstinde, statt iiber die Sprache, philosophiert
hitten; sie besagt etwas anderes: ndmlich daf auch die traditionellen
Metaphysiker faktisch mit nichts anderem zu tun gehabt hitten als
mit logisch-sprachlichen Problemen — freilich ohne dessen bewuBt zu
sein, d. h. daB3 ihr Fehler nicht darin bestanden habe, iiber meta-
physische, bzw. raum-zeitlich unbestimmte Gegenstinde nach-
gedacht zu haben - das konnten sie vielmehr so wenig wie wir
heute —, sondern darin, daf3 sie, oblgeich sie faktisch nur Begriffs-
analyse betriecben haben, nicht gewuBt hitten, daB sie nur dieses
taten. So verstanden, scheint es allerdings nicht sinnvoll, die Defini-
tion des Begriffes « Metaphysik» so zu treffen, daB3 etwa gilte « Meta-
physik ist die Lehre von raum-zeitlich unbestimmbaren Gegenstin-
den», denn, gemidB der These, handeln metaphysische Aussagen
nicht tiber solche Gegenstinde, sondern stellen verbale Vorschlige
dar. Geht man von dieser Annahme aus und will den Begriff « Meta-
physik» aber dennoch beibehalten, dann gilt es ihn so zu verstehen,
daB man mit ihm eine bestimmte Klasse der verbalen Vorschlige
bezeichnet — in Abgrenzung gegen andere verbale Vorschlige, die
man zwar als philosophische, aber nicht im engeren Sinn als meta-
physische zu bezeichnen bereit ist. Es entsprache wohl der Intention
Wisdoms, wenn man als eine solche Klasse von im engeren Sinn

28



metaphysischen Aussagen jene Aussagen des dritten Typus bezeichnen
wiirde. Zwei Beispiele solcher metaphysischen Verbalvorschlige
wollen wir abschlieBend nédher betrachten.

«Es gibt keine materiellen Dinge, es gibt nur Sinnesdaten». —
G. E. Moore meinte, eine solche Behauptung sei eine Absurditit,
und als erklarter Verteidiger des Commonsense hatte er damit wohl
auch recht. Denn was ist gewisser als unser Glaube an die Existenz
von materiellen, bewuBtseinsunabhingigen Gegenstinden? Ander-
seits hat Moore selbst darin ein Ritsel gefunden: wie wir das denn
wissen? Eines steht jedenfalls fest: Sitze tiber materielle Dinge sind
nicht deduzierbar aus Sétzen iiber Sinnesdaten. Moore — wie auch
Wisdom — hat klar erkannt, daB die reduktive Analyse, die Uber-
setzung von X-Sitzen in Y-Sitze, immer einen Sinnverlust mit sich
bringt. Ebenso steht ein anderes fest: Sitze iber materielle Dinge
sind nicht induktiv erschlieBbar aus Satzen uber Sinnesdaten.
Wisdom erldutert das mit dem Beispiel des Autoriickspiegels. Wah-
rend das, was jemand im Riickspiegel sieht, zum SchluB3 erlaubt auf
das, was der Spiegel reflektiert — weil man jederzeit durch ein Kopf-
wenden die Sache priifen kann —, erlauben die Sinnesdaten einen
parallelen SchluB nicht — denn hier kénnen wir die Sache prinzipiell
nicht priifen. Deshalb sah sich selbst Moore, der im iibrigen einen
Zweifel dariiber, ob es materielle Dinge gibt, fiir unsinnig hielt,
zumindest in dieser Frage — wie wir das denn wissen — vor ein Ritsel
gestellt. Wahrend aber Moore dieses Ritsel gleichsam stehen lieB3,
weil er es fir unmdéglich hielt, daB3 man hier philosophisch zu einer
Losung gelangen konne, und die fragliche These rundweg als unsinnige,
evident falsche Behauptung verwarf, sieht Wisdom die Sache anders.
Er meint, daB die scheinbar unsinnige These zumindest den einen
positiven Effekt hat, daB sie uns auf eben dieses Réitsel aufmerksam
gemacht hat, darauf namlich, daB es eine Form der GewiBheit gibt,
die weder auf sinnlicher Beobachtung noch auf logischer Notwendig-
keit beruht. Die These meint: die Behauptung von der Existenz
materieller Dinge ist weder induktiv noch deduktiv begriindbar.
Eine zweite Pointe dieser These besteht anderseits darin, da@ sie eben
diesen Commonsense-Glauben auch erschiittert hat: wir wissen —
gemiB einer bestimmten Bedeutung dieses Wortes — in der Tat nicht,
ob es materielle Dinge unabhingig vom BewuBtsein gibt. — Meta-
physische Thesen dieser Art haben den erkenntnisférdernden Effekt,
daf3 sie unsere Vorurteile erschiittern und uns veranlassen, die Dinge

29



einmal «anders herum» zu betrachten. Darin sieht Wisdom eine
Leistung philosophischer Thesen — wie auch Karl Popper —, die auch
die wissenschaftliche Erkenntnis férdern helfen kann.

«Die Zeit ist nicht wirklich. Es gibt keine Zeit». — Moore meinte
hier wiederum, eine solche Behauptung sei eine Absurditit, allein
die Umgangssprache beweise genug, daB3 es die Zeit gibt, denn sie sei
voll von Wendungen wie «das Friihstiick ist voriiber», «der Arger
ist verschwunden», «morgen erwarten wir Besuch» u. a. m. Moore
meinte iiberdies, daB3 sich aufgrund solcher «temporalen Fakten»
unserer Umgangssprache eine abstrakte Frage wie « Was ist Zeit?»
auch nicht zu stellen brauche, da sie diesen Begriff meist nicht
explizit anfithrten. Was Zeit «ist», meinte er, sehen wir unmittelbar,
wenn wir auf einen Besuch warten, in einer Priifung sitzen, Geburts-
tag feiern. Anderseits finden sich nun auch in der Umgangssprache
Wendungen, die eine mehr abstrakte Frage wie « Was ist Zeit» zu
begiinstigen scheinen. So sagen wir «Hast du Zeit?», «Es ist jetzt
Zeit.», «Zeit heilt Wunden». Jemand mag gegen Moore einwenden,
er hitte die Frage zu wenig tief verstanden, seine Behandlung des
Problems driicke nicht mehr aus als den Unwillen, die eigentliche
Frage zu beantworten. Wisdom geht nicht so weit, aber er gibt zu
bedenken, daB solche Fragen die Menschen meist in zwei Gruppen
schieden, wobei jede fiir sich gute Griinde anfiithren kénne. Es gilt vor
allem eines zu sehen. Es gibt keine objektive Losung des Problems
«Was ist Zeit?». Was jemand als Lésung akzeptiert, hingt davon ab,
in welcher Phase der Argumentation er sich «beruhigt», und das
Problem damit fiir ihn verschwindet. Der eine sicht in Moores Ar-
gumentation eine hinreichende Loésung, ein anderer findet sie zu
diirftig oder iiberhaupt «beside the point», er méchte das Problem
tiefer ansetzen. Wisdoms Sympathie gilt nun durchaus auch dem, der
es tiefer ansetzen méchte. Moores Argumentation ist nicht die einzig
mogliche, um die Wirklichkeit der Zeit zu beweisen. Eine andere ist
z. B. die des Physikers: Zeit ist wirklich, weil es gewisse, sprach-
unabhingige Vorginge gibt in der Natur, die irreversibel sind; weil
der Entropiesatz gilt. Der Physiker kénnte auch umgekehrt zu be-
denken geben, daB es keine Zeit gidbe, wenn es in der Natur keine
irreversiblen Vorgéinge oder wenn es iiberhaupt keine Bewegung
gibe. Aber auch eine philosophische Argumentation ist denkbar,
die sich von derjenigen Moores grundsitzlich unterscheidet. Die
These «Zeit ist nicht wirklich. Es gibt keine Zeit» basiert nimlich auf

30



einer Uberlegung, die fiirs erste sehr plausibel ist: das menschliche
BewuBtsein lebt naturgemiB nur im «Jetzt»; auch Erinnerungen an
das Vergangene erlebt jedermann, sobald er sie aktualisiert, nur als
Jetzt-Erlebnisse; ebenso verhilt es sich mit BewuBtseinsakten, die
sich auf das sogenannte Zukiinftige beziehen; zwar gibt es die Hofl-
nung, es gibt das Heimweh, aber auch diese Gefiihle bzw. Stimmun-
gen erlebt jedermann als Jetzt-Zustinde. — Was immer man gegen
eine solche Uberlegung wird einwenden kénnen, so trigt sie doch
dazu bei, das Phinomen der Zeit differenzierter zu erfassen. Die
fragliche These ist wie alle philosophischen Behauptungen nicht
buchstidblich, sondern als verbaler Vorschlag zu verstehen, mit der
Intention, die vertrauten Verhiltnisse von einem neuen Blickpunkt
aus sehen zu lassen. Selbst wenn sich nach differenzierteren Er-
wagungen herausstellt, daB3 die These in ihrer Einseitigkeit verworfen
werden muf}, so hat diese immerhin als Provokation ihre erkenntnis-
fordernde Wirkung getan.

Zu den Themen der traditionellen Metaphysik gehort die Frage
nach Gott. Sowenig wie andere metaphysischen Behauptungen sind
Aussagen tiber Gott sinnlos. Auch sie freilich haben nur die Funktion
von verbalen Vorschligen. Wisdom entwirft das Gleichnis von zwei
Menschen, die einen unbekannten Garten betreten. Beiden fallt
wéhrend ihres Ganges durch den Garten dasselbe auf: die Beete und
Straucher wuchern wild und zeigen wenig Ordnung, und doch sind
Beete erkennbar, stellenweise deuten sie klar daraufhin, dafB3 hier
jemand gearbeitet hat. Beide Eindriicke vermengen sich, sie fithren
bei beiden Menschen zu unterschiedlichen Urteilen. Der eine meint,
es handle sich um unberiihrten Naturwuchs, die stellenweise Ordnung
sei Zufall; der andere ist iiberzeugt, daB ein Gértner hier Hand an-
gelegt hat. Einen #hnlich doppeldeutigen Eindruck mag auf alle
Menschen nun der Anblick der Welt machen. Einerseits macht sie
den Eindruck von etwas Geordnetem, anderseits den eines Chaos.
Jemand wendet ein: ich sehe keinen Ordner in der Welt. Ein anderer
entgegnet: du sichst auch keinen Wind in der Landschaft, was du
siehst, sind die «Schiefer von den Dichern» und den « Geruch vom
Gaswerk»; an die Existenz eines ordnenden Welt— oder Naturgeistes
zu glauben, hat ebenso viel fur sich wie von einem Geist oder Be-
wuBtsein Peters und Pauls zu sprechen — auch von ihnen sehen wir
nicht mehr als ihr 4uBeres Verhalten. Wisdom meint, die Frage « Gibt
es einen Gott?» habe mehr Ahnlichkeit mit der Frage « Ist dasschon?»

31



als mit der Frage « Gibt es den Virus Y?». Der eine, der die Landschaft
betrachtet, sagt «schén», «himmlisch», «géttlich»; der andere ge-
steht: ich sehe nichts. Der erste ermuntert ihn nun, die Sache mal
mehr so und so anzusehen, er rit ihm, dies und jenes mehr in Be-
tracht zu ziehen usw. Vielleicht bringt er auf diese Weise den anderen
schlieBlich dazu, die Landschaft auch schén zu finden. Keiner der
beiden weill mehr Fakten als der andere; die These «Es gibt einen
ordnenden Gott» teilt keine neue Information mit — ihr Effekt, meint
Wisdom, besteht darin, daB sie uns zu gréBerer Aufmerksamkeit
anstachelt in bezug auf das, was wir schon immer vor Augen haben.
Solche Thesen veranlassen uns, das, was wir schon kennen, nochmals
anzuschauen: vielleicht sechen wir dann — wie die Impressionisten —
etwas Neues in der Landschaft.

32



	John Wisdom : über den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie aus dem sprachanalytischen Denken

