
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 33 (1973)

Artikel: John Wisdom : über den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie
aus dem sprachanalytischen Denken

Autor: Brülisauer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883236

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


John Wisdom

(Über den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie aus dem

sprachanalytischen Denken)

von Bruno Brülisauer

Als Schüler von G. E. Moore und L. Wittgenstein ist John Wisdom
in England bekannter als im deutschsprachigen Raum; sein Name
wird hier eher selten gehört. Darin lag auch der erste Anstoß zum
vorliegenden Aufsatz. Ich möchte darin die Philosophie eines

vergleichsweise wenig bekannten Denkers der «Ordinary language
philosophy» nach einigen ihrer Hauptgedanken einmal vorstellen,
zum anderen soll damit etwas Besonderes gezeigt werden: nämlich
daß im Werke Wisdoms eine Deutung der Philosophie — sowohl der
traditionellen wie einer möglichen künftigen - sichtbar wird, die, wie
mir scheint, die historische Bedeutung der Philosophie adäquater
und das heißt vor allem auch positiver beschreibt als die meisten

Beurteilungen, die der Philosophie von Seiten der Sprachanalytiker
widerfahren sind. Wisdom kommt somit auch das Verdienst zu,
durch das Beispiel seines Werkes die sprachanalytische Schule als

ganze in ein günstigeres Licht - gegenüber deren Kritikern -
gerückt zu haben, indem er zeigt, wie aus demselben sprachanalytischen
Denkansatz, aus welchem die meisten Anhänger eine anti-metaphysische,

anti-philosophische Folgerung gezogen haben, ebenso eine

Einstellung hervorgehen kann, die in der Philosophie, speziell in der

Metaphysik, auch ein erkenntnisförderndes Moment zu entdecken
weiß. Philosophie - davon ist Wisdom überzeugt - hat nicht nur
Verwirrung gestiftet, sie hat ebenso die Erkenntnis gefördert. Wisdom
bemüht sich um eine Rehabilitierung der Philosophie aus dem

sprachanalytischen Denken heraus. Sein Werk enthält nicht eine

neue Lehre, seine Philosophie ist, wie die sprachanalytische
Philosophie im allgemeinen, eine Metaphilosophie. Es setzt sich zusammen
aus einer Reihe von Betrachtungen über den Sinn und die Funktion

1



philosophischer Behauptungen und Theorien.1 Gegen eine

Einordnung seines Denkens in eine der zeitgenössischen Schulen würde
Wisdom sich wehren. Er gehört nach geistiger Herkunft und
intellektuellem Milieu zur Philosophie der gewöhnlichen Sprache,
doch kommt für ihn hinzu, daß er stärker als jeder Vertreter dieser

Richtung beeinflußt worden ist durch die Literatur, die bildende
Kunst und durch die Psychoanalyse. Das bringt, darf man wohl

sagen, gewissermaßen von selbst eine mehr wohlwollende Beurteilung
der Metaphysik mit sich. Wisdoms Sprache ist luzid, stellenweise

grenzt sie ans Poetische, jedoch fällt die Anstrengung der systematischen

Ordnung dem zu, der über ihn referieren will. Das mag ein
Grund sein, weshalb Historiker und Kritiker sich scheuen, auf
Wisdom näher einzugehen2. Ihm selber schien wenig an einer

systematischen Darstellung seiner Gedanken gelegen zu sein; am
ehesten kann man seinen Aufsatz «Philosophical perplexity» dafür
nehmen. Sein Stil verrät einen Hang zur aphoristischen Kürze -
nicht so ausgeprägt wie derjenige Wittgensteins, aber wie diesem

haftet auch der Sprache Wisdoms einerseits das Genialische, anderseits

das Obskure an, wobei das in beiden Fällen nicht auf einen
unklaren Wortgebrauch, sondern mehr auf deren Vorliebe
zurückzuführen ist, in Andeutungen, provokanten Einzelthesen und teils
skurrilen Vergleichen zu reden - weshalb es dann freilich der Leser
nicht leicht hat, die Hauptlinien der Gedanken herauszusehen.

Bevor wir uns Wisdom im einzelnen zuwenden, sei in Kürze
versucht, die Stellung der sprachanalytischen Denker in der Geschichte
der Philosophie und ihre Deutung dieser Geschichte nach den

Hauptgedanken zu vergegenwärtigen; das wird uns zugleich an die

Stellung Wisdoms innerhalb der sprachanalytischen Richtung
heranführen.

1 John Wisdom ist in breiteren Kreisen durch seinen Aufsatz
«Philosophical Perplexity» bekannt geworden. Weitere Abhandlungen sind
zusammengefaßt in den zwei Sammelbänden « Philosophy and Psychanalysis »,
1953 Oxford, und «Paradox and Discovery», 1965 Oxford. Alle folgenden
Wisdom-Zitationen beziehen sich auf diese beiden Sammelbände (abgekürzt:
Ph + Ps/Par. + Dis).

2 Vgl. zum Beispiel mit «A critique of linguistic philosophy» by C. W. K.
Mundle, S. 3: «This book does not, however, purport to be an adequate
history of linguistic philosophy It ignores the (to me very) elusive thoughts
of Professor John Wisdom.»

2



I «The linguistic turn»

Die gängige Rede von der «Geschichte der Philosophie» erweckt
die Vorstellung einer Einheit des Gegenstandes. Wie man aber weiß,
fällt es schwer zu sagen, worin diese Einheit besteht. Um von der
«Geschichte» einer Sache reden zu können, scheinen zwei
Voraussetzungen gegeben sein zu müssen: 1.) ein identischer Gegenstand,
der sich geschichtlich entwickelt, und 2.) ein Ziel, woraufhin sich

dieser zubewegt. Man ist versucht zu sagen, im Falle der Geschichte
der Philosophie seien beide Voraussetzungen erfüllt: der identische

Gegenstand seien die philosophischen Probleme, das Ziel bestehe in
der Lösung dieser Probleme. Nun ist aber bekannt, daß die
Philosophen - nebst ihrer Uneinigkeit darüber, welche Probleme als

philosophische zu betrachten seien und welche nicht - seit jeher
uneinig gewesen sind über die Methode der Lösung der Probleme,
desgleichen über die zu erfüllenden Bedingungen, damit ein Problem
im einzelnen als gelöst betrachtet werden kann. Der mangelnde
Consensus über diese Grundlagenfragen erklärt u. a., warum die
Geschichte der Philosophie mehr den Eindruck gibt einer Anarchie
der Meinungen als den eines Erkenntnisfortschrittes.

Anderseits kennt die Geschichte der Philosophie nun zahlreiche
Versuche, diesem Skandalon der Philosophie ein Ende zu machen.
Das geschah allemal durch die Einführung einer neuen Methode,
wobei man jeweils glaubte, daß diese die Bedingung der Voraus-
setzungslosigkeit offensichtlich genug erfülle, daß sie mit dem
Consensus aller Philosophen wird rechnen und als Basis jeder künftigen
Diskussion wird gelten dürfen. Meist ging damit der Anspruch einher,
die Philosophie nunmehr in den Rang einer Wissenschaft erhoben zu
haben. Beispiele solcher Methoden-Ereignisse finden wir in
Descartes' Begriff der «klaren und distinkten Ideen»; in der
transzendentalen Methode Kants, in der Phänomenologie Husserls. Ein
Grund dafür, daß diese Methoden-Ereignisse in den vergangenen
drei Jahrhunderten sich immer dichter gefolgt sind, mag darin liegen,
daß für die Philosophen der Anblick der Diskrepanz zwischen der
in sich zerstrittenen Philosophie einerseits und der bewundernswürdig
fortschreitenden Naturwissenschaften anderseits zunehmend

unerträglicher wurde; sie hatten alles Interesse daran, eine vergleichbare

Consensusgrundlage zu schaffen.

Wie wir heute rückblickend feststellen müssen, haben alle diese

3



Methoden eine wichtige Voraussetzung nicht erfüllt, nämlich die der
Voraussetzungslosigkeit. Zwar kann das nicht verwundern - läßt
sich post festum klug bemerken-, denn um zu wissen, welche Methode
die richtige ist, bedarf es bereits einer vorgängigen Erkenntnis
bestimmter Eigenschaften des Gegenstandes dieser Methode. Sie bildete

jeweils die nicht zu umgehende Voraussetzung. Und weil die Methoden
immer auf bestimmten Voraussetzungen gründeten, haben sie nicht
zu dem erwünschten Consensus geführt, denn jede Methode
provozierte ihre Opponeneten, die, weil sie von anderen Voraussetzungen
ausgingen, eine andere Methode vorschlugen.

Auf der einen Seite wäre es nun aber unberechtigt, daraus zu
folgern, die Philosophie hätte keine Fortschritte gemacht. Gerade
diese wiederholt stattgefundenen Methoden-Neubeginne haben

maßgeblich dazu beigetragen, daß die philosophischen Begriffe,
Unterscheidungen, Abgrenzungen dadurch differenzierter geworden
sind. Diese Differenzierung bedeutet einen nicht zu übersehenden

Fortschritt. Zwar folgt daraus nicht, daß dadurch auch die konkreten
Probleme gelöst werden - nicht einmal, daß die Probleme sich
dadurch verringert haben —, aber viele Probleme sind auf diese Weise

«durchsichtiger» geworden. Wer heute noch Platoniker ist, verwirft
die Hälfte dessen, was Piaton behauptet hat; wer heute Empirist ist,
weiß genug Punkte anzuführen, wo er Hume nicht mehr folgen kann.
Es gibt gewisse philosophiegeschichtliche Entwicklungen, die
irreversibel und in diesem Sinne als Fortschritt zu bezeichnen sind.

Auf der anderen Seite kann dieser als zunehmende Differenzierung
der Begriffsapparatur aufgefaßte Fortschritt nicht darüber
hinwegtäuschen, daß noch heute eine große Zahl von Problemen ungelöst
fortbesteht. Jedenfalls ist uns bis jetzt nicht die Genugtuung zuteil
geworden - wie sie der Naturwissenschafter kennt -, daß wir klar
feststellen könnten : die und die Probleme sind gelöst, zu lösen brauchen

wir fortan bloß noch jene und jene. Man kann sich gelegentlich
des Eindrucks nicht erwehren, dem Philosophen bleibe heutzutage
nicht mehr zu erwarten als die Sisyphosarbeit, die alten Fragen nur
neu zu formulieren und so der nächsten Generation als «heißes

Eisen» weiterzureichen. Der Erfolg, der darin bestünde, daß der
Mensch heute durch philosophische Fragen weniger gepeinigt wäre -
als vor der langen Geschichte ihrer Lösungsversuche - ist
ausgeblieben. Dieses Erlebnis der Erfolglosigkeit philosophischer Denkarbeit

hat eine zutiefst frustrierende Wirkung. Der Vergleich mit den

4



«auf der anderen Seite» stetig fortschreitenden Wissenschaften, wie
er dem Philosophen seit spätestens der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts einfach aufgedrungen wurde, hat in diesem Jahrhundert zu
einer fast schon traumatischen Belastung geführt. Es mag sein, daß

jene das weniger so empfinden, nach deren Auffassung von
Philosophie diese schon von der Sache her nicht mit der Betrachtungsweise
der Wissenschaft kollidieren kann - so die Anhänger der
Existenzphilosophie, der Phänomenologie, der kritischen Gesellschaftstheorie

-, jedoch den Analytikern unter den Philosophen war die

Omnipräsenz der Wissenschaft eine Herausforderung, die sie nicht
nur zu einer erneuten Selbstkritik, in ihrer Tätigkeit als Philosophen,
genötigt hat, sondern auch die Art dieser Selbstkritik radikaler hat
erscheinen lassen als das in geschichtlich früheren Versuchen einer
Methoden-Wende der Fall gewesen ist. Das führte in der Zeit um
und kurz nach der Jahrhundertwende zu dem berühmten «linguistic
turn» - wie Gustav Bergmann die Hinwendung zur sprachanalytischen

Methode bezeichnet hat.
Die sprachanalytische Methode ist sowenig wie die früheren

Methoden voraussetzungslos. Aber gegenüber diesen hat sie den

Vorzug, daß ihre Voraussetzungen jedermann vertraut und gewissermaßen

nicht anders als akzeptiert werden können. Denn während
im Fall von Descartes' Begriff der «klaren und distinkten Ideen» oder
Kants transzendentalen Anschauungsformen und Kategorien oder
Husserls Begriff des «reinen Bewußtseins» Zweifel berechtigt sind,
ob es dergleichen Dinge überhaupt gibt und inwiefern im Zusammenhang

damit eine allgemeingültige Methode geschaffen werden kann,
ist gegenüber der sprachanalytischen Methode ein ähnlicher Zweifel
gegenstandslos: die Sprache ist eine augenfällige Tatsache, und es

kann niemand leugnen, daß auch philosophische Fragen und Lösungen

notgedrungen in einer bestimmten Sprache erfolgen. Das Vokabular

und die Grammatik einer Sprache bilden eine nicht
hintergehbare Voraussetzung sowohl in dem Sinne, daß die Formulierung
philosophischer Gedanken dadurch erst ermöglicht, als auch in dem
anderen Sinne, daß sie dadurch auch beschränkt wird. In der Sprache
hat man ein neues «Hintergrundphänomen» entdeckt, dessen Funktion

als Bedingung der Möglichkeit aller Erkenntnis unmittelbar
einleuchten dürfte. Die Idee, die philosophischen Probleme aus dem

Blickpunkt der Sprache erneut zu überprüfen, übt auch eine gewisse
Faszination aus. Die fast begeisterte Hinwendung zur Sprache, die

5



man in den letzten Jahrzehnten zunehmend hat beobachten können,
scheint indes noch einen besonderen Grund zu haben. Der « linguistic
turn» macht den Eindruck eines instinktsicher gewählten
Defensivmanövers der Philosophen, womit sich diese endlich wirkungsvoll
gegen den alten Vorwurf wehren können, sie beherrschten keine

Wissenschaft, kein Handwerk, keine Technik. Gegen diesen Vorwurf
bietet die Sprache erstmals einen gewissen Rückhalt. In der Sprache
ist jedermann gewissermaßen zuhause. Hier beherrscht auch der

Philosoph eine Art Handwerk, er ist hier endlich nicht mehr bloß
Laie. Die Sprache, verstanden als der faktisch gehandhabte
Sprachgebrauch, ist vor allem auch ein empirisches Faktum. Nachdem die

Psychologie und die Soziologie - die geschichtlich letzten in der
Reihe der Ablösungen der Einzelwissenschaften von der Philosophie -
die Philosophie noch des vorletzten Restes empirischer Fakten
beraubt und für sich beschlagnahmt haben, sehen viele Philosophen nun
im Sprachgebrauch den einzig noch verbleibenden Rest empirischer
Fakten, wo sie ihren spekulativen Höhenflug an der Erde festmachen
können.

Die Sprachanalytiker unter den Philosophen vertreten -
vereinfachend gesagt - die Ansicht, daß die philosophischen Probleme
solche Probleme sind, die sämtlich (der radikale Anspruch) oder
wenigstens zum Teil (die gemäßigte Linie) gelöst bzw. aufgelöst
werden können
entweder 1.) durch eine Reformierung der natürlichen Sprache zu

einer logisch korrekteren Idealsprache, in der sich

philosophische Fragen nicht mehr formulieren lassen

oder 2.) durch eine Restaurierung der natürlichen Sprache in
dem Sinne, daß gilt: wer die Sprache so gebraucht, wie
sie als Commonsense-Umgangssprache gesprochen wird,
und von deren Regeln nicht abweicht (es sei denn unter
der expliziten Angabe der abweichenden Regel), für
den können sich philosophische Probleme gar nicht
stellen.

Der frühere Carnap und die logischen Empiristen, die den ersten

Weg beschritten haben, behaupteten, die grammatikalische Syntax
der Umgangssprache sei logisch fehlerhaft und, was ihren Bestand

an Regeln angeht, unvollständig; so verdecke sie z. B. den Unterschied

zwischen formaler und inhaltlicher Redeweise und begünstige
dadurch die Formulierung von metaphysischen Scheinsätzen. Für sie

6



ergab sich daraus die Aufgabe der Konstruktion einer logisch
korrekteren Sprache, in der grammatikalische Syntax und logische
Syntax übereinstimmen. Eine solche Idealsprache, war die Meinung,
enthielte dann genug Regeln, die verhindern, daß in ihr metaphysische

Sätze ausgedrückt werden können. Der spätere Wittgenstein und
die Anhänger der Philosophie der gewöhnlichen Sprache beschritten
den anderen Weg. Nach ihrer Auffassung entstehen die philosophischen

Probleme nicht deshalb, weil die Umgangssprache zu wenig
Regeln enthielte und so zuviel Raum für falsche Freizügigkeit böte —

sie enthält für ihre Zwecke durchaus genügend viele Regeln -, sondern
sie entstehen dadurch, daß jemand von den Regeln der Umgangssprache

abweicht und diese sozusagen mutwillig mißbraucht. Gegen
die natürliche d. h. geschichtlich überlieferte Sprache sind keine
Einwände zu erheben, solange sie richtig, d. h. aufgewöhnliche Weise
verwendet wird. Die Aufgabe besteht hier darin, den normalen
Gebrauch der natürlichen Sprache wieder herzustellen — mit der
Zuversicht, daß damit die philosophischen Probleme von selbst
verschwinden. Die normal gebrauchte Umgangssprache rückt damit in
den Rang einer Art Idealsprache.

Die sprachanalytische Philosophie unterscheidet sich in einem
Punkt entscheidend von der traditionellen Philosophie. Während
früher die Einführung einer neuen Methode die traditionellen
Probleme mehr oder weniger unverändert gelassen hat in dem Sinne,
daß diese als solche wenigstens ernstgenommen wurden, und man in
der neuen Methode ein Mittel erwartete, womit sie sachlich besser

gelöst werden würden, bestreiten die Sprachanalytiker rundweg die

Sinnhaftigkeit dieser Probleme. Philosophische Probleme sind keine
echten Probleme, ihre «Lösung» kann nur bedeuten, daß sie zum
Verschwinden gebracht werden, nämlich dadurch, daß gezeigt wird,
daß sie schon in der Fragestellung unsinnig sind. Die über Jahrhunderte

wiederholt stattgefundene Selbstkritik der Philosophen hat sich

im «linguistic turn» nicht nur exemplarisch noch einmal vollzogen,
sondern gleichsam überschlagen zum Schaden der Sache selbst: die

Philosophie richtet sich erstmals methodisch gegen sich selbst und
arbeitet in einer paradoxen Form von Redlichkeit an ihrer eigenen
Auflösung. Philosophie hat sich verdünnt zur Metaphilosophie —

eine verbissene Besinnung über die Gründe der «Verhexung unseres
Verstandes durch die Mittel unserer Sprache», als was sie jetzt
rückblickend ihre eigene Geschichte diagnostiziert. In Gering-

7



Schätzung des kulturellen Wertes, der den philosophischen Problemen
seit jeher als den schwierigsten, aber ebenso würdigsten des menschlichen

Geistes in der Tradition zugekommen ist, erkennt man ihnen
jetzt nur noch die mindere Bedeutung zu - von Symptomen.
Philosophische Probleme sind keine Probleme, sondern Symptome einer
sprachlichen Verwirrung. Ein philosophisches Problem lösen, sagt
Wittgenstein, heißt eine Krankheit kurieren.

Dies ist zumindest der Eindruck, den man gewinnt aus Wittgensteins

«Philosophischen Untersuchungen». Zwei Stellen daraus mögen
in Erinnerung gerufen werden. «Wir wollen nicht das Regelsystem
für die Verwendung unserer Worte in unerhörter Weise verfeinern
oder vervollständigen. Denn die Klarheit, die wir anstreben, ist

allerdings eine vollkommene. Aber das heißt nur, daß die
philosophischen Probleme vollkommen verschwinden sollen ,»3 «Was
ist dein Ziel in der Philosophie? - Der Fliege den Ausweg aus dem
Fliegenglas zeigen.»4 Es muß nun aber eingeräumt werden, daß

Wittgensteins extreme Position nicht von allen Sprachanalytikern
geteilt wird. Garnap und die logischen Empiristen hatten von Anfang
an ein stärker systematisches Interesse an Logik, Semantik und
Wissenschaftstheorie. Sie erkannten darin ihre neue konstruktive
Arbeit und fragten wenig danach, ob es sich dabei um eine
philosophische oder nicht-philosophische Angelegenheit handle. Selbst

unter den führenden Denkern der Philosophie der gewöhnlichen
Sprache hatten sowohl Ryle wie Austin ein mehr positives Verhältnis
zur Philosophie als Wittgenstein es hatte. Für die beiden Oxfordianer

mag der Grund dafür auch darin liegen, daß sie von Aristoteles, dessen

Tradition in Oxford seit jeher mächtiger war als etwa in Cambridge

- wo Piaton vorherrschte -, und dessen Flang zur Gelehrsamkeit und
Systematik von ihrer akademischen Ausbildung her mehr beeinflußt

waren. Jedenfalls bekundeten sie ein ebenso wissenschaftliches wie

philosophisches Interesse an der Sprache um ihrer selbst willen,
unabhängig - im Unterschied zu Wittgenstein - von einer

antimetaphysischen, therapeutischen Absicht. Für Wittgenstein anderseits

mag bestimmend gewesen sein, daß er in Cambridge gelehrt hat,
am Ort von G. E. Moore. Moore bemerkt über sich selbst in seiner

Autobiographie : «I do not think that the world or the sciences would

3 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Nr. 133.
* a.a.O. Nr. 309.

8



ever have suggested to me any philosophical problems. What has

suggested problems to me is things which other philosophers have
said about the world or about natural science». Obgleich Wittgenstein

einen entscheidenden Impuls zur Philosophie von der Mathematik

erhalten hat, charakterisiert Moores Selbstbekenntnis zu einem

guten Teil auch ihn. Danebst war Wittgensteins Verhältnis zur
Philosophie ein speziell persönliches, eine Art Haßliebe, die den

zwiespältigen Eindruck erklären hilft, den man von den
«Philosophischen Untersuchungen» erhält: auf der einen Seite ein bewußter
Destruktivismus der philosophischen «Atmosphäre», auf der anderen
Seite der Eindruck, daß hier der philosophische Geist - überfordert von
der wachsenden Komplexität der Probleme - sozusagen wider seine gute

Absicht « müde geworden ist» und diesen Rückzug drapiert mit dem

genialen Gedanken einer Reduktion aufdie Grammatik der Sprache.
Von den Einwänden, die gegen Wittgenstein vorgebracht worden

sind, möchte ich nur drei herausheben; es sind zugleich die drei
Punkte, worin sich Wisdom von Wittgenstein absetzt.

Der erste Einwand richtet sich gegen Wittgensteins Absicht, die

philosophischen Probleme vollkommen verschwinden zu machen.
Die Abschaffung philosophischer Probleme setzt voraus, daß sich

philosophische Probleme, bzw. Sätze deutlich abgrenzen lassen von
nicht-philosophischen. Jedoch ist die Möglichkeit scharfer Abgrenzungen

gerade vom Denken Wittgensteins selbst her nicht gegeben.
Der zweite Einwand mag an eine Stelle in den «Philosophischen

Untersuchungen» anknüpfen: «Diese (die philosophischen Probleme)
sind freilich keine empirischen, sondern sie werden durch eine
Einsicht in das Arbeiten unserer Sprache gelöst, und zwar so, daß dieses

erkannt wird: entgegen einem Trieb, es mißzuverstehen.»5 Die
Frage bleibt bei Wittgenstein offen, was für ein Trieb das denn sei;
eine genauere Analyse suchen wir bei ihm vergebens, wenngleich
davon viel abhängt in bezug auf die Gültigkeit seiner These von der

grammatischen Lösbarkeit aller philosophischen Probleme. Wenn
nämlich gesagt wird, unsere Neigung, die Sprache zu mißbrauchen,
hätte ihre Ursache in einem Trieb, dann liegt die Vermutung nahe,
daß diesem auch sachliche Motive zugrundeliegen, daß also die
Ursache philosophischer Fragen auch in etwas Nicht-Sprachlichem
zu suchen ist.

6 a.a.O. Nr. 109.

9
2 Studia Philosophica XXXIII



Der dritte Einwand mag wiederum an eine Stelle anknüpfen: «Die
Philosophie darf den tatsächlichen Gebrauch der Sprache in keiner
Weise antasten, sie kann ihn am Ende also nur beschreiben. Denn sie

kann ihn auch nicht begründen. Sie läßt alles wie es ist. ,»6 Wenngleich

man zögert, Wittgenstein zu unterstellen, er hätte die
Tatsache des geschichtlichen Sprachwandels übersehen, scheint diese

Stelle doch den Eindruck zu begünstigen, ihm sei es an der
Wiederherstellung eines Normalzustandes der Sprache gelegen, der künftig
unwandelbar sein soll. Dem Philosophen wird hier jede
sprachschöpferische Regung ausgeredet. Es fragt sich nun aber, ob die
Tatsache des geschichtlichen Sprachwandels nicht grundsätzlich für
jene Leute - jedenfalls nicht gegen sie - spricht, welche die Sprache
z. B. anläßlich philosophischer Probleme haben bewußt reformieren
wollen. Da man nicht leugnen wird, daß die durch die geschichtliche
Entwicklung erfolgten Reformen die Ausdrucksmittel der Sprache
verfeinert und so für Erkenntniszwecke besser geeignet gemacht
haben, leuchtet nicht ein, weshalb nicht auch bewußt unternommene
Reformen - im bescheidenen Ausmaß z. B. von Bedeutungsdehnungen,

Metaphern, Vergleichen - erkenntnisfördernd sein können -
eine Überzeugung, von der die Dichter immer gelebt haben.

Wisdom hat diese drei Einwände, soweit ich beurteilen kann,
nirgends selbst geäußert, jedoch markieren sie der Sache nach recht

gut seine veränderte Position gegenüber Wittgenstein. Was den ersten
Punkt angeht, hält Wisdom - wie Wittgenstein - eine Abgrenzung
zwischen philosophischen und nicht-philosophischen Sätzen für
unmöglich, jedenfalls für willkürlich. Es gibt Ähnlichkeiten in dieser
oder jener Hinsicht, der Übergang von Philosophie zu Nicht-Philosophie

ist fließend. Wisdoms Charakterisierung der philosophischen
Sätze als «verbale Vorschläge/Empfehlungen» (siehe unten) trifft
nicht nur diese, sondern auch nicht-philosophische Sätze; als

Abgrenzungskriterium taugt sie insofern nichts. Philosophische Sätze

sind für Wisdom einfach solche, die in der Tradition dafür gelten -
eine historische Definition oder, wenn man will, eine «Bibliotheksdefinition»

von Philosophie, von der im übrigen auch Wittgenstein
ausgeht. Die in diesem Sinne philosophischen Sätze, meint Wisdom,
haben nun in vielen Fällen eine bis an die Grenze der Ununterscheid-
barkeit gehende Ähnlichkeit mit teils poetischen Äußerungen, teils

6 a.a.O. Nr. 124.

10



Aussagen, wie sie die Theorie der Psychoanalyse enthält. Man kann
nicht bestreiten, daß Aussagen aus diesen Bereichen zumindest zum
Teil auch einen Erkenntniswert haben, obschon ihnen nicht der
Status von wissenschaftlichen Aussagen zukommt, z. B. weil sie - so

Karl Popper - dem Falsifikationskriterium nicht genügen. Erkennt
man aber ihnen, bzw. einem Teil von ihnen, einen Erkenntniswert zu,
dann ist eine pauschale Verwerfung der philosophischen Sätze als

kognitiv sinnlose Sätze allein deshalb unmöglich, weil der Übergang
von diesen zu jenen eben fließend ist.

Was den zweiten Punkt angeht, besteht für Wisdom kein Zweifel,
daß dem Trieb, der uns - gemäß Wittgenstein - nötigt, von der
normalen Sprache abzuweichen, auch eine sachliche Motivation
zugrundeliegt. Philosophen, meint er, sind Leute, welche die

Umgangssprache zu Recht ungenügend finden, weil sie Ähnlichkeiten

verbirgt, wo welche bestehen (in der Wirklichkeit), und Ähnlichkeiten

suggeriert, wo Unähnlichkeiten bestehen. Die Umgangssprache
ist vergleichbar einem Netz, dessen Maschen uns die Dinge durch ein
bestimmtes Klassifikationsgitter sehen lassen. Jede davon
abweichende Sprache - die des Chemikers, die Hegels, die Rilkes - stellt
ein anderes Netz dar. Es scheint, nur alle Sprachen zusammen
vermögen die Schranken des Vokabulars und der Syntax der je einzelnen

Sprache zu durchbrechen in Richtung auf eine optimal adäquate
Beschreibung der Wirklichkeit. Wisdom sieht in der philosophischen
Terminologie eine gegenüber der Sprache der Wissenschaften und

derjenigen der Poesie gleichwertige Möglichkeit, die Wirklichkeit mit
ihren Ordnungen, Relationen, faktischen Nuancen erfassen zu helfen.

Was schließlich den dritten Punkt angeht, macht Wisdom geltend,
daß es zum Geschäft gerade des Philosophen gehöre, und darin eine

gute Forderung liege, «den tatsächlichen Gebrauch der Sprache
anzutasten». Das folgt aus Wisdoms Stellung zum zweiten Punkt.
Ähnlich dem Dichter, ist der Philosoph ein Sprachschöpfer, denn der
Ausdruck dessen, was seine Reflexion an neuen Einblicken in die
Wirklichkeit ergibt, bedarf auch einer neuen Sprache. Es ist nicht die

Aufgabe des Philosophen, eine insgesamt neue, logisch korrektere
Sprache zu konstruieren, es genügt, wenn er die bestehende

Umgangssprache reformiert mittels einzelner Wortinnovationen,
Bedeutungserweiterungen, Metaphern, Vergleichen - kurz: mittels
eines neuen Stils. Wittgensteins Argument «Wird denn dieses Wort
in der Sprache, in der es seine Heimat hat, je tatsächlich so ge¬

ll



braucht?»7 scheint dem zu widersprechen, jedoch würde Wisdom
ihm entgegenhalten, daß es, verstanden als Forderung, bei strenger
Befolgung den Erkenntnisprozeß stillegen würde. Gegen Wittgensteins

Programm «Wir führen die Wörter von ihrer metaphysischen
wieder auf ihre alltägliche Verwendung zurück»8 bemüht sich

Wisdom, auf das Gute hinzuweisen, das darin liegt, die Wörter
gelegentlich umgekehrt von ihrer alltäglichen auf eine metaphysische

Verwendung überzuführen. Was das genauer bedeutet, wird im
folgenden gezeigt. Einem falschen Eindruck mag aber schon hier
begegnet werden. Wisdoms Begriff von Philosophie bedeutet nicht
eine Annäherung an die traditionelle Metaphysik, und zwar einfach
deshalb nicht, weil gemäß ihm die logische Funktion von Sätzen

nicht in der Deskription von Tatsachen - empirischen oder
nichtempirischen - besteht, sondern in dem minderen Anspruch, als

«verbal recommendations» zu wirken.
Aufschlußreich für Wisdoms Verhältnis zu Wittgenstein im

allgemeinen sind zwei Stellen in seinem Aufsatz «Philosophical
Perplexity», sie heben besser die Schwerpunkte ihrer Beziehung hervor.

«. I can hardly exaggerate the debt I owe to him and how much
of the good in this work is his-not only in the treatment of this
philosophical difficulty and that but in the matter of how to do
philosophy ,»9. Dagegen an einer anderen Stelle: «But he too much
represents them (d. philosophischen Theorien) as merely symptoms
of linguistic confusion. I wish to represent them as also symptoms of
linguistic penetration. Wittgenstein gives the impression that
philosophical remarks either express puzzlement or if not are remarks
such as Wittgenstein himself makes with a view to curing puzzlement.
This naturally gives rise to the question. If the proper business of
philosophy is the removal of puzzlement, would it not be best done by
giving a drug to the patient which made him entirely forget the
statements puzzling him or at least lose his uneasy feelings?»10

Wittgenstein hat den «Traktatus» geschlossen mit dem Satz «Wovon man
nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen». Ihm stellt
Wisdom am Ende von «Philosophical Perplexity» den Satz entgegen:

7 a.a.O. Nr. 116.
8 ebda.
0 Ph + Ps. S. 36 Anm.

10 Ph + Ps. S. 41.

12



«Philosophers should be continually trying to say what cannot be

said.»

II. «Paradox and Discovery»

Wisdom hält drei mögliche Arten von Problemen auseinander:

Empirische Probleme: Streitfragen werden beigelegt durch Beobachtung,

Experiment. Empirische Aussagen sind entweder wahr oder
falsch.

Logische Probleme: Streitfragen werden beigelegt durch Verweis auf
Regeln (Bedeutungsregeln, Syntaktische Regeln, Schlußregeln).
Regeln nennen wir gültig oder ungültig. Logische Aussagen, die

Folgerungen darstellen, nennen wir richtig oder unrichtig. Doch
pflegen wir, einem gängigen Sprachgebrauch folgend, auch logische
Aussagen, z. B. mathematische Sätze, wahr oder falsch zu nennen.

Philosophische Probleme: Streitfragen können weder durch Verweis
auf empirische Tatsachen noch durch Regeln beigelegt werden, sie

stellen vielmehr einen «Konflikt» dar zwischen einer konventionellen
und einer unkonventionellen Sprechweise. Sie werden beigelegt durch
einen Entscheid - für die eine oder die andere Sprechweise.
Philosophische Aussagen haben die logische Funktion von verbalen
Vorschlägen/Empfehlungen mit der nicht-verbalen Absicht, dadurch
die «Sachen selbst» in einer neuen Ordnung sehen zu lassen. In
dieser Funktion sind sie weder wahr noch falsch, sie können nur
gebilligt oder mißbilligt werden. -Das bedarfgenauerer Ausführungen.

Wisdom folgt hier der logisch empiristischen Klassifikation. Die
dazu in Parallele stehende Einteilung der Aussagearten sähe wie folgt
aus:
la) Aussagen über empirische, nicht-sprachliche Tatsachen

lb) Aussagen über empirische, sprachliche Tatsachen •

^ ^ ^
2) Logisch notwendige Aussagen
3) Philosophische Aussagen
Mit den Positivisten stimmt Wisdom überein in der Feststellung,
daß 3) Aussagen betrifft, deren Charakteristikum im Unterschied
zu denen unter 1) und 2) darin liegt, daß sie nicht das sind, was sie

zu sein vorgeben: es sind Sätze in der syntaktischen Form von
Tatsachenaussagen; darin besteht aber nicht ihre logische Funktion,
diese muß vielmehr in etwas anderem — worin auch immer — gesucht
werden. Wenn die Positivisten die philosophischen Aussagen kurzer-

13



hand «sinnlos» genannt haben, so meinten sie damit zunächst nicht
mehr als «kognitiv sinnlos» oder «deskriptiv sinnlos»; ein anderer
Sinn dieser Aussagen interessierte sie nicht. Eines stand für sie fest:

der Sinn dieser Aussagen, ihre logische Funktion - wenn ihnen
überhaupt eine zukommt - liegt nicht an der syntaktischen Oberfläche;
damit er offenbar wird, muß er gedeutet werden; er ist das Ergebnis
einer Interpretation. In dieser Interpretation hebt sich nun Wisdom

von den Positivisten, auch von den meisten Analytikern und
Wissenschaftstheoretikern, die sich nicht zu den letzteren rechnen, ab.
Gemäß seiner Interpretation haben philosophische Sätze aufgrund
ihrer tieferliegenden logischen Funktion sehr wohl auch einen
Erkenntniswert - bloß nicht in dem Sinne, wie ihre syntaktische Form
es nahelegt. Bevor wir uns Wisdoms Interpretation zuwenden, dürfte
es interessieren, welche Interpretationen die philosophischen Sätze

durch jene Denker innerhalb der analytischen Richtung erfahren

haben, von denen Wisdom sich mit der seinen bewußt absetzt.

Gemäß einer ersten Interpretation - man kann sie die emotivi-
stische nennen — stellen philosophische Aussagen nichts anderes als

subjektive Gefühle dar, die ihrerseits zu verstehen sind als Reaktionen
auf begriffliche Konflikte, theoretische Dilemmas und aporetische
Situationen, die sich in Bereichen nicht-philosophischer Erkenntnisprobleme

einstellen. Dabei kann das bedeuten, daß sie deskriptive
Berichte über Gefühle darstellen — philosophische Sätze wären dann
empirische Tatsachenaussagen —, oder daß sie als eine Expression von
solchen zu verstehen sind. In beiden Fällen kommt ihnen jedenfalls
keine objektive Gültigkeit zu. Eine günstigere Beurteilung erfahren
sie in einer anderen Interpretation, in derjenigen von Karl Popper,
wobei hier zu bemerken ist, daß Popper «Philosophie» und
«Metaphysik» an den meisten Orten synonym verwendet. Popper erkennt
ihnen einen erkenntnisfördernden Effekt zu im wissenschaftlichen

Erkenntnisprozeß; sie können, im günstigen Fall, die Funktion
fruchtbarer Hypothesen erfüllen. Jedoch sind sie von den
wissenschaftlichen Aussagen streng zu unterscheiden, denn im Gegensatz

zu diesen sind philosophische Aussagen nicht falsifizierbar; sie stellen

deshalb, für sich genommen, noch keine Erkenntnis dar. Philosophie,
gemäß Poppers Auffassung, spielt gewissermaßen die Rolle einer
«ancilla seientiae». Das Parade-Beispiel einer dritten, der eigentlich
positivistischen Interpretation bietet A. J. Ayer. Es gilt dabei zu
unterscheiden zwischen seiner Deutung der traditionellen Meta-

14-



physik und seiner Auffassung von der modernen, logisch-analytischen
Philosophie. In bezug auf den traditionellen Metaphysiker sagt er:
«As his Statements have no literal meaning, they are not subject to

any criteria of truth or falsehood : but they may still serve to express,
or arouse, emotion, and thus be subject to ethical or aestetic
standards».11 In bezug auf den logisch-analytischen Philosophen, worin er
nicht nur seine eigene, sondern auch die Rolle jedes künftigen
Philosophen sieht, sagt Ayer: «For the philosopher, as an analyst, is not
directly concerned with the physical properties of things. He is

concerned only with the way in which we speak about them. In other
words, the propositions of philosophy are not factual, but linguistic in
character-that is, they do not describe the behaviour of physical, or
even mental, objects; they express definitions, or the formal
consequences of definitions. Accordingly, we may say that philosophy is a

department of logic. »12 In dieser dritten Interpretation ist eine

Annäherung zu beobachten zu Wisdom, allerdings nur in einer
bestimmten Hinsicht, darin nämlich, daß auch Ayer die logische
Funktion philosophischer Sätze in einer Präskription sieht - was
Definitionen als Bedeutungsregeln ja darstellen.

Wisdoms Zustimmung wie seine Bedenken gegenüber Ayers
Auffassung werden deutlich aus einer seiner Äußerungen: «What it has

taken us a long time to grasp is that metaphysical questions which
sound so matter-of-fact arn't, but are more like question of logical
analysis and may be called questions of analysis if we don't insist that
there can't be analysis without definition» «At the time he wrote
'Language, Truth and Logic' Ayer was like many of us over-
fascinated by the definition model, exemplified in 'that paradigm of
philosophy, Russell's theory of descriptions'.»13 Wisdoms
Interpretation philosophischer Sätze als «verbal recommendations» gibt
zwar zu erkennen, daß auch er ihre logische Funktion in einer

Präskription sieht, darin also, eine neue Bedeutungsregel vorzuschlagen,

aber im Unterschied zu Ayer verbindet Wisdom damit nur den
milderen Anspruch einer «Empfehlung» und nicht, wie das Wort
«Definition» eher schon mitklingen läßt, den einer «Verpflichtung».
Ferner betont Wisdom immer wieder, philosophische Bedeutungs-

11 A. J. Ayer, Language, Truth and Logic, 18. Aufl. 1970, S. 44.
12 a.a.O. S. 57.
18 Ph + Ps. S. 231.

15



innovationen hätten das Ziel, auf verborgene Beziehungen in den
«Sachen selbst» aufmerksam zu machen, und das eben dort, wo
Definitionen im strengen Sinn fehlgeschlagen haben. Im übrigen
würde Wisdom in Ayers Charakterisierung philosophischer Sätze

jene Eigenschaft vermissen, die für ihn entscheidend ist: die
nichtverbale Pointe, die philosophische Sätze immer auch haben.
Sprachinnovationen kommt der nicht-sprachliche Effekt zu, in den Dingen
selbst eine neue Ordnung sehen zu lassen.

Es ist jetzt Zeit, auf Beispiele überzugehen. Wisdom hat seine

Beispiele so gewählt, daß nicht der falsche Eindruck entstehen kann, wir
würden solchen Sätzen, die von ihrer syntaktischen Form her

Tatsachenaussagen darstellen, deren logische Funktion aber in verbalen

Vorschlägen liegt, nur in der Philosophie begegnen. Es handelt sich

dabei um ein in der Sprache, besonders in der Poesie, weitverbreitetes
Stilmittel. Im folgenden sei zuerst eine Gruppe von nicht speziell

philosophischen Beispielen aufgeführt. Darauf folgen dann Beispiele

von philosophischen Thesen.

Jemand äußert «Sie hat das Gesicht ihrer Mutter». Buchstäblich

genommen ist die Äußerung nicht nur falsch, sondern paradox : wie
kann einer das Gesicht eines anderen haben? Anderseits hat der Satz

seinen guten Sinn, man darf ihn bloß nicht buchstäblich nehmen.
Und zwar ist dieser Sinn nicht identisch mit dem des Satzes «Ihr
Gesicht hat große Ähnlichkeit mit dem ihrer Mutter». Hätte der
Betreffende nur das sagen wollen, hätte er es in diesen Worten gesagt.
Offenbar wollte er aber mehr sagen als das. Entscheidend ist, daß
dieser spezifisch neue Sinn nicht anders als so — nämlich paradox —

hat ausgedrückt werden können. Ein ähnliches Beispiel stellt die

Behauptung dar «Alle Menschen sind Neurotiker». Die Behauptung
ist übertrieben, wörtlich genommen wäre sie zu widerlegen. Anderseits

will der Psychologe damit zunächst nicht mehr sagen, als daß
die Grenzen zwischen Neurotikern und psychisch Gesunden schwer

zu ziehen sind. Daß er das nicht in eben diesen einfacheren Worten
gesagt hat, mag daran liegen, daß er beabsichtigt, daß diese Einsicht
beim Hörer auch haften bleibt - was weniger zu erwarten wäre, hätte

er es nicht in dieser Übertreibung gesagt. Es mag hinzukommen, daß

er nebst der Tatsache des fließenden Übergangs auch darauf
hinweisen will, daß das Verhalten der im übrigen offensichtlich Gesunden

dem der Neurotiker in manchen Punkten gleichsieht. Ein weiteres

Beispiel: jemand kommt nach langem Nachdenken zur Erkenntnis

16



und sagt «Jeder Mensch ist allein». Umgangssprachlich gemessen
spricht er damit einen Unsinn. Aber da liegt wiederum nicht die
Pointe. Der Satz will nicht wörtlich verstanden sein, und dann
verstehen wir seinen Sinn sehr wohl. Der spezifisch neue Sinn entsteht
durch die Überlagerung zweier Bedeutungen im selben Wort : das Wort
« allein » wird einmal in einem ungewöhnlichen, erweiterten Sinne
verwendet, zum andern schwingt darin zugleich die gewöhnliche, engere
Bedeutung mit. Beispiele ähnlicher Art finden sich noch und noch.
Jemand meint «Alle Menschen sind Brüder». X tröstet Y über seine

schizophren gewordene Frau mit den Worten «Das ist nicht mehr
Silvia». Jesus sagte: «Ich habe gehört, daß von alter Zeit her gilt:
Du sollst keinen Ehebruch begehen. Aber ich sage euch, daß wer immer
nach einem Weibe schaut und ihrer begehrt, der hat bereits Ehebruch
begangen mit ihr im Herzen». Wer so spricht, stößt den gemeinen
Mann vor den Kopf, denn nach dessen Verstände handelt es sich hier
nicht um Ehebruch. Wisdom meint dagegen, daß das, was Jesus

damit getan hätte, zunächst nicht mehr sei als ein verbaler Vorschlag.
In Wirklichkeit allerdings hätte Jesus damit nicht nur die Sprache, er
hätte auch den Menschen zu verändern versucht. Die Wirkung dieses

Verbalvorschlags ist also auch tiefer zu suchen: er könnte z. B. die
menschliche Fähigkeit zur Selbstanalyse, ihre Bereitschaft,
Forderungen an sich selbst zu stellen, fördern helfen.

Was allen angeführten Beispielen gemeinsam ist : was zur Erkenntnis,

die sie ausdrücken wollen, geführt hat, sind weder empirische
Fakten noch irgendwelche Deduktionen, sondern die freie Reflexion
über bereits bekannte Fakten. Dabei findet die Erkenntnis ihren
Ausdruck allein in der Bedeutungsänderung eines Wortes, in einem
VerbalVorschlag. Das neu verwendete Wort bezeichnet nicht einen
bestimmten Gegenstand, es bezeichnet im Grunde überhaupt nichts,
es macht - so Wisdom — « aufÄhnlichkeiten aufmerksam». Die gleiche
Funktion erfüllen nun auch die im engeren Sinn philosophischen
Aussagen. Auch sie verstoßen gegen die Regeln der Umgangssprache;
buchstäblich verstanden, sind sie falsch oder paradox. Worauf es

jedoch auch hier ankommt, ist die in ihnen enthaltene nicht-verbale
Pointe. In dieser liegt der Erkenntniswert der philosophischen
Aussagen. Im folgenden seien zehn Beispiele philosophischer Thesen
angeführt.

— Eine Kirsche besteht nur aus Empfindungen/Es gibt nur Sinnesdaten,

es gibt keine materiellen Dinge.

17



— Es gibt keine Zahlen, es gibt nur Zahlwörter.
— Mathematische Sätze sind im Grunde grammatische Regeln.
— Wir wissen nicht, was in anderer Leute Bewußtsein vorgeht
— Es gibt keine Zeit
— Alle menschlichen Handlungen sind egoistisch.
— Gut ist, was die Mehrheit der Leute billigt.
— Liebe ist Mitleid (Schopenhauer)
— Der Geist ist der Widersacher der Seele (Klages)
— Die Welt ist Wille und Vorstellung

Es scheint zunächst, diese Sätze könne man zu leicht widerlegen,
als daß man im einzelnen Argumente aufzuzählen brauche. - Wie
soll eine Kirsche nur aus Empfindungen bestehen - essen wir doch

z. B. eben eine Kirsche, nicht Empfindungen? Wir sitzen auf einem

Stuhl, nicht auf Sinnesdaten. Wie soll es nebst Zahlwörtern nicht
auch Zahlen geben - unterscheiden wir doch deutlich zwischen den

Wörtern «drei», «trois», «three» und dem, was sie bedeuten? Wie
sollen mathematische Sätze grammatische Sätze sein - denn was hat

einer, der die Regeln des französischen Subjonctif befolgt, mit dem

gemeinsam, der 3+4 7 addiert? Wie sollen wir nicht wissen, was
in anderer Leute Bewußtsein vorgeht - sagen wir doch, wenn jemand
weint, er sei traurig, und wir freuen uns, wenn er wieder lächelt? Wir
freuen uns an einem Geschenk, weil wir daraus erkennen, daß jemand
an uns gedacht hat. Wie soll es keine Zeit geben - gibt es doch
Pferderennen, Rendez-vous, Abschiede, Krieg und Frieden? - Was
bedeutete es, eine bestimmte Handlung «egoistisch» zu nennen, wenn
wirklich alle Handlungen der Menschen egoistisch wären? Wie soll
das Gute dadurch bestimmt sein, was die Mehrheit der Leute billigt —

wenn doch das, was die Mehrheit billigt, oft das Schlechte ist? Liebe
ist nicht Mitleid - denn es gilt: rot ist rot, grün ist grün, und nicht:
rot ist grün. Der Geist ist der Widersacher der Seele?-das kann
niemand wissen, denn niemand weiß, worüber dieser Satz überhaupt
spricht. Die Welt ist Wille und Vorstellung? - gut, das mag zum Teil
zutreffen, aber die Welt ist beileibe nicht nur das Sie ist auch Liebe,
Freude, Leid und Trauer, Betrug und Schlauheit, Traum und
Erwachen, und vieles andere mehr.

G. E. Moore — der Verfasser von «A Defence of Common Sense» -
würde leugnen, daß Thesen dieser Art einen anderen als irreführenden
Effekt haben. In ähnlichem Sinne hat Wittgenstein die Frage
gestellt: «Wird denn dieses Wort in der Sprache, in der es seine Heimat

18



hat, je tatsächlich so gebraucht?» Anders die Proponenten der
Thesen. Sie würden vielmehr einfach behaupten, die
«Widerlegungen» verfehlten sämtlich ihr Ziel: zwar seien sie nicht
anzufechten auf dem Standpunkt des Common sense, jedoch bestünde
der Sinn der Thesen gerade in der Behauptung, daß dem Common
sense ein falsches, illusionäres Bewußtsein zugrundeliege. - Wisdom

schlägt nun hierin einen Mittelweg ein. Er setzt sozusagen beide
Parteien ins Unrecht, indem er sie auf dem gleichen Fehler behaftet:
die fraglichen Thesen buchstäblich, d. h. als Tatsachenaussagen

genommen zu haben, statt in der bescheideneren Funktion von
verbalen Vorschlägen. Damit nimmt er der Kontroverse auch ihren
Stachel. Zugunsten der Proponenten der Thesen macht Wisdom
geltend, daß es nicht schwer falle - sofern man die philosophischen
Thesen gutwillig, d. h. nicht allzu buchstäblich verstehe -, hinter dem

Oberflächen-Paradox, das solche Thesen darstellen, eine kognitiv
relevante, aspekteröffnende Pointe zu entdecken. Nur im Hinblick
auf eine solche aspekteröffnende Pointe, nicht als Tatsachenaussagen,
seien philosophische Aussagen ernstzunehmen. Die Idee Wisdoms sei

an einem der zehn Beispiele näher verdeutlicht.
«Mathematische Sätze sind im Grunde grammatische Regeln». -

Auf der einen Seite ist eine solche Charakterisierung inadäquat. Wir
pflegen z. B. mathematische Sätze, wie Tatsachenaussagen, wahr
oder falsch zu nennen - nicht dagegen Regeln. Regeln - so sagen wir
eher — sind gültig oder ungültig, zweckmäßig oder unzweckmäßig.
Ferner halten wir Regeln grundsätzlich für revidierbar - nicht
dagegen einen Ausdruck wie «2 + 2=4». Aufder anderen Seite haben
mathematische Sätze auch eine Ähnlichkeit mit Regeln (sonst wäre ja
niemand darauf gekommen, sie so zu nennen) : wie Regeln gelten
auch mathematische Sätze unabhängig davon, was empirisch der
Fall ist; ferner: Zählen und Rechnen wird auf ähnliche Weise gelernt
wie das Befolgen von Regeln gelernt wird. - Es zeigt sich also:

mathematische Sätze haben sowohl mit Tatsachenaussagen wie mit
Regeln einerseits Ähnlichkeit, anderseits Unähnlichkeit. Eine
Möglichkeit bestünde nun darin, nur die Ähnlichkeit zu betonen, dadurch
nämlich, daß man für die mathematischen Sätze eine spezielle Klasse

schafft und für diese einen neuen Namen prägt, z. B. «synthetische
Sätze a priori». Was aber gegen dieses Unternehmen spricht, würde
Wisdom sagen, ist der alte Grundsatz von Occam: «Entia non sunt

multiplicanda praeter necessitatem». Ein neuer Name wäre hier

19



nicht nur nicht notwendig, er wäre dazu irreführend. Zwar markierte
er gut den Unterschied der mathematischen Sätze gegenüber sowohl
den empirischen Tatsachenaussagen als auch den Regeln, aber er
verdeckte zugleich die Ähnlichkeit zwischen diesen Satzarten. Die
übertriebene These «Mathematische Sätze sind im Grund
grammatische Regeln», meint nun Wisdom, ist in Rücksicht eben darauf
vorzuziehen. Einmal hebt sie die Ähnlichkeit heraus, die
mathematische Sätze mit Regeln verbindet. Zum andern macht sie die
andere Ähnlichkeit - die zwischen mathematischen Sätzen und
Tatsachenaussagen - dadurch nicht vergessen, denn diese Ähnlichkeit ist
ohnehin gegenwärtig, weil sie die von altersher betonte ist; m. a. W.
sie erinnert vielmehr auch an diese zweite Ähnlichkeit dadurch, daß
sie als übertriebene These auftritt und so ständig das Bewußtsein

wachhält, daß sie selbst — buchstäblich genommen - falsch ist; sie

lenkt so die Aufmerksamkeit von selbst zurück auf die andere, bisher
allein betonte Ähnlichkeit. Anders läßt es sich auch so darstellen : die
übertriebene These provoziert eine Debatte, in welcher der Opponent
«Land zurückgewinnt» - jedoch nie alles. Der Proponent ist mit der
Beilegung des Streitfalles aufhalbem Weg zufrieden, er bezweckte mit
der These von Anfang an nicht mehr, als daß der Opponent wenigstens
eine Ähnlichkeit zugibt — denn eine Identität, wie die Form der These

glauben macht, hat niemand im Ernst behaupten wollen. Es mag da
ein besonderer Effekt noch hinzukommen. Provokative Thesen dieser
Art wirken überfallsartig, sie lenken das Bewußtsein abrupt in eine

neue Richtung mit dem Erfolg, daß die Bewußtseinsänderung nur
schwer ganz rückgängig zu machen ist. Philosophische Thesen wirken
oft wie ein Gerücht: obgleich jedermann weiß, daß es dem, was er
über die Dinge weiß, widerspricht, hinterläßt das Gerücht die Spur
eines Verdachtes «Etwas könnte doch daran gewesen sein».

Philosophische Aussagen, sagt Wisdom, sind verbale Vorschläge.
Das bedeutet nicht, sie seien das seit jeher auch ihrer bewußten
Intention nach gewesen, sondern sie seien als das schließlich,
am Ende einer langen Geschichte, erkannt worden, nicht nur gegen
den Anschein ihrer grammatikalischen Form als Tatsachenaussagen,

auch gegen das falsche Bewußtsein der Philosophen selbst,
die glaubten, Tatsachenaussagen zu machen. Wisdoms Interpretation

hat zu dem geschichtlichen Zeitpunkt, da sie erfolgt ist,
eine doppelte Wirkung. Einerseits mildert sie den Anspruch, den die
traditionellen Philosophen mit ihren Behauptungen verbanden, indem

20



sie das Urteil der allgemeinen sprachanalytischen Kritik mitunterschreibt,

wonach philosophische Aussagen nicht empirische,
nichtsprachliche Tatsachen beschreiben. Anderseits rehabilitiert sie die

Philosophie - entgegen der sprachanalytischen Tendenz -, indem sie

deren Aussagen nicht kurzum als kognitiv sinnlos verwirft, sondern
ihnen in der beschränkten Funktion von verbalen Vorschlägen eine
erkenntnisfördernde Wirkung zuerkennt und dadurch das

Philosophieren als ein auch in der Zukunft sich lohnendes Unternehmen
darstellt.

Wisdom sieht in den philosophischen Verbalvorschlägen freilich
nicht Forderungen zu einer tatsächlichen Revision der Umgangssprache

- so wenig wie der Dichter erwartet, daß seine Sprache die des

Alltags werde. Die umgangssprachlich fixierten, herkömmlichen
Bedeutungen der Wörter sind vielmehr notwendig als die Basis,

wogegen die philosophischen Innovationen sich erst effektvoll absetzen.

Eine Äußerung wie «Liebe ist Mitleid» tut seine Wirkung nur
deshalb, weil in der Umgangssprache gilt «Liebe ist Liebe» und «Mitleid
ist Mitleid». Würden aufgrund des VerbalVorschlags fortan auch in
der Umgangssprache «Liebe» und «Mitleid» synonym verwendet,
bedeutete das wiederum eine Sprachverarmung, es wäre dann z. B.

unmöglich zu sagen «Ich liebe ihn nicht, doch tut er mir leid» -
eine solche Äußerung näherte sich dann dem Widerspruch.
Nichtsdestoweniger sieht Wisdom in der Philosophie den unausgesetzten
Versuch, die Bedeutungsgrenzen zu verschieben. Der Philosoph kann
dann allerdings die Schwierigkeit nicht umgehen, die darin liegt,
einerseits solche Ubertritte zu wagen, anderseits diese nicht so weit zu
überspannen, daß er nicht mehr verstanden wird und damit nichts
mehr mitteilt. Interessant ist hier wiederum ein Vergleich mit
Wittgenstein. Auf der einen Seite widersetzt sich Wisdom dem Rat
Wittgensteins - «Die Philosophie darf den tatsächlichen Gebrauch der

Sprache in keiner Weise antasten ...» - augenfällig genug, auf der
anderen Seite läßt sich seine veränderte Einstellung zur Philosophie
gerade als eine Fortsetzung eines Grundgedankens Wittgensteins
erklären. Dieser sagte: «Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch
in der Sprache». Diese Äußerung ist u. a. zu verstehen als eine Kritik
an zwei langlebigen Vorurteilen: erstens an unserer Neigung, alle
Wörter zu verstehen als Namen, zweitens an unserer Neigung, die

Bedeutung der Wörter festzulegen durch exakte Definitionen,
wonach sich der Gebrauch der Wörter dann zu richten hat. Indem nun

21



Wittgenstein - umgekehrt - den Gebrauch hervorhebt als den Maßstab,

von welchem sich die Bedeutung der Wörter gleichsam ablesen

läßt, gewährt er unfreiwillig auch jenen mehr Freiheit, die - etwa

um eines philosophischen Zweckes willen - Wörter neu gebrauchen
und dadurch diesen eine neue Bedeutung geben wollen. Denn gemäß
seiner eigenen Voraussetzung gibt es keine Grenzen fester Definitionen,

die einen neuen Gebrauch verbieten würden, vielmehr gilt,
daß die Bedeutung eines Wortes sich danach bestimmt, wie es - ob
in einer alten oder neuen Weise - gebraucht wird.

Philosophische Aussagen haben durchweg eine zweifache Wirkung.
Sie sind erhellend («illuminating») und zugleich irreführend
(«misleading»). Diese beiden Wirkungsarten lassen sich systematisch wie

folgt zusammenfassen:

Philosophische Aussagen sind irreführend

1. Sie erscheinen in der syntaktischen Form von Tatsachenaussagen,

erfüllen in Wirklichkeit jedoch die bescheidenere Funktion von
verbalen Vorschlägen. Entsprechend ist es nicht sinnvoll, sie «wahr»
oder «falsch» zu nennen. Entweder man findet einen philosophischen
Satz überwiegend erhellend oder überwiegend irreführend, und das

heißt: entweder man «billigt» ihn oder man «mißbilligt» ihn.
2. Philosophische Aussagen stellen eine Übertreibung dar. Sie

lenken die Aufmerksamkeit mittels der Neuverwendung gewisser Wörter

einseitig aufden neuentdeckten Aspekt einer Sache. Zwar ist das zu
verstehen als eine absichtliche Gegenbalance gegenüber dem alten,
bisher allein beachteten Aspekt, aber deshalb stellen philosophische
Aussagen für sich allein nie eine adäquate Beschreibung dar.

«. philosophical Statements mislead when by the use of like
expressions for different cases, they suggest likenesses which do not
exist, and by the use of different expressions for like cases, they
conceal likenesses which do exist».14

Philosophische Aussagen sind erhellend

1. « Philosophical theories are illuminating in a corresponding way,
namely when they suggest or draw attention to a terminology which
reveals likenesses and differences concealed by ordinary language. »14

11 Ph + Ps. S. 41.

22



Philosophische Aussagen gleichen Karikaturen. Wie diese sind sie

keine adäquaten Beschreibungen, als Übertreibungen, die sie

darstellen, führen sie in einer Hinsicht nur irre. In einer anderen Hinsicht
aber eröffnen sie gerade mittels der Übertreibung einen neuen Aspekt,
den wir bei einer adäquaten Beschreibung geneigt sind zu übersehen.

2. Die syntaktische Form, welche sie als Tatsachenaussagen
erscheinen läßt, ist nicht nur irreführend. Sie kann verstanden werden
als ein Hinweis auf die nichtverbale Pointe. Denn der verbale
Vorschlag, den die Sätze darstellen, wird eingeführt mit der ausschließlichen

Absicht, den Blick für die «Sachen selbst» zu verändern.
Einer der Gründe des jahrhundertealten Meinungsstreites unter

den Philosophen sieht Wisdom eben darin, daß auf diese zwei Seiten
der philosophischen Aussagen selten ausdrücklich aufmerksam
gemacht wurde. Jeder nahm die These des Opponenten gewissermaßen
«brute» - ohne die notwendige Differenzierung, d. h. ohne eine

Sondierung einerseits dessen, was an der These nur irreführend ist —

obgleich es zur Erregung der Aufmerksamkeit psychologisch
erfordert gewesen sein mochte -, und anderseits dessen, was daran die

eigentliche Pointe, den innovativen Einblick darstellt. In einer
solchen expliziten Differenzierung des Sinnes philosophischer Thesen
erkennt Wisdom den Hauptteil seiner eigenen metaphilosophischen
Aufgabe.

Die positivistische Klassifikation aller kognitiv relevanten
Aussagen einerseits in empirische, anderseits in logisch notwendige
Aussagen suggeriert die Vorstellung, alle Erkenntnis setze sich höchstens

aus zwei Faktoren zusammen: sinnliche Beobachtung und logische
Deduktion. So verstanden, wirkt die Dichotomie natürlich
irreführend. Was sie im Grunde besagen will, ist das : nur diese zwei Arten
von Aussagen sind einer intersubjektiven Nachprüfung zugänglich.
Sieht man ab von der Nachprüfbarkeit der Aussagen und stellt die

Frage nach der Entstehung derselben, dann wird freilich klar - und
das wußten auch die Positivisten -, daß Erkenntnis in den meisten
Fällen noch auf einem Dritten basiert: nämlich auf freier Reflexion.
Die großen Erkenntnisse der Naturwissenschaft entsprangen weder
der Beobachtung von bestimmten Fakten noch der Deduktion nach
bestimmten Regeln, sondern der freien Reflexion - wozu
Einfallsreichtum und Phantasie gehört. Was aber heißt «Reflexion»? Es

heißt in erster Linie Vergleiche ziehen, Ähnlichkeiten suchen und
sehen, wo bisher niemand welche gesucht hat. Reflexion heißt in

23



zweiter Linie auch eine Veränderung des Sprachgebrauchs.
Aufschlußreich dafür mag sein, was Wisdom über Newton und Freud
bemerkt. «With the word 'gravity', or the word 'attraction', used

in a modified way, Newton connected apples in an orchard with
stars in heaven, a mammoth in a pitfall with waves high on the
beach. Till he spoke we had no word connecting every incident in
nature by thin lines of likeness, thin as the lines of force but stronger
than steel. Unlike one who uses a pattern ready made for him Newton
had to cut a pattern in order to show the connection in a whole which
no one had ever apprehended as a whole. We now are given the
connection of gravity and of energy. Newton developed the conception
of attraction and with it presented the power of the distant. Freud

developed the conception of the unconscious and with it presented
the power of the past. Each introducted a word and from it bred a

notation which encourages us towards new experience and also enable

us to co-ordinate old experience.»15
Es wäre müssig, meint Wisdom darüber zu rätseln, ob wir heute

sagen wollen, Newton bzw. Freud hätte seine Entdeckungen gemacht
als Wissenschafter, oder ob wir sagen wollen, er hätte sie als Philosoph
gemacht. Es gilt vielmehr klar zu sehen, wie eng verbunden diese zwei

Tätigkeiten sind: Erkenntnis durch Reflexion und Erkenntnis durch
Nachforschung («. the close connection between discovery by
reflection and discovery by investigation»). Wisdom wendet sich

damit gegen jene Analytiker, aufweiche die Worte zutreffen: «They
said 'When one investigates like a policeman, watches like a bird
watcher, experiments like a chemist, one discovers something. But
what can one discover in an armchair?'»16 Dieser gegen die
Philosophen gerichtete Vorwurf trifft genau besehen nicht nur auf diese,
sondern auch auf die Logiker und Mathematiker zu, vor allem aber
trifft er auch - worauf Wisdom hinauswill - auf Naturwissenschafter

zu, soweit nämlich auch sie ihre Theorien letztlich «im Lehnstuhl»
entwerfen. Wisdoms Bild vom Verhältnis des Philosophen zum
Wissenschafter gleicht dem von Karl Popper. Beide sehen sie die

Abgrenzung nicht in der Art, wie in beiden Fällen die Erkenntnisse
entstehen - da lassen sich vielmehr Ähnlichkeiten feststellen -, sondern
ausschließlich in der Nachprüfbarkeit der Aussagen. Während der

16 Ph + Ps. S. 253.
16 Ph + Ps. S. 252.

24



Wissenschafter seine Erkenntnisse in Aussagen formuliert, die
empirisch widerlegbar sind, findet die Reflexionsarbeit des Philosophen
ihren Ausdruck in verbalen Vorschlägen. Diese beschreiben weder
sinnlich beobachtbare Tatsachen noch stellen sie das Ergebnis von
logischen Deduktionen dar. Sie sind weder logisch noch empirisch
widerlegbar. Man könnte deshalb versucht sein, philosophische Sätze

metaphysische Sätze zu nennen. Dem steht entgegen, daß

philosophische Sätze nicht über Tatsachen handeln, weder über empirische,

noch über nicht — empirische, d. h. es gibt keinen bestimmten
Gegenstand - auch nicht einen metaphysischen -, von dem her sie zu
charakterisieren sind. Oder wie Wisdom sich ausdrückt: «For their
subject-matter is not peculiar; their truth or falsity, in so far as these

are appropriate to them at all, is fixed by facts about words, But
the point of philosophical statements is peculiar. It is the illumination
of the ultimate structure of facts, i. e. the relations between different
categories of being or (we must be in the mode) the relations
between different sub-languages within a language».17

Wisdoms Interpretation folgend lassen sich unter den philosophischen

Sätzen verschiedene Typen auseinanderhalten. Wisdom selbst

— soweit ich beurteilen kann — hat diese Typenunterscheidung
nirgends vorgenommen — sei es, daß es ihm unwesentlich schien,
oder sei es, daß es ihm entgangen ist. Mir scheint der Hinweis darauf
jedoch wichtig, nicht nur weil es damit eine Folgerung zu ziehen

gilt, die Wisdom selbst durch seine Beispiele nahelegt, sondern auch

vor allem deshalb, weil anhand dieser Typen deutlich wird, welche

grundsätzlichen Möglichkeiten innovativen Sprachgebrauchs dem

Philosophen zur Verfügung stehen, mittels VerbalVorschlägen einen

kognitiven Effekt zu erzielen.
1. Der erste Typus betrifft die «übertriebenen Verallgemeinerungen»

unter den philosophischen Sätzen. Die unter ihn fallenden
Beispiele fördern den Eindruck, das spezifisch Philosophische an diesen
Sätzen bestehe in nichts anderem als in der unalltäglich hohen

Verallgemeinerung, die sie darstellen; man könne aus einem beliebigen
Alltagssatz sozusagen mechanisch einen Satz mit «philosophischer
Atmosphäre» erzeugen, und zwar einfach durch Eliminierung der

Orts-, Zeit- und Individualangabe. «Hans ist heute nachmittag
allein» - «Jeder Mensch ist allein». Oder: «Bei vielen Menschen

17 Ph + Ps. S. 37.

25
3 Studia Philosophica XXXIII



läßt sich beobachten, daß sie, sobald sie der Not entronnen sind,
nicht wissen, wie ihr Leben zu gestalten, und bald der Langeweile
verfallen» - «Das Leben ist Not und Langeweile» (Schopenhauer).
Der Vorwurf, dem solche Sätze ausgesetzt sind, besteht weniger
darin, daß sie sinnlos seien - denn das sind sie durchaus nicht - als

darin, daß sie eben übertriebene Verallgemeinerungen und als solche

buchstäblich genommen, auch falsch seien.

2. Der zweite Typus betrifft jene Sätze, die ihren kognitiven
Effekt einer Kategorien-Verwechslung - « category-mistake », wie
Gilbert Ryle sagen würde — verdanken. Im Gegensatz zur Intention
von Ryle, dem daran gelegen war, Kategorien-Verfehlungen in der

Sprache aufzudecken und dann wegzuschaffen, erwecken die Sätze

dieses Typus vielmehr den Eindruck, daß hier die begriffliche
Grenzverwischung bewußt betrieben wird - nicht um Unklarheit zu

fördern, sondern um Einblicke in bisher übersehene Ähnlichkeitsbeziehungen

zu geben. «Liebe ist Mitleid». «Mathematische Sätze

sind grammatische Regeln». «Gut ist, was die Mehrheit der Leute

billigt». Sätze dieses zweiten Typus entspringen nicht einer

Verallgemeinerung, sondern der Entdeckung einer verborgenen Ähnlichkeit.

Ihre Übertreibung liegt darin, daß sie dort, wo nur eine Ähnlichkeit

besteht, eine Identität behaupten.
3. Der dritte Typus umfaßt jene Sätze, deren Übertreibung bzw.

«Falschheit» weder in einer Verallgemeinerung noch in einer

Kategorien-Verfehlung, sondern darin besteht, daß sie eine, vom
Gommonsense aus beurteilt, evidente «Unwahrheit» behaupten.
«Die Zeit ist im Grunde nicht wirklich». «Es gibt keine materiellen
Dinge, es gibt nur Sinnesdaten». «Ich weiß nicht, was in anderer
Leute Bewußtsein vorgeht». Diese Sätze nähern sich am meisten den

im engeren und herkömmlichen Sinn «metaphysischen» Sätzen der

Philosophie. Sie zielen nicht - wie viele Sätze des ersten und zweiten

Typus - auf Ähnlichkeitsbeziehungen zwischen empirischen
Sachverhalten, sondern auf Sachverhalte, die unserer empirischen
Welterfahrung grundsätzlich widersprechen. - Auf diese Sätze des dritten
Typus kommen wir im folgenden zurück.

III. Philosophie und Metaphysik

Entgegen dem, was man von einem Sprachanalytiker im
allgemeinen lernen kann, bedient sich Wisdom oft eines laxen Sprach-

26



gebrauchs. Das betrifft z. B. seine Verwendung gewisser
Grundbegriffe, wie «Philosophie» und «Metaphysik». Auf der einen Seite

könnte man ihm daraus mit Recht einen Vorwurf machen, auf der
anderen Seite hat sich gezeigt, daß seine Auffassung von Philosophie
eine Relativierung des Exaktheitsideals von selbst nach sich zieht,
daß also auch eine Absicht dahintersteht. Aufgrund seiner Verwendung

der Begriffe «Philosophie» und «Metaphysik» ergibt sich
zunächst folgendes Bild: «Philosophie» ist der Oberbegriff,
«Metaphysik» der Unterbegriff, wobei sich in bezug auf den letzteren eine

weitere und eine engere Bedeutung von «Metaphysik» unterscheiden
läßt.

Philosophie

I II
nicht-metaphysische Philosophie Metaphysik (im weiteren Sinne

Metaphilosophie, d. h. logisch- philos. Aussagen als verbale

sprachliche Analyse philosophischer Vorschläge,
und nicht-philosophischer Begriffe,
Aussagen, Theorien.

verbale Vorschläge verbale Vorschläge im
im Sinne von Typus Sinne von Typus 3

1 und 2 (Metaphysik im engeren
Sinne)

Die nicht-metaphysische Philosophie (I) umfaßt den analytischen
Teil, sie entspricht dem, was die logischen Empiristen und die

Philosophen der gewöhnlichen Sprache als ihre Hauptaufgabe
betrachtet haben. Aussagen dieses Teils der Philosophie sind
Feststellungen über bestehende Sprachgebräuche, Definitionen,
Abgrenzungen, methodologische Regeln. Sie dienen der formalen

Klärung der Begriffe, sie enthalten keine Erkenntnis der
(nichtsprachlichen) Wirklichkeit. Die Metaphysik (II) umfaßt den mehr
konstruktiven Teil der Philosophie: sie enthält sowohl den Großteil
der traditionellen Metaphysik als auch jede mögliche künftige
Philosophie, soweit sie sich nicht auf logische Sprachanalyse be-

27



schränkt. Aussagen dieses Teils haben die logische Funktion von
verbalen Vorschlägen, als solche sind zwar auch sie nicht direkt
Erkenntnisaussagen über die Wirklichkeit, aber mittels ihrer
nichtverbalen Pointe deuten sie auf die Wirklichkeit hin: als

Sprachinnovationen vermögen sie den Blick für die «Sachen selbst» zu
ändern. In einem weiten, bewußt nicht-orthodoxen Sinne bezeichnet
Wisdom die Aussagen dieses zweiten Teils als «metaphysische»,
damit wohl meinend, daß diese Aussagen einerseits von der syntaktischen

Form her Tatsachenaussagen darstellen, anderseits von ihrer
logischen Funktion her aber weder verifiziert noch falsifiziert werden
können. Gegen eine mehr orthodoxe Definition des Begriffes
«Metaphysik» hätte Wisdom im Prinzip wenig einzuwenden, nur würde er
meinen, daß eine solche Definition schlecht taugt für eine Beschreibung

dessen, was die Metaphysiker «in Wirklichkeit» tun. Denn die

sprachanalytische Grundthese besagt ja nicht, daß die Philosophen
heutzutage ihre Probleme sprachlich zu lösen versuchten, während
der Fehler der traditionellen Philosophen darin bestanden habe, daß
sie sozusagen «in einer falschen Richtung» gesucht und dadurch über

nicht-empirische Gegenstände, statt über die Sprache, philosophiert
hätten ; sie besagt etwas anderes : nämlich daß auch die traditionellen
Metaphysiker faktisch mit nichts anderem zu tun gehabt hätten als

mit logisch-sprachlichen Problemen - freilich ohne dessen bewußt zu
sein, d. h. daß ihr Fehler nicht darin bestanden habe, über
metaphysische, bzw. raum-zeitlich unbestimmte Gegenstände
nachgedacht zu haben — das konnten sie vielmehr so wenig wie wir
heute -, sondern darin, daß sie, obigeich sie faktisch nur Begriffs-
analyse betrieben haben, nicht gewußt hätten, daß sie nur dieses

taten. So verstanden, scheint es allerdings nicht sinnvoll, die Definition

des Begriffes «Metaphysik» so zu treffen, daß etwa gälte «Metaphysik

ist die Lehre von raum-zeitlich unbestimmbaren Gegenständen»,

denn, gemäß der These, handeln metaphysische Aussagen
nicht über solche Gegenstände, sondern stellen verbale Vorschläge
dar. Geht man von dieser Annahme aus und will den Begriff «

Metaphysik» aber dennoch beibehalten, dann gilt es ihn so zu verstehen,
daß man mit ihm eine bestimmte Klasse der verbalen Vorschläge
bezeichnet - in Abgrenzung gegen andere verbale Vorschläge, die

man zwar als philosophische, aber nicht im engeren Sinn als

metaphysische zu bezeichnen bereit ist. Es entspräche wohl der Intention
Wisdoms, wenn man als eine solche Klasse von im engeren Sinn

28



metaphysischen Aussagen jene Aussagen des dritten Typus bezeichnen
würde. Zwei Beispiele solcher metaphysischen Verbalvorschläge
wollen wir abschließend näher betrachten.

«Es gibt keine materiellen Dinge, es gibt nur Sinnesdaten». —

G. E. Moore meinte, eine solche Behauptung sei eine Absurdität,
und als erklärter Verteidiger des Gommonsense hatte er damit wohl
auch recht. Denn was ist gewisser als unser Glaube an die Existenz

von materiellen, bewußtseinsunabhängigen Gegenständen? Anderseits

hat Moore selbst darin ein Rätsel gefunden: wie wir das denn
wissen? Eines steht jedenfalls fest: Sätze über materielle Dinge sind
nicht deduzierbar aus Sätzen über Sinnesdaten. Moore — wie auch
Wisdom - hat klar erkannt, daß die reduktive Analyse, die

Übersetzung von X-Sätzen in Y-Sätze, immer einen Sinnverlust mit sich

bringt. Ebenso steht ein anderes fest: Sätze über materielle Dinge
sind nicht induktiv erschließbar aus Sätzen über Sinnesdaten.
Wisdom erläutert das mit dem Beispiel des Autorückspiegels. Während

das, was jemand im Rückspiegel sieht, zum Schluß erlaubt auf
das, was der Spiegel reflektiert - weil man jederzeit durch ein
Kopfwenden die Sache prüfen kann -, erlauben die Sinnesdaten einen

parallelen Schluß nicht - denn hier können wir die Sache prinzipiell
nicht prüfen. Deshalb sah sich selbst Moore, der im übrigen einen
Zweifel darüber, ob es materielle Dinge gibt, für unsinnig hielt,
zumindest in dieser Frage - wie wir das denn wissen - vor ein Rätsel

gestellt. Während aber Moore dieses Rätsel gleichsam stehen ließ,
weil er es für unmöglich hielt, daß man hier philosophisch zu einer

Lösung gelangen könne, und die fragliche These rundweg als unsinnige,
evident falsche Behauptung verwarf, sieht Wisdom die Sache anders.

Er meint, daß die scheinbar unsinnige These zumindest den einen

positiven Effekt hat, daß sie uns auf eben dieses Rätsel aufmerksam

gemacht hat, darauf nämlich, daß es eine Form der Gewißheit gibt,
die weder auf sinnlicher Beobachtung noch auf logischer Notwendigkeit

beruht. Die These meint: die Behauptung von der Existenz
materieller Dinge ist weder induktiv noch deduktiv begründbar.
Eine zweite Pointe dieser These besteht anderseits darin, daß sie eben

diesen Commonsense-Glauben auch erschüttert hat: wir wissen —

gemäß einer bestimmten Bedeutung dieses Wortes - in der Tat nicht,
ob es materielle Dinge unabhängig vom Bewußtsein gibt. —

Metaphysische Thesen dieser Art haben den erkenntnisfördernden Effekt,
daß sie unsere Vorurteile erschüttern und uns veranlassen, die Dinge

29



einmal «anders herum» zu betrachten. Darin sieht Wisdom eine

Leistung philosophischer Thesen - wie auch Karl Popper —, die auch
die wissenschaftliche Erkenntnis fördern helfen kann.

«Die Zeit ist nicht wirklich. Es gibt keine Zeit». - Moore meinte
hier wiederum, eine solche Behauptung sei eine Absurdität, allein
die Umgangssprache beweise genug, daß es die Zeit gibt, denn sie sei

voll von Wendungen wie «das Frühstück ist vorüber», «der Ärger
ist verschwunden», «morgen erwarten wir Besuch» u. a. m. Moore
meinte überdies, daß sich aufgrund solcher «temporalen Fakten»

unserer Umgangssprache eine abstrakte Frage wie «Was ist Zeit?»
auch nicht zu stellen brauche, da sie diesen Begriff meist nicht
explizit anführten. Was Zeit «ist», meinte er, sehen wir unmittelbar,
wenn wir auf einen Besuch warten, in einer Prüfung sitzen, Geburtstag

feiern. Anderseits finden sich nun auch in der Umgangssprache
Wendungen, die eine mehr abstrakte Frage wie «Was ist Zeit» zu
begünstigen scheinen. So sagen wir «Hast du Zeit?», «Es ist jetzt
Zeit.», «Zeit heilt Wunden». Jemand mag gegen Moore einwenden,

er hätte die Frage zu wenig tief verstanden, seine Behandlung des

Problems drücke nicht mehr aus als den Unwillen, die eigentliche
Frage zu beantworten. Wisdom geht nicht so weit, aber er gibt zu
bedenken, daß solche Fragen die Menschen meist in zwei Gruppen
schieden, wobei jede für sich gute Gründe anführen könne. Es gilt vor
allem eines zu sehen. Es gibt keine objektive Lösung des Problems
«Was ist Zeit?». Was jemand als Lösung akzeptiert, hängt davon ab,
in welcher Phase der Argumentation er sich «beruhigt», und das

Problem damit für ihn verschwindet. Der eine sieht in Moores
Argumentation eine hinreichende Lösung, ein anderer findet sie zu
dürftig oder überhaupt «beside the point», er möchte das Problem
tiefer ansetzen. Wisdoms Sympathie gilt nun durchaus auch dem, der
es tiefer ansetzen möchte. Moores Argumentation ist nicht die einzig
mögliche, um die Wirklichkeit der Zeit zu beweisen. Eine andere ist
z. B. die des Physikers : Zeit ist wirklich, weil es gewisse,

sprachunabhängige Vorgänge gibt in der Natur, die irreversibel sind; weil
der Entropiesatz gilt. Der Physiker könnte auch umgekehrt zu
bedenken geben, daß es keine Zeit gäbe, wenn es in der Natur keine
irreversiblen Vorgänge oder wenn es überhaupt keine Bewegung
gäbe. Aber auch eine philosophische Argumentation ist denkbar,
die sich von derjenigen Moores grundsätzlich unterscheidet. Die
These «Zeit ist nicht wirklich. Es gibt keine Zeit» basiert nämlich auf

30



einer Überlegung, die fürs erste sehr plausibel ist: das menschliche
Bewußtsein lebt naturgemäß nur im «Jetzt»; auch Erinnerungen an
das Vergangene erlebt jedermann, sobald er sie aktualisiert, nur als

Jetzt-Erlebnisse; ebenso verhält es sich mit Bewußtseinsakten, die
sich auf das sogenannte Zukünftige beziehen ; zwar gibt es die

Hoffnung, es gibt das Heimweh, aber auch diese Gefühle bzw. Stimmungen

erlebt jedermann als Jetzt-Zustände. - Was immer man gegen
eine solche Überlegung wird einwenden können, so trägt sie doch
dazu bei, das Phänomen der Zeit differenzierter zu erfassen. Die

fragliche These ist wie alle philosophischen Behauptungen nicht
buchstäblich, sondern als verbaler Vorschlag zu verstehen, mit der

Intention, die vertrauten Verhältnisse von einem neuen Blickpunkt
aus sehen zu lassen. Selbst wenn sich nach differenzierteren
Erwägungen herausstellt, daß die These in ihrer Einseitigkeit verworfen
werden muß, so hat diese immerhin als Provokation ihre erkenntnisfördernde

Wirkung getan.
Zu den Themen der traditionellen Metaphysik gehört die Frage

nach Gott. Sowenig wie andere metaphysischen Behauptungen sind

Aussagen über Gott sinnlos. Auch sie freilich haben nur die Funktion
von verbalen Vorschlägen. Wisdom entwirft das Gleichnis von zwei

Menschen, die einen unbekannten Garten betreten. Beiden fällt
während ihres Ganges durch den Garten dasselbe auf: die Beete und
Sträucher wuchern wild und zeigen wenig Ordnung, und doch sind
Beete erkennbar, stellenweise deuten sie klar daraufhin, daß hier

jemand gearbeitet hat. Beide Eindrücke vermengen sich, sie führen
bei beiden Menschen zu unterschiedlichen Urteilen. Der eine meint,
es handle sich um unberührten Naturwuchs, die stellenweise Ordnung
sei Zufall; der andere ist überzeugt, daß ein Gärtner hier Hand
angelegt hat. Einen ähnlich doppeldeutigen Eindruck mag auf alle
Menschen nun der Anblick der Welt machen. Einerseits macht sie

den Eindruck von etwas Geordnetem, anderseits den eines Chaos.

Jemand wendet ein: ich sehe keinen Ordner in der Welt. Ein anderer

entgegnet: du siehst auch keinen Wind in der Landschaft, was du
siehst, sind die «Schiefer von den Dächern» und den «Geruch vom
Gaswerk»; an die Existenz eines ordnenden Welt- oder Naturgeistes
zu glauben, hat ebenso viel für sich wie von einem Geist oder
Bewußtsein Peters und Pauls zu sprechen — auch von ihnen sehen wir
nicht mehr als ihr äußeres Verhalten. Wisdom meint, die Frage «Gibt
es einen Gott? » habe mehr Ähnlichkeit mit der Frage « Ist das schön? »

31



als mit der Frage « Gibt es den Virus Y? ». Der eine, der die Landschaft
betrachtet, sagt «schön», «himmlisch», «göttlich»; der andere
gesteht: ich sehe nichts. Der erste ermuntert ihn nun, die Sache mal
mehr so und so anzusehen, er rät ihm, dies und jenes mehr in
Betracht zu ziehen usw. Vielleicht bringt er auf diese Weise den anderen
schließlich dazu, die Landschaft auch schön zu finden. Keiner der
beiden weiß mehr Fakten als der andere; die These «Es gibt einen
ordnenden Gott» teilt keine neue Information mit - ihr Effekt, meint
Wisdom, besteht darin, daß sie uns zu größerer Aufmerksamkeit
anstachelt in bezug auf das, was wir schon immer vor Augen haben.
Solche Thesen veranlassen uns, das, was wir schon kennen, nochmals
anzuschauen: vielleicht sehen wir dann - wie die Impressionisten —

etwas Neues in der Landschaft.

32


	John Wisdom : über den Versuch einer Rehabilitierung der Philosophie aus dem sprachanalytischen Denken

