Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Tod als letzte Entscheidung

Autor: Boros, Ladislaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TOD ALS LETZTE ENTSCHEIDUNG

von Ladislaus Boros

Es kann in diesem kurzen Vortrag gewiB nicht darum gehen, die
einzelnen Argumente, die ich in meinem Buch « Mysterium Mortis —
der Mensch in der letzten Entscheidung» und in anderen Veréffent-
lichungen entwickelt habe, neu darzulegen. Die im genannten Buch
vorgetragene Hypothese lautete: «Im Tod eréffnet sich die Moglich-
keit zum ersten vollpersonalen Akt des Menschen; somit ist der Tod
der seinsmiBig bevorzugte Ort des BewuBtwerdens, der Freiheit, der
Gottbegegnung und der Entscheidung iiber das ewige Schicksal.»

Aussage der Hypothese

Durch diese ein wenig zu akademisch formulierte Aussage (in der
philosophische und theologische Erwigungen eng miteinander ver-
knuipft sind) wollte ich folgendes andeuten: Erst im Moment des
Todes kann der Mensch die Fremdheit seines eigenen Daseins ab-
legen; erst im Tod wird er seinsméchtig genug und innerlich geniigend
gesammelt, um Christus ganzheitlich, mit allen Fasern seines Wesens
begegnen und sich ihm gegeniiber endgiiltig entscheiden zu kénnen.
Im Moment des Todes hitten wir also — nach der von mir vorge-
schlagenen Hypothese — noch eine Moglichkeit der Entscheidung,
genauer, erst im Tod hatten wir die erste Moglichkeit einer ganzheit-
lichen, vollpersonalen Stellungnahme. Nach dieser Hypothese hitte
also jeder Mensch die Moglichkeit, sich im Tod Christus gegeniiber
im Vollbesitz seiner Krifte, in vélliger Klarheit und in ganzheitlicher
Freiheit zu entscheiden.

«Im Tod». Sehr viel hingt davon ab, daB man diesen Ausdruck
richtig versteht. Es handelt sich nicht um den Zustand «vor dem
Tod». Man kann wahrhaftig nicht annehmen, daBl im Zustand von
kérperlichen Qualen der Agonie, in der Stumpfheit des Sterbens,
jemand den ersten vollpersonalen Akt seines Lebens setzt. Es handelt
sich aber auch nicht um den Zustand «nach dem Tod». Unser ewiges
Schicksal nach dem Tod steht fiir immer fest. Im Tod sind wir der-
maBen «endgiltig» geworden, daB nachher an dieser Endgiiltigkeit

45



nichts mehr zu dndern ist. Es geht hier vielmehr um den « Moment
des Todes» selbst. Wenn die Seele den Leib verlif3t, erwacht sie
plotzlich zu ihrer reinen Geistigkeit, wird ganz von Licht und Hellig-
keit erfiillt. Sie versteht augenblicklich alles, was ein geschaffener
Geist erkennen und verstehen kann. Sie sieht ihr ganzes Leben zu-
sammengefallt in eine einzige Ganzheit. Sie entdeckt darin Gottes
Ruf und Fithrung. Sie steht auch vor der Ganzheit der Welt und
sieht, wie darin der auferstandene Herr — der ja nach dem Zeugnis des
Epheserbriefes in seiner Auferstehung und Himmelfahrt das All er-
fullte — als das letzte Geheimnis der Welt leuchtet. Da steht nun der
Mensch im Tod, frei, wissend und fihig, eine endgiiltige Entscheidung
zu treffen. In dieser Entscheidung vollzieht er die hochste und klarste
Christusbegegnung seines Lebens. Es ist jetzt unmoglich fiir ihn, an
Christus vorbeizugehen. Er muB sich entscheiden. So oder so. Das
ist das Gericht. Was da, im Tod, entschieden wird, bleibt in Ewigkeit,
da der Mensch sein ganzes Wesen in diese Entscheidung hineinwirft,
ganz zur Entscheidung wird. Als so Entschiedener lebt er fiir immer.
Die ganze Ewigkeit des Menschen wird nichts anderes sein als die
seinshafte Entfaltung dessen, was in diesem Augenblick geschieht.

Bis zu seinem Tod «besitzt» der Mensch sich selbst noch nicht. Er
liegt in seinen Sehnsiichten unaufhérlich sich selbst voraus, vermag
sich nirgends einzuholen. Er lebt in einer inneren Zerrissenheit und
ist deshalb unfihig, das zu leisten, wozu er in seinem eigentlichsten
Wesen berufen ist. Sein Leben kann sich wéihrend seines Lebens nicht
entfalten. Sein eigenes Wesen liegt ihm immer voraus. Er «ist» im
urspriinglischsten Sinne des Wortes noch nicht; er ist stets nur im
Werden. Deshalb bleibt der Mensch auch fremd in der Welt, fremd
den Dingen, den Personen und den Ereignissen gegeniiber. Vor
allem aber: sich selbst ist und bleibt er ein Fremdling. Um zu sein,
stirmt er in die Zukunft hinein. Dadurch streift er gleichsam nur
seinen jeweiligen Augenblick; er streift gleichsam sein eigenes Leben
und lebt es nicht wirklich. Er kann sein Leben nicht entfalten, sein
Wesen nicht in einer ungeteilten Gegenwart leben. Erst in dem
Moment, da er nicht mehr in die gleiche, zerstiickelte Zukunft hinein
weitergeht, kann er sein Wesen verwirklichen. Da stauen sich die
Stréme seines Lebens auf und er «ist» endlich. Er lebt nicht mehr wie
ein dahinreiBender Bergbach, sondern wie ein ruhiger Bergsee, klar
und tief, die ganze Welt in ihrer Fiille spiegelnd. Dieser Moment kann
erst im Tod eintreten. Erst im Tod geht es ndmlich einfach nicht mehr

46



«weitery, in die gleiche Richtung, in die leere Offenheit der Zeit. Im
Tode bricht fiir uns ein Leben an, das aus einer unaufhorlichen
Gegenwart besteht. Erst im Tod erreicht der Mensch die totale Ein-
heit seines Wesens. Er entkommt der allseitigen Beengung seiner
Existenz und tritt in eine Tiefendimension der Welt ein, ins Herz des
Universums.

Begriindung der Hypothese

Die schonsten Gotteserfahrungen unserer Existenz liegen immer an
der Oberflaiche. Unsere Beziehung zu Gott ist unwirklich, unsicher
und ohne bleibenden Bestand: ein fliichtiges Aneinander-Vorbei-
gehen. Jeder Mensch lebt an der Oberfliche, gerade indem und inso-
fern er Mensch ist. Eine seltsame Unféhigkeit herrscht in unserem
Innern: die Unfahigkeit, das Einzig-notwendige zu sehen und zu tun.
Wie soll aus diesem auseinandergerissenen Leben eine verklarte Welt
aufsteigen? Versuchen wir anhand einer knappen Analyse mensch-
lichen Daseinsnachvollzugs die « Seinsunfahigkeit» des Menschen auf-
zuzeigen. Der erste Anhaltspunkt wére:

Der Mensch ist unfihig, die Fiille seiner Sehnsucht zu erleben. Sein Wollen
ist aufgespalten zwischen der MaBlosigkeit des Anspruchs und der
Begrenztheit der Verwirklichung. Mit unerbittlicher Notwendigkeit
verlangt der Mensch nach einem Mehr, nach etwas Unerreichtem.
Etwas Geheimnisvolles lebt in ihm, das seine Taten immer weiter
vorantreibt zu neuen Zielen und VerheiBungen. In jedem einzelnen
Tun zielt der Mensch ins Unendliche, obwohl das, was er konkret
erreichen mochte, immer Endliches ist. Soviel auch der Wille aus
eigener Kraft erlangt haben mag, die Verwirklichung entspricht
immer noch nicht dem geheimen Wunsch aus dem sie hervorging.

Dies alles bedeutet, daB der Mensch eine Dynamik auf das mensch-
lich Unerreichbare, auf das Absolute in sich trigt. Es ist schwer, diese
Spannung auszuhalten. Ein solches auf das Absolute hin aufgebro-
chenes und zugleich beengtes Leben ist unendlich belastend. Deshalb
versucht der Mensch nur zu oft, das Vorldufige als endgiiltig anzu-
nehmen. Er bleibt aber dabei — vielleicht uneingestanden — ungliick-
lich und unerfiillt. Das menschliche Leben kénnte sich erst erfiillen,
besser, der Mensch als Mensch wire erst dann geboren, wenn die
menschliche Sehnsucht, der Drang nach Unerreichbarem, sich plétz-

47



lich mit seinem eigentlichen Gegenstand konfrontiert sihe, wenn das
Absolute, das Unerreichbare im konkret nachvollzogenen Erlebnis
leuchtend vor ihm stiinde. Das wire der Augenblick seiner eigentli-
chen Geburt als Mensch. Die totale Christusbegegnung im freien
Gegeniiber ist in die Struktur der Sehnsucht eingepriagt. Noch deut-
licher zeigt sich diese Beschaffenheit menschlicher Existenz in jenem
geheimnishaften Ereignis, das wir Erkenntnis nennen. Auch hier
offenbart sich:

Der Mensch greift in seiner Erkenntnis auf das Absolute voraus. Erkennen
bedeutet, daB der Geist eine greifbare Wirklichkeit in sich selbst auf-
nimmt. Durch diese Verinnerlichung verschiedener Einzelgegenstinde
der Welt beginnt der Mensch sich in seiner Umgebung auszukennen.
Er versteht langsam, wie sich die Dinge, Lebewesen, Menschen ver-
halten. Doch all das ist nur vereinzeltes Wissen. Der Mensch versucht
immer wieder, diese « Erkenntnisbrocken» in ein « System» zu bringen
und scheitert dabei weitgehend. Gerade dabei erfahrt er, dal3 er eine
Ahnung von etwas GroBerem und Umfassenderem hat, von etwas,
das keineswegs aus seinen Einzelerkenntnissen zusammensetzbar ist.
Von dort her wird ihm bewuBt, daB sein Wissensdrang unendlich
mehr ist als nur Neugier. Sein Geist wurde immer schon von einem
Absoluten angezogen, von der Fiille des Seins.

Der Mensch erkennt also einerseits immer nur Begrenztes, strebt
aber gleichzeitig, ja vorausgehend iiber all das hinaus ins Unbe-
grenzte, ins Seinshaft-Grenzenlose. In jedem konkreten Erkenntnisakt
wird das Ganz-Andere mitbewul8t und mitverlangt. Dieses thema-
tisch nirgends heimgeholte Hineinragen des Geistes ins Ganz-Andere
ist der Grund und die Ermoglichung aller sonstigen Erkenntnisse.
Vollenden wiirde sich der Mensch im Bereich seiner zwischen Be-
grenztem und Unbegrenztem aufgespaltenen Erkenntnis erst, wenn das
Absolute fiir sie zu einer konkret faBbaren Wirklichkeit wiirde. In
jedem Erkenntnisakt verlangt der Mensch nach diesem unausdenk-
baren Ereignis, nach der Begegnung mit -dem begrenzt gewordenen
Unbegrenzten, mit Christus.

Diese paradoxe Beschaffenheit menschlicher Existenz tritt noch
mehr im Nachvollzug menschlicher Liebe zutage: Die menschliche Liebe
ibersteigt jede Verwirklichung. In der Liebe gehen zwei Personen eine
Seinseinheit ein, indem sie seinshaft aussprechen «wir». Liebe besteht
in einem Seinsaustausch, in einem Vorgang, wodurch zwei Menschen

48



ganzheitlich voneinander her leben. Das Sein des einen wird zur
Begriindung des Seins des anderen im gegenseitigen Geschenk. Damit
haben wir schon ein Letztes menschlicher Liebe beriihrt: Was in der
Liebe wirklich gemeint ist, ibersteigt jegliche existentielle Verwirk-
lichung. In der Liebe geschieht ein Vorgriff auf das Ganze des Seins,
da sie ein Begrenzt-Seiendes unbegrenzt bejaht. Somit ist das Ziel
der Liebe wesenhaft mehr als alles, was von der Liebe in die Tat
heimgeholt werden kann.

Ein Geschépf in seiner endlichen Zerbrechlichkeit wird in der Liebe
zum Gegenstand unseres Strebens ins Unendliche. Das Geliebtsein
ist somit eine Zumutung, der niemand gewachsen ist. Menschliche
Liebe ist menschlich unvollendbar. In ihr — in ihrem ernsten, reifen
und ehrlichen Nachvollzug — wird immer ein Absolutes mitgemeint
und mitangestrebt. Vollenden kénnte sich diese Liebe erst, wenn das
Absolute, das Unendliche sich in einem endlichen Menschen als die
liebenswerte Liebe der freien Seinsbejahung darstellen wiirde in
restloser Klarheit.

Schauen wir diese ansatzhaft entwickelte Analyse menschlicher
Sehnsucht, Erkenntnis und Liebe zusammen. Im Sinnmittelpunkt all
dieser Daseinsvollziige steht eine klare, freie, gesamtpersonale Be-
gegnung mit Christus, mit dem bedingt gewordenen Unbedingten,
als dem Punkt Omega, der Bedingung der Moglichkeit restloser
Menschwerdung. Erst in dem Augenblick, da dies in existentieller
Restlosigkeit sich einstellt, ist der Mensch geboren. Wir sehen schon,
daB unser kurzer Entwurf der menschlichen Daseinsstruktur bereits
eine wichtige Aussage iiber den Tod in sich schliet (und zwar im
Sinne der eingangs formulierten Hypothese der Endentscheidung im
Tode). Erst im Tode wird der Mensch vollkommen Person; erst im
Tode kann er sein Heil endgiiltig erlangen in einer freien Selbstaus-
zeugung des eigenen Wesens im Angesicht Christi.

Ich méchte diese Schlussfolgerung durch zwei Uberlegungen — durch
eine negative und eine positive — bekréftigen.

Erginzende Begriindungen
Erste Uberlegung: Die innere Zerrissenheit des Menschen. Der Mensch
hat seine konkrete Vorhandenheit nicht ausgewihlt, sondern sie,

mit all ihren Vor- und Nachteilen, von den Eltern, von der engen
Familiengemeinschaft, vom objektiven Geist des ihn umgebenden

49



kulturellen Milieus, von der Entwicklung der Menschheit, ja dariiber
hinaus vom Entstehen des Menschen aus vormenschlichen Formen
bekommen.

So entstand nach und nach ein Fremdmaterial, aus dem er sich zur
Person gestalten soll. Diese fremde, von den andern erzeugte, aufge-
baute und mitbestimmte Vorhandenheit bedeutet fiir ihn eine wesen-
hafte Lebensbegrenzung. Wiahrend seines irdischen Lebens driangt er
danach, seinem eigentlichen, aber ihm selbst noch fremden Innern
zum Durchbruch zu verhelfen. Er arbeitet aber gleichsam an einem
schon geformten, bereits fertigen Material, an seiner vorgegebenen
Situation in der Welt. Er vermag die Fremdheit und Undurchsichtig-
keit seiner Vorhandenheit nie ganz zu iiberwinden.

Die erste Moglichkeit, das zu sein, wonach er sich in seinem Innern
sehnt, was er aber trotzdem nicht sein kann, kommt erst, wenn er
seine begrenzte, fremde Vorhandenheit ablegen und einen neuen,
frei nach seinem Geist gestalteten Wesensausdruck erhalten, ja sich
selbst erschaffen wird, in seinem Tod.

Seine oberflichliche Vorhandenheit bedeutet aber auch eine {eit-
begrenzung fir ihn. Der in seinem Wesen gespaltene Mensch vermag
die Aufeinanderfolge der eitmomente nicht zu beherrschen. Er tritt
nur je fir einen Moment ins Sein. Die jeweilige Gegenwart, die ihm
gegebene «Zeiterstreckung» gentigt aber nicht, um darin den vollen
Reichtum seiner Innerlichkeit zu verwirklichen. Sein Leben kann
sich nicht entfalten, sein Wesen kann nie zu einer ungeteilten Gegen-
wart werden. Die Fiille des Augenblicks zu leben, steht nicht in seiner
Macht. Er «ist» im eigentlichen Sinne des Wortes noch nicht, er
«ek-sistiert» bloB, lebt immer «auBerhalb seiner Eigentlichkeit».
Erst im Moment, da es nicht in die gleiche, zerstiickelte Zukunft
hinein «weitergeht», kann er sein Inneres in ungeteilter Gegenwart
leben. Dieser Moment kann sich aber erst im Tode einstellen. Erst
im Tode geht es nicht mehr weiter in die unbestimmte, leere Offenheit.

Zweite Uberlegung: Die Menschwerdung des Menschen. Stellen wir uns
ein Menschenleben vor, das sich, gemidB der ihm innewohnenden
Dynamik, von der Geburt bis zum Tode voll verwirklicht hat. Was
vollzog sich in einer solchen Existenz? Wir entdecken in ihr eine
zweifache Lebenskurve. Im Schnittpunkt der zwei Linien erfassen wir
den Vorgang des Todes.

Der «dufere Mensch». Dieser Ausdruck steht hier nicht einfach fiir
den Leib, sondern bezeichnet den ganzen Menschen, insofern er mit

50



seiner gesamten Existenz, mit Leib und Seele, dem AuBeren zuge-
wandt ist. Was ist dieses AuBere? Zunichst einmal ein Wachstum der
biologischen Krifte, ein Sichentfalten und Reifen des Organismus,
eine fortschreitende Differenzierung und Spezialisierung der einzelnen
Fahigkeiten (Entfaltung des Wissens, Erweiterung des Erkenntnis-
horizontes, Erwachen zur Freiheit, Freundschaft und Liebeshingabe).
Der Mensch «erobert» die Welt in ihren verschiedenen Beziigen: die
Welt der Dinge, des Erkennens und des Du. Die Existenz wichst in
die Welt hinein und entdeckt in sich die Krifte der Gestaltung. In-
dem aber der Mensch sich in diesen Weltauftrag «hineinwirfty,
fangt das AuBere an, seine Existenz aufzuzehren. Auch in der Aufgabe
der Weltbeherrschung versagt der Mensch zusehends. Es enthiillt
sich ihm die Armseligkeit des Daseins. Es wird ihm bewuBt, wieviel
Chancen er im Leben verpaBt hat. Uberall bemerkt er Grenzen.
Alles wird zur « Tretmiihle des Alltags» mit all den Pflichten, Miidig-
keiten und Enttiauschungen, die dieser Alltag mit sich bringt. Mit
erschreckender Klarheit sieht der Mensch, daBB er im Wesentlichen ver-
sagt hat:In der Ehrlichkeit, Freundschaft, Demut und Liebe. Das Leben
verliert an Frische, Ansporn und Neuheit. Der «&duBlere Mensch» hat
sich «aufgerieben». Ein Schicksal, dem niemand entgehen kann.

Der «innere Mensch». Ist dies aber das Ganze menschlichen Lebens?
Gerade in der Erfahrung der eigenen Grenze, in den Krisen der Exi-
stenz, in der «Aufreibung des duBeren Menschen» baut sich etwas
auf, das wir mit dem Wort «Person» bezeichnen koénnten. Die
Energien des «duBeren Menschen» werden in eine «Innerlichkeit»
verwandelt. Es entsteht der «reife Mensch»: etwas Verborgenes; eine
Existenz, die sich in ihrer Beengung ins Unendliche hineinleben kann.
Aus seiner AuBerlichkeit sammelt der Mensch ein «Inneres»: er wird
zum Seinszentrum. Gerade, indem er sein Leben durch die Ereignisse
des Alltags aufreiben lieB, entstand in ihm eigentliches Leben.

Verlingert man die Linien dieser Dialektik menschlicher Eigentlich-
keit, ziecht man daraus die letzte Konsequenz, so entsteht das folgende
Bild des Todes: Im Tode, im totalen Verlust der AuBerlichkeit ent-
steht totale Innerlichkeit. Also wird der Mensch erst im Tode voll-
kommen er selbst, zur endgiiltigen Person, zum restlos selbstandigen
Seinszentrum. Im Tod wird der Mensch endgiiltig «erwachsen» ; frei,
wissend und unbeengt; fihig eine endgiiltige Entscheidung zu treffen.
In dieser Entscheidung vollzieht er die klarste Christusbegegnung
seines Lebens.

51



Will man den Vorgang des Todes sinnbildlich ausdriicken, so
driangt sich das Bild der Geburt auf. In der Geburt wird das Kind
gleichsam gewaltsam aus der Enge des MutterschoBes gedringt und
mulB das Beschiitzende, das Gewohnte, das Heimliche verlassen; es
wird ausgeliefert und von einem ganzheitlichen Untergang bedroht.
Zugleich eréffnet sich vor ihm eine weite, neue Welt, ein neuer Welt-
bezug, die Welt des Lichtes, der Farben, der Bedeutungen, des Mit-
seins und der Liebe. Ahnliches geschieht im Tode mit dem Menschen:
gewaltsam wird er aus der Enge seiner bisherigen Weltlichkeit heraus-
genommen. Gleichzeitig gelangt er zu einem neuen, wesenhaften, sich
bis in die Weite des Weltseins erstreckenden Weltbezug. Der Mensch
geht also einerseits wirklich unter im' Sinne einer Nichtung, eines
gewaltsamen Entzugs seiner Leib-Weltlichkeit; zugleich taucht er
unter bis zu den Wurzeln der Welt und erhilt dadurch einen kosmi-
schen Daseinsbezug, eine totale Weltpriasenz. Dieser Weltgrund, in
den der Mensch sterbend hinuntersteigt, ist seinem Wesen nach
christusoffen, transparent also auf den Urgrund alles Seienden. Der
Mensch wird im Tode auch all dem gegeniibergestellt, wonach er
immer in der Tiefe seiner Sehnsucht verlangt, was er in allen seinen
Erkenntnissen schon immer vermutet, wohin er in all seinem Wollen
unbewuBt strebt, was er in all seinem Lieben im Grunde umarmt. In
all dem wird er dem Herrn der Welt gegeniibergestellt. An diesem
metaphysischen Ort wird er seine endgiiltige Entscheidung treffen.

Christus steht da, vor dem Menschen, im Tode, klar gesehen,
leuchtend wahrgenommen und ruft ihn mit der Gebirde der erls-
senden Liebe zu sich. Der Mensch hat sich nur zu entscheiden. Das
Gericht hingt von ihm ab. Christus wird ewig so dastehen, mit der
Geste der rufenden und schenkenwollenden Liebe. Wenn der Mensch
sich gegen Christus entscheidet, andert das nichts an Christi Liebe.
Diese Liebe wird ihn aber ewig brennen, weil er sie ewig zuriick-
weist. Wenn er sich aber fiir Christus entscheidet, so wird die gleiche
Liebe Christi zum ewigen Licht fiir ihn und zur endgiiltigen Voll-
endung im grenzenlosen Gliick.

Folgerungen aus der Hypothese
Gott ist nicht kleinlich. Er ist ein wirklich groBer Herr. Niemand

wird verdammt nur weil der Zufall es so wollte; weil er plétzlich
durch einen Unfall in die Ewigkeit abberufen wurde; weil er Gott

52



wihrend seines Lebens nie richtig kennengelernt hatte; weil er in
eine Familie hineingeboren wurde, in der er die Liebe nie erfuhr und
deshalb auch nicht verstehen konnte, was das Wesen Gottes ist; weil
er sich vielleicht gegen einen Gott, in dem er nur einen Gesetzesgott,
einen schrecklichen Tyrannen sah, gewandt hat; weil er von Men-
schen gehaBlt, verworfen, verkannt und innerlich verwundet wurde
und so gegen alles in Auflehnung geriet, auch gegen Gott.

Aber umgekehrt erreicht niemand das ewige Heil, nur weil er
fromme Eltern hatte; weil ihn seine biirgerlichen Vorurteile davor
bewahrt haben, das Bose, das er so gern getan hitte, zu tun; weil er
die Chance hatte, die Milliarden Menschen nicht haben, in einem
Erdteil aufzuwachsen, wo man immerhin gelegentlich noch etwas von
Christus horen kann; weil er zufillig ein angenehmes Wesen besal
und so auch erfuhr, was Geliebtwerden hei3t, und es ihm dann auch
nicht schwer fiel, daran zu glauben, daB3 auch Gott ihn liebt.

Man wird nicht verdammt, ohne sich mit seinem ganzen Wesen, in
voélliger Klarheit und Uberlegung gegen Gott entschieden zu haben.
Man wird aber auch nicht vergéttlicht, ohne Gott in innigster Be-
gegnung mit allen Fasern der Seele umarmt zu haben. Wo man
geboren wurde, wann man gestorben ist, was fiir einen Charakter man
als Erbe bekam, spielt dabei gar keine Rolle. Jeder Mensch hat die
Moglichkeit, sich in vélliger Klarheit fir oder gegen Christus zu
entscheiden.

In dieser — von mir hypothetisch vorgeschlagenen — Perspektive
kann man besser verstehen, daBl das Gericht und der universale
Heilswille Gottes Begriffe sind, die untereinander einen tiefen Ent-
sprechungszusammenhang aufweisen. Jeder Mensch hat die Moglich-
keit, wenigstens einmal, Christus dem Auferstandenen zu begegnen,
ihn ganz personlich zu erkennen. Ein jeder Mensch hat diese Moglich-
keit. Selbst die Heiden, jene Milliarden, die noch nie etwas von Chri-
stus gehort haben, selbst die zu Heiden gewordenen Christen, denen
wir vielleicht einen langweiligen und wirklichkeitsfremden Gott ge-
predigt haben, den sie nie richtig schitzen und lieben lernen konnten,
selbst jene Menschen, die religiés und moralisch einfach Kleinkinder
geblieben sind, obwohl ihre sonstigen Fahigkeiten sich durchaus nor-
mal entwickelten und die sich in der komplizierten Struktur des heu-
tigen Lebens durchaus mit Erfolg zurechtfinden kdénnen, selbst jene
Menschen, die Gott hassen, weil sie in ihm zum Beispiel ein Mittel
der «kapitalistischen Ausbeutung» sehen und ihn in seinem eigent-

53



lichen Wesen nie erkannt haben, selbst die Schwachsinnigen und
seelisch Unentwickelten, die nie richtig etwas verstehen konnten,
selbst die ungeborenen und ohne Taufe gestorbenen Kinder und
schlieBlich, selbst wir, die zu schwach sind, das Gute zu tun, und deren
Herz so kiihl und leer bleibt. Alle haben die Méglichkeit, in der
Perspektive unserer Hypothese, ihr Heil in einer ganzheitlich-per-
sonalen Begegnung mit Christus zu erlangen.

Oft wird gegen diese Hypothese (Tod als letzte Entscheidung) der
folgende Einwand vorgetragen: «Wenn wir im Tod noch eine letzte
Moglichkeit der Entscheidung haben, warum sollen wir uns dann
beeilen und jetzt anfangen christlich zu leben? Keineswegs! Denn:
Was und wer gibt ,mir’ die Sicherheit, daB ,ich’ im Tode die richtige
Entscheidung treffe? Der Ausgang dieser letzten Entscheidung wird
von mir selbst abhingen. Es gibt keinen andern Ma@stab, die Auf-
richtigkeit meines Wunsches nach Bekehrung zu messen als die Be-
kehrung selbst. Was ich in der Zukunft sein méchte, muB ich in der
Gegenwart anfangen. Ich muB mich durch die vielen kleinen Einzel-
entscheidungen meines Lebens in die groBe, allerletzte Entscheidung
im Tod einiiben. Ich muB3 mich bekehren und zwar gleich, wenn ich
aufrichtig die Bekehrung im Tod wiinsche. Jedes Aufschieben ist eine
existentielle Liige. Ich kann nicht einfach gedankenlos dahinleben
und alles der letzten Entscheidung iiberlassen. Wer kann dafiir biir-
gen, daBl ich am Ende noch die ganze Orientierung meines Lebens
umwerfen werde? Der Gedanke einer letzten Entscheidungsméglich-
keit im Tod mindert also unsere Heilswachsamkeit iiberhaupt nicht.
Eher im Gegenteil !

In verschiedensten theologischen Fragen gibt diese Hypothese eine
einfache und menschliche Losung. Ich erwihne hier nur das Problem
des Fegfeuers. Aus dem Gesichtspunkt der hier vorgetragenen Hypo-
these wire unser Tod, das heit der Moment unserer endgiiltigen
Entscheidung fiur Christus, zugleich unser Fegfeuer. Der Ort der
Reinigung ist sicher keine riesige Folterstadt, kein kosmisches Kon-
zentrationslager, in dem jammernde, klagende und seufzende Krea-
turen von Gott bestraft werden. Gottes Gedanken kénnen nicht so
grotesk und unwiirdig sein. Vielmehr ist die Begegnung mit Christus,
das Hineingehen in seinen liebenden Feuerblick, unsere endgiiltige
Lauterung. Voller Liebe und gnadenreich blickt Christus auf den
ihm entgegenkommenden Menschen. Sein Schauen glitht aber zu-
gleich bis ins Innerste, Verborgenste und Wesentlichste des Menschen-

54



daseins. Gott im Feuerblick Christi zu begegnen ist zwar einer-
seits die hochste Erfullung unserer Liebesfihigkeit; es ist aber anderer-
seits auch das schrecklichste Leiden unseres Wesens. In dieser Per-
spektive wire das Fegfeuer nichts anderes als der Durchgang durch das
Feuer der Liebe Christi, ein augenblicklicher Vorgang der Christus-
begegnung im Tode. Bei dieser Begegnung bricht die Gottesliebe aus
den Tiefen des menschlichen Daseins hervor. Sie muf3 dabei gleich-
sam die Schichten und Ablagerungen unserer Selbstsucht durch-
brechen. Das ganze Dasein muf} sich dem liebend entgegenkommen-
den Christus 6flnen. Je harter und méchtiger diese Ablagerungen der
Selbstsucht sind, desto schmerzhafter wird auch der Ausbruch der
Gottesliebe aus unserem Dasein, desto mehr muB3 uns die Christus-
begegnung ldautern. Die einzelnen Menschen wiirden also einen per-
sonlich je verschieden intensiven Liuterungsvorgang im Augenblick
des Todes durchmachen. So wird aus dem Unterschied der im Feg-
feuer verbrachten Zeit ein Unterschied in der Intensitit der Laute-
rung.

Hier 6ffnet sich uns vielleicht ein Zugang zum innerlichen Ver-
stindnis des Himmels. Indem namlich der Mensch in seinem lieben-
den Aufbruch zu Christus den Schrecken der Gottbegegnung durch-
litten hat, lieB er alles hinter sich, was an Gott bedrohlich ist fir
unser endliches Wesen. Die Bedrohung ist nun iiberwunden und der
Mensch kann eintreten in die Erkenntnis und in die Liebe Christi,
worin ja das Wesen des Himmels besteht. Himmel wire demnach
nichts anderes als die sich zum Seinszustand entfaltende Entscheidung
fir Christus im Tod, das Fegfeuer aber nichts anderes als die Ermog-
lichung des ewigen, ungetriibten und gliicklichen Mitseins mit Chri-
stus: der Schrecken der Gottbegegnung wird tiberwunden, und das
Begliickende bleibt als ewiger Zustand zuriick.

55



	Tod als letzte Entscheidung

