
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Tod als letzte Entscheidung

Autor: Boros, Ladislaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TOD ALS LETZTE ENTSCHEIDUNG

von Ladislaus Boros

Es kann in diesem kurzen Vortrag gewiß nicht darum gehen, die
einzelnen Argumente, die ich in meinem Buch « Mysterium Mortis -
der Mensch in der letzten Entscheidung» und in anderen Veröffentlichungen

entwickelt habe, neu darzulegen. Die im genannten Buch

vorgetragene Hypothese lautete: «Im Tod eröffnet sich die Möglichkeit

zum ersten vollpersonalen Akt des Menschen; somit ist der Tod
der seinsmäßig bevorzugte Ort des Bewußtwerdens, der Freiheit, der

Gottbegegnung und der Entscheidung über das ewige Schicksal. »

Aussage der Hypothese

Durch diese ein wenig zu akademisch formulierte Aussage (in der

philosophische und theologische Erwägungen eng miteinander
verknüpft sind) wollte ich folgendes andeuten: Erst im Moment des

Todes kann der Mensch die Fremdheit seines eigenen Daseins

ablegen ; erst im Tod wird er seinsmächtig genug und innerlich genügend
gesammelt, um Christus ganzheitlich, mit allen Fasern seines Wesens

begegnen und sich ihm gegenüber endgültig entscheiden zu können.

Im Moment des Todes hätten wir also - nach der von mir
vorgeschlagenen Hypothese - noch eine Möglichkeit der Entscheidung,

genauer, erst im Tod hätten wir die erste Möglichkeit einer ganzheitlichen,

vollpersonalen Stellungnahme. Nach dieser Hypothese hätte
also jeder Mensch die Möglichkeit, sich im Tod Christus gegenüber
im Vollbesitz seiner Kräfte, in völliger Klarheit und in ganzheitlicher
Freiheit zu entscheiden.

«Im Tod». Sehr viel hängt davon ab, daß man diesen Ausdruck

richtig versteht. Es handelt sich nicht um den Zustand «vor dem

Tod». Man kann wahrhaftig nicht annehmen, daß im Zustand von
körperlichen Qualen der Agonie, in der Stumpfheit des Sterbens,

jemand den ersten vollpersonalen Akt seines Lebens setzt. Es handelt
sich aber auch nicht um den Zustand «nach dem Tod». Unser ewiges
Schicksal nach dem Tod steht für immer fest. Im Tod sind wir
dermaßen «endgültig» geworden, daß nachher an dieser Endgültigkeit

45



nichts mehr zu ändern ist. Es geht hier vielmehr um den «Moment
des Todes» selbst. Wenn die Seele den Leib verläßt, erwacht sie

plötzlich zu ihrer reinen Geistigkeit, wird ganz von Licht und Helligkeit

erfüllt. Sie versteht augenblicklich alles, was ein geschaffener
Geist erkennen und verstehen kann. Sie sieht ihr ganzes Leben
zusammengefaßt in eine einzige Ganzheit. Sie entdeckt darin Gottes

Ruf und Führung. Sie steht auch vor der Ganzheit der Welt und
sieht, wie darin der auferstandene Herr - der ja nach dem Zeugnis des

Epheserbriefes in seiner Auferstehung und Himmelfahrt das All
erfüllte - als das letzte Geheimnis der Welt leuchtet. Da steht nun der
Mensch im Tod, frei, wissend und fähig, eine endgültige Entscheidung
zu treffen. In dieser Entscheidung vollzieht er die höchste und klarste

Christusbegegnung seines Lebens. Es ist jetzt unmöglich für ihn, an
Christus vorbeizugehen. Er muß sich entscheiden. So oder so. Das

ist das Gericht. Was da, im Tod, entschieden wird, bleibt in Ewigkeit,
da der Mensch sein ganzes Wesen in diese Entscheidung hineinwirft,
ganz zur Entscheidung wird. Als so Entschiedener lebt er für immer.
Die ganze Ewigkeit des Menschen wird nichts anderes sein als die
seinshafte Entfaltung dessen, was in diesem Augenblick geschieht.

Bis zu seinem Tod «besitzt» der Mensch sich selbst noch nicht. Er
liegt in seinen Sehnsüchten unaufhörlich sich selbst voraus, vermag
sich nirgends einzuholen. Er lebt in einer inneren Zerrissenheit und
ist deshalb unfähig, das zu leisten, wozu er in seinem eigentlichsten
Wesen berufen ist. Sein Leben kann sich während seines Lebens nicht
entfalten. Sein eigenes Wesen liegt ihm immer voraus. Er «ist» im
ursprünglichsten Sinne des Wortes noch nicht; er ist stets nur im
Werden. Deshalb bleibt der Mensch auch fremd in der Welt, fremd
den Dingen, den Personen und den Ereignissen gegenüber. Vor
allem aber: sich selbst ist und bleibt er ein Fremdling. Um zu sein,

stürmt er in die Zukunft hinein. Dadurch streift er gleichsam nur
seinen jeweiligen Augenblick ; er streift gleichsam sein eigenes Leben
und lebt es nicht wirklich. Er kann sein Leben nicht entfalten, sein

Wesen nicht in einer ungeteilten Gegenwart leben. Erst in dem

Moment, da er nicht mehr in die gleiche, zerstückelte Zukunft hinein
weitergeht, kann er sein Wesen verwirklichen. Da stauen sich die
Ströme seines Lebens aufund er «ist» endlich. Er lebt nicht mehr wie
ein dahinreißender Bergbach, sondern wie ein ruhiger Bergsee, klar
und tief, die ganze Welt in ihrer Fülle spiegelnd. Dieser Moment kann
erst im Tod eintreten. Erst im Tod geht es nämlich einfach nicht mehr

46



«weiter», in die gleiche Richtung, in die leere Offenheit der Zeit. Im
Tode bricht für uns ein Leben an, das aus einer unaufhörlichen
Gegenwart besteht. Erst im Tod erreicht der Mensch die totale Einheit

seines Wesens. Er entkommt der allseitigen Beengung seiner

Existenz und tritt in eine Tiefendimension der Welt ein, ins Herz des

Universums.

Begründung der Hypothese

Die schönsten Gotteserfahrungen unserer Existenz liegen immer an
der Oberfläche. Unsere Beziehung zu Gott ist unwirklich, unsicher
und ohne bleibenden Bestand: ein flüchtiges Aneinander-Vorbei-
gehen. Jeder Mensch lebt an der Oberfläche, gerade indem und insofern

er Mensch ist. Eine seltsame Unfähigkeit herrscht in unserem
Innern: die Unfähigkeit, das Einzig-notwendige zu sehen und zu tun.
Wie soll aus diesem auseinandergerissenen Leben eine verklärte Welt
aufsteigen? Versuchen wir anhand einer knappen Analyse menschlichen

Daseinsnachvollzugs die «Seinsunfähigkeit» des Menschen
aufzuzeigen. Der erste Anhaltspunkt wäre :

Der Mensch ist unfähig, die Fülle seiner Sehnsucht zu erleben. Sein Wollen
ist aufgespalten zwischen der Maßlosigkeit des Anspruchs und der

Begrenztheit der Verwirklichung. Mit unerbittlicher Notwendigkeit
verlangt der Mensch nach einem Mehr, nach etwas Unerreichtem.
Etwas Geheimnisvolles lebt in ihm, das seine Taten immer weiter
vorantreibt zu neuen Zielen und Verheißungen. In jedem einzelnen

Tun zielt der Mensch ins Unendliche, obwohl das, was er konkret
erreichen möchte, immer Endliches ist. Soviel auch der Wille aus

eigener Kraft erlangt haben mag, die Verwirklichung entspricht
immer noch nicht dem geheimen Wunsch aus dem sie hervorging.

Dies alles bedeutet, daß der Mensch eine Dynamik auf das menschlich

Unerreichbare, auf das Absolute in sich trägt. Es ist schwer, diese

Spannung auszuhalten. Ein solches auf das Absolute hin aufgebrochenes

und zugleich beengtes Leben ist unendlich belastend. Deshalb
versucht der Mensch nur zu oft, das Vorläufige als endgültig
anzunehmen. Er bleibt aber dabei - vielleicht uneingestanden - unglücklich

und unerfüllt. Das menschliche Leben könnte sich erst erfüllen,
besser, der Mensch als Mensch wäre erst dann geboren, wenn die
menschliche Sehnsucht, der Drang nach Unerreichbarem, sich plötz-

47



lieh mit seinem eigentlichen Gegenstand konfrontiert sähe, wenn das

Absolute, das Unerreichbare im konkret nachvollzogenen Erlebnis
leuchtend vor ihm stünde. Das wäre der Augenblick seiner eigentlichen

Geburt als Mensch. Die totale Ghristusbegegnung im freien
Gegenüber ist in die Struktur der Sehnsucht eingeprägt. Noch
deutlicher zeigt sich diese Beschaffenheit menschlicher Existenz in jenem
geheimnishaften Ereignis, das wir Erkenntnis nennen. Auch hier
offenbart sich :

Der Mensch greift in seiner Erkenntnis auf das Absolute voraus. Erkennen
bedeutet, daß der Geist eine greifbare Wirklichkeit in sich selbst
aufnimmt. Durch diese Verinnerlichung verschiedener Einzelgegenstände
der Welt beginnt der Mensch sich in seiner Umgebung auszukennen.

Er versteht langsam, wie sich die Dinge, Lebewesen, Menschen
verhalten. Doch all das ist nur vereinzeltes Wissen. Der Mensch versucht
immer wieder, diese « Erkenntnisbrocken» in ein « System» zu bringen
und scheitert dabei weitgehend. Gerade dabei erfährt er, daß er eine

Ahnung von etwas Größerem und Umfassenderem hat, von etwas,
das keineswegs aus seinen Einzelerkenntnissen zusammensetzbar ist.

Von dort her wird ihm bewußt, daß sein Wissensdrang unendlich
mehr ist als nur Neugier. Sein Geist wurde immer schon von einem
Absoluten angezogen, von der Fülle des Seins.

Der Mensch erkennt also einerseits immer nur Begrenztes, strebt
aber gleichzeitig, ja vorausgehend über all das hinaus ins

Unbegrenzte, ins Seinshaft-Grenzenlose. In jedem konkreten Erkenntnisakt
wird das Ganz-Andere mitbewußt und mitverlangt. Dieses thematisch

nirgends heimgeholte Hineinragen des Geistes ins Ganz-Andere
ist der Grund und die Ermöglichung aller sonstigen Erkenntnisse.
Vollenden würde sich der Mensch im Bereich seiner zwischen

Begrenztem und Unbegrenztem aufgespaltenen Erkenntnis erst, wenn das

Absolute für sie zu einer konkret faßbaren Wirklichkeit würde. In
jedem Erkenntnisakt verlangt der Mensch nach diesem unausdenkbaren

Ereignis, nach der Begegnung mit dem begrenzt gewordenen
Unbegrenzten, mit Christus.

Diese paradoxe Beschaffenheit menschlicher Existenz tritt noch
mehr im Nachvollzug menschlicher Liebe zutage : Die menschliche Liebe

übersteigt jede Verwirklichung. In der Liebe gehen zwei Personen eine
Seinseinheit ein, indem sie seinshaft aussprechen «wir». Liebe besteht
in einem Seinsaustausch, in einem Vorgang, wodurch zwei Menschen

48



ganzheitlich voneinander her leben. Das Sein des einen wird zur
Begründung des Seins des anderen im gegenseitigen Geschenk. Damit
haben wir schon ein Letztes menschlicher Liebe berührt : Was in der
Liebe wirklich gemeint ist, übersteigt jegliche existentielle Verwirklichung.

In der Liebe geschieht ein Vorgriff auf das Ganze des Seins,
da sie ein Begrenzt-Seiendes unbegrenzt bejaht. Somit ist das Ziel
der Liebe wesenhaft mehr als alles, was von der Liebe in die Tat
heimgeholt werden kann.

Ein Geschöpf in seiner endlichen Zerbrechlichkeit wird in der Liebe

zum Gegenstand unseres Strebens ins Unendliche. Das Geliebtsein
ist somit eine Zumutung, der niemand gewachsen ist. Menschliche
Liebe ist menschlich unvollendbar. In ihr - in ihrem ernsten, reifen
und ehrlichen Nachvollzug - wird immer ein Absolutes mitgemeint
und mitangestrebt. Vollenden könnte sich diese Liebe erst, wenn das

Absolute, das Unendliche sich in einem endlichen Menschen als die
liebenswerte Liebe der freien Seinsbejahung darstellen würde in
restloser Klarheit.

Schauen wir diese ansatzhaft entwickelte Analyse menschlicher
Sehnsucht, Erkenntnis und Liebe zusammen. Im Sinnmittelpunkt all
dieser Daseinsvollzüge steht eine klare, freie, gesamtpersonale

Begegnung mit Christus, mit dem bedingt gewordenen Unbedingten,
als dem Punkt Omega, der Bedingung der Möglichkeit restloser

Menschwerdung. Erst in dem Augenblick, da dies in existentieller
Restlosigkeit sich einstellt, ist der Mensch geboren. Wir sehen schon,
daß unser kurzer Entwurf der menschlichen Daseinsstruktur bereits
eine wichtige Aussage über den Tod in sich schließt (und zwar im
Sinne der eingangs formulierten Hypothese der Endentscheidung im
Tode). Erst im Tode wird der Mensch vollkommen Person; erst im
Tode kann er sein Heil endgültig erlangen in einer freien Selbstauszeugung

des eigenen Wesens im Angesicht Christi.
Ich möchte diese Schlussfolgerung durch zwei Überlegungen - durch
eine negative und eine positive - bekräftigen.

Ergänzende Begründungen

Erste Überlegung : Die innere Zerrissenheit des Menschen. Der Mensch
hat seine konkrete Vorhandenheit nicht ausgewählt, sondern sie,

mit all ihren Vor- und Nachteilen, von den Eltern, von der engen
Familiengemeinschaft, vom objektiven Geist des ihn umgebenden

49



kulturellen Milieus, von der Entwicklung der Menschheit, ja darüber
hinaus vom Entstehen des Menschen aus vormenschlichen Formen
bekommen.

So entstand nach und nach ein Fremdmaterial, aus dem er sich zur
Person gestalten soll. Diese fremde, von den andern erzeugte, aufgebaute

und mitbestimmte Vorhandenheit bedeutet für ihn eine wesenhafte

Lebensbegrenzung. Während seines irdischen Lebens drängt er
danach, seinem eigentlichen, aber ihm selbst noch fremden Innern
zum Durchbruch zu verhelfen. Er arbeitet aber gleichsam an einem
schon geformten, bereits fertigen Material, an seiner vorgegebenen
Situation in der Welt. Er vermag die Fremdheit und Undurchsichtig-
keit seiner Vorhandenheit nie ganz zu überwinden.

Die erste Möglichkeit, das zu sein, wonach er sich in seinem Innern
sehnt, was er aber trotzdem nicht sein kann, kommt erst, wenn er
seine begrenzte, fremde Vorhandenheit ablegen und einen neuen,
frei nach seinem Geist gestalteten Wesensausdruck erhalten, ja sich
selbst erschaffen wird, in seinem Tod.

Seine oberflächliche Vorhandenheit bedeutet aber auch eine

Zeitbegrenzung für ihn. Der in seinem Wesen gespaltene Mensch vermag
die Aufeinanderfolge der Zeitmomente nicht zu beherrschen. Er tritt
nur je für einen Moment ins Sein. Die jeweilige Gegenwart, die ihm
gegebene «Zeiterstreckung» genügt aber nicht, um darin den vollen
Reichtum seiner Innerlichkeit zu verwirklichen. Sein Leben kann
sich nicht entfalten, sein Wesen kann nie zu einer ungeteilten Gegenwart

werden. Die Fülle des Augenblicks zu leben, steht nicht in seiner
Macht. Er «ist» im eigentlichen Sinne des Wortes noch nicht, er
«ek-sistiert» bloß, lebt immer «außerhalb seiner Eigentlichkeit».
Erst im Moment, da es nicht in die gleiche, zerstückelte Zukunft
hinein «weitergeht», kann er sein Inneres in ungeteilter Gegenwart
leben. Dieser Moment kann sich aber erst im Tode einstellen. Erst
im Tode geht es nicht mehr weiter in die unbestimmte, leere Offenheit.

Zweite Überlegung : Die Menschwerdung des Menschen. Stellen wir uns
ein Menschenleben vor, das sich, gemäß der ihm innewohnenden
Dynamik, von der Geburt bis zum Tode voll verwirklicht hat. Was
vollzog sich in einer solchen Existenz? Wir entdecken in ihr eine
zweifache Lebenskurve. Im Schnittpunkt der zwei Linien erfassen wir
den Vorgang des Todes.

Der «äußere Mensch». Dieser Ausdruck steht hier nicht einfach für
den Leib, sondern bezeichnet den ganzen Menschen, insofern er mit

50



seiner gesamten Existenz, mit Leib und Seele, dem Äußeren
zugewandt ist. Was ist dieses Äußere? Zunächst einmal ein Wachstum der
biologischen Kräfte, ein Sichentfalten und Reifen des Organismus,
eine fortschreitende Differenzierung und Spezialisierung der einzelnen

Fähigkeiten (Entfaltung des Wissens, Erweiterung des Erkenntnishorizontes,

Erwachen zur Freiheit, Freundschaft und Liebeshingabe).
Der Mensch «erobert» die Welt in ihren verschiedenen Bezügen: die
Welt der Dinge, des Erkennens und des Du. Die Existenz wächst in
die Welt hinein und entdeckt in sich die Kräfte der Gestaltung.
Indem aber der Mensch sich in diesen Weltauftrag «hineinwirft»,
fängt das Äußere an, seine Existenz aufzuzehren. Auch in der Aufgabe
der Weltbeherrschung versagt der Mensch zusehends. Es enthüllt
sich ihm die Armseligkeit des Daseins. Es wird ihm bewußt, wieviel
Chancen er im Leben verpaßt hat. Uberall bemerkt er Grenzen.
Alles wird zur «Tretmühle des Alltags» mit all den Pflichten, Müdigkeiten

und Enttäuschungen, die dieser Alltag mit sich bringt. Mit
erschreckender Klarheit sieht der Mensch, daß er im Wesentlichen
versagt hat : In der Ehrlichkeit, Freundschaft, Demut und Liebe. Das Leben
verliert an Frische, Ansporn und Neuheit. Der «äußere Mensch» hat
sich «aufgerieben». Ein Schicksal, dem niemand entgehen kann.

Der «innere Mensch». Ist dies aber das Ganze menschlichen Lebens?

Gerade in der Erfahrung der eigenen Grenze, in den Krisen der
Existenz, in der «Aufreibung des äußeren Menschen» baut sich etwas

auf, das wir mit dem Wort «Person» bezeichnen könnten. Die
Energien des «äußeren Menschen» werden in eine «Innerlichkeit»
verwandelt. Es entsteht der «reife Mensch»: etwas Verborgenes; eine

Existenz, die sich in ihrer Beengung ins Unendliche hineinleben kann.
Aus seiner Äußerlichkeit sammelt der Mensch ein «Inneres»: er wird
zum Seinszentrum. Gerade, indem er sein Leben durch die Ereignisse
des Alltags aufreiben ließ, entstand in ihm eigentliches Leben.

Verlängert man die Linien dieser Dialektik menschlicher Eigentlichkeit,

zieht man daraus die letzte Konsequenz, so entsteht das folgende
Bild des Todes: Im Tode, im totalen Verlust der Äußerlichkeit
entsteht totale Innerlichkeit. Also wird der Mensch erst im Tode
vollkommen er selbst, zur endgültigen Person, zum restlos selbständigen
Seinszentrum. Im Tod wird der Mensch endgültig «erwachsen»; frei,
wissend und unbeengt; fähig eine endgültige Entscheidung zu treffen.
In dieser Entscheidung vollzieht er die klarste Christusbegegnung
seines Lebens.

51



Will man den Vorgang des Todes sinnbildlich ausdrücken, so

drängt sich das Bild der Geburt auf. In der Geburt wird das Kind
gleichsam gewaltsam aus der Enge des Mutterschoßes gedrängt und
muß das Beschützende, das Gewohnte, das Heimliche verlassen; es

wird ausgeliefert und von einem ganzheitlichen Untergang bedroht.

Zugleich eröffnet sich vor ihm eine weite, neue Welt, ein neuer
Weltbezug, die Welt des Lichtes, der Farben, der Bedeutungen, des

Mitseins und der Liebe. Ähnliches geschieht im Tode mit dem Menschen:

gewaltsam wird er aus der Enge seiner bisherigen Weltlichkeit
herausgenommen. Gleichzeitig gelangt er zu einem neuen, wesenhaften, sich
bis in die Weite des Weltseins erstreckenden Weltbezug. Der Mensch

geht also einerseits wirklich unter im Sinne einer Nichtung, eines

gewaltsamen Entzugs seiner Leib-Weltlichkeit; zugleich taucht er
unter bis zu den Wurzeln der Welt und erhält dadurch einen kosmischen

Daseinsbezug, eine totale Weltpräsenz. Dieser Weltgrund, in
den der Mensch sterbend hinuntersteigt, ist seinem Wesen nach

christusoffen, transparent also auf den Urgrund alles Seienden. Der
Mensch wird im Tode auch all dem gegenübergestellt, wonach er
immer in der Tiefe seiner Sehnsucht verlangt, was er in allen seinen

Erkenntnissen schon immer vermutet, wohin er in all seinem Wollen
unbewußt strebt, was er in all seinem Lieben im Grunde umarmt. In
all dem wird er dem Herrn der Welt gegenübergestellt. An diesem

metaphysischen Ort wird er seine endgültige Entscheidung treffen.
Christus steht da, vor dem Menschen, im Tode, klar gesehen,

leuchtend wahrgenommen und ruft ihn mit der Gebärde der
erlösenden Liebe zu sich. Der Mensch hat sich nur zu entscheiden. Das

Gericht hängt von ihm ab. Christus wird ewig so dastehen, mit der
Geste der rufenden und schenkenwollenden Liebe. Wenn der Mensch
sich gegen Christus entscheidet, ändert das nichts an Christi Liebe.
Diese Liebe wird ihn aber ewig brennen, weil er sie ewig zurückweist.

Wenn er sich aber für Christus entscheidet, so wird die gleiche
Liebe Christi zum ewigen Licht für ihn und zur endgültigen
Vollendung im grenzenlosen Glück.

Folgerungen aus der Hypothese

Gott ist nicht kleinlich. Er ist ein wirklich großer Herr. Niemand
wird verdammt nur weil der Zufall es so wollte; weil er plötzlich
durch einen Unfall in die Ewigkeit abberufen wurde; weil er Gott

52



während seines Lebens nie richtig kennengelernt hatte; weil er in
eine Familie hineingeboren wurde, in der er die Liebe nie erfuhr und
deshalb auch nicht verstehen konnte, was das Wesen Gottes ist; weil
er sich vielleicht gegen einen Gott, in dem er nur einen Gesetzesgott,
einen schrecklichen Tyrannen sah, gewandt hat; weil er von
Menschen gehaßt, verworfen, verkannt und innerlich verwundet wurde
und so gegen alles in Auflehnung geriet, auch gegen Gott.

Aber umgekehrt erreicht niemand das ewige Heil, nur weil er
fromme Eltern hatte; weil ihn seine bürgerlichen Vorurteile davor
bewahrt haben, das Böse, das er so gern getan hätte, zu tun; weil er
die Chance hatte, die Milliarden Menschen nicht haben, in einem
Erdteil aufzuwachsen, wo man immerhin gelegentlich noch etwas von
Christus hören kann; weil er zufällig ein angenehmes Wesen besaß

und so auch erfuhr, was Geliebtwerden heißt, und es ihm dann auch
nicht schwer fiel, daran zu glauben, daß auch Gott ihn liebt.

Man wird nicht verdammt, ohne sich mit seinem ganzen Wesen, in
völliger Klarheit und Überlegung gegen Gott entschieden zu haben.
Man wird aber auch nicht vergöttlicht, ohne Gott in innigster
Begegnung mit allen Fasern der Seele umarmt zu haben. Wo man
geboren wurde, wann man gestorben ist, was für einen Charakter man
als Erbe bekam, spielt dabei gar keine Rolle. Jeder Mensch hat die

Möglichkeit, sich in völliger Klarheit für oder gegen Christus zu
entscheiden.

In dieser - von mir hypothetisch vorgeschlagenen - Perspektive
kann man besser verstehen, daß das Gericht und der universale
Heilswille Gottes Begriffe sind, die untereinander einen tiefen
Entsprechungszusammenhang aufweisen. Jeder Mensch hat die Möglichkeit,

wenigstens einmal, Christus dem Auferstandenen zu begegnen,
ihn ganz persönlich zu erkennen. Ein jeder Mensch hat diese Möglichkeit.

Selbst die Heiden, jene Milliarden, die noch nie etwas von Christus

gehört haben, selbst die zu Heiden gewordenen Christen, denen

wir vielleicht einen langweiligen und wirklichkeitsfremden Gott
gepredigt haben, den sie nie richtig schätzen und lieben lernen konnten,
selbst jene Menschen, die religiös und moralisch einfach Kleinkinder
geblieben sind, obwohl ihre sonstigen Fähigkeiten sich durchaus normal

entwickelten und die sich in der komplizierten Struktur des

heutigen Lebens durchaus mit Erfolg zurechtfinden können, selbst jene
Menschen, die Gott hassen, weil sie in ihm zum Beispiel ein Mittel
der «kapitalistischen Ausbeutung» sehen und ihn in seinem eigent-

53



lichen Wesen nie erkannt haben, selbst die Schwachsinnigen und
seelisch Unentwickelten, die nie richtig etwas verstehen konnten,
selbst die ungeborenen und ohne Taufe gestorbenen Kinder und
schließlich, selbst wir, die zu schwach sind, das Gute zu tun, und deren
Herz so kühl und leer bleibt. Alle haben die Möglichkeit, in der

Perspektive unserer Hypothese, ihr Heil in einer ganzheitlich-personalen

Begegnung mit Christus zu erlangen.
Oft wird gegen diese Hypothese (Tod als letzte Entscheidung) der

folgende Einwand vorgetragen: «Wenn wir im Tod noch eine letzte

Möglichkeit der Entscheidung haben, warum sollen wir uns dann
beeilen und jetzt anfangen christlich zu leben? Keineswegs! Denn:
Was und wer gibt ,mir' die Sicherheit, daß ,ich' im Tode die richtige
Entscheidung treffe? Der Ausgang dieser letzten Entscheidung wird
von mir selbst abhängen. Es gibt keinen andern Maßstab, die

Aufrichtigkeit meines Wunsches nach Bekehrung zu messen als die
Bekehrung selbst. Was ich in der Zukunft sein möchte, muß ich in der

Gegenwart anfangen. Ich muß mich durch die vielen kleinen
Einzelentscheidungen meines Lebens in die große, allerletzte Entscheidung
im Tod einüben. Ich muß mich bekehren und zwar gleich, wenn ich

aufrichtig die Bekehrung im Tod wünsche. Jedes Aufschieben ist eine

existentielle Lüge. Ich kann nicht einfach gedankenlos dahinleben
und alles der letzten Entscheidung überlassen. Wer kann dafür bürgen,

daß ich am Ende noch die ganze Orientierung meines Lebens
umwerfen werde? Der Gedanke einer letzten Entscheidungsmöglichkeit

im Tod mindert also unsere Heilswachsamkeit überhaupt nicht.
Eher im Gegenteil

In verschiedensten theologischen Fragen gibt diese Hypothese eine
einfache und menschliche Lösung. Ich erwähne hier nur das Problem
des Fegfeuers. Aus dem Gesichtspunkt der hier vorgetragenen Hypothese

wäre unser Tod, das heißt der Moment unserer endgültigen
Entscheidung für Christus, zugleich unser Fegfeuer. Der Ort der

Reinigung ist sicher keine riesige Folterstadt, kein kosmisches

Konzentrationslager, in dem jammernde, klagende und seufzende Kreaturen

von Gott bestraft werden, Gottes Gedanken können nicht so

grotesk und unwürdig sein. Vielmehr ist die Begegnung mit Christus,
das Hineingehen in seinen liebenden Feuerblick, unsere endgültige
Läuterung. Voller Liebe und gnadenreich blickt Christus auf den
ihm entgegenkommenden Menschen. Sein Schauen glüht aber
zugleich bis ins Innerste, Verborgenste und Wesentlichste des Menschen-

54



daseins. Gott im Feuerblick Christi zu begegnen ist zwar einerseits

die höchste Erfüllung unserer Liebesfähigkeit ; es ist aber andererseits

auch das schrecklichste Leiden unseres Wesens. In dieser

Perspektive wäre das Fegfeuer nichts anderes als der Durchgang durch das

Feuer der Liebe Christi, ein augenblicklicher Vorgang der
Christusbegegnung im Tode. Bei dieser Begegnung bricht die Gottesliebe aus
den Tiefen des menschlichen Daseins hervor. Sie muß dabei gleichsam

die Schichten und Ablagerungen unserer Selbstsucht
durchbrechen. Das ganze Dasein muß sich dem liebend entgegenkommenden

Christus öffnen. Je härter und mächtiger diese Ablagerungen der
Selbstsucht sind, desto schmerzhafter wird auch der Ausbruch der
Gottesliebe aus unserem Dasein, desto mehr muß uns die
Christusbegegnung läutern. Die einzelnen Menschen würden also einen
persönlich je verschieden intensiven Läuterungsvorgang im Augenblick
des Todes durchmachen. So wird aus dem Unterschied der im
Fegfeuer verbrachten Zeit ein Unterschied in der Intensität der Läuterung.

Hier öffnet sich uns vielleicht ein Zugang zum innerlichen
Verständnis des Himmels. Indem nämlich der Mensch in seinem liebenden

Aufbruch zu Christus den Schrecken der Gottbegegnung durchlitten

hat, ließ er alles hinter sich, was an Gott bedrohlich ist für
unser endliches Wesen. Die Bedrohung ist nun überwunden und der
Mensch kann eintreten in die Erkenntnis und in die Liebe Christi,
worin ja das Wesen des Himmels besteht. Himmel wäre demnach
nichts anderes als die sich zum Seinszustand entfaltende Entscheidung
für Christus im Tod, das Fegfeuer aber nichts anderes als die Ermöglichung

des ewigen, ungetrübten und glücklichen Mitseins mit Christus:

der Schrecken der Gottbegegnung wird überwunden, und das

Beglückende bleibt als ewiger Zustand zurück.

55


	Tod als letzte Entscheidung

