
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Maurice Dupuy, La philosophie allemande. Paris, PUF, 1972 (Coll. Que
sais-je? N° 1466). 1 vol., 128 p.

M. Maurice Dupuy, dont on connaît les thèses sur Max Scheler, a réussi
à faire tenir dans l'espace d'un «Que sais-je?» un aperçu de l'histoire de la
philosophie allemande, pour le lecteur français. De tels ouvrages ont leurs
servitudes: condensation extrême, à laquelle beaucoup de lecteurs sont
extrêmement sensibles surtout chez les penseurs les plus marquants, ou chez
leurs préférés - compromis inévitable entre l'ordre chronologique de
l'ensemble et les doxographies concentrées qui excluent histoire et comparaison -
importance relative des auteurs dits secondaires qui ont tour à tour marqué,
difficulté de garder des proportions justes tout en leur accordant une certaine
importance - exclusion nécessaire du point de vue sélectif, de la tendance
interprétative et classificatrice, enfin, dans un ouvrage dont le cadre
géographique-linguistique ne peut cependant exclure, au contraire, toute
implication culturelle surtout en philosophie, alors que les penseurs du moyen
âge aussi bien que Leibniz et même Kant sont traditionnellement pris dans
de tout autres contextes. Or il convient de dire que M. Dupuy a réalisé tout
autre chose que «le moins mauvais compromis possible» dans toutes ces

difficultés, et surtout que les exposés si brefs ne ferment pas, au contraire de
ce qui arrive si souvent, la porte à des développements évidemment nécessaires,

ne détournent pas de la lecture d'un philosophe, n'excluent pas la
diversité des interprétations qu'appellent et ont effectivement appelées ces
doctrines. Les groupements de personnalités ou d'écoles sont le plus souvent
ingénieux et ouverts dans de bonnes perspectives ; certes, si l'on voit Bolzano,
Brentano, Lotze prendre la place qu'on a si longtemps ignorée, on jugera
peut-être la place de Cassirer par exemple un peu «mesurée», mais encore une
fois ce petit ouvrage se situe au-delà de telles remarques. Disons seulement que
la collection devrait permettre une bibliographie légèrement plus développée
en un tel cas, et que celle-ci pourrait mentionner une ou deux revues et surtout
un instrument bibliographique - que d'autre part la collection devrait
permettre un index des noms propres. Souhaitons que l'on sache reconnaître,
sans en abuser, les services qu'un tel opuscule peut rendre, à son échelle
d'information. D. Christoff

Antoinette Virieux-Reymond: Platon ou la géométrisation de l'univers.

Seghers, Paris, 1970, 180 p.

Si les ouvrages d'initiation à la pensée philosophique de Platon sont
nombreux, il n'en est pas de même des études présentant sa pensée scientifique

à un public de non-spécialistes. Il est donc heureux que la collection

209



«Savants du monde entier» ait inscrit à son catalogue un «Platon savant»,
comportant une présentation générale suivie d'un choix de textes.

On peut, il est vrai, se demander s'il convient de dissocier le Platon savant
du Platon philosophe, pour le présenter à part, et si une telle division ne
comporte pas une certaine part d'arbitraire. Mme Virieux-Reymond, à qui a
été confiée la tâche d'écrire ce livre, est bien consciente de cette difficulté et
reconnaît elle-même que, pour Platon, «recherches scientifiques et méditation
philosophique étaient étroitement unies», alors que l'étude qu'elle a entreprise

projette, dans la pensée platonicienne, «nos divisions entre les diverses

disciplines scientifiques» (p. 113).
Une fois cette division admise, l'ordre d'exposition suivi par Mme Virieux

apparaît comme le meilleur: il conduit des mathématiques à la physique, et
de celle-ci à la biologie et à la médecine.

Concernant les mathématique, Mme Virieux, qui s'inspire en particulier
des travaux de C. Mugler, soutient que Platon a pris une part active à la
recherche proprement dite: il aurait joué un rôle important dans la conquête
de la géométrie tridimensionnelle et dans les découvertes permettant de

ramener à la rationalité les nombres irrationnels ; son étude du problème des

séries constituerait une approche du calcul infinitésimal, par la découverte
de séries infinies convergeant vers une limite rationnelle.

En présentant la physique, à partir du Timée, Mme Virieux s'arrête au
problème de la structure de la matière, à la cosmologie et à l'astronomie, à

la nature du temps, du lieu, à l'acoustique et à l'optique. La conception
platonicienne de la matière, qui recourt à la structure élémentaire du triangle
pour expliquer tous les corps est à ses yeux une «intuition géniale» confirmée

par certaines hypothèses de la physique contemporaine (p. 52). Plus généralement,

elle voit dans la géométrisation einsteinienne de l'univers la réalisation
du «vieux rêve de Platon» (p. 116).

Quant à la biologie, exposée aussi d'après le Timée, Mme Virieux la juge
en grande partie caduque dans le détail. Toutefois elle proteste contre le
jugement sévère d'E. Rist et cherche à défendre cet aspect de la science

platonicienne. Considérant en particulier le mécanisme de la digestion, elle
croit pouvoir déceler une «identité de mécanisme» (p. 100) dans la décomposition

des polyèdres des aliments par les polyèdres constitutifs de nos organes
digestifs, selon Platon, et la décomposition des protéines par les enzymes. Elle
note aussi la valeur toujours actuelle de certains préceptes thérapeutiques et de
certains aperçus annonçant les découvertes de la médecine psycho-somatique.

Même si l'on admet les rapprochements - parfois contestables, à nos yeux -
que Mme Virieux établit entre divers aspects de la science platonicienne et les

vues de la science contemporaine, il nous semble plus important de souligner,
selon l'heureuse formule de sa conclusion, «le pouvoir de réactivation de la
pensée scientifique» (p. 117) que recèlent aujourd'hui encore les dialogues
platoniciens. Relevant avec Mme Virieux que Platon donne aux théories
scientifiques du Timée une forme mythique, en nous invitant par là à les
considérer comme des hypothèses vraisemblables et non comme la vérité elle-
même, nous ajouterions que la prudence dont il fait preuve à cet égard constitue

elle aussi un enseignement pour le savant actuel. A.Voelke

210



Martial Guéroult: Etudes sur Descartes, Spinoza, Malebranche et Leibniz.

Paris, Aubier et Hildesheim, Olms, 1970 (Studien und Materialien

zur Geschichte der Philosophie Bd. V). 1 vol., 290 p.

Les quatorze études qui constituent ce recueil complètent les œuvres bien
connues de M. Guéroult. Complément indispensable; non qu'il manque
quelque chose, par exemple au Descartes selon l'ordre des raisons, mais parce que
les analyses accomplies doivent aussi être mises au point selon les circonstances,

selon la «demande», ou encore se justifier, comme de surcroît, en
face de méthodes différentes. Ainsi, le premier article fonde sur «la méthode
prescrite par Descartes pour comprendre sa philosophie», méthode à laquelle
il convient d'abord de se tenir, une critique des interprétations psychologiques
et thématiques étrangères à l'ordre des raisons. De même, l'article «Descartes

pionnier (Un Descartes au goût britannique) » permet à M. Guéroult, à

l'occasion du compte rendu critique d'une interprétation originale (de
M. Norman Kemp Smith), de développer des principes critiques fondamentaux.

Il faut se garder aussi bien du sommaire que de préférences hors de propos.
Mais on peut dire que l'article sur la définition de la vérité chez Descartes et
chez Spinoza retiendra l'attention de ceux qui simplifient à l'excès les
problèmes de l'évidence et du critère. Les textes concernant Malebranche ne
sont pas moins importants, en particulier la différence de la «preuve dite de

simple vue» chez Spinoza et chez Malebranche. Mais c'est surtout l'étude
très poussée: «Métaphysique et physique de la force chez Descartes et chez
Malebranche» qui forme le centre de ces analyses et même de tout le recueil.

Comme on le voit, plusieurs de ces études concernent des comparaisons
entre les philosophes dont M. Guéroult a analysé l'œuvre avec prédilection,
et c'est aussi pourquoi elles trouvent leur place ensemble, dans un volume
particulier. Ce sont plus que des textes à l'appui. D'autres études encore sont
consacrées à une même pensée diversement présentée, et c'est le cas en
particulier des quatre études sur Leibniz. La publication d'un tel recueil est une
occasion de plus de marquer tout ce que doivent à M. Guéroult l'histiore de la
philosophie et l'interprétation méthodique des textes dans l'esprit et l'ordre
de leurs auteurs et de leur temps. 2) Christoff

Jean-Michel Rey, L'enjeu des signes. Lecture de Nietzsche. Le Seuil, Paris,
1971. Coll. L'Ordre philosophique. 1 vol., 286 p.

Ce livre n'est pas - se refuse à être - un commentaire portant sur l'œuvre
de Nietzsche. Pour l'auteur, le texte de Nietzsche manifeste, le premier, une
rupture avec le discours philosophique classique. La pratique du commentaire

— l'herméneutique — ayant partie liée avec la pensée et le discours
métaphysique entendu comme discours régi par son seul signifié et s'instau-
rant par le «refoulement» du signifiant, ne pourrait que produire la
méconnaissance d'un texte dans lequel se montrent (par hypothèse) toutes les
dimensions du jeu du signifiant. Au concept de commentaire se substitue

211



ainsi celui de lecture ou plutôt - comme le chapitre 4, l'un des plus réussis du
livre, en développe la notion - à'écritureIlecture. Plutôt que de se nourrir dans
l'illusoire plénitude des «arrière-textes», pour en reproduire et en multiplier
sans fin le sens, il s'agit de laisser fonctionner le texte comme une «scène»
dans l'espace de laquelle vient s'inscrire et donc se donner à lire le jeu signifiant.

- Ce n'est sans doute pas dans ce livre qu'un tel projet se trouve défini

pour la première fois. Bien plus, ce livre ne se préoccupe à aucun moment de
fonder ce projet: il se contente de «se produire dans le réseau des travaux
contemporains les plus insistants, ceux qui se signalent aujourd'hui sous les

noms de L. Althusser, de J. Derrida, du groupe Tel Quel». Il apparaît donc
comme une application à une pensée particulière de recherches ou plutôt de
résultats de recherches qui se poursuivent en d'autres lieux. Par là se trouve
indiqué le défaut fondamental de cet ouvrage, qui est de n'avoir pas de
chemin propre mais d'emprunter ses chemins hors de son champ (le texte
nietzschéen). On peut même se demander si la philosophie nietzschéenne est

spécifiquement touchée par le traitement auquel l'auteur la soumet.
Tout ceci traduit un manque de confiance dans les ressources de la

philosophie. Celle-ci est appréhendée au travers de ce qui est devenu des lieux
communs: elle serait (hors de toute véritable recherche sur ses structures
discursives) un «discours clos», un lieu de refoulement des processus de

production de ses concepts (ce qui est en partie vrai) - avec les mille variations
que permettent des notions aussi plurivalentes et jamais réexaminées dans
leurs nouvelles applications. Bien sûr, le discours philosophique posé comme
un discours névrotique obsessionnel, il ne reste plus qu'à le soumettre à un
traitement dont les procédures s'opposent totalement aux procédures
«malades». Mais peut-on vraiment donner à cette hypothèse réductrice plus que
la portée d'une passagère analogie? L'auteur, certes, la prend au sérieux,
imperturbablement. - La philosophie est indépassable, dit Heidegger, et si

elle l'est, si elle reste le théâtre de ses propres dépassements, n'est-ce pas parce
qu'elle est saine? et surtout, plus que n'importe quelle autre activité de
connaissance, maîtresse d'elle-même, maîtresse de l'opposition du jeu et de la
maîtrise? Supposons ce livre, cette «lecture de Nietzsche» faite par J.
Derrida: Tout au long d'une patiente, minutieuse et progressive enquête dans le

texte, se seraient dessinées les lignes de cette fameuse écriture nietzschéenne
(car c'est apparemment ce qui est cherché). Les thèses, ici posées sans plus,
mais dans un rôle qu'il faut bien appeler normatif, c'eût été le texte lui-même
finalement qui les eût «parlées». Les hypothèses, postulats de lecture ne
seraient pas apparus comme tels, se seraient tout au moins trouvés justifiés et
établis dans le travail même de l'analyse et perdraient leur fâcheuse allure de
lieux convenus. - Ce livre manque d'articulation dans sa présentation matérielle,

ce qui revêt une gravité particulière lorsqu'on se propose de produire
une écriture. Chaque chapitre n'est qu'une masse amorphe dont une lecture
attentive ne parvient pas à déceler l'organisation. Les thèmes, par ailleurs,
réapparaissent de chapitre en chapitre, sans qu'ils s'y révèlent pris dans des

contextes ou dans des orientations sensiblement différentes. Certes, il serait
inconséquent d'attendre d'un travail qui conteste le Livre comme ayant
partie liée avec la Métaphysique, qu'il se construise néanmoins comme un

212



ivre, c'est-à-dire qu'il montre la progression d'une téléologie, la clôture dans

a globalité d'un sens, etc. Mais, en deçà de ces structures qui marquent
'appartenance métaphysique du Livre, devrait toujours être possible une

présentation claire, intelligente, économique.
Le livre se propose diverses tâches, fait différentes promesses, qu'il ne

réalise ni ne tient toujours de manière satisfaisante. Ainsi, le «jeu du procès
métaphorique» dans le discours métaphysique paraît moins faire l'objet
d'une investigation réelle que du ressassement de lieux sur le refoulement et
l'interdit. Quelques formules très appropriées, voire étincelantes, n'arrivent
pas à nous faire oublier l'impression d'un pénible exercice de style. Ceci
semble d'autant plus regrettable qu'une telle «métaphorologie» pouvait
offrir au moins un fil conducteur à la recherche, et que l'idée que «la «vérité»
métaphysique (c'est-à-dire idéaliste) relève d'abord d'une rhétorique» (la
question est posée) est l'une des voies les plus importantes que la recherche

philosophique actuelle ait à emprunter. — Autre sujet d'insatisfaction:
l'exposé des rapports entre la syntaxe et la logique, d'une part, et la vérité
métaphysique d'autre part. Ici encore, à la recherche proprement dite
(même si, comme l'ampleur du sujet l'implique fatalement, elle n'est
qu'amorcée) se substitue le ressassement de l'idée qu'ily a de la logique et de la
syntaxe et qu'elles se trouvent impliquées dans la clôture de la métaphysique
(notamment par la «Zeichenkonvention», laquelle est l'occassion, par contre,
d'une excellente analyse). Au lieu d'être des instruments précis donnant
prise effectivement sur le discours, elles apparaissent plutôt comme éléments
d'un décor, comme façons de parler, images sources d'un discours interminable.

Aussi, autant ce livre attire par ses préoccupations, autant il déçoit
par ce qu'il faut bien appeler sa superficialité. Le projet était-il trop
ambitieux? Certaines qualités de ce livre le donnent à penser. Ainsi, du point de

vue de sa composition, il est fait d'une alternance ininterrompue - les coupures
marquées par les chapitres n'étant que très formelles - les textes de Nietzsche
et de développements dus à son auteur. Les uns et les autres ainsi surtout que
le rapport des deux témoigne d'une volonté d'illustrer monumentalement les

propriétés de l'écriture/lecture dont il essaie de repérer le tracé dans le texte
de Nietzsche. Est frappante, dans les meilleurs exemples du livre, la mesure
dans laquelle le discours de M. Rey réussit à n'être pas un commentaire du
texte avec lequel il est pourtant dans une certaine relation («diagonale»).

A condition d'être beaucoup plus sévère envers sa propre rhétorique, de

produire ses propres thèmes plutôt que de les recevoir passivement et enfin de

mesurer toute l'ampleur du travail nécessaire à la mise au jour et à la présentation

de l'écriture d'une œuvre philosophique vaste, ce livre intéresserait alors

sémioticiens, rhétoriciens et philosophes.
Jean-Louis Galay

James M. Edie: William James and Phenomenology. The Review of
Metaphysics, Band XXIII (1970)

In aller Kürze sollen die Ausführungen des ausgezeichneten, einen
wohlabgewogenen Überblick über die Problematik des Verhältnisses zwischen

213



William James und der Phänomenologie (vornehmlich der Husserls)
abgebenden Artikels von James M. Edie (von der Northwestern University)
zusammengefaßt werden. Dazu veranlasst werden wir vor allem durch das

vermehrte Bedürfnis nach einer prinzipiellen Klärung der Beziehungen
zwischen der Phänomenologie und der (immer mehr ins Naturwissenschafdiche
abgleitenden) Psychologie. Gewiß, ihre schwerwiegenden Probleme und
Aufgaben wird die Psychologie nur in praktischer Auseinandersetzung mit
ihrem Gegenstand einerseits, mit ihrer Methode andererseits richtig zu lösen
imstande sein; das ändert aber an der Tatsache nichts, daß ein Rückblick auf
die Geschichte der Psychologie und Philosophie stimulierend oder
wegweisend sein kann. Gerade das Beispiel der Aporien, denen James in seinen

Principles ofPsychology gegenüber stand, bewegt sich auf einer Ebene, die der
gegenwärtigen Problemlage gar nicht entfernt ist. Eine vermehrte
geschichtlich-kritische Selbstbesinnung der Psychologie hat mithin auch ihren Wert.

Edie stützt sich in seiner critical study vornehmlich auf die Schriften von
H. Linschoten (On the Way Toward a Phenomenological Psychology ist die
englische Übersetzung der auf Niederländisch verfaßten Abhandlung; deutsch
veröffentlicht unter dem Titel Auf dem Wege zu einer phänomenologischen Psychologie

in der bei de Gruyter erscheinenden Reihe von C. F. Graumann), von
Bruce Wilshire William James and Phenomenology, Bloomington, Ind., 1968)
und schließlich von John Wild The Radical Empirism of William James, New
York, 1969). Der Wert des Textes von Edie beruht nun vor allem darauf, daß

er die wichtigsten Gesichtspunkte im Rahmen der oben angegebenen
Problematik freilegt und in ein verständliches Licht rückt. Es zeigt sich auch,
daß die erwähnten Autoren nicht aus irgendwelchen unerfindlichen Gründen
von James ausgegangen sind, scheint doch seine Psychologie eine Nähe zu
den Sachen zu verraten, die bei Husserl eher fehlt. Wie es bei andern Phäno-
menologen steht (z. B. Alexander Pfander, Moritz Geiger, Scheler u. a. m.),
soll hier nicht untersucht werden. Tatsächlich sind nun, wie Edie zeigt,
gemeinsame «Anliegen» (um es vorsichtig zu sagen) bei James und Husserl
vorhanden, Anliegen, die eine innere Konvergenz zutage treten lassen (vgl.
S. 486)

Auf der Seite der angelsächsischen (insbesondere amerikanischen)
Philosophie und Philosophiegeschichte mußte jedoch ein beträchtliches Maß an
Arbeit geleistet werden, damit diese eben erwähnte Konvergenz überhaupt
erst verstanden werden konnte. Eine allzu chauvinistische Einstellung der
Amerikaner ihrem William James gegenüber hat den Blick für Probleme und
Anliegen der europäischen Philosophie und Psychologie - wie Edie meint —

zuerst getrübt. Zur Erhärtung der These wird Josiah Royce erwähnt; dieser
hat die Fähigkeit James' hervorgehoben, Ideen zum Ausdruck zu bringen
«which are caracteristic of a stage and aspect of the spiritual life of his

people.» (in: Josiah Royce, William James an Other Essays on the Philosophy

of Life, New York, 1911, S. 7; zit. bei Edie S. 481.) Kurzum, James muß
hinhalten «to exemplify a stage of national self-consciousness.» (S. 481.) Es

scheint, daß heute noch die Herleitung einer Verbindung zwischen dem
Denken James' und der europäischen Kultur wenn nicht gefährlich, so doch
eher negativ eingeschätzt wird. «Therefore, those who would now attempt to

214



incorporate his [James'] thought into the framework of European, and
particularly Husserlian, phenomenology are—in the face of the officially
authorized version of James' philosophy—going to have to make a case.»
(S. 483). Doch fügt Edie sogleich hinzu: «But there are ironies in the history
of philosophy and the one which operates within the link which we are now,
I believe, forced to recognize between the names ofJames and Husserl is one
of the most instructive.» (S. 483)

Spuren James'scher Gedanken und Anschauungen sind in Husserls Werk
ganz eindeutig vorhanden; umgekehrt ist dies nicht der Fall. An sich spielen
die Spuren eine durchaus untergeordnete Rolle; es sind Anzeichen, Hinweise,
die auf ein Tieferliegendes vordeuten. Wenn nämlich von «innerer Verwandtschaft»

die Rede sein soll, dann kann sie sicherlich nicht in diesen Spuren
allein gefunden werden. So bleibt das Lebensgeschichtliche äußerlich - auch
wenn es jeweils Anlaß war -. Halten wir lediglich fest, daß Husserl wohl über
Stumpf, der James 1882 in Prag begegnete (eine Begegnung, die langjährige
Freundschaft begründete), auf die Schriften des amerikanischen Psychologen
aufmerksam gemacht wurde. In diesem Zusammenhang mag es erstaunen,
daß James von dem Vorhaben einer englischen Übersetzung der Logischen

Untersuchungen abgeraten hat; die innere Verwandtschaft scheint also wie von
selbst, unabhängig von der äußeren Unverwandtschaft, bestanden zu haben.
Ganz allgemein kann bemerkt werden, daß die Amerikaner der jungen
Phänomenologie gegenüber eher ablehnend waren, wie das aus einem Brief
Moritz Geigers, den er nach einer Reise in die Vereinigten Staaten an
Husserl sandte, hervorgeht.

Man wird sich nunmehr fragen müssen, was denn bei James in etwa
«phänomenologisch» genannt werden könnte. Wild (vgl. oben) hat gezeigt,
daß bei James eine gewisse systematische Einheit das ganze Werk durchzieht.

Daraus folgert Edie, daß «two things can and now should be done by
the phenomenological commentators on James, (1) to show that there is at
least some implicit system in James' thought which unites the themes he

developed in his later writings with the more explicitly phenomenological
themes which appear in the Principles and (2), on this basis, to give a
phenomenological critique of his later formulations of pragmatism, the practic
theory of truth, pluralism, and radical empiricism.» (S. 491.) Zugang zu
phänomenologischen Themen - um die vorsichtige Formulierung Edies
weiterhin zu gebrauchen - erhielt James über die Aporien seines
wissenschaftlichen Programms, das darin bestand, die (strenge) Korrelation von
«mental life» und «its phenomena and their conditions» zu untersuchen und
unter Beweis zu stellen. Unter Phänomen versteht James Erlebnisse aller Art
(Gefühle, Wünsche, Entscheidungen, Kognitionen usw.), die er unter die
Titel «thought» und « feeling» zusammenfaßt. Darüber hinaus scheint für
James festzustehen, daß «mental state» und «brain State» nur in jeweiliger
Korrelation auftreten können. Doch bereitet gerade diese durchaus
positivistisch gefaßte Hypothese nicht wenig Schwierigkeiten, denn die «natural
scientific psychology» (S. 495) beruht auf einem metaphysischen Dualismus,
der ja seinerseits ausgewiesen werden müßte. James muß also den Weg von
der Stufe des wissenschaftlichen Programmes auf die Vor-Stufe der vor-

215



gängigen erkenntnistheoretischen bzw. kategorialen Untersuchung
einschlagen, was ihm, bei seiner Einstellung, die so selbstverständlich und
allgemein anerkannt nicht zu sein scheint, nicht sonderlich schwer fällt. Es geht
dann darum, «the phenomenological from the physiological levels of
investigation» (S. 498) zu unterscheiden. Die Annahme einer Abhängigkeit
(man könnte sagen: kausal-korrelativer Natur) des «mental state» vom
«brain State» impliziert, daß der Gegenstand einer Wahrnehmung (der ja
als Stimulus wirkt bzw. reizt) bei Wiederholung der Wahrnehmung (genauer:
des Wahrnehmens) ein anderer wäre (weil der zweite Stimulus zeitlich später
wirkt), was sichtlich mit dem phänomenalen Sachverhalt in Widerspruch
steht. So schreibt Edie durchaus folgerichtig: «Let us agree, common -

sensically, that there is an external cause of the thought (or sensation, or
feeling) I am experiencing, that this external event is a necessary condition
of my having my thought of it. It nevertheless remains that unless I know,
over and above the fact that I am experiencing something, what kind of thing
is meant in this experience of it, I cannot specify it as a thought; otherwise,
I would never know what to look for as the ,cause' of my experience. The
determination of meaning [. .] is logically prior to the determination of
truth, and a thought can be specified only in terms of what it is of.» (S. 499.)
Diese grundlegenden Überlegungen nun - Überlegungen, die bei Bergson
und Husserl in dieser Art und Weise immer wieder vorkommen, nur daß die
Konsequenzen, bei genauerem Zusehen, andere sind als bei James, was
freilich nicht gegen die früher erwähnte innere Verwandtschaft zu sprechen
braucht - führten zur Einsicht, daß «thought» [. .] was not something
which could be isolated or studied independently of its cognitive or
presentational functions; he [James] found that ,thought' is intrinsically and necessarily

a cognitive relationship, that what we mean be ,mind' and mental acts
is our ability to fix and cognize the same object of thought through different
mental acts which are temporally distinct from one another» (S. 499). Diesen
Sachverhalt beschreibt Husserl später in den Ideen I, wenn er die Vielfalt der
Noesen dem einen Noema, auf das sie sich richten, gegenübersetzt. Das
Gleichsein in der Abfolge der «mental acts» weist auf den Bewußtseinsstrom

hin, und darüber hinaus auf die ganze Problematik von «meaning», d. h.
Sinn und Bedeutung. Das aber zwingt James, eine radikale Differenz
zwischen kausaler und logischer Bedingung (S. 500) einzuführen, wobei letztere
unbedingt rar jener aufgeklärt werden muß. Das seinerseits eröffnet den Weg
zu der beileibe nicht gelösten Frage nach der der Psychologie bewußt oder
unbewußt innewohnenden Ontologie und Kategorienlehre, eine Frage, die
Husserl immer und immer wieder beschäftigt hat; eine Tatsache übrigens,
die ihm etliche Vorwürfe eingebracht hat. Diese schwierigen Erwägungen,
die wir hier nur streifen können, zeigen jedenfalls, daß das Gleichsein des

Gegenstandes, sein Sinn, nicht mit dem Akt, der sich auf den Gegenstand
richtet, zusammenfällt, was auch für die Erlebnispsychologie von Relevanz
sein dürfte. «The thought cannot be specified in any other way than by
stating what it is of, by its object.» (S. 501.) Hierzu schreibt Edie : «James, who
began as an empirical scientist, was led by examination of his presuppositions
to the statement of an a priori (or transcendental) law, i.e., a condition of

216



meaning of the phenomenon in question [...].» (S. 502.) Damit hat sich James
einen Zugang bzw. Rückgang auf die vorwissenschaftliche Lebenswelt
freigemacht, die - wie hier festzuhalten ist, doch führt das letztlich wieder auf
ein anderes Problem, das beiJames nicht gelöst wird - in ihrer Struktur gleich
ist wie die Struktur der Wissenschaft (S. 503).

Da wir in dieser Besprechung das Schwergewicht auf die Problematik von
Psychologie und Phänomenologie verlegt haben, können wir den mit The

Object of Thought and the Orders of Reality betitelten Teil des Aufsatzes
übergehen und uns sogleich dem folgenden, James' Non-egological Theory of
Consciousness, zuwenden. Der Werdegang dieser Theorie nennt Edie «one of the
most ,dramatic' elements in his Principles.» (S. 510.) Der gedankliche Ansatz
ist bei James der folgende: nicht nur wenn mein Ich, sondern auch wenn
jedes behebige Ich (irgend ein Mitmensch) einen Gegenstand bedenkt, dann
sind zwar mehrere Gedanken (-Akte), hingegen nur ein Gegenstand vorhanden.

Das heißt, «the ,being' of a thought is distinct from its cognitive
function.» (S. 510.) Doch, jeder denkt bei und für sich; so könnte man meinen,
daß die Theorie des Bewußtseins in dieser Hinsicht vollumfänglich egologisch
oder gar solipsistisch ist. James hat aber nach eingehender Analyse diese

Betrachtungsweise aufgegeben. Er unterscheidet nämlich zwischen «seif»
und «consciousness», zwischen dem Selbst und dem Bewußtsein. Wenn wir
das Bewußtsein reflektiv (anders scheint es nicht zu gehen) beschreiben
wollen, dann finden wir nicht das Bewußtsein schlechthin vor, sondern
wiederum nur einen beliebigen Bewußtseinsgegenstand. Das Selbst des

Bewußtseins ist «out there with other objects». James sagt in einer überaus
geglückten und humorvollen Wendung, daß er nicht fähig ist «to turn
around quickly enough», um die «thoughts» zu erfassen. «When consciousness

tries to come to itself and reflect upon itself, it discovers an objective self
which appears to it as its owner and the causal source of its acts.» (S. 511.)
Das Selbst als solches ist, weil es sich jeweils leiblich präsentiert, auch jeweils
personal und ichlich. In bezug auf das Bewußtsein, das die Präsentation
ermöglicht, ist es jedoch ein Gegenstand nebst andern Gegenständen. Da das
Bewußtsein «wholly world-directed» ist - hier schließt sich der oben
geöffnete Kreis —, können dessen Akte jeweils bloß gegenständlich verstanden
werden. Was aber soll das Bewußtsein sein? James antwortet, daß das
Bewußtsein eine Funktion oder eine Bedingung der Möglichkeit der
Vergegenständlichung ist, «and [it] is thus necessarily pre-objective.» (S. 516.) Als
solches vermag es nie ganz thematisiert zu werden; und deshalb fällt es

unmöglich mit dem Selbst oder Ich zusammen. So erklärt sich die «non-
egological» Bewußtseinstheorie, die Sartre und Aron Gurwitsch später mit
vermehrter Sachtreue weiterentwickelt haben.

In den abschließenden Teilen des Aufsatzes (Noetic Freedom und
Conclusion) werden einerseits die Freiheit des noetischen Bewußtseins, also die
Vermöglichkeit des Bewußtseins, spontan und frei Akte vollziehen zu können,
andererseits die maßgebenden Gesichtspunkte der James'schen Philosophie
zusammengefaßt. Wir möchten zum Schluß festhalten, daß die Arbeit Edies
für den Einstieg in die oben gekennzeichnete Problematik Vorzügliches
leistet und als «critical study» beispielhaft ist. Alexandre Métraux

15 Studia Philosophic^ XXXII 217



André Robinet: Merleau-Ponty. Presses Universitaires de France, Paris

1970.

1. Um die Bedeutung der blendend verfaßten Schrift André Robinets
richtig erfassen und würdigen zu können, sind einige (im hiesigen Rahmen
jedoch kaum erschöpfende) Bemerkungen über die Geschichte und den

gegenwärtigen Stand der Publikationen von Merleau-Ponty vorauszuschicken.

Gerade anhand dieses äußerlichen Aspekts, der aber (auch wegen
der eindeutigen Chronologie, die ihm zugrunde liegt) einen objektiven Maßstab

an die Hand gibt, wird sich die Treffsicherheit und Richtigkeit der
Robinetschen Darlegungen ermessen lassen. Es sei indes vorweggenommen,
daß die hier zu machenden Bemerkungen einen ziemlich komplexen
Sachverhalt zum Gegenstand haben, weil sie verschiedenartige Gesichtspunkte eines

einheitlichen Ganzen analytisch auseinanderhalten müssen.
Robinets Schrift erschien 1963 in einer ersten Auflage, also etwas mehr als

zwei Jahre nach dem Tode von Merleau-Ponty (dieser starb am Abend des

3. Mai 1961). Damals unbekannt waren die beiden Nachlaß-Schriften
Prose du Monde (geschrieben in der Zeit zwischen 1952/1953; erst 1969 aus
dem Nachlaß herausgegeben) wie auch das höchst aufschlußreiche Fragment
Le visible et l'invisible (begonnen im Januar 1959; Merleau-Ponty hat bis zu
seinem Tode an diesem Text gearbeitet; erschienen ist das Fragment bereits

1965). Auch war es in jener Zeit (also 1963) nicht möglich, die genauen Parallelen

zwischen der schriftstellerischen und der Lehrtätigkeit Merleau-Pontys
herzustellen (wir werden uns an anderer Stelle darüber äußern). Hierzu fehlten
sowohl die genügende geschichtliche Distanz wie auch - was wichtiger ist -
die Dokumente, die inzwischen entweder gefunden (aber noch nicht publiziert)

oder bekannt werden konnten. So mußte Robinet, der als maßgebender
Kenner von Malebranche, Leibniz und Bergson hervorgetreten ist, zwangsläufig

auf die Berücksichtigung auch der frühen Vorlesungen, die Merleau-
Ponty an der Universität Lyon und an der Ecole Normale Supérieure gehalten
hat, verzichten.

Kurzum, die - wie wir noch sehen werden - ganz aus dem Rahmen des

Üblichen herausragende Deutung Robinets hätte durch die nach 1963

herausgegebenen Schriften und Vorlesungen widerlegt werden können. Daß
dem nicht so ist, mehr noch, daß seine kurze Abhandlung einen gewichtigen
Gesichtspunkt des Denkens Merleau-Pontys gleichsam ,vorweggedeutet' hat,
darf wohl als Beleg für seine Sicherheit auch auf diesem Gebiete der
Philosophiegeschichte gelten.

2. Wie in der ersten erwähnt Robinet in der hier zu besprechenden zweiten
Auflage den Namen Malebranches verhältnismäßig oft; eine Tatsache, die in
der Merleau-Ponty-Forschung bislang einzigartig ist. Er versucht nämlich,
die philosophie-geschichtliche ,Linie' Malebranche/Maine de Biran/Bergson
— im Gegensatz zu jener anderen, nicht weniger bedeutenden ,Linie' Des-

cartes/Kant/Husserl/Sartre - zum interpretatorischen Leitfaden und Bezugssystem

zu machen, was ihm durchaus auch gelingt. Als Gründe für dieses

einfallsreiche Vorgehen können genannt werden: a) Merleau-Ponty sei, wie
Robinet sagt, «véritablement hanté par-dessus tout et au-dessous de toute autre

218



appartenance, par la philosophie malebranchiste de la perception sensible et

intelligible.» (S. 68) Mit bewußter Einseitigkeit könnten wir etwa so formulieren:
Nicht der am häufigsten genannte Husserl als Vertreter der modernen
Phänomenologie, nicht die Dialektik Hegels, und auch nicht das
Seinsdenken Heideggers (vgl. S. 64 bei Robinet; dies sei übrigens auch gegen die
Interpretation von Rudolf Boehm, Chiasma, Merleau-Ponty und Heidegger, in :

Durchblicke. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag, Frankfurt am Main, 1970,
S. 368-393, gesagt, die unseres Erachtens den ziemlich un-heideggeri-
schen Ursprung der Spätphilosophie Merleau-Pontys verkannt hat), -
sondern vielmehr die obzwar nicht unmittelbar sichtbare, dafür umso
verschwiegener und stärker wirkende Tradition Malebranches bildet den
Boden, auf dem Merleau-Pontys Werk gewachsen ist. b) Sartres Hinweis
darauf, daß Merleau-Ponty durch seine erste Begegnung mit der Philosophie
(und diese stand damals ganz unter dem Einfluß Bergsons) geprägt worden
sei, ein Hinweis, der indirekt durch Raymond Aron bestätigt wird, c) Der bei
Merleau-Ponty verschiedentlich auffindbare Versuch, Bergsons Intuitionismus

und Husserls Phänomenologie auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen, wie auch der hin und wieder aufgestellte Parallelismus zwischen
Husserls und Malebranche, d) schließlich auch die unter Malebrancheschen
Vorzeichen vollzogene Umdeutung der Gestalttheorie. Diese verschiedenen
Punkte müßten gewiß eingehender analysiert werden, worauf wir hier aber
verzichten müssen.

Doch sollen stattdessen die fünf Argumente Robinets, die in die gleiche
Richtung tendieren, angeführt werden: a) Man könne ohne große Mühe
zeigen, daß Malebranche neben Husserl der meistgenannte Autor in den
Schriften Merleau-Pontys sei (vgl. S. 68). Diesem ersten Argument können
wir uns jedoch nicht anschließen. Ganz abgesehen davon, daß die Namensnennung

eines Denkers nicht unbedingt ein überzeugendes Kriterium zu sein

braucht, ist dieser erste Punkt unzutreffend. Ein Überblick über die Texte
Merleau-Pontys würde vielmehr ergeben, daß Descartes, Sartre, Gelb, Goldstein,

ja auch Valéry viel öfter genannt werden als Malebranche (vgl. zum
Beispiel die Phänomenologie der Wahrnehmung, deutsch von Rudolf Boehm, Berlin,
1966, in der Descartes auf 32, Sartre auf 16 Seiten erwähnt werden, ganz zu
schweigen von Kant, Scheler und anderen, Malebranche hingegen nur auf
10 Seiten). Völlig anders verhielte es sich natürlich mit der Anzahl Male-
branchescher Gedanken, die sich ungenannt in die geistige Welt Merleau-
Pontys eingeschlichen haben, b) Man müße die «sources» der Lektüre
Merleau-Pontys aufsuchen; ferner wäre die Vorlesung, die der Philosoph im
akademischen Schuljahr 1947/1948 parallel in Lyon und an der Ecole Normale
Supérieure über L'Union de l'âme et du corps chez Malebranche, Biran et Bergson
gehalten hat, näher zu untersuchen. Nun hat Jean Deprun, ein ehemaliger
Schüler Merleau-Pontys an der Ecole Normale Supérieure, im Jahre 1968 diese

Vorlesung mit letzter Sorgfalt aufgrund einiger Nachschriften rekonstruiert
und herausgegeben (bei Vrin in Paris). Wir selbst haben eine Nachschrift
eines ehemaligen Lyoner Studenten analysieren können ; die Abweichungen,
die zwischen den sog. Pariser und Lyoner Fassungen auftreten, sind völlig
untergeordneter Art; es handelt sich in beiden Fällen um die eine gleiche Vor-

219



lesung. Doch wurde mit der Herausgabe derselben die Grundlage jener
Überprüfung der Deutung Robinets (vgl. oben) erst geschaffen, obzwar die

Vorlesung gegenüber anderen Texten Merleau-Pontys doch ziemlich abfällt.
Jedenfalls enthält sie reichlich Stoff für eine weitere Konfrontation zwischen
Malebranche und Merleau-Ponty, welche Konfrontation durchaus im Sinne
Robinets zu erfolgen hätte, c) Übereinstimmung und Gleichläufigkeit
zwischen Malebranche und Merleau-Ponty herrscht angesichts folgender
Sachverhalte: occasion, ordre, révélation naturelle, sensation, corporéité (hier wären
freilich einige ergänzende Angaben - und auch Einschränkungen -
wünschenswert!), loi de conservation de la vie, vision du monde comme ruine (vgl. S. 68).
Auf einen ersten Hinblick mag diese Konkordanz ziemlich rätselhaft
erscheinen, ist aber, falls sie richtig ausgedeutet wird, für Merleau-Ponty
selbst sehr bezeichnend und erhellend, d) Doch damit stellt sich die wichtige
Frage nach der «aimance de Merleau-Ponty pour Malebranche» (S. 68). e) Daran
anschließend wäre das folgende Problem zu bearbeiten: «Il faudrait enfin se

demander si cet Etre, que nomme Malebranche dès le premier mot qu'il prononce, mais

qu'il ne connaît qu'en s'enfonçant dans son intimité, n'est pas le même que celui que
cherche Merleau-Ponty [...]. » (S. 68.) Wie ersichtlich, wirft Robinet von
vornherein die sowohl Malebranche wie auch Merleau-Ponty gemeinsame
ontologische Grundfrage in einem durchweg systematischen Zusammenhang
auf; daß diese eine Grundfrage aber auch Maine de Biran und Bergson
angeht, sollte aus dem Zusammenhang klar geworden sein. Vielleicht ließe
sie sich am besten unter dem Biranschen Titel der métaphysique positive (in:
Oeuvres, VIII, S. 270) zusammenfassen, betrifft sie doch weder die reine

Spekulation (oder die «Philosophie als Gewölk», wie Merleau-Poutz in
Eloge de la philosophie sagt), noch das rein naturwissenschaftliche Denken des

Positivismus, sondern das immer noch rätselvolle Zwischenreich zwischen
diesen beiden Extremmöglichkeiten. Um es mit einem Wort Cézannes zu
sagen, welches Merleau-Ponty zur Umschreibung seiner eigenen Bemühungen

zu zitieren pflegte: «Ce que j'essaie de vous traduire est plus mystérieux,
s'enchevêtre aux racines mêmes de l'être, à la source impalpable des sensations.» (Zit. bei
Robinet, S. 7)

Erst in diesem Gesamtzusammenhang, den wir hier bloß oberflächlich
haben angeben können, läßt sich ausmachen, warum Robinet eine völlig
neue und ungewohnte philosophie-geschichtliche Perspektive eröffnet hat,
indem er Merleau-Ponty aus den phänomenologischen oder/und existen-
tialistischen Deutungskategorien befreit und in die Tradition Malebranche/
Maine de Biran/Bergson eingegliedert hat. Daß also die alles in allem nicht
sehr umfangreiche Abhandlung mehr ist als eine bloße Einleitung in die
Philosophie Merleau-Pontys wäre damit unseres Erachtens hinlänglich
erwiesen.

3. Doch gehen wir nun zur eigentlichen Besprechung über. Robinets
Methode richtet sich vornehmlich an der Werkchronologie aus und zeichnet
den Weg Merleau-Pontys von der Kritik der Gestalttheorie (in Structure du

comportement) über die Phänomenologie der Wahrnehmung, die
Geschichtsphilosophie (Humanisme et Terreur und Aventures de la dialectique bis hin zum
Spätwerk Le visible et l'invisible nach.

220



Die Begriffe Tout, Être und Homme bilden die Leitfaden, durch die sich

Merleau-Ponty stets leiten ließ. Allein daraus ließe sich seine Abneigung
gegen die (nach dem behavioristischen Erfahrungsmodell konzipierte)
Psychophysiologie erklären; gegen diese wandte er auch zuerst die Erkenntnisse

der Gestalttheorie an, ohne mit triftigen Einwändungen gegen letztere zu
sparen (S. lOff.). Gerade der durch Merleau-Ponty um- und zum Teil auch
überinterpretierte Gestaltbegriff erlaubt es, Ich, Leib und Welt als Organisations-

und Ordnungsprinzipien des Seins zu verstehen. Das Verhalten - man
könnte es umschreiben als ein Spiel von variablen Zusammenhängen
ichlicher, leiblicher und weltlicher Strukturgegebenheiten - läßt sich somit
keineswegs in Elementarteile zerlegen (S. 13). Gegen die ältere zerlegende
Psychophysiologie, die jedes Verhalten auf kausalmechanische Vorgänge
reduzieren wollte, versucht Merleau-Ponty eine neue Lehre des Verhaltens
durchzusetzen, die auf der sogenannten « verticalité» gründet, d. h. auf einer
Überlagerung und Schichtung dreier Verhaltensformen, die sich durch
zunehmende Komplexität auszeichnen, nämlich des comportement synchrétique,
des comportement amovible und schließlich des comportement symbolique; (man
müßte einmal untersuchen, inwiefern Cassirer auf Merleau-Ponty gewirkt
hat; verschiedene Stellen lassen jedenfalls auf einen derartigen Einfluß
schließen). Robinet hebt mit besonderer Sorgfalt hervor, wie sich hier ein
Malebranchescher Gedanke bereits in die Auseinandersetzung eingemischt
hat; denn die scharfe Kritik Merleau-Pontys an der S-R-Theorie des Be-
haviorismus und der Reflexologie (Pawlows) hat ihn dazu gebracht, den

Begriff der ,Ursache' durch denjenigen der ,occasion' zu ersetzen: «On ne peut
assigner de ,moment' où les stimuli agissent sur l'organisme, puisque l'effet même de

cette prétendue action' nefait qu'exprimer la loi interne de cet organisme» (S. 14). Als
Folge davon muß dann auch der Begriff der ,Ordnung' verstanden werden:
da ja das Kausalgesetz als solches in der Psychologie keine vollständige und
umfassende Gültigkeit und Geltung zu beanspruchen vermag, mit anderen
Worten, da die Kategorien naturwissenschaftlicher Erklärung zumal
erkenntnistheoretisch versagen, muß die Kategorie der Ordnung an deren Stelle

geschoben werden. Das Verhalten deutet Merleau-Ponty nunmehr alsjene
(vitale) Ordnung, in der die Bezüge von Ich, Leib und Welt sich typisieren
und ordnen lassen. (S. 15ff.). Wie Bergson eine logique du corps (in: Oeuvres,

Ed. du Centenaire, Paris, 1959, S. 1117) ausarbeiten wollte, versucht
Merleau-Ponty, eine Logik der Welt und der weltlichen Bezogenheit des

Leibes, oder anders gewendet: die ontologische Unterlage einer Psychologie
und Humanwissenschaft insgesamt als logos du monde so zu konzipieren, daß
darin jede einzelne Gegebenheit in einem einsehbaren und verständlichen
Verhältnis zur Totalität stehen kann.

In der Phänomenologie der Wahrnehmung hat Merleau-Ponty diese Gedanken
wieder aufgegriffen und weiter verfolgt ; gleichzeitig hat er deren Anwendungsbereich

erweitert, so zum Beispiel auf die Geschichtsphilosophie. Leitend war
dabei, wie Robinet nachweist, die Erfahrung des Eigenleibes (des
corpspropre; in späteren Schriften taucht auch der Ausdruck chair auf; auf den
Unterschied zwischen corps-propre und chair können wir hier nicht eingehen;
festgehalten werden soll lediglich die Tatsache, daß Merleau-Ponty auch von

221



einem ,Leib meines Körpers' (chair de mon corps) und von einer ,leiblichen
Welt' (chair du monde) spricht, also eine bislang unerhörte Bestimmung des

Leibes anvisiert) ; auch ist gerade diese Erfahrung maßgebend für die Kritik
des Empirismus und Intellektualismus gewesen: «Contre l'empirisme, la
perception n'est pas l'un des faits qui se produisent dans le monde, car il est impossible

d'effacer du champ du monde cette lacune que nous sommes, par où le monde vient à

exister pour quelqu'un. Contre l'intellectualisme, il convient d'évincer l'alternative du

naturant et du nature, de revenir au rapport vivant de celui qui perçoit avec le monde

qu'il perçoit. Cette attitude naturelle s'enracine dans la couche de l'unité prélogique,
antérieure à la division en sentant et senti, du sens en différents sens, quand la sensation

est encore communion, solidarité de la qualité-conduite» (S. 23). Damit zeigt sich

von vornherein jene originäre Einheit von Ich und Welt und damit auch von
Ich und Fremd ich, eine Einheit, deren Wiederherstellung Merleau-Pontys
erklärte, geschichtsphilosophische Absicht ist. Mit anderen Worten, es geht
darum, sich selbst und dem Mitmenschen durch eine adäquate reconnaissance

(An- und Wiedererkennung) die ursprüngliche Freiheit verfügbar zu
machen. Zuerst glaubte Merleau-Ponty, diese Freiheit in der Klasse des

Proletariats verwirklicht zu sehen; er ging sogar so weit, das Proletariat als
ein geschichtsphilosophisches ,Apriori' zu fassen. Doch brachte die Analyse
der historischen Tatbestände eine gewaltige Ernüchterung; Robinet umreißt
in sehr anschaulicher Weise Merleau-Pontys Entwicklung vom Klassendenken

weg zum Postulat einer allgemeinen Freiheit Aller gegenüber Allen.
Als dritter Hauptpunkt wäre schließlich die Spätphilosophie Merleau-

Pontys zu würdigen. Erst durch diese hätten die früheren Ansätze zu einem
sinnvollen Abschluß gebracht werden können. Merleau-Ponty begann mit
einer Kritik an Husserls Bewußtseinsbegriff und versuchte, auf das wirklich
Vorbewußte zurückzugehen, also auf das, was er, zwar in Anlehnung an
Husserl, die Urdoxa genannt hat. Hierbei spielte der Begriff des ,Sehens'
(vision oder voyance) eine zentrale Rolle; Merleau-Ponty hat auch den Versuch

unternommen, das ,Sehen' in der neueren Malerei für seine Ontologie
fruchtbar zu machen. Robinet gelingt es, diese höchst schwierigen und zum
größten Teil auch unvollendet gebliebenen Gedankengänge verständlich
darzulegen.

Zwei Bibliographien (die eine des Werkes von Merleau-Ponty, die andere
ausgewählter Texte über Merleau-Ponty) und eine Auswahl aus Schriften des

französischen Phänomenologen beschließen die Abhandlung Robinets.
Alexandre Métraux

Henry Duméry: Phénoménologie et religion. Structures de l'institution chrétienne.

Presses Universitaires de France, Paris 1962.

Der Gebrauch des Wortes «Phänomenologie» hat in der vergangenen Zeit
einen derartigen Umfang angenommen, daß sich die Probleme, oder, um mit
Husserl zu sprechen, die «Rätsel» der «phänomenologischen Bewegung»
zusehends und wohl aus innerer Notwendigkeit heraus auf die Deutung der

222



Texte Husserls, Schelers und anderer «Begründer» der modernen
Phänomenologie einerseits, auf methodologische Erörterungen andererseits
verschoben haben und wahrscheinlich noch mehr verschieben werden. Diese

Sachlage-sie hat freilich ihre Berechtigung, darf man doch Interpretation
auch als Gewinnung eines Sinnes ansehen - wirkt sich aber im Grunde
genommen gegen die eigentliche Intention der Phänomenologie aus, die sich

ja von Sachfragen, von dem Bedürfnisse nach Beschreibung und Ausweisung
des wie immer gegebenen Seienden und Begegnenden hatte leiten lassen

wollen. Hierzu gibt Husserl zu bedenken: «Nicht von den Philosophien,
sondern von den Sachen und Problemen muß der Antrieb zur Forschung
ausgehen» (in: Philosophie als strenge Wissenschaft, ed W. Szilasi, 1965, S. 71).
Was Husserl angesichts der Geschichte der exakten Naturwissenschaften
glaubte ausmachen zu können, daß diese nämlich eine «Sinnentleerung»
erfahren hätten (in: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie, 1962, S. 45ff.), muß man wohl in der gegenwärtigen
Situation auch vom Großteil der Phänomenologie selbst feststellen. Um so

erfreulicher sind dann hingegen Arbeiten wie die von Henry Duméry, in
denen es nun tatsächlich um Sachen selbst geht, und nicht vorwiegend um
eine apologetische Rechtfertigung der Phänomenologie als Methode oder als
eines Ersatzes für die verlorengegangene Metaphysik.

Die als Einführung konzipierte Schrift Dumérys verfolgt die Absicht, «in
großen Zügen eine Phänomenologie der christlichen Erfahrung» (expérience

chrétienne), oder genauer, eine Phänomenologie «der christlichen Institution»
(institution chrétienne) vorzulegen. Der Verfasser lehnt es ausdrücklich ab,
Beweise beizubringen; es geht ihm vielmehr um ein adäquates Verständnis
dessen, was man - vielleicht unter Mißachtung der mannigfaltigen geschichtlichen

Formen, in denen sie erscheint - die christliche Institution nennen
kann. «Im Bereiche der Institution aber bedeutet ,verstehen' das Nachvollziehen

einer Sinnesentstehung und -instauration in ihren Grundzügen. Ich
werde mich bemühen, diesen Sinn freizulegen und dessen Strukturen zu
beschreiben. Ich werde die Rolle des Philosophen einnehmen [im Unterschied
etwa zum engagierten Theologen, AM], auf vernünftige und freie Weise.
Genauer: Ich werde als Phänomenologe handeln, besorgt um die Sachen
selbst, und bemüht, nichts zu verfalschen oder zu erzwingen», heißt es im
Avertissement (welches nicht paginiert ist).

Das aufgeworfene Problem führt freilich weit über die allein christliche
Institution hinaus ; es betrifft letztlich die Institutionen als solche, steht damit in
enger Berührung mit dem Problem der Geschichte und deren Seinsregion.
Eine Phänomenologie der christlichen Institution wird um eine
Phänomenologie der Geschichte schwerlich herumkommen; eine Lehre, die man
aus den Vorlesungen, die Maurice Merleau-Ponty am Collège de France
gehalten hat, ziehen kann. Daß eine derartige Geschichtsphänomenologie
nicht in den Aufgabenkreis der Schrift Dumérys gehört, ist völlig klar. Nur
wäre im Anschluß an diesen Text der Sinn für eine Geschichtsphänomenologie
zu wecken und die Frage zu stellen, inwieweit die Religionsphänomenologie
selbst für die deutende Beschreibung der Geschichte einen positiven Beitrag
zu leisten vermag.

223



Das erste Kapitel (S. 1-5) untersucht das Christentum auf seine
institutionellen Momente hin. Als «instituierte Religion» (religion instituée) beruht
das Christentum nicht auf einer ungeordneten Erfahrung und entspricht auch
nicht einem bloß subjektiven Wesensschauen Gottes (visée de Dieu d'essence

subjective) jenseits aller Intersubjektivität und Kultur. Das Christentum gibt
sich als eine manifeste Religion. «So versteht man denn, warum das Christentum

einer jeden Philosophie, die nicht Philosophie der Institution ist, widersteht»

(S. 2).
Wie ist nun, fragt Duméry, die Institution zu verstehen? Es genügt nicht,

eine Begriffsanalyse vorzunehmen. Dies entspricht ganz dem phänomenologischen

Programm, das sich zwar anfanglich auf einen Begriff bezieht, ihn
aber lediglich als Leitfaden für Deskriptionen gelten läßt. Doch wichtiger
scheint diese Aussage zu sein: «Die christlichen Kategorien sind nicht gemäß
einer idealen Ordnung miteinander verbunden» (S. 2). Vielmehr sind sie

durch einen gewissen Lebensstil (style de vie) geprägt. Des weitern genügt es

nicht, eine bestimmte Anzahl äußerlicher Tatsachen zu unterscheiden, denn
diese, z. B. Dogmen, erhalten erst einen Sinn durch die sie umgreifende
gläubige Einstellung oder Stellungnahme. In diesem Zusammenhang ist die
Feststellung, wonach Geschichte und Dogma innerlich verbunden sind, nicht
gerade irrelevant, aber unwesentlich, denn das Quale dieses inneren Bezuges
macht ja u. E. das Kernproblem der Institution erst aus. Anders formuliert:
«Aber hellt man das Wie und Warum dieser Synthese nicht auf, so bleibt die
Modalität der christlichen Bejahung (affirmation) im Ungewissen. Weder
Spinoza noch Kant, weder Brunschvicg noch Alain haben diese Synthese in
Tat und Wahrheit erkannt. Sie haben vielmehr auf der einen Seite ideale
Kategorien, auf der andern Seite bloß zufällige Wirklichkeiten angesetzt»
(S. 3). Faßt man Idealität und Zufälligkeit als Antinomien, wird man das

Christentum — so Duméry — in seinen fundamentalen Seinsweisen nicht zu
verstehen vermögen. Hingegen wird die Phänomenologie der Institution,
und das besagt genauer: die Phänomenologie des Sinnes, der sich instituiert
(du sens qui s'institue), da sie ja unter anderen und sachgerechteren Gesichtspunkten

steht, durchaus gelingen. Sie gelingt, weil sie den intentionalen
Bezug zwischen Mensch und Welt einerseits, Mensch und Geschichte andererseits

ausweist; fernerhin gelingt sie, weil jede menschliche Tätigkeit
(démarche sinnvoll, und in eins damit auch sinnenthüllend, sinnentbergend ist.
Freilich wäre hier gerade eine Erörterung, was unter «Intentionalität» zu
verstehen ist, unentbehrlich. Ist dieses Konzept, wie bei Husserl etwa, letztlich

doch metaphysisch vorausgesetzt, oder meint hier der Ausdruck einen
andern Sachverhalt, vielleicht gar eine Seinsbezogenheit (im Gegensatz zur
Bewußtseinsbezogenheit), eine im Sinne Max Müllers (vgl. «Phänomenologie,

Ontologie und Scholastik», in: Heidegger, ed. O. Pöggeler, 1969, S. 84ff.)
noch auszuweisende «Seinsintentionalität»? Es sei dahingestellt, ob die
Anschauung Dumérys stillschweigend eine Gleichläufigkeit des Deutens und
des gedeuteten Sachverhaltes voraussetzt; für den Verfasser steht hingegen
fest, daß das Lesen (lecture) der Phänomene, m. a. W. die historische
Entzifferung (déchiffrage historique) Ergebnisse zeitigt. «Und es gibt eine
Phänomenologie der Institution nur angesichts gegebener Institutionen, nur wenn

224



ein spezifischer Sinn in seinen konkreten Strukturen erscheint. Die Beschreibung

des Christentums ist einer jener Fälle, an denen der Phänomenologe
die hauptsächlichen Artikulationen einer jeden institutionellen Dynamik zu
entdecken vermag» (S. 4).

Im zweiten Kapitel (S. 3-30) weist der Verfasser die Hauptzüge der
jüdischen Religion aus. Die bedeutendste «Entdeckung» des Judentums ist,
daß die Geschichte selbst als offenbarende verstanden wird - wohingegen die
archaischen Religionen die Natur als Manifestation oder Verkörperung der
Gottheit auffaßten. Das heißt, daß die Welt (auch die Welt der Natur) nur
durch menschliche Tat (action humaine) sinnvoll wird; ein Gedanke, der
durch Blondel, dem sich Duméry in einigen Studien zugewandt hat,
vorbereitet wurde. «Unter diesem Gesichtspunkt ist das Judentum (judaïsme)
ein entschiedener Humanismus, ein Humanismus, der die Welt nicht als ein

Natur-, sondern vornehmlich als ein Kultursein bezeugt» (S. 9). Die
Entwicklung folgte - so Duméry - religiösen Motiven. «Wenn der Mensch
Handwerker seiner Geschichte ist, so offenbart diese Geschichte die
Absichten Gottes gegenüber der Welt. Denn Gott ist das Unsichtbare [das
französische « invisible» lasst die Wahl zwischen «das» oder «der» Unsichtbare
AM], weil ihn niemand erblickt ohne zu sterben; und da Gott weder Mund
zum Reden, noch Hände zum Handeln besitzt, kann er nur mittels seiner
Zeugen sprechen und handeln» (S. 10). Dieser Sachverhalt soll auch
hinlänglich erklären, warum die jüdische Religion eine typologische ist. «Die
Typologie ist also jenes ausgesuchte Mittel - obwohl nicht auf einem Wissen
beruhend - anhand dessen man das Universale im Partikularen selbst
entdeckt» (S. 25). Typologie aber bedeutet nicht irgendeine Negation des

Universalen. «Sie [die Typologie, AM] negiert höchstens, daß das Universale
anders gesehen werden kann als im Ausdruck (l'expressif), der immer
partikular und doppeldeutig ist. Heute vertritt die Phänomenologie eine
ähnliche Auffassung. Deshalb steht sie keineswegs im Gegensatz zu Typologien

- ganz im Gegenteil -, denen sie in Soziologie, Ethnographie und
Religionsgeschichte begegnet» (S. 25-26).

Zusammenfassend schreibt Duméry: «Das Wagnis des Judentums kann in
wenigen Sätzen ausgedrückt werden: das Transzendente ist nur mittels des

Immanenten erreichbar; das Universale erlangt man nur auf dem Umwege
über das Partikulare ; wenn das Wort tötet, wenn aber der Geist beseelt, so kann
nur der Geist des Wortes den Geist schlechthin zum Leben bringen»(S. 29).

Das dritte Kapitel (S. 31-62) ist der christlichen Institution gewidmet. Hier
meldet sich eine besondere Schwierigkeit: die historischen Fakten sind
bereits durch den Glauben in ihren Inhalten umgedeutet. Deshalb ist hier
eher eine Phänomenologie der christlichen Sinnbedeutungen (significations
chrétiennes) erforderlich als eine historische Rekonstruktion. Zwar sei, wie
Duméry betont, das Christentum anfanglich durchaus jüdisch gewesen; was
aber das Christentum auszeichnet, ist das Moment des Auferstandenen (S.34).
Der ursprüngliche «prophetische Futurismus» wandelt sich, wie der
Verfasser trefflich sagt, in einen «Heilsaktualismus» (actualisme du salut) (S. 35),
selbst wenn sich diese Wandlung in der historischen Situation nicht sogleich
bemerkbar gemacht hat. Somit vollzieht sich allmählich die Trennung zwi-

225



sehen einem jüdischen Messianismus auf unabsehbare Zeit und einem
Messianismus auf absehbare Zeit (échéance datée). Während die jüdische
Religion die Offenbarung erst mit dem Weltuntergang selbst als erfüllt
ansetzt, «unterbricht» das Christentum das Offenbarungsgeschehen innerhalb
des geschichtlichen Prozesses.

Im vierten und letzten Kapitel, unter dem Titel Option et Institution
stehend (S. 63-76), erfolgen einige, die früheren Kapitel vertiefende
Ausführungen. So gibt Duméry eine durchaus vorsichtige Bestimmung des

Christentums: es sei eine Typisierung eines historisch Sich-offenbarenden
(d'un révélateur historique), eine kultisch-moralisch-mythische Nachahmung
(imitation) des theophanen Subjektes Jesus-Christus. «In diesem Sinne ist das

Christentum sowohl Institution als auch Tradition, d. h. eine festgesetzte und
überlieferte Auswahl von Objekten, Geschehnissen und Personen, die, für
den Christen, Gott 'manifestieren'» (S. 63). Das vermag das Christentum
nur sein aufgrund dreier übernommener jüdischer Strukturen : 1. Die Religion
ist eine historische, denn sie hält die Geschichte für das offenbarende Sein ;

2. das Christentum ist eine typologische Religion; 3. ist es eine Universalreligion

von partikularem Charakter (S. 72). Damit aber überhaupt eine

religiöse Institution auftreten kann, müssen drei «Bedingungen der Möglichkeit»

(S. 72) erfüllt werden: «1. Eine Vision des Absoluten, das heißt eine
erlebte Mystik; 2. eine Ausdruckssymbolik, oder anders, eine Mythik
(mythique) im technischen, aber nicht abwertenden Sinne; 3. eine soziale

Regulierung, eine Organisation, die diese Mystik erlebbar macht, indem sie

die Mythik kommunizierbar gestaltet» (S. 72).
Nach diesen Erörterungen kommt Duméry wieder auf das Methodische zu

sprechen. So soll -wie er richtig bemerkt - die Phänomenologie uns in die Lage
versetzen, die verschiedenen Aspekte der Institution herauszuarbeiten, zur
leibhaften Anschauung, um Husserlsche Ausdrücke zu gebrauchen, zu
bringen. Ihr (der Phänomenologie) verdankt man die (philosophische)
Einsicht, daß das Christentum einen Sinn hat, mit andern Worten, daß es nicht
eine bloße Anhäufung empirischer Fakten ist. Wo Rickert zum Beispiel noch
die Wertbeziehung als das Kriterium für die Sinnhaftigkeit geschichtlichen
Verstehens ansetzte, kommt die Phänomenologie dazu, den Sinn als Sinn
selbst zu beschreiben und zu beurteilen. Doch stellt sich zwangsläufig auch
die Frage nach dem Wahrheitsgehalt des Christentums (S. 64), eine Frage, die

- wollen wir Duméry ausdrücklich folgen - nicht mehr zur Phänomenologie
(die die Beschreibung zur Aufgabe hat) gehört, sondern zu einer Philosophie,
deren Ausarbeitung der Autor hier willentlich ausgeklammert hat. Auf ein
Problem dieser Philosophie sei dennoch hingewiesen. Der Philosoph -
schreibt Duméry - hat die Pflicht, Kritik zu üben. «Aber es ist ihm untersagt,

dem Glauben äußerliche Kriterien zu gebrauchen - stammen die
Kriterien nicht aus dem Glauben, dann sind sie unnütz -, noch kann er dem
Glaubenden Kriterien entlehnen - denn die philosophische Vernunft sieht
nicht mit den Augen des Glaubens. Der Philosoph hat letztlich nur die eine

Hoffnung : in aller Offenheit seine Grundsatzentscheidung anzugeben, d. h.
die metaphysische Grundhaltung, die der Akt des christlichen Glaubens
voraussetzt» (S. 75).

226



In der Beilage unter dem Titel La philosophie de la religion et son passé findet
der Leser einen historischen Überblick über religionsphilosophische
Bemühungen von der Vorsokratik bis zur Moderne. Uns wird in diesem
Zusammenhang besonders die Aussagen über die Phänomenologie interessieren.
So sagt etwa Duméry, man hätte bis auf Husserl warten müssen, um ein
adäquates Verständnis der Religion zu gewinnen, ein Verständnis, das weder
einer Verurteilung oder einer Überschätzung dieses oder jenes Glaubensinhaltes

gleichkomme. Zwar sei freilich die Fruktifikation der Phänomenologie

für die Religionsphilosophie erst durch Scheler, Van der Leeuw und
andere erfolgt; die Bahn sei aber durch Husserls Methode (gedacht ist wohl
an das «Prinzip aller Prinzipien» des § 24 der Ideen I) aufgebrochen worden.
Ungeklärt bleibt indes in der Abhandlung Dumérys die Frage, wie ein
Außenstehender zu einem adäquaten Verständnis der religiösen Institution
überhaupt gelangen könne: mit andern Worten, wie eine (religiöse) Erfahrung,
die im Innern einer Person erlebt wird, durch einen «Fremden» adqàuat
mit-erlebt oder nachvollzogen wird. Die phänomenologische Methode, mag
sie noch so vorteilhaft sein gegenüber früheren oder andern Methoden,
erspart das Problem der Hermeneutik nicht; im Gegenteil, sie stellt es nur noch
aufdringlicher.

Der Verweis auf Husserl darf natürlich nicht darüber hinwegtäuschen, daß
ein unübersehbarer Unterschied zwischen dem phänomenologischen
Programm Husserls einerseits und der Ausführung des Programms bei Duméry
andererseits besteht. Das wird an jener - bereits erwähnten - Stelle klar, wo
Duméry Kontingenz und Idealität nicht als Gegensätze (wie bei Husserl),
sondern als Entsprechungen versteht. Die sehr ansprechende, leicht zu lesende
Schrift veranschaulicht zudem, wie die Epoché - nicht aber die Reduktion
auf das Reine, das Transzendentale - zu erfolgen hat. Sie steht damit in
schroffem Gegensatz zu der, vielleicht nicht ganz zu Unrecht vergessenen
Abhandlung von Otto Gründler (Elemente zu einer Religionsphilosophie auf
phänomenologischer Grundlage, München 1922), die zwar auf Schritt und Tritt
von Einklammerung, Urteilsenthaltung usw. spricht, sie aber nirgends
vollzieht.

Es mag erstaunen, daß Heidegger in der Abhandlung Dumérys ganz
unerwähnt bleibt. Warum gerade Heidegger fehlt, der sich eingehend mit den
Problemen, die den Verfasser bewegen, abgegeben hat, soll hier weiter nicht
beschäftigen. Abschließend wäre aber die Frage aufzuwerfen, ob die
Phänomenologie der religiösen Institution, das heißt des geschichtlich werdenden
Sinnes, selbst nicht die gleichen Strukturen aufzuweisen hat wie die Frage des

frühen Heideggers, der um 1920/1921 die Vorlesung Einführung in die

Phänomenologie der Religion gehalten hat. Mit andern Worten, es wäre zu
untersuchen, inwieweit die durch Pöggeler und K. Lehmann gegebenen Darstellungen

des frühen Heideggers durch allgemeine religionsphilosophische und
-phänomenologische Fragestellungen vertieft und erweitert werden könnten.

Alexandre Métraux

227



Value and Valuation, Axiological Studies in honor of Robert S. Hartmann,
ed. by John William Davis. Knoxville, The University of Tennessee

Press. 1 vol., 244 p.

On se rappelle que, naguère encore, Jean Piaget reconnaissait à la
philosophie une tâche réelle, philosophique et non scientifique, dans le domaine
des valeurs. Cette tâche, que depuis un quart de siècleles développements de

la philosophie ont laissé «oublier» sur notre continent demeure bien ouverte
dans une large part de la philosophie anglo-saxonne, où elle a été marquée

par la pensée de G. E. Moore tout d'abord, et par sa critique de la «naturalistic
Fallacy», et où d'ailleurs elle est disputée entre diverses tendances, logicistes,
empiristes, phénoménologistes même.

Ce volume de «mélanges», offert à Robert Hartmann, témoigne aussi

d'une grande diversité, que le destinataire accueille ouvertement, encore
qu'il ait marqué lui-même de son oeuvre (bibliographie à la fin du volume)
cette étude des valeurs: Les valeurs doivent être objets de science, d'une autre
science que celle des faits naturels - les valeurs doivent être comprises de

telle manière qu'elles soient accessibles à l'étude scientifique. Le paradoxe
de Moore était que les qualités par lesquelles on décrit entièrement un objet
constituent entièrement cet objet (naturel), alors que ces mêmes qualités, en
tant que valeurs, doivent être comprises indépendamment de l'objet naturel
auquel elles appartiennent. Pour R. Hartmann, les mêmes qualités peuvent
être considérées comme faits lorsqu'elles ne servent qu'à identifier un objet
comme membre d'une classe, mais elles sont des valeurs lorsqu'on les considère

comme prescrivant ce que l'objet doit être pour répondre pleinement à

la définition de sa classe: la valeur d'un objet est le degré selon lequel un
objet possède l'ensemble des qualités qui correspondent à l'ensemble des

attributs constituant l'intension (la compréhension) de son concept. Dès lors

on nommera «systemic» la valeur de réalisation d'un concept «synthétique»,
dont le nombre d'attributs est fini, «extrinsèque» la valeur de réalisation d'un
concept analytique, dont la compréhension constitue un ensemble infini
dénombrable, «intrinsèque» la valeur de réalisation d'un concept singulier,
dont la compréhension est un ensemble d'attributs infini non dénombrable.
Une conception de la science qui, synthétiquement, développe le mode d'être
rationnel, le devoir-être du monde moral - comme la physique mathématique
a développé rationnellement la transformation du monde physique -
couronne cette conception.

Après le préambule dans lequel le professeur Henry N. Wieman résume

l'axiologie de Robert Hartmann, vingt-trois contributions - de huit pays
différents, mais toutes traduites en anglais - exposent des aspects divers de la
théorie des valeurs. Elles ont été classées selon cinq sections : l'une réservée à

la nature et à la logique de la valeur, la seconde à des problèmes de
méthodologie, les trois autres aux trois ordres de valeurs distingués par R.
Hartmann: valeurs intrinsèques, valeurs extrinsèques, valeurs systémiques (les
éditeurs veulent bien garder la responsabilité du classement).

Cet ensemble de contributions est à la fois un hommage mérité à un effort
de logique des valeurs assurément bien différent de celui, déjà ancien,

228



d'Edmond Goblot, et un assez bon aperçu de l'état présent d'un problème que
le désintérêt des uns abandonne au zèle des autres. r> nu - jt

Jean-Pierre Leyvraz: Phénoménologie de l'expérience. Martinus Nijhoff,
La Haye, 1970. 1 vol., 310 p.

La description ouverte et pourtant conséquente de l'expérience pose dans

ce livre admirable la question des limites du langage philosophique. Parti de
l'altérité pure, au niveau de l'«imaginaire», et ayant saisi avant tout la
contingence de l'expérience, l'auteur, au seuil du niveau ultime, celui de

l'ipséité, devant le don pur de la création, se pose précisément la question de
ces limites: «parler d'un champ d'ipséité, est-ce demeurer dans les limites du
langage philosophique? Nous le pensons. Qui donc fixera ces limites? Faut-il
croire que la philosophie, dans la recherche de la vérité, doive se taire quand
parle le savant, le théologien ou le poète? Ne faut-il pas plutôt penser que le
langage du vrai peut venir d'où il veut et s'exprimer comme il peut?»
(p. 263). Le langage, chez M. Leyvraz, exprime de façon profonde,
attachante et pressante, et il est vrai qu'il exprime, en sa description de l'expérience,

des langages qui viennent d'où ils veulent.
L'expérience ne s'en déroule pas moins, entre le niveau de l'altérité et le

niveau de l'ipséité, en se développant de niveau en niveau - mathématique,
physique, biologique, social, historique, personnel - chacun enveloppant le
précédent dont il n'est ni effet ni produit, ni fin ni conséquence. Non que
l'on déduise ici le complexe du simple, ou que l'on suive une loi de causalité:
les niveaux ne sont pas successifs en ce sens nécessaire; l'expérience ne s'opère
pas non plus à la fois à tous les niveaux qu'une analyse parcourerait après

coup. Ce que l'auteur décrit ressemble plutôt, en son mouvement, à la constitution

génétique de Husserl. Mais l'expérience qui se développe ainsi n'est
ni une dialectique, ni le regard organisateur que projetterait un point de vue
souverain. Rien qui ressemble à un apriori subjectif, à un acte constituant du
moi; au contraire, l'idéalisme (avec tous les retournements qui en découlent
en quelque nécessité historique) paraît ici, avec le monisme, le grand
adversaire, et les hantises dont il s'agit de nous délivrer sont surtout celles d'une
explication totale et celles d'une liberté qui se confondrait avec la nécessité.

De la contingence pure au don de la création, du choix à la grâce, ce qui
est donné, rencontré, vécu est multiple, pluriel. Mais le lecteur est conduit
d'un niveau à l'autre avec une rigueur qui ne se dément pas. Mettre la
rigueur dans le pluralisme n'est certes pas facile. Faire envisager l'autre sans

contrainte, puis l'identique, le discontinu physique, le continu biologique, la
loi d'explication et la science en ce qu'elles ont d'institutionnel, de social, de

représentatif, c'est une tentative à la fois pluraliste - et pourtant acceptante et
reconnaissante de l'organisé, du contrôlé.

L'expérience ultime est celle de «l'acte de la diversité créée»; elle se trouve
un langage contingent «et dont nous pouvons nous servir pour dire ce qu'il
n'a jamais dit» (p. 262). C'est cette expérience ultime qui nous paraît être le
sens de tout ce qui est décrit à chaque niveau, bien qu'elle soit elle-même au-

229



delà du sens et de Yesprit. Pour rendre compte brièvement de l'ensemble de la
description - ce qui doit être, en principe, impossible - il faut semble-t-il en
voir le sens dans le don, dans la gratuité accessible à l'esprit non prévenu,
mais qui pourtant sait refuser «l'imposition d'un monde nécessaire» (p. 269).
C'est à nos yeux en ce sens que M. Leyvraz peut dire que l'acte, en chaque
niveau, «exige» le niveau suivant (cf. p. 16, 19sq.) sans pour cela le nécessiter

(cf. p. 17), sans davantage «manquer» de la vérité de ce niveau-là.
Encore cette vue résumée, trop synthétique, demeure-t-elle, nous le craignons,
infidèle à l'intention profonde du philosophe: 1'«exigence» éprouvée, en ce

qu'elle aurait de trop systématique dans le compte rendu, ne devrait
appartenir qu'au niveau de l'esprit ou de la personne, enveloppant les précédents,

mais qui serait fausse si on en étendait la loi à une expérience nouvelle.
Au surplus, si le raccourci du compte rendu pouvait prendre la prétention
d'une critique, on verrait aussitôt la faiblesse de celle-ci, qui réduirait à un
seul niveau, dont l'ordre serait pris pour juge et critère, la richesse et la
fécondité de la pensée.

Depuis sa belle thèse, Le Temple et le Dieu, la pensée se l'auteur, en se

développant, a pris une simplicité qui amplifie encore l'expérience décrite;
l'expression maîtrisée, l'innocence toujours répétée, l'ingénuité retrouvée du
regard enfantin n'ont d'autre limite que celle de leur fragilité et de leur
lumière quasi insoutenable. 2) Christoff

Gaston Bachelard: L'engagement rationaliste. Paris, PUF, 1972 (Bibliothèque

de philosophie contemporaine). 1 vol., 192 p.

Ce recueil complète - et achève à peu de chose près - la collection des articles
et conférences de Bachelard dont on possède déjà deux autres parts dans Le
droit de rêver (PUF) et dans Etudes (Vrin). Engagement, certes, mais à devenir

rationaliste, comme le relève G. Canguilhem dans sa préface, et engagement
«pour le rationnel de la raison contre sa propre tradition» (p. 5), «surrationalisme»

(titre du premier essai) qui doit «rendre à la raison humaine sa

fonction de turbulence et d'agressivité» (7), en faire une raison polémique en
lutte contre la raison tradition: il faut multiplier «les raisons de révolutions
spirituelles», il faut «réindividualiser la raison» (9), et, dans de telles leçons,
«l'imprudence est méthode» (11).

Dans le premier groupe d'écrits consacrés à la raison, on relèvera des

propos («sur la psychologie de la raison») sur la différence entre M. Barzin,
F. Gonseth et l'auteur (Entretiens d'Amersfoort, 1938), un discours d'ouverture

au congrès de philosophie des sciences de 1949, les thèses soumises en
1950 à la Société française de philosophie sur «la nature du rationalisme»,
avec leur discussion, des réflexions sur les valeurs rationnelles et leur création

- rationalisme appliqué - dans le Nouvel esprit scientifique, qui avaient constitué
une présentation de ce rationalisme dans YEncyclopédie française (T. XIX).

La seconde série d'écrits a pour objet les sciences. On y retrouve la
communication - fort critique - «Univers et réalité» - présentée en 1939 au
deuxième Congrès des Sociétés de philosophie de langue française, ou encore

230



cet article sur la dialectique des notions de relativité qui relève le caractère
plus profondément révolutionnaire et «génial» (124) du criticisme rela-
tiviste, dans les transmutations qu'il fait subir aux concepts. Ces deux textes
illustrent particulièrement la patience, la longue préparation des intuitions
scientifiques et la célèbre critique des idées sommaires ; je me borne à observer

que le «tremblement nietzschéen» du concept devait avoir pris son élan avec
la ménade de la Préface à la Phénoménologie de l'Esprit, dont «il n'est pas un
membre qui ne soit ivre».

La dernière section, enfin, est consacrée à quelques philosophes, Ed. Le Roy,
Brunschvicg, et s'achève sur le bel et scientifiquement substantiel hommage
rendu à Jean Cavaillès.

Certes, ces pages du philosophe en relation ne peuvent se substituer aux
grands livres de Bachelard, mais elles les entourent et elles nous rappellent
aussi ce philosophe en action, dans une autre dimension, inoubliable.

D. Christoff

Bernard Rordorf: La Parole, articulation de la Présence, Lausanne, L'Age
d'Homme, 1971 (Coll. Dialectica). 1 vol., 116 p.

L'essai de M. Rordorf s'ouvre et s'achève sur le prologue de l'Evangile
selon St. Jean, «Au commencement était la Parole». Le chrétien trouve dans
la confiance en la Parole l'authenticité de l'existence. Il faut pour cela que
comprendre la Parole et croire ce qu'elle annonce ne soient pas des moments
distincts qui maintiennent séparés sens objectif et signification existentielle.

Pour l'éveiller à la vérité, la parole (toute parole) doit comprendre l'homme
«à partir de cette vérité et dans la forme concrète de son existence». Cela
implique que celui qui cherche à comprendre et qui prend et adresse la parole
soit déjà dans la vérité. Voilà ce qu'illustre l'analyse du roman de Gotthelf
Anne Bäbi Jowäger, ce cas d'un champ de conscience que le souci faux et non
l'angoisse du vrai péché a rétréci, dont la présence au monde est mise en
question, et que seule peut approcher et saisir la vérité du silence. Certes,
«l'examen de la maladie, le choix de l'heure, l'épreuve des mots» sont autant
de soin de l'écoute, autant d'articulations aussi, pour cette confiance qui
permet seule de prendre la parole. Mais surtout ils constituent la présence
commune où viennent les «intuitions heureuses» (Freud) (p. 40).

Ce livre est fait de bien des intuitions heureuses d'une parole plus
concrète et plus compréhensive. Ces intuitions propres à l'auteur sont formées
dans un monde dont Kierkegaard (Le concept d'angoisse), Freud et Lacan,
Heidegger et Binswanger ont développé le relief. Citant le mot d'Hoffmans-
tahl «Ce qui est esprit, seul le saisit l'oppressé», M. Rordorf reprend une idée
qu'avait - précisément sous ce titre - développée ici même (vol. VIII, 1948)
Ludwig Binswanger.

Mais cette intelligence de la compréhension et de la parole, qui conduit à
affronter le problème redoutable de la vérité et de l'autojustification, doit
s'articuler grâce à une analyse du signe, de la métaphore, de la parabole,
forme primitive d'une parole qui ne prend sens que dans la présence.

231



Une telle intelligence de la parole implique au reste la critique du langage
qui se limiterait à une syntaxe cohérente d'information, sur laquelle doit
prévaloir, dans l'écoute, un «ordre para-tacique de (la) co-respondance»
des mots. Il s'agit moins aussi de donner un sens plus pur aux mots que de
comprendre une présence de la parole, parole du monde, parole d'autrui,
Parole divine. Compréhension silencieuse qui doit être une écoute du concret,
mais aussi parole qui provoque et constitue le sens parce que, comme la
Parole, elle procède de l'amour. Métaphore, parabole, mythe sont des

paroles qui peuvent constituer la parole en vérité. On ne manquera pas de
suivre les développements de ce premier essai: à travers le poème, qui
réalise cette implication, il nous découvre dans la langue un style de ren-
COntre" D. Christof

Walter Zimmermann: Evolution und Naturphilosophie. Duncker und
Humblot, Berlin 1968.

Drei Problemgruppen sind es, die Zimmermann in diesem Buch diskutiert.

Im ersten Abschnitt («Evolution und Erkennen») entwirft er die
Erkenntnismethode oder -praktik, welche er für die Klärung der phylogenetischen

Fragen am geeignetsten hält. Er nennt sie den «Empiriokritizismus»,
der «mit empirisch gewonnenen und kritisch verifizierten Phänomenen
arbeitet» (S. 25). Darin spielt eine zentrale Rolle die sogenannte «Objekt-
Subjekt-Scheidung». Wenn ich den Sinn der wortreich um sie kreisenden
Erörterungen richtig verstehe, geht es darum, die in der Natur als einmalige
realhistorische Prozesse geschehenen phylogenetischen Abläufe möglichst
wirklichkeitsgetreu, d. h. objektiv zu erfassen und in der kritischen Reflexion
von den subjektiven Zutaten zu trennen. Das ist m. E. das einzige angemessene

Vorgehen. Auch dem Bemühen Zimmermanns, dabei die Anthropo-
morphismen auszumerzen, kann man nur vorbehaltlos beipflichten. Als in
der Biologie noch heute gelegentlich vertretene Betrachtungsweise, welche
die Objekt-Subjekt-Scheidung unterläßt - er hält dies auch der «intuitiven»
Erfassung aller Phänomene und sonstiger Grundgegebenheiten vor (S. 62) -,
verwirft er mit Recht die «idealistische Morphologie». Weil die überlieferten
Zweckbegriffe mannigfache Anthropomorphismen enthalten, setzt er sich
mit dieser Thematik ebenfalls kritisch auseinander. In der Entwicklung des

Zweckbegriffs unterscheidet er verschiedene Stufen, die letzte (sechste)
und allein noch brauchbare ist im Empiriokritizismus erreicht. Daß Zimmermann

nun aber die subjektive, im Beobachter verwurzelte Abhängigkeit
dessen, was er in den Anpassungen der Organismen als «Individual- und
Gruppenwerte» bezeichnet und danach den «Nutzen» der Anpassungen
für die Lebewesen bemißt, verkennt, ist schwer begreiflich. Gewiß meint er
den biologischen, «objektiven» Nutzen, d. h. die der Erhaltung, Förderung
usw. der Individuen und Gruppen (Arten, Rassen, Populationen) dienenden,
phylogenetisch entstandenen Einrichtungen. Allein die Feststellung dieses

Nutzens ist in keinem Falle eine objektive Feststellung, will sagen die
Feststellung eines beobachteten Sachverhaltes, sondern bleibt durchwegs eine

232



mehr oder weniger wahrscheinliche Deutung des Beobachters. Zimmermanns

Behandlung des «Beweises» in Evolutions- bzw. Phylogeniefragen
auf knapp drei Seiten ist für ein so wichtiges Problem zu kurz ausgefallen.
Daß er sich dabei mit «wahrscheinlichsten» - nicht wie andere Stammes-
geschichtler mit «ganz sicheren» - Erklärungen begnügt, belegt seine kritische

Haltung. Trotzdem ist die Behauptung verfahlt, daß unter vier die Fak-
tizität der Evolution betreffenden Denkmöglichkeiten, von denen drei
absurd und extrem unwahrscheinlich sind, die vierte damit «zwingend
bewiesen» sei (S. 140). Gemeint ist wohl, daß die vierte Denkmöglichkeit am
ehesten den zu erklärenden bzw. festzustellenden Tatbeständen entspreche;
jedoch entscheidet darüber weder die Denkmöglichkeit als solche noch deren
widerspruchslose Einfügung in das traditionelle oder auch naturphilosophische

Weltbild, sondern ausschließlich das empirisch-festzustellende
«Zutreffen» der Denkmöglichkeit auf den Sachverhalt. Im übrigen verwirft
Zimmermann mit guten Gründen alle «metaphysischen», d. h. über die
empirisch erfaßbaren Naturgegebenheiten hinausgehenden Konzeptionen —

vermutlich schließt er darin auch die theologischen Aussagen ein, nennt sie

aber nicht ausdrücklich - für die Erklärung der evolutiven Vorgänge.
Der zweite Abschnitt («Unser Wissen von der Evolution als Glied des

Weltbildes der Naturphilosophie») behandelt knapp und vorzüglich die
Evolution der Pflanzen und Tiere, die Verwandtschaftsbeziehungen zwischen
den Organismen (Stufen, Merkmals- und Sippenphylogenie), die evolutiven
Ursachenzusammenhänge (vor allem die sechs Momentanphasen: Mutation,
Erbübertragung, Sexualphase, Phänogenese, Selektion und Artgrenzbildung),
Einwände gegen die Selektionstheorie u. a. Mutation und Selektion sind

zwar die wichtigsten Faktoren zur Erklärung der Evolution, aber es müssen
auch die andern Momentanphasen berücksichtigt werden. Etwas überrascht
liest man den folgenden Passus: «Dem Organismus nützliche Mutationen
sind so selten, daß eine Häufung der zweckmäßigen Einrichtungen in der
Momentanphase der Mutation unmöglich ist. Damit bleibt zur Erklärung
der Anpassungshäufungen nur die Momentanphase der Selektion übrig.
Nur die weit verbreitete Unklarheit über Ursachen und Wirkungen, die
Unklarheit darüber, daß es sich bei diesem ganzen Problem ja nicht um das

Entstehen von Anpassungseinrichtungen, sondern um ihre Häufung handelt,
ist schuld an den noch heute bestehenden Widersprüchen gegen die
,Selektionslehre'» (S. 229). Was bewirkt dann die konkreten Anpassungen in den
einzelnen realhistorischen Beziehungen zwischen den Organismen und ihren
Umwelten? Kommt diese Beschränkung der Selektionsleistungen auf die -
überdies hypothetischen - Anpassungshäufungen nicht einer Bankrotterklärung

der Selektionstheorie gleich?
Im dritten Abschnitt («Evolution und Ethik») geht es Zimmermann vor

allem darum, die Berechtigung der konditionalen, eine Mehrzahl von
zusammenwirkenden Faktoren berücksichtigenden Betrachtungs- und
Erklärungsweise — aus unerfindlichen Gründen spricht er zwar nach wie vor von
«Kausalketten» - im ethischen Bereich darzutun. In diesem unterscheidet
er folgende Stufen: « 1. Erbliche Voraussetzungen für das ethische Handeln;
2. Erzieherische und ähnliche Umwelteinflüsse; 3. Erkennen und Verglei-

16 Studia Philosophica XXXII 233



chen von Werten; 4. Bejahen einzelner Werte; 5. Aufgreifen bestimmter
Sollensforderungen ; 6. Entscheidungen, ob und welche Sollensforderungen
wir erfüllen wollen. Hier liegt der vielfach als ,Freiheit des Willens' bezeichnete

Handlungsentscheid; 7. Teilstücke der Kausalkette, ausgehend vom
Willensentscheid bis zur Durchführung oder Unterlassung der ethisch zu
wertenden Äußerung oder Handlung» (S. 240). Begreiflicherweise liegt dabei
dem Autor besonders an den erblichen Voraussetzungen des ethischen
Verhaltens (des Wertens, des Verantwortungsbewußtseins usw.), für die er zumal
die von der Verhaltensforschung erhobenen Befunde beansprucht. Aber er
rückt diese von vornherein in den anthropomorphistischen Aspekt der
Individual- und Gruppen- bzw. Sozialwerte und verfehlt so den Primärgehalt
der Befunde (vgl. etwa die Bemerkungen zu den Übersprunghandlungen).
Daß er auf dem «Entwicklungsweg vom Tier zum Menschen» die in den
entsprechenden Darstellungen der Ethologen enthaltenen spekulativen
Einschlüsse für bare Münze nimmt, dokumentiert seine allzu unkritische
Haltung in diesem Bezirk (vgl. etwa das Lorenz-Zitat auf S. 253: «Der uns mit
den Schimpansen gemeinsame Ahn war sicherlich seinem Freunde ein
mindestens ebenso treuer Freund wie es schon eine Wildgans oder eine Dohle
und erst recht ein Pavian oder ein Wolf ist, er ging ganz gewiß mit
demselben todesverachtenden Einsatz seines Lebens zur Verteidigung seiner
Sozietät vor, er war ebenso zart und schonungsvoll gegen junge Artgenossen
und hatte dieselben Tötungshemmungen wie alle diese Tiere»: einem
erdachten «Ahn» werden also «ganz gewisse» und «sicherliche» Eigenschaften
angedichtet!). Allein auch die sonstigen — übrigens wie im ganzen Buch
sprachlich sorglosen - Erörterungen dieses Abschnittes (über «Erkennen und
Vergleichen der Werte» usw.) sind dermaßen unzulänglich, daß sie schwerlich

zum Ruhm eines Naturwissenschaftlers gereichen. ^ Kunz

Michael Balint: Therapeutische Aspekte der Regression. Die Theorie der

Grundstörung. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1970.

Seit vielen Jahren bemüht sich Bahnt darum, die unglückselige Freudsche

Konzeption eines vermeintlich «primären Narzißmus» zu beseitigen und
durch eine den klinischen Sachverhalten angemessenere Theorie zu ersetzen.

Ihr gemäß soll die früheste Phase des kindlichen Lebens von einer «primären
Beziehung zur Umwelt» oder einer «primären Liebe» gekennzeichnet sein.
«Ziel allen menschlichen Strebens» sei es, «eine allumfassende Harmonie mit
der Umwelt herzustellen oder besser: sie zu erneuern, um so in Frieden lieben
zu können» (80). Das mag zutreffen, doch ergibt sich daraus keineswegs
zwingend die Realität der primären Liebe im frühen Kindesalter. Sie stellt
m. E. kaum weniger eine gedankliche Konstruktion dar wie Freuds primärer
Narzißmus. Balint ist damit vielleicht selbst jener Gefahr erlegen, die er
einige Seiten zuvor treffend formuliert hat: «Die Tendenz des Vordatierens
ist in der analytischen Theorie recht verbreitet. Sobald eine Annahme mit
den klinischen Beobachtungen unvereinbar ist, wird sie nicht etwa als
unhaltbar fallengelassen oder wenigstens weiteren Untersuchungen unterzogen,
sondern sie wird vordatiert, d. h. auf immer frühere Phasen der Entwicklung

234



bezogen, bis man bei so frühen Zuständen anlangt, daß sie sich jeglicher
klinischen Beobachtung entziehen» (73£). Balint schreibt, «die libidinösen
Besetzungen, die sich in der frühen Kindheit beobachten lassen», seien «von
viererlei Art: a) Reste der ursprünglichen Umweltbesetzung, die auf die
auftauchenden Objekte übertragen werden, b) andere Reste der ursprünglichen
Umweltbesetzung, die als sekundäre Tröstungen für erlittene Versagungen
auf das Ich zurückgezogen werden, d. h. narzißtische und autoerotische
Besetzungen, und c) Wiederbesetzungen, die vom sekundären Narzißmus des

Ichs ausgehen. Zusätzlich zu diesen drei verhältnismäßig gut untersuchten
Besetzungen gibt es d) noch eine vierte Form, die im Laufe der Entwicklung
zu einer oknophilen oder aber philobatischen Weltstruktur führt» (83).
Indessen kann keine Rede davon sein, daß sich solche «Besetzungen» im
strengen Sinne beobachten lassen: die ganze Lehre von den «libidinösen
Besetzungen» bleibt nach wie vor eine hypothetische Konstruktion. Im übrigen

leugnet der Verfasser wohl mit Recht die Existenz eines von Freud mit
widersprüchlichen Aussagen unterstellten primären Narzißmus, genauer:
einer damit gemeinten frühkindlichen Lebensphase. Es gibt in Wirklichkeit
gar keine echt narzißtischen Menschen Der Narzißt ist» in Wirklichkeit
unerhört abhängig von seiner Umwelt und kann seinen Narzißmus nur unter
der Bedingung aufrechterhalten, daß die Umwelt willens ist oder dazu
gezwungen werden kann, für ihn zu sorgen. Dies gilt ganz allgemein vom
größten Diktator bis zum elendesten Katatoniker» (68).

Ich deutete bereits an, daß Balint vielleicht selbst jener von ihm kritisierten,
im übrigen ja gut verständlichen Tendenz zur Vorverlegung der neurosen-
und psychosenbedingenden Faktoren und Situationen erlegen ist, und zwar
mit der Postulierung — oder wenn man lieber will: Erschließung einer
«Grundstörung». Er unterscheidet in der Psyche oder im Ich drei Ebenen
oder Bereiche: den des Oedipuskomplexes, den der Grundstörung und den
des Schöpferischen. «Im Bereich des Oedipuskomplexes handelt es sich um
eine Dreiecksbeziehung, die aus dem Subjekt und zwei Objekten besteht; die
sie charakterisierende Energie entstammt einem Konflikt, und die seelischen
Prozesse vollziehen sich auf dem Niveau der Erwachsenensprache und können

mit Hilfe dieser Sprache adäquat dargestellt werden» (106). Die
Grundstörung ist «kein Komplex, kein Konflikt, keine Spaltung sondern ein
Mangel in der Grundstruktur der Persönlichkeit, ein Defekt oder eine Narbe»
(108). «Meines Erachtens kann man den Ursprung der Grundstörung bis in
die frühen Entwicklungsphasen des Individuums zurückverfolgen und stößt
dort auf eine Diskrepanz zwischen seinen bio-physischen Bedürfnissen und
der materiellen und psychischen Versorgung, Wartung und Zuneigung, die
ihm in diesem entscheidenden Zeitraum zuteil wurde. Dies führt zu einem
Mangelzustand, dessen Folgen und Nachwirkungen nur noch zum Teil
reversibel zu sein scheinen. Diese Diskrepanz kann aufkongenitalen Ursachen
beruhen, d. h. die bio-psychischen Bedürfnisse des Säuglings waren einfach
unerfüllbar...; sie kann auch milieubedingt sein, wenn etwa die
Versorgung des Säuglings mangelhaft, nachlässig, unregelmäßig, überfürsorglich,
übermäßig beschützend, grob, starr, sehr inkonsequent, übermäßig
stimulierend oder verständnislos und gleichgültig war» (33). Über den Bereich

235



des Schöpferischen läßt sich psychoanalytisch nur wenig sagen, da in ihm das

äußere Objekt fehlt, daher eine Übertragung in der analytischen Situation
wegfällt.

Da sich die Grundstörung in der vorsprachlichen Phase der Frühkindheit
— zur Hauptsache als Mutter-Kind-Beziehung - abspielt, fehlt für die
Erfassung des in ihr Geschehenen die adäquate Sprache. Wird die Terminologie
des Oedipuskomplexes verwendet, besteht die Gefahr einer von ihm her
bestimmten Fehlinterpretation des ursprünglichen Sachverhaltes (wie sie in der
Lehre von der Prägenitalität und den ihnen zugeordneten «Teilobjekten»
vorliegt). Das veranlaßt Balint zu interessanten Reflexionen über die in den
psychoanalytischen Schulen ausgebildeten unterschiedlichen Sprachen und
die häufige Unübersetzbarkeit einzelner Ausdrücke - die ganze Thematik
geht ja auf Ferenczis «Sprachverwirrung zwischen den Erwachsenen und
dem Kind» zurück. Da ist es nun merkwürdig, daß Balint in der Diskussion

zur Lösung dieser Schwierigkeiten nirgends berücksichtigt, daß es auch im
Erwachsenendasein primär außersprachliche Erlebnisse und Verhaltensweisen

gibt, die sich ebenfalls nicht adäquat verbalisieren lassen. Das
verweist auf eine in ihrem Umfang unbekannte Diskrepanz zwischen der
psychologischen (also auch psychoanalytischen) Begrifflichkeit und den mit ihr
intendierten ursprünglichen Sachverhalten, die weder in der Psychoanalyse
noch in der übrigen Psychologie bislang beachtet worden ist.

Im Hinblick auf das therapeutische Angehen der Grundstörung stellt sich
die Frage, ob für deren Korrektur - ganz beseitigen läßt sie sich nicht - nicht
eine außersprachliche Technik anzustreben sei, und dies führt auf das
Problem der therapeutischen Verwendung der Regression (als ein begrenztes
«Agieren»). Diese mögliche Funktion oder Rolle der Regression als Bündnispartner

der Therapie hatte schon Freud gesehen, aber bald wieder verworfen,
und dabei blieb es in der klassischen Psychoanalyse: Folge des späten Zwistes
zwischen Freud und Ferenczi. Die Regression wurde nur in drei Hinsichten
ernsthaft berücksichtigt: als Abwehrmechanismus, als Faktor der Pathogenese
und als im Dienste des Widerstandes stehende spezifische Form der
Übertragung. Demgegenüber räumt Balint der Regression auch bezüglich der
Grundstörung eine begrenzte therapeutische Relevanz ein, da sie in der
Behandlung nach seinen Erfahrungen «auf die Errichtung einer
Objektbeziehung, die in ihrer Struktur der primären Beziehung gleicht», ziele (167).
Er definiert sie (die Regression) als eine Wiederkehr primitiver Verhaltensund

Erlebensweisen, «nachdem schon reifere Formen fest etabliert waren»
(164). Sie kann mindestens zwei Ziele haben: «Erlangung von Triebbefriedigung

oder das Erkanntwerden durch ein Objekt; mit anderen Worten:
Regression ist zugleich ein innerseelisches und ein zwischenmenschliches
Phänomen» (193). Da das hier genannte «Objekt» in Wirklichkeit ein
Subjekt - ursprünglich die Mutter, später der Analytiker - ist, wäre es wohl
richtiger, von einem Anerkannt- oder Bejahtwerden des regredierenden
Patienten durch sein «Objekt», also Subjekt zu sprechen. (Bei einer
Neuauflage des Buches sollten einige Diskrepanzen zwischen den Jahreszahlen
bei Literaturangaben im Text und in der Bibliographie ausgemerzt werden.)

H. Kunz

236


	Besprechungen = Comptes rendus

