Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 32 (1972)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen - Comptes rendus

Maurice Dupuy, La philosophie allemande. Paris, PUF, 1972 (Coll. Que
sais-je? N° 1466). 1 vol., 128 p.

M. Maurice Dupuy, dont on connait les théses sur Max Scheler, a réussi
a faire tenir dans I’espace d’un «Que sais-je?» un apercu de ’histoire de la
philosophie allemande, pour le lecteur frangais. De tels ouvrages ont leurs
servitudes: condensation extréme, 4 laquelle beaucoup de lecteurs sont ex-
trémement sensibles surtout chez les penseurs les plus marquants, ou chez
leurs préférés — compromis inévitable entre I’ordre chronologique de I’en-
semble et les doxographies concentrées qui excluent histoire et comparaison —
importance relative des auteurs dits secondaires qui ont tour a tour marqué,
difficulté de garder des proportions justes tout en leur accordant une certaine
importance — exclusion nécessaire du point de vue sélectif, de la tendance
interprétative et classificatrice, enfin, dans un ouvrage dont le cadre géo-
graphique-linguistique ne peut cependant exclure, au contraire, toute im-
plication culturelle surtout en philosophie, alors que les penseurs du moyen
4ge aussi bien que Leibniz et méme Kant sont traditionnellement pris dans
de tout autres contextes. Or il convient de dire que M. Dupuy a réalisé tout
autre chose que «le moins mauvais compromis possible» dans toutes ces
difficultés, et surtout que les exposés si brefs ne ferment pas, au contraire de
ce qui arrive si souvent, la porte 4 des développements évidemment néces-
saires, ne détournent pas de la lecture d’un philosophe, n’excluent pas la
diversité des interprétations qu’appellent et ont effectivement appelées ces
doctrines. Les groupements de personnalités ou d’écoles sont le plus souvent
ingénieux et ouverts dans de bonnes perspectives; certes, si ’on voit Bolzano,
Brentano, Lotze prendre la place qu’on a si longtemps ignorée, on jugera
peut-étre la place de Cassirer par exemple un peu « mesurée», mais encore une
fois ce petit ouvrage se situe au-dela de telles remarques. Disons seulement que
la collection devrait permettre une bibliographie légérement plus développée
en un tel cas, et que celle-ci pourrait mentionner une ou deux revues et surtout
un instrument bibliographique — que d’autre part la collection devrait per-
mettre un index des noms propres. Souhaitons que 1’on sache reconnaitre,
sans en abuser, les services qu’un tel opuscule peut rendre, a4 son échelle
d’information. D. Christoff

Antoinette Virieux-Reymond: Platon ou la géométrisation de I'univers.
Seghers, Paris, 1970, 180 p.

Si les ouvrages d’initiation a la pensée philosophique de Platon sont
nombreux, il n’en est pas de méme des études présentant sa pensée scienti-
fique a un public de non-spécialistes. Il est donc heureux que la collection

209



«Savants du monde entier» ait inscrit a son catalogue un «Platon savant»,
comportant une présentation générale suivie d’un choix de textes.

On peut, il est vrai, se demander s’il convient de dissocier le Platon savant
du Platon philosophe, pour le présenter a4 part, et si une telle division ne
comporte pas une certaine part d’arbitraire. Mme Virieux-Reymond, a qui a
été confiée la tiche d’écrire ce livre, est bien consciente de cette difficulté et
reconnait elle-méme que, pour Platon, «recherches scientifiques et méditation
philosophique étaient étroitement unies», alors que 1’étude qu’elle a entre-
prise projette, dans la pensée platonicienne, «nos divisions entre les diverses
disciplines scientifiques» (p. 113).

Une fois cette division admise, I’ordre d’exposition suivi par Mme Virieux
apparait comme le meilleur: il conduit des mathématiques a la physique, et
de celle-ci a la biologie et 4 la médecine.

Concernant les mathématique, Mme Virieux, qui s’inspire en particulier
des travaux de C. Mugler, soutient que Platon a pris une part active a la
recherche proprement dite: il aurait joué un réle important dans la conquéte
de la géométrie tridimensionnelle et dans les découvertes permettant de
ramener a la rationalité les nombres irrationnels; son étude du probléme des
séries constituerait une approche du calcul infinitésimal, par la découverte
de séries infinies convergeant vers une limite rationnelle.

En présentant la physique, a partir du 7imée, Mme Virieux s’arréte au
probléme de la structure de la matiére, a4 la cosmologie et a 1’astronomie, a
la nature du temps, du lieu, & I’acoustique et 4 'optique. La conception
platonicienne de la matiére, qui recourt a la structure élémentaire du triangle
pour expliquer tous les corps est a ses yeux une «intuition géniale» confirmée
par certaines hypothéses de la physique contemporaine (p. 52). Plus générale-
ment, elle voit dans la géométrisation einsteinienne de 'univers la réalisation
du «vieux réve de Platon» (p. 116).

Quant a la biologie, exposée aussi d’aprés le Timée, Mme Virieux la juge
en grande partie caduque dans le détail. Toutefois elle proteste contre le
jugement séveére d’E. Rist et cherche a défendre cet aspect de la science
platonicienne. Considérant en particulier le mécanisme de la digestion, elle
croit pouvoir déceler une «identité de mécanisme» (p. 100) dans la décompo-
sition des polyedres des aliments par les polyédres constitutifs de nos organes
digestifs, selon Platon, et la décomposition des protéines par les enzymes. Elle
note aussi la valeur toujours actuelle de certains préceptes thérapeutiques et de
certains apergus annongant les découvertes de la médecine psycho-somatique.

Méme si I’on admet les rapprochements — parfois contestables, & nos yeux —
que Mme Virieux établit entre divers aspects de la science platonicienne et les
vues de la science contemporaine, il nous semble plus important de souligner,
selon ’heureuse formule de sa conclusion, «le pouvoir de réactivation de la
pensée scientifique» (p. 117) que recélent aujourd’hui encore les dialogues
platoniciens. Relevant avec Mme Virieux que Platon donne aux théories
scientifiques du 7imée une forme mythique, en nous invitant par la a les
considérer comme des hypothéses vraisemblables et non comme la vérité elle-
méme, nous ajouterions que la prudence dont il fait preuve a cet égard cons-
titue elle aussi un enseignement pour le savant actuel. A.Voelke

210



Martial Guéroult: Etudes sur Descartes, Spinoza, Malebranche et Leibniz.
Paris, Aubier et Hildesheim, Olms, 1970 (Studien und Materialien
zur Geschichte der Philosophie Bd. V). 1 vol., 290 p.

Les quatorze études qui constituent ce recueil complétent les ceuvres bien
connues de M. Guéroult. Complément indispensable; non qu’il manque
quelque chose, par exemple au Descartes selon ’ordre des raisons, mais parce que
les analyses accomplies doivent aussi étre mises au point selon les circons-
tances, selon la «demande», ou encore se justifier, comme de surcroit, en
face de méthodes différentes. Ainsi, le premier article fonde sur «la méthode
prescrite par Descartes pour comprendre sa philosophie», méthode 4 laquelle
il convient d’abord de se tenir, une critique des interprétations psychologiques
et thématiques étrangeéres a ’ordre des raisons. De méme, ’article «Descartes
pionnier (Un Descartes au gott britannique)» permet 2 M. Guéroult, a
Poccasion du compte rendu critique d’une interprétation originale (de
M. Norman Kemp Smith), de développer des principes critiques fondamen-
taux.

Il faut se garder aussi bien du sommaire que de préférences hors de propos.
Mais on peut dire que ’article sur la définition de la vérité chez Descartes et
chez Spinoza retiendra I’attention de ceux qui simplifient a I’excés les pro-
blémes de ’évidence et du critére. Les textes concernant Malebranche ne
sont pas moins importants, en particulier la différence de la «preuve dite de
simple vue» chez Spinoza et chez Malebranche. Mais c’est surtout 1’étude
trés poussée: « Métaphysique et physique de la force chez Descartes et chez
Malebranche» qui forme le centre de ces analyses et méme de tout le recueil.

Comme on le voit, plusieurs de ces études concernent des comparaisons
entre les philosophes dont M. Guéroult a analysé I’ceuvre avec prédilection,
et c’est aussi pourquoi elles trouvent leur place ensemble, dans un volume
particulier. Ce sont plus que des textes 4 I’appui. D’autres études encore sont
consacrées a une méme pensée diversement présentée, et c’est le cas en parti-
culier des quatre études sur Leibniz. La publication d’un tel recueil est une
occasion de plus de marquer tout ce que doivent & M. Guéroult ’histiore de la
philosophie et I'interprétation méthodique des textes dans I’esprit et I’ordre
de leurs auteurs et de leur temps. D. Christoff

Jean-Michel Rey, L’enjeu des signes. Lecture de Nietzsche. Le Seuil, Paris,
1971. Coll. L’Ordre philosophique. 1 vol., 286 p.

Ce livre n’est pas — se refuse a étre — un commentaire portant sur I’ccuvre
de Nietzsche. Pour l’auteur, le fexte de Nietzsche manifeste, le premier, une
rupture avec le discours philosophique classique. La pratique du commen-
taire — ’herméneutique — ayant partie liée avec la pensée et le discours
métaphysique entendu comme discours régi par son seul signifié et s’instau-
rant par le «refoulement» du signifiant, ne pourrait que produire la mécon-
naissance d'un texte dans lequel se montrent (par hypothése) toutes les
dimensions du jeu du signifiant. Au concept de commentaire se substitue

211



ainsi celui de lecture ou plutét — comme le chapitre 4, I’'un des plus réussis du
livre, en développe la notion — d’écriture/lecture. Plutét que de se nourrir dans
P’illusoire plénitude des «arriére-textes», pour en reproduire et en multiplier
sans fin le sens, il s’agit de laisser fonctionner le texte comme une «scéne»
dans I’espace de laquelle vient s’inscrire et donc se donner a lire le jeu signi-
fiant. — Ce n’est sans doute pas dans ce livre qu’un tel projet se trouve défini
pour la premiére fois. Bien plus, ce livre ne se préoccupe a aucun moment de
fonder ce projet: il se contente de «se produire dans le réseau des travaux
contemporains les plus insistants, ceux qui se signalent aujourd’hui sous les
noms de L. Althusser, de J. Derrida, du groupe Tel Quel». 11 apparait donc
comme une application a une pensée particuliere de recherches ou plutét de
résultats de recherches qui se poursuivent en d’autres lieux. Par 1a se trouve
indiqué le défaut fondamental de cet ouvrage, qui est de n’avoir pas de
chemin propre mais d’emprunter ses chemins hors de son champ (le texte
nietzschéen). On peut méme se demander si la philosophie nietzschéenne est
spécifiquement touchée par le traitement auquel I'auteur la soumet.

Tout ceci traduit un manque de confiance dans les ressources de la philo-
sophie. Celle-ci est appréhendée au travers de ce qui est devenu des lieux
communs: elle serait (hors de toute véritable recherche sur ses structures
discursives) un «discours clos», un lieu de refoulement des processus de
production de ses concepts (ce qui est en partie vrai) — avec les mille variations
que permettent des notions aussi plurivalentes et jamais réexaminées dans
leurs nouvelles applications. Bien stir, le discours philosophique posé comme
un discours névrotique obsessionnel, il ne reste plus qu’a le soumettre 4 un
traitement dont les procédures s’opposent totalement aux procédures «ma-
lades». Mais peut-on vraiment donner a cette hypothése réductrice plus que
la portée d’une passagére analogie? L’auteur, certes, la prend au sérieux,
imperturbablement. — La philosophie est indépassable, dit Heidegger, et si
elle I’est, si elle reste le théatre de ses propres dépassements, n’est-ce pas parce
qu’elle est saine? et surtout, plus que n’importe quelle autre activité de
connaissance, maitresse d’elle-méme, maitresse de I’opposition du jeu et de la
maitrise? Supposons ce livre, cette «lecture de Nietzsche» faite par J. Der-
rida: Tout au long d’une patiente, minutieuse et progressive enquéte dans le
texte, se seraient dessinées les lignes de cette fameuse éeriture nietzschéenne
(car c’est apparemment ce qui est cherché). Les théses, ici posées sans plus,
mais dans un réle qu’il faut bien appeler normatif, c’e(it été le texte lui-méme
finalement qui les elit «parlées». Les hypothéses, postulats de lecture ne
seraient pas apparus comme tels, se seraient tout au moins trouvés justifiés et
établis dans le travail méme de ’analyse et perdraient leur ficheuse allure de
lieux convenus. — Ce livre manque d’articulation dans sa présentation maté-
rielle, ce qui revét une gravité particuliére lorsqu’on se propose de produire
une écriture. Chaque chapitre n’est qu’une masse amorphe dont une lecture
attentive ne parvient pas a déceler I’organisation. Les thémes, par ailleurs,
réapparaissent de chapitre en chapitre, sans qu’ils s’y révélent pris dans des
contextes ou dans des orientations sensiblement différentes. Certes, il serait
inconséquent d’attendre d’un travail qui conteste le Livre comme ayant
partie liée avec la Métaphysique, qu’il se construise néanmoins comme un

212



ivre, c’est-a-dire qu’il montre la progression d’une téléologie, la cléture dans
a globalité d’un sens, etc. Mais, en dega de ces structures qui marquent
’appartenance métaphysique du Livre, devrait toujours étre possible une
présentation claire, intelligente, économique.

Le livre se propose diverses tiches, fait différentes promesses, qu’il ne
réalise ni ne tient toujours de maniére satisfaisante. Ainsi, le «jeu du procés
métaphorique» dans le discours métaphysique parait moins faire 1'objet
d’une investigation réelle que du ressassement de lieux sur le refoulement et
Pinterdit. Quelques formules trés appropriées, voire étincelantes, n’arrivent
pas 4 nous faire oublier I'impression d’un pénible exercice de style. Ceci
semble d’autant plus regrettable qu’une telle «métaphorologie» pouvait
offrir au moins un fil conducteur 2 la recherche, et que I'idée que «la «vérité»
métaphysique (c’est-a-dire idéaliste) reléve d’abord d’une rhétorique» (la
question est posée) est I'une des voies les plus importantes que la recherche
philosophique actuelle ait a4 emprunter. — Autre sujet d’insatisfaction:
Iexposé des rapports entre la syntaxe et la logique, d’une part, et la vérité
métaphysique d’autre part. Ici encore, 4 la recherche proprement dite
(méme si, comme ’ampleur du sujet 'implique fatalement, elle n’est qu’a-
morcée) se substitue le ressassement de I'idée qu’il y a de la logique et de la
syntaxe et qu’elles se trouvent impliquées dans la cloture de la métaphysique
(notamment par la «Zeichenkonvention», laquelle est 1’occassion, par contre,
d’une excellente analyse). Au lieu d’étre des instruments précis donnant
prise effectivement sur le discours, elles apparaissent plutét comme éléments
d’un décor, comme fagons de parler, images sources d’un discours intermi-
nable. Aussi, autant ce livre attire par ses préoccupations, autant il décoit
par ce qu’il faut bien appeler sa superficialité. Le projet était-il trop ambi-
tieux? Certaines qualités de ce livre le donnent a penser. Ainsi, du point de
vue de sa composition, il est fait d’une alternance ininterrompue — les coupures
marquées par les chapitres n’étant que trés formelles — les textes de Nietzsche
et de développements dus a son auteur. Les uns et les autres ainsi surtout que
le rapport des deux témoigne d’une volonté d’illustrer monumentalement les
propriétés de ’écriture/lecture dont il essaie de repérer le tracé dans le texte
de Nietzsche. Est frappante, dans les meilleurs exemples du livre, la mesure
dans laquelle le discours de M. Rey réussit a n’éfre pas un commentaire du
texte avec lequel il est pourtant dans une certaine relation («diagonale»).

A condition d’étre beaucoup plus sévére envers sa propre rhétorique, de
produire ses propres thémes plutot que de les recevoir passivement et enfin de
mesurer toute I’ampleur du travail nécessaire a la mise au jour et a la présen-
tation de I’éeriture d’une ceuvre philosophique vaste, ce livre intéresserait alors
sémioticiens, rhétoriciens et philosophes. Fean-Louis Galay

James M. Edie: William James and Phenomenology. The Review of
Metaphysics, Band XXIII (1970)

In aller Kiirze sollen die Ausfithrungen des ausgezeichneten, einen wohl-
abgewogenen Uberblick iiber die Problematik des Verhiltnisses zwischen

213



William James und der Phinomenologie (vornehmlich der Husserls) ab-
gebenden Artikels von James M. Edie (von der Northwestern University)
zusammengefallt werden. Dazu veranlasst werden wir vor allem durch das
vermehrte Bediirfnis nach einer prinzipiellen Klarung der Beziehungen zwi-
schen der Phinomenologie und der (immer mehr ins Naturwissenschaftliche
abgleitenden) Psychologie. GewiB3, ihre schwerwiegenden Probleme und Auf-
gaben wird die Psychologie nur in praktischer Auseinandersetzung mit
ihrem Gegenstand einerseits, mit ihrer Methode andererseits richtig zu lésen
imstande sein ; das andert aber an der Tatsache nichts, daB3 ein Riickblick auf
die Geschichte der Psychologie und Philosophie stimulierend oder weg-
weisend sein kann. Gerade das Beispiel der Aporien, denen James in seinen
Principles of Psychology gegeniiber stand, bewegt sich auf einer Ebene, die der
gegenwirtigen Problemlage gar nicht entfernt ist. Eine vermehrte geschicht-
lich-kritische Selbstbesinnung der Psychologie hat mithin auch ihren Wert.

Edie stiitzt sich in seiner critical study vornehmlich auf die Schriften von
H. Linschoten (On the Way Toward a Phenomenological Psychology ist die eng-
lische Ubersetzung der auf Niederlandisch verfaBten Abhandlung; deutsch
verdffentlicht unter dem Titel Auf dem Wege zu einer phinomenologischen Psycho-
logie in der bei de Gruyter erscheinenden Reihe von C. F. Graumann), von
Bruce Wilshire (William jJames and Phenomenology, Bloomington, Ind., 1968)
und schlieBlich von John Wild (The Radical Empirism of William James, New
York, 1969). Der Wert des Textes von Edie beruht nun vor allem darauf, da3
er die wichtigsten Gesichtspunkte im Rahmen der oben angegebenen
Problematik freilegt und in ein verstindliches Licht riickt. Es zeigt sich auch,
daB die erwihnten Autoren nicht aus irgendwelchen unerfindlichen Griinden
von James ausgegangen sind, scheint doch seine Psychologie eine Nihe zu
den Sachen zu verraten, die bei Husserl eher fehlt. Wie es bei andern Phino-
menologen steht (z. B. Alexander Pfinder, Moritz Geiger, Scheler u. a. m.),
soll hier nicht untersucht werden. Tatsichlich sind nun, wie Edie zeigt,
gemeinsame «Anliegen» (um es vorsichtig zu sagen) bei James und Husserl
vorhanden, Anliegen, die eine innere Konvergenz zutage treten lassen (vgl.
S. 486)

Auf der Seite der angelsichsischen (insbesondere amerikanischen) Philo-
sophie und Philosophiegeschichte muBite jedoch ein betrichtliches Mal3 an
Arbeit geleistet werden, damit diese eben erwihnte Konvergenz iiberhaupt
erst verstanden werden konnte. Eine allzu chauvinistische Einstellung der
Amerikaner threm William James gegeniiber hat den Blick fiir Probleme und
Anliegen der europiischen Philosophie und Psychologie — wie Edie meint —
zuerst getriibt. Zur Erhirtung der These wird Josiah Royce erwihnt; dieser
hat die Fahigkeit James’ hervorgehoben, Ideen zum Ausdruck zu bringen
«which are caracteristic of a stage and aspect of the spiritual life of his
people.» (in: Josiah Royce, William james an Other Essays on the Philosophy
of Life, New York, 1911, S. 7; zit. bei Edie S. 481.) Kurzum, James muf3
hinhalten «to exemplify a stage of national self-consciousness.» (S. 481.) Es
scheint, daB8 heute noch die Herleitung einer Verbindung zwischen dem
Denken James’ und der europiischen Kultur wenn nicht gefihrlich, so doch
eher negativ eingeschitzt wird. « Therefore, those who would now attempt to

214



incorporate his [James’] thought into the framework of European, and
particularly Husserlian, phenomenology are—in the face of the officially
authorized version of James’ philosophy—going to have to make a case.»
(S. 483). Doch fiigt Edie sogleich hinzu: «But there are ironies in the history
of philosophy and the one which operates within the link which we are now,
I believe, forced to recognize between the names of James and Husserl is one
of the most instructive.» (S. 483)

Spuren James’scher Gedanken und Anschauungen sind in Husserls Werk
ganz eindeutig vorhanden; umgekehrt ist dies nicht der Fall. An sich spielen
die Spuren eine durchaus untergeordnete Rolle; es sind Anzeichen, Hinweise,
die auf ein Tieferliegendes vordeuten. Wenn namlich von «innerer Verwandt-
schaft» die Rede sein soll, dann kann sie sicherlich nicht in diesen Spuren
allein gefunden werden. So bleibt das Lebensgeschichtliche auBerlich — auch
wenn es jeweils AnlaB3 war —. Halten wir lediglich fest, da3 Husserl wohl iiber
Stumpf, der James 1882 in Prag begegnete (eine Begegnung, die langjahrige
Freundschaft begriindete), auf die Schriften des amerikanischen Psychologen
aufmerksam gemacht wurde. In diesem Zusammenhang mag es erstaunen,
daB James von dem Vorhaben einer englischen Ubersetzung der Logischen
Untersuchungen abgeraten hat; die innere Verwandtschaft scheint also wie von
selbst, unabhingig von der duBleren Unverwandtschaft, bestanden zu haben.
Ganz allgemein kann bemerkt werden, dal die Amerikaner der jungen
Phianomenologie gegeniiber eher ablehnend waren, wie das aus einem Brief
Moritz Geigers, den er nach einer Reise in die Vereinigten Staaten an
Husserl sandte, hervorgeht.

Man wird sich nunmehr fragen miissen, was denn bei James in etwa
«phinomenologisch» genannt werden kénnte. Wild (vgl. oben) hat gezeigt,
daB3 bei James eine gewisse systematische Einheit das ganze Werk durch-
zieht. Daraus folgert Edie, daB «two things can and now should be done by
the phenomenological commentators on James, (1) to show that there is at
least some implicit system in James’ thought which unites the themes he
developed in his later writings with the more explicitly phenomenological
themes which appear in the Principles and (2), on this basis, to give a pheno-
menological critique of his later formulations of pragmatism, the practic
theory of truth, pluralism, and radical empiricism.» (S. 491.) Zugang zu
phidnomenologischen Themen - um die vorsichtige Formulierung Edies
weiterhin zu gebrauchen — erhielt James iiber die Aporien seines wissen-
schaftlichen Programms, das darin bestand, die (strenge) Korrelation von
«mental life» und «its phenomena and their conditions» zu untersuchen und
unter Beweis zu stellen. Unter Phinomen versteht James Erlebnisse aller Art
(Gefiihle, Wiinsche, Entscheidungen, Kognitionen usw.), die er unter die
Titel «thought» und «feeling» zusammenfaBt. Dariiber hinaus scheint fiir
James festzustehen, dal «mental state» und «brain state» nur in jeweiliger
Korrelation auftreten kénnen. Doch bereitet gerade diese durchaus posi-
tivistisch gefaBte Hypothese nicht wenig Schwierigkeiten, denn die «natural
scientific psychology» (S. 495) beruht auf einem metaphysischen Dualismus,
der ja seinerseits ausgewiesen werden miite. James muB also den Weg von
der Stufe des wissenschaftlichen Programmes auf die Vor-Stufe der vor-

215



gingigen erkenntnistheoretischen bzw. kategorialen Untersuchung ein-
schlagen, was ihm, bei seiner Einstellung, die so selbstverstandlich und all-
gemein anerkannt nicht zu sein scheint, nicht sonderlich schwer fallt. Es geht
dann darum, «the phenomenological from the physiological levels of in-
vestigation» (S. 498) zu unterscheiden. Die Annahme einer Abhingigkeit
(man kénnte sagen: kausal-korrelativer Natur) des «mental state» vom
«brain state» impliziert, daB der Gegenstand einer Wahrnehmung (der ja
als Stimulus wirkt bzw. reizt) bei Wiederholung der Wahrnehmung (genauer:
des Wahrnehmens) ein anderer wire (weil der zweite Stimulus zeitlich spater
wirkt), was sichtlich mit dem phinomenalen Sachverhalt in Widerspruch
steht. So schreibt Edie durchaus folgerichtig: «Let us agree, common-
sensically, that there is an external cause of the thought (or sensation, or
feeling) I am experiencing, that this external event is a necessary condition
of my having my thought of it. It nevertheless remains that unless I know,
over and above the fact that I am experiencing something, what kind of thing
is meant in this experience of it, I cannot specify it as a thought; otherwise,
I would never know what to look for as the ,cause’ of my experience. The
determination of meaning [...] is logically prior to the determination of
truth, and a thought can be specified only in terms of what it is of.» (S. 499.)
Diese grundlegenden Uberlegungen nun — Uberlegungen, die bei Bergson
und Husserl in dieser Art und Weise immer wieder vorkommen, nur daf3 die
Konsequenzen, bei genauerem Zusehen, andere sind als bei James, was
freilich nicht gegen die frither erwiahnte innere Verwandtschaft zu sprechen
braucht — fiihrten zur Einsicht, daB «thought» [...] was not something
which could be isolated or studied independently of its cognitive or presen-
tational functions; he [ James] found that ,thought® is intrinsically and neces-
sarily a cognitive relationship, that what we mean be ,mind‘ and mental acts
is our ability to fix and cognize the same object of thought through different
mental acts which are temporally distinct from one another» (S. 499). Diesen
Sachverhalt beschreibt Husserl spiter in den Ideen I, wenn er die Vielfalt der
Noesen dem einen Noema, auf das sie sich richten, gegeniibersetzt. Das
Gleichsein in der Abfolge der «mental acts» weist auf den BewuBtseinsstrom
hin, und dariiber hinaus auf die ganze Problematik von «meaning», d. h.
Sinn und Bedeutung. Das aber zwingt James, eine radikale Differenz zwi-
schen kausaler und logischer Bedingung (S. 500) einzufiihren, wobei letztere
unbedingt vor jener aufgeklirt werden muB. Das seinerseits eroffnet den Weg
zu der beileibe nicht gelésten Frage nach der der Psychologie bewuBt oder
unbewuBt innewohnenden Ontologie und Kategorienlehre, eine Frage, die
Husserl immer und immer wieder beschiftigt hat; eine Tatsache iibrigens,
die ihm etliche Vorwiirfe eingebracht hat . . . Diese schwierigen Erwigungen,
die wir hier nur streifen kénnen, zeigen jedenfalls, dal das Gleichsein des
Gegenstandes, sein Sinn, nicht mit dem Akt, der sich auf den Gegenstand
richtet, zusammenfillt, was auch fiir die Erlebnispsychologie von Relevanz
sein diirfte. «The thought cannot be specified in any other way than by
stating what it is of, by its object.» (S. 501.) Hierzu schreibt Edie: « James, who
began as an empirical scientist, was led by examination of his presuppositions
to the statement of an a priori (or transcendental) law, i.e., a condition of

216



meaning of the phenomenon in question [...].» (S. 502.) Damit hat sich James
einen Zugang bzw. Riickgang auf die vorwissenschaftliche Lebenswelt frei-
gemacht, die — wie hier festzuhalten ist, doch fiihrt das letztlich wieder auf
ein anderes Problem, das bei James nicht geldst wird — in ihrer Struktur gleich
ist wie die Struktur der Wissenschaft (S. 503).

Da wir in dieser Besprechung das Schwergewicht auf die Problematik von
Psychologie und Phinomenologie verlegt haben, konnen wir den mit The
Object of Thought and the Orders of Reality betitelten Teil des Aufsatzes iiber-
gehen und uns sogleich dem folgenden, Fames’ Non-egological Theory of Con-
sciousness, zuwenden. Der Werdegang dieser Theorie nennt Edie «one of the
most ,dramatic’ elements in his Principles.» (S. 510.) Der gedankliche Ansatz
ist bei James der folgende: nicht nur wenn mein Ich, sondern auch wenn
jedes beliebige Ich (irgend ein Mitmensch) einen Gegenstand bedenkt, dann
sind zwar mehrere Gedanken(-Akte), hingegen nur ein Gegenstand vorhan-
den. Das heiBt, «the ,being‘ of a thought is distinct from its cognitive func-
tion.» (S. 510.) Doch, jeder denkt bei und fiir sich; so kénnte man meinen,
daB die Theorie des BewuBtseins in dieser Hinsicht vollumfanglich egologisch
oder gar solipsistisch ist. James hat aber nach eingehender Analyse diese
Betrachtungsweise aufgegeben. Er unterscheidet nidmlich zwischen «self»
und «consciousness», zwischen dem Selbst und dem BewuBtsein. Wenn wir
das BewuBtsein reflektiv (anders scheint es nicht zu gehen) beschreiben
wollen, dann finden wir nicht das BewuBtsein schlechthin vor, sondern
wiederum nur einen beliebigen BewuBtseinsgegenstand. Das Selbst des
BewuBtseins ist «out there with other objects». James sagt in einer iiberaus
gegliickten und humorvollen Wendung, daB er nicht fahig ist «to turn
around quickly enough», um die «thoughts» zu erfassen. « When conscious-
ness tries to come to itself and reflect upon itself, it discovers an objective self
which appears to it as its owner and the causal source of its acts.» (S. 511.)
Das Selbst als solches ist, weil es sich jeweils leiblich prasentiert, auch jeweils
personal und ichlich. In bezug auf das BewuBtsein, das die Prisentation er-
moglicht, ist es jedoch ein Gegenstand nebst andern Gegenstinden. Da das
BewuBtsein «wholly world-directed» ist — hier schlieBt sich der oben ge-
offnete Kreis —, konnen dessen Akte jeweils bloB gegenstindlich verstanden
werden. Was aber soll das BewuBtsein sein? James antwortet, daB3 das Be-
wultsein eine Funktion oder eine Bedingung der Moglichkeit der Vergegen-
standlichung ist, «and [it] is thus necessarily pre-objective.» (S. 516.) Als
solches vermag es nie ganz thematisiert zu werden; und deshalb fallt es un-
moglich mit dem Selbst oder Ich zusammen. So erklirt sich die «non-
egological» BewubBtseinstheorie, die Sartre und Aron Gurwitsch spater mit
vermehrter Sachtreue weiterentwickelt haben.

In den abschlieBenden Teilen des Aufsatzes (Noetic Freedom und Con-
clusion) werden einerseits die Freiheit des noetischen BewuDBtseins, also die
Vermaoglichkeit des BewuBtseins, spontan und frei Akte vollziehen zu kénnen,
andererseits die maB3gebenden Gesichtspunkte der James’schen Philosophie
zusammengefat. Wir méchten zum SchluB festhalten, dal3 die Arbeit Edies
fir den Einstieg in die oben gekennzeichnete Problematik Vorziigliches
leistet und als «critical study» beispielhaft ist. Alexandre Métraux

15 Studia Philosophica XXXII 217



André Robinet: Merleau-Ponty. Presses Universitaires de France, Paris
1970.

1. Um die Bedeutung der blendend verfaBten Schrift André Robinets
richtig erfassen und wiirdigen zu konnen, sind einige (im hiesigen Rahmen
jedoch kaum erschépfende) Bemerkungen iiber die Geschichte und den
gegenwiartigen Stand der Publikationen von Merleau-Ponty vorauszu-
schicken. Gerade anhand dieses duBBerlichen Aspekts, der aber (auch wegen
der eindeutigen Chronologie, die ihm zugrunde liegt) einen objektiven MaB-
stab an die Hand gibt, wird sich die Treffsicherheit und Richtigkeit der
Robinetschen Darlegungen ermessen lassen. Es sei indes vorweggenommen,
daB die hier zu machenden Bemerkungen einen ziemlich komplexen Sach-
verhalt zum Gegenstand haben, weil sie verschiedenartige Gesichtspunkte eines
einheitlichen Ganzen analytisch auseinanderhalten miissen.

Robinets Schrift erschien 1963 in einer ersten Auflage, also etwas mehr als
zwei Jahre nach dem Tode von Merleau-Ponty (dieser starb am Abend des
3. Mai 1961). Damals unbekannt waren die beiden NachlaB3-Schriften
Prose du Monde (geschrieben in der Zeit zwischen 1952/1953; erst 1969 aus
dem NachlaB herausgegeben) wie auch das hochst aufschluBreiche Fragment
Le visible et ’invisible (begonnen im Januar 1959; Merleau-Ponty hat bis zu
seinem Tode an diesem Text gearbeitet; erschienen ist das Fragment bereits
1965). Auch war es in jener Zeit (also 1963) nicht méglich, die genauen Paral-
lelen zwischen der schriftstellerischen und der Lehrtitigkeit Merleau-Pontys
herzustellen (wir werden uns an anderer Stelle dariiber ZuBBern). Hierzu fehlten
sowohl die geniigende geschichtliche Distanz wie auch — was wichtiger ist —
die Dokumente, die inzwischen entweder gefunden (aber noch nicht publi-
ziert) oder bekannt werden konnten. So mufte Robinet, der als maf3gebender
Kenner von Malebranche, Leibniz und Bergson hervorgetreten ist, zwangs-
laufig auf die Beriicksichtigung auch der frithen Vorlesungen, die Merleau-
Ponty an der Universitit Lyon und an der Ecole Normale Supérieure gehalten
hat, verzichten.

Kurzum, die — wie wir noch sehen werden — ganz aus dem Rahmen des
Ublichen herausragende Deutung Robinets hdtte durch die nach 1963
herausgegebenen Schriften und Vorlesungen widerlegt werden kénnen. Dal3
dem nicht so ist, mehr noch, daB seine kurze Abhandlung einen gewichtigen
Gesichtspunkt des Denkens Merleau-Pontys gleichsam ,vorweggedeutet® hat,
darf wohl als Beleg fiir seine Sicherheit auch auf diesem Gebiete der Philo-
sophiegeschichte gelten.

2. Wie in der ersten erwahnt Robinet in der hier zu besprechenden zweiten
Auflage den Namen Malebranches verhéltnismaBig oft; eine Tatsache, die in
der Merleau-Ponty-Forschung bislang einzigartig ist. Er versucht namlich,
die philosophie-geschichtliche ,Linie’ Malebranche/Maine de Biran/Bergson
— im Gegensatz zu jener anderen, nicht weniger bedeutenden ,Linie‘ Des-
cartes/Kant/Husserl/Sartre — zum interpretatorischen Leitfaden und Bezugs-
system zu machen, was ihm durchaus auch gelingt. Als Griinde fiir dieses
einfallsreiche Vorgehen kénnen genannt werden: a) Merleau-Ponty sei, wie
Robinet sagt, «véritablement hanté par-dessus tout et au-dessous de toute aulre

218



appartenance, par la philosophie malebranchiste de la perception sensible et intelli-
gible.» (S. 68) Mit bewuBter Einseitigkeit konnten wir etwa so formulieren:
Nicht der am haufigsten genannte Husserl als Vertreter der modernen
Phianomenologie, nicht die Dialektik Hegels, und auch nicht das Seins-
denken Heideggers (vgl. S. 64 bei Robinet; dies sei iibrigens auch gegen die
Interpretation von Rudolf Boehm, Chiasma, Merleau-Ponty und Heidegger, in:
Durchblicke. Martin Heidegger zum 80. Geburtstag, Frankfurt am Main, 1970,
S. 368-393, gesagt, die unseres Erachtens den ziemlich un-heideggeri-
schen Ursprung der Spatphilosophie Merleau-Pontys verkannt hat), — son-
dern vielmehr die obzwar nicht unmittelbar sichtbare, dafiir umso ver-
schwiegener und starker wirkende Tradition Malebranches bildet den
Boden, auf dem Merleau-Pontys Werk gewachsen ist. b) Sartres Hinweis
darauf, da3 Merleau-Ponty durch seine erste Begegnung mit der Philosophie
(und diese stand damals ganz unter dem EinfluB Bergsons) geprigt worden
sei, ein Hinweis, der indirekt durch Raymond Aron bestatigt wird. c) Der bei
Merleau-Ponty verschiedentlich auffindbare Versuch, Bergsons Intuitionis-
mus und Husserls Phinomenologie auf einen gemeinsamen Nenner zu
bringen, wie auch der hin und wieder aufgestellte Parallelismus zwischen
Husserls und Malebranche. d) schlieBlich auch die unter Malebrancheschen
Vorzeichen vollzogene Umdeutung der Gestalttheorie. Diese verschiedenen
Punkte miiten gewiB eingehender analysiert werden, worauf wir hier aber
verzichten miissen.

Doch sollen stattdessen die fiinf Argumente Robinets, die in die gleiche
Richtung tendieren, angefiihrt werden: a) Man konne ohne groBe Miihe
zeigen, dal Malebranche neben Husserl der meistgenannte Autor in den
Schriften Merleau-Pontys sei (vgl. S. 68). Diesem ersten Argument kénnen
wir uns jedoch nicht anschlieBen. Ganz abgesehen davon, daB3 die Namens-
nennung eines Denkers nicht unbedingt ein iiberzeugendes Kriterium zu sein
braucht, ist dieser erste Punkt unzutreffend. Ein Uberblick iiber die Texte
Merleau-Pontys wiirde vielmehr ergeben, daB3 Descartes, Sartre, Gelb, Gold-
stein, ja auch Valéry viel ofter genannt werden als Malebranche (vgl. zum Bei-
spiel die Phdnomenologie der Wahrnehmung, deutsch von Rudolf Boehm, Berlin,
1966, in der Descartes auf 32, Sartre auf 16 Seiten erwdhnt werden, ganz zu
schweigen von Kant, Scheler und anderen, Malebranche hingegen nur auf
10 Seiten). Véllig anders verhielte es sich natiirlich mit der Anzahl Male-
branchescher Gedanken, die sich ungenannt in die geistige Welt Merleau-
Pontys eingeschlichen haben. b) Man miile die «sources» der Lektiire
Merleau-Pontys aufsuchen; ferner wire die Vorlesung, die der Philosoph im
akademischen Schuljahr 1947/1948 parallel in Lyon und an der Ecole Normale
Supérieure iiber L’ Union de I’dme et du corps chez Malebranche, Biran et Bergson ge-
halten hat, niaher zu untersuchen. Nun hat Jean Deprun, ein ehemaliger
Schiiler Merleau-Pontys an der Ecole Normale Supérieure, im Jahre 1968 diese
Vorlesung mit letzter Sorgfalt aufgrund einiger Nachschriften rekonstruiert
und herausgegeben (bei Vrin in Paris). Wir selbst haben eine Nachschrift
eines ehemaligen Lyoner Studenten analysieren kénnen; die Abweichungen,
die zwischen den sog. Pariser und Lyoner Fassungen auftreten, sind véllig
untergeordneter Art; es handelt sich in beiden Fillen um die eine gleiche Vor-

219



lesung. Doch wurde mit der Herausgabe derselben die Grundlage jener
Uberpriifung der Deutung Robinets (vgl. oben) erst geschaffen, obzwar die
Vorlesung gegeniiber anderen Texten Merleau-Pontys doch ziemlich abfallt.
Jedenfalls enthilt sie reichlich Stoff fiir eine weitere Konfrontation zwischen
Malebranche und Merleau-Ponty, welche Konfrontation durchaus im Sinne
Robinets zu erfolgen hitte. ¢) Ubereinstimmung und Gleichliufigkeit zwi-
schen Malebranche und Merleau-Ponty herrscht angesichts folgender Sach-
verhalte: occasion, ordre, révélation naturelle, sensation, corporéité (hier wiaren
freilich einige erginzende Angaben — und auch Einschrinkungen - wiin-
schenswert!), loi de conservation de la vie, vision du monde comme ruine (vgl. S. 68).
Auf einen ersten Hinblick mag diese Konkordanz ziemlich ratselhaft er-
scheinen, ist aber, falls sie richtig ausgedeutet wird, fiir Merleau-Ponty
selbst sehr bezeichnend und erhellend. d) Doch damit stellt sich die wichtige
Frage nach der «aimance de Merleau-Ponty pour Malebranche» (S. 68). ) Daran
anschlieBend wire das folgende Problem zu bearbeiten: «Il faudrait enfin se
demander si cet Etre, que nomme Malebranche dés le premier mot qu’il prononce, mais
qu’il ne connait gu’en s’enfongant dans son intimité, n’est pas le méme que celui que
cherche Merleau-Ponty [...].» (S. 68.) Wie ersichtlich, wirft Robinet von vorn-
herein die sowohl Malecbranche wie auch Merleau-Ponty gemeinsame
ontologische Grundfrage in einem durchweg systematischen Zusammenhang
auf; daB3 diese eine Grundfrage aber auch Maine de Biran und Bergson
angeht, sollte aus dem Zusammenhang klar geworden sein. Vielleicht lieBe
sie sich am besten unter dem Biranschen Titel der métaphysique positive (in:
Oeuvres, VIII, S. 270) zusammenfassen, betrifft sie doch weder die reine
Spekulation (oder die «Philosophie als Gewdolk», wie Merleau-Poutz in
Eloge de la philosophie sagt), noch das rein naturwissenschaftliche Denken des
Positivismus, sondern das immer noch ritselvolle Zwischenreich zwischen
diesen beiden Extremmoglichkeiten. Um es mit einem Wort Cézannes zu
sagen, welches Merleau-Ponty zur Umschreibung seiner eigenen Bemiithun-
gen zu zitieren pflegte: «Ce que j’essaie de vous traduire est plus mystérieux, s’en-
chevétre aux racines mémes de ’étre, & la source impalpable des sensations.» (Zit. bei
Robinet, S. 7)

Erst in diesem Gesamtzusammenhang, den wir hier bloB oberflichlich
haben angeben kénnen, liBt sich ausmachen, warum Robinet eine vollig
neue und ungewohnte philosophie-geschichtliche Perspektive erdffnet hat,
indem er Merleau-Ponty aus den phidnomenologischen oder/und existen-
tialistischen Deutungskategorien befreit und in die Tradition Malebranche/
Maine de Biran/Bergson eingegliedert hat. DaB also die alles in allem nicht
sehr umfangreiche Abhandlung mehr ist als eine bloBe Einleitung in die
Philosophie Merleau-Pontys wire damit unseres Erachtens hinlinglich er-
wiesen.

3. Doch gehen wir nun zur eigentlichen Besprechung iiber. Robinets
Methode richtet sich vornehmlich an der Werkchronologie aus und zeichnet
den Weg Merleau-Pontys von der Kritik der Gestalttheorie (in Structure du
comportement) iiber die Phinomenologie der Wahrnehmung, die Geschichts-
philosophie (Humanisme et Terreur und Aventures de la dialectique) bis hin zum
Spatwerk Le visible et I’invisible nach.

220



Die Begriffe Tout, Etre und Homme bilden die Leitfiden, durch die sich
Merleau-Ponty stets leiten lieB. Allein daraus lieBe sich seine Abneigung
gegen die (nach dem behavioristischen Erfahrungsmodell konzipierte)
Psychophysiologie erklidren; gegen diese wandte er auch zuerst die Erkennt-
nisse der Gestalttheorie an, ohne mit triftigen Einwandungen gegen letztere zu
sparen (S. 10ff.). Gerade der durch Merleau-Ponty um- und zum Teil auch
iiberinterpretierte Gestaltbegriff erlaubt es, Ich, Leib und Welt als Organisa-
tions- und Ordnungsprinzipien des Seins zu verstehen. Das Verhalten — man
konnte es umschreiben als ein Spiel von variablen Zusammenhéngen ich-
licher, leiblicher und weltlicher Strukturgegebenheiten — 148t sich somit
keineswegs in Elementarteile zerlegen (S. 13). Gegen die iltere zerlegende
Psychophysiologie, die jedes Verhalten auf kausalmechanische Vorgiange
reduzieren wollte, versucht Merleau-Ponty eine neue Lehre des Verhaltens
durchzusetzen, die auf der sogenannten «verticalité» griindet, d. h. auf einer
Uberlagerung und Schichtung dreier Verhaltensformen, die sich durch zu-
nehmende Komplexitit auszeichnen, namlich des comportement synchrétique,
des comportement amovible und schlieBlich des comportement symbolique; (man
miilte einmal untersuchen, inwiefern Cassirer auf Merleau-Ponty gewirkt
hat; verschiedene Stellen lassen jedenfalls auf einen derartigen EinfluB3
schlieBen). Robinet hebt mit besonderer Sorgfalt hervor, wie sich hier ein
Malebranchescher Gedanke bereits in die Auseinandersetzung eingemischt
hat; denn die scharfe Kritik Merleau-Pontys an der S-R-Theorie des Be-
haviorismus und der Reflexologie (Pawlows) hat ihn dazu gebracht, den
Begriff der ,Ursache’ durch denjenigen der ,occasion’ zu ersetzen: « On ne peut
assigner de ;moment‘ ou les stimuli agissent sur l’organisme, puisque I’effet méme de
cette prétendue ,action® ne fait gu’exprimer la loi interne de cet organisme» (S. 14). Als
Folge davon muf3 dann auch der Begriff der ,Ordnung‘ verstanden werden:
da ja das Kausalgesetz als solches in der Psychologie keine vollstindige und
umfassende Giiltigkeit und Geltung zu beanspruchen vermag, mit anderen
Worten, da die Kategorien naturwissenschaftlicher Erklarung zumal erkennt-
nistheoretisch versagen, mufl die Kategorie der Ordnung an deren Stelle
geschoben werden. Das Verhalten deutet Merleau-Ponty nunmehr alsjene
(vitale) Ordnung, in der die Beziige von Ich, Leib und Welt sich typisieren
und ordnen lassen. (S. 15ff.). Wie Bergson eine logique du corps (in: QOeuvres,
Ed. du Centenaire, Paris, 1959, S. 1117) ausarbeiten wollte, versucht
Merleau-Ponty, eine Logik der Welt und der weltlichen Bezogenheit des
Leibes, oder anders gewendet: die ontologische Unterlage einer Psychologie
und Humanwissenschaft insgesamt als logos du monde so zu konzipieren, dal3
darin jede einzelne Gegebenheit in einem einsehbaren und verstindlichen
Verhiltnis zur Totalitit stehen kann.

In der Phinomenologie der Wahrnehmung hat Merleau-Ponty diese Gedanken
wieder aufgegriffen und weiter verfolgt; gleichzeitig hat er deren Anwendungs-
bereich erweitert, so zum Beispiel auf die Geschichtsphilosophie. Leitend war
dabei, wie Robinet nachweist, die Erfahrung des Eigenleibes (des corps-
propre; in spiteren Schriften taucht auch der Ausdruck chair auf; auf den
Unterschied zwischen corps-propre und chair kénnen wir hier nicht eingehen;
festgehalten werden soll lediglich die Tatsache, da3 Merleau-Ponty auch von

221



einem ,Leib meines Korpers® (chair de mon corps) und von einer ,leiblichen
Welt® (chair du monde) spricht, also eine bislang unerhérte Bestimmung des
Leibes anvisiert) ; auch ist gerade diese Erfahrung mafBgebend fiir die Kritik
des Empirismus und Intellektualismus gewesen: «Contre [’empirisme, la per-
ception n'est pas ’un des faits qui se produisent dans le monde, car il est impossible
d’effacer du champ du monde celte lacune que nous sommes, par o le monde vient a
exister pour quelqu’un. Contre I’intellectualisme, il convient d’évincer I’alternative du
naturant et du naturé, de revenir au rapport vivant de celui qui pergoit avec le monde
qu’il pergoit. Cette attitude naturelle s’enracine dans la couche de l’unité prélogique,
antérieure a la division en sentant et senti, du sens en différents sens, quand la sensation
est encore communion, solidarité de la qualité-conduite» (S. 23). Damit zeigt sich
von vornherein jene originire Einheit von Ich und Welt und damit auch von
Ich und Fremd ich, eine Einheit, deren Wiederherstellung Merleau-Pontys
erklirte, geschichtsphilosophische Absicht ist. Mit anderen Worten, es geht
darum, sich selbst und dem Mitmenschen durch eine addquate reconnaissance
(An- und Wiedererkennung) die urspriingliche Freiheit verfiigbar zu
machen. Zuerst glaubte Merleau-Ponty, diese Freiheit in der Klasse des
Proletariats verwirklicht zu sehen; er ging sogar so weit, das Proletariat als
ein geschichtsphilosophisches ,Apriori‘ zu fassen. Doch brachte die Analyse
der historischen Tatbestinde eine gewaltige Erniichterung; Robinet umreifB3t
in sehr anschaulicher Weise Merleau-Pontys Entwicklung vom Klassen-
denken weg zum Postulat einer allgemeinen Freiheit Aller gegeniiber Allen.

Als dritter Hauptpunkt wire schlieBlich die Spatphilosophie Merleau-
Pontys zu wiirdigen. Erst durch diese hitten die fritheren Ansitze zu einem
sinnvollen Abschlufl gebracht werden kénnen. Merleau-Ponty begann mit
einer Kritik an Husserls BewuBtseinsbegriff und versuchte, auf das wirklich
VorbewuBte zuriickzugehen, also auf das, was er, zwar in Anlehnung an
Husserl, die Urdoxa genannt hat. Hierbei spielte der Begriff des ,Sehens’
(vision oder voyance) eine zentrale Rolle; Merleau-Ponty hat auch den Ver-
such unternommen, das ,Sehen‘ in der neueren Malerei fiir seine Ontologie
fruchtbar zu machen. Robinet gelingt es, diese hochst schwierigen und zum
groBten Teil auch unvollendet gebliebenen Gedankenginge verstiandlich dar-
zulegen.

Zwei Bibliographien (die eine des Werkes von Merleau-Ponty, die andere
ausgewihlter Texte éiber Merleau-Ponty) und eine Auswahl aus Schriften des
franzosischen Phanomenologen beschlieBen die Abhandlung Robinets.

Alexandre Métraux

Henry Duméry: Phénoménologie et religion. Structures de I’institution chrétienne.
Presses Universitaires de France, Paris 1962,

Der Gebrauch des Wortes « Phinomenologie» hat in der vergangenen Zeit
einen derartigen Umfang angenommen, da@ sich die Probleme, oder, um mit
Husserl zu sprechen, die «Ritsel» der «phdnomenologischen Bewegung»
zusehends und wohl aus innerer Notwendigkeit heraus auf die Deutung der

222



Texte Husserls, Schelers und anderer «Begriinder» der modernen Phino-
menologie einerseits, auf methodologische Eroérterungen andererseits ver-
schoben haben und wahrscheinlich noch mehr verschieben werden. Diese
Sachlage —sie hat freilich ihre Berechtigung, darf man doch Interpretation
auch als Gewinnung eines Sinnes ansehen — wirkt sich aber im Grunde ge-
nommen gegen die eigentliche Intention der Phinomenologie aus, die sich
Ja von Sachfragen, von dem Bediirfnisse nach Beschreibung und Ausweisung
des wie immer gegebenen Seienden und Begegnenden hatte leiten lassen
wollen. Hierzu gibt Husserl zu bedenken: «Nicht von den Philosophien, son-
dern von den Sachen und Problemen muf3 der Antrieb zur Forschung aus-
gehen» (in: Philosophie als strenge Wissenschaft, ed W. Szilasi, 1965, S. 71).
Was Husserl angesichts der Geschichte der exakten Naturwissenschaften
glaubte ausmachen zu koénnen, daB3 diese nidmlich eine «Sinnentleerung»
erfahren hatten (in: Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzen-
dentale Phdnomenologie, 1962, S. 45ff.), muB3 man wohl in der gegenwirtigen
Situation auch vom GroBteil der Phinomenologie selbst feststellen. Um so
erfreulicher sind dann hingegen Arbeiten wie die von Henry Duméry, in
denen es nun tatsichlich um Sachen selbst geht, und nicht vorwiegend um
eine apologetische Rechtfertigung der Phanomenologie als Methode oder als
eines Ersatzes fiir die verlorengegangene Metaphysik.

Die als Einfiithrung konzipierte Schrift Dumérys verfolgt die Absicht, «in
groBen Ziigen eine Phianomenologie der christlichen Erfahrung» (expérience
chrétienne ), oder genauer, eine Phianomenologie «der christlichen Institution»
(institution chrétienne) vorzulegen. Der Verfasser lehnt es ausdriicklich ab,
Beweise beizubringen; es geht ihm vielmehr um ein adidquates Verstiandnis
dessen, was man — vielleicht unter MiB3achtung der mannigfaltigen geschicht-
lichen Formen, in denen sie erscheint — die christliche Institution nennen
kann. «Im Bereiche der Institution aber bedeutet ,verstehen‘ das Nachvoll-
ziehen einer Sinnesentstehung und -instauration in ihren Grundziigen. Ich
werde mich bemiihen, diesen Sinn freizulegen und dessen Strukturen zu be-
schreiben. Ich werde die Rolle des Philosophen einnehmen [im Unterschied
etwa zum engagierten Theologen, AM], auf verniinftige und freie Weise.
Genauer: Ich werde als Phinomenologe handeln, besorgt um die Sachen
selbst, und bemiiht, nichts zu verfilschen oder zu erzwingen», heil3t es im
Avertissement (welches nicht paginiert ist).

Das aufgeworfene Problem fiihrt freilich weit iiber die allein christliche In-
stitution hinaus; es betrifft letztlich die Institutionen als solche, steht damit in
enger Berithrung mit dem Problem der Geschichte und deren Seinsregion.
Eine Phinomenologie der christlichen Institution wird um eine Phino-
menologie der Geschichte schwerlich herumkommen; eine Lehre, die man
aus den Vorlesungen, die Maurice Merleau-Ponty am Collége de France
gehalten hat, ziehen kann. DaB eine derartige Geschichtsphinomenologie
nicht in den Aufgabenkreis der Schrift Dumérys gehort, ist vollig klar. Nur
wére im AnschluB an diesen Text der Sinn fiir eine Geschichtsphinomenologie
zu wecken und die Frage zu stellen, inwieweit die Religionsphinomenologie
selbst fiir die deutende Beschreibung der Geschichte einen positiven Beitrag
zu leisten vermag.

223



Das erste Kapitel (S. 1-5) untersucht das Christentum auf seine institu-
tionellen Momente hin. Als «instituierte Religion» (religion instituée) beruht
das Christentum nicht auf einer ungeordneten Erfahrung und entspricht auch
nicht einem bloB subjektiven Wesensschauen Gottes (visée de Dieu d’essence
subjective ) jenseits aller Intersubjektivitat und Kultur. Das Christentum gibt
sich als eine manifeste Religion. «So versteht man denn, warum das Christen-
tum einer jeden Philosophie, die nicht Philosophie der Institution ist, wider-
steht» (S. 2).

Wie ist nun, fragt Duméry, die Institution zu verstehen? Es geniigt nicht,
eine Begriffsanalyse vorzunehmen. Dies entspricht ganz dem phdnomenolo-
gischen Programm, das sich zwar anfianglich auf einen Begriff bezieht, ihn
aber lediglich als Leitfaden fiir Deskriptionen gelten 14Bt. Doch wichtiger
scheint diese Aussage zu sein: «Die christlichen Kategorien sind nicht gemal
einer idealen Ordnung miteinander verbunden» (S. 2). Vielmehr sind sie
durch einen gewissen Lebensstil (style de vie) geprigt. Des weitern geniigt es
nicht, eine bestimmte Anzahl dulBerlicher Tatsachen zu unterscheiden, denn
diese, z. B. Dogmen, erhalten erst einen Sinn durch die sie umgreifende
glaubige Einstellung oder Stellungnahme. In diesem Zusammenhang ist die
Feststellung, wonach Geschichte und Dogma innerlich verbunden sind, nicht
gerade irrelevant, aber unwesentlich, denn das Quale dieses inneren Bezuges
macht ja u. E. das Kernproblem der Institution erst aus. Anders formuliert:
«Aber hellt man das Wie und Warum dieser Synthese nicht auf, so bleibt die
Modalitiat der christlichen Bejahung (affirmation) im Ungewissen. Weder
Spinoza noch Kant, weder Brunschvicg noch Alain haben diese Synthese in
Tat und Wahrheit erkannt. Sie haben vielmehr auf der einen Seite ideale
Kategorien, auf der andern Seite blof3 zufillige Wirklichkeiten angesetzt»
(S. 3). FaBt man Idealitit und Zufilligkeit als Antinomien, wird man das
Christentum — so Duméry — in seinen fundamentalen Seinsweisen nicht zu
verstehen vermégen. Hingegen wird die Phinomenologie der Institution,
und das besagt genauer: die Phanomenologie des Sinnes, der sich instituiert
(du sens qui s’institue ), da sie ja unter anderen und sachgerechteren Gesichts-
punkten steht, durchaus gelingen. Sie gelingt, weil sie den intentionalen
Bezug zwischen Mensch und Welt einerseits, Mensch und Geschichte anderer-
seits ausweist; fernerhin gelingt sie, weil jede menschliche Tatigkeit (dé-
marche) sinnvoll, und in eins damit auch sinnenthiillend, sinnentbergend ist.
Freilich wire hier gerade eine Erérterung, was unter «Intentionalitit» zu
verstehen ist, unentbehrlich. Ist dieses Konzept, wie bei Husserl etwa, letzt-
lich doch metaphysisch vorausgesetzt, oder meint hier der Ausdruck einen
andern Sachverhalt, vielleicht gar eine Seinsbezogenheit (im Gegensatz zur
BewuBltseinsbezogenheit), eine im Sinne Max Miillers (vgl. « Phanomeno-
logie, Ontologie und Scholastik», in: Heidegger, ed. O. Poggeler, 1969, S. 8441.)
noch auszuweisende «Seinsintentionalitit»? Es sei dahingestellt, ob die An-
schauung Dumérys stillschweigend eine Gleichlaufigkeit des Deutens und
des gedeuteten Sachverhaltes voraussetzt; fiir den Verfasser steht hingegen
fest, daB3 das Lesen (lecture) der Phinomene, m. a. W. die historische Ent-
zifferung (déchiffrage historique) Ergebnisse zeitigt. «Und es gibt eine Phino-
menologie der Institution nur angesichts gegebener Institutionen, nur wenn

224



ein spezifischer Sinn in seinen konkreten Strukturen erscheint. Die Beschrei-
bung des Christentums ist einer jener Fille, an denen der Phinomenologe
die hauptsichlichen Artikulationen einer jeden institutionellen Dynamik zu
entdecken vermag» (S. 4).

Im zweiten Kapitel (S. 3-30) weist der Verfasser die Hauptziige der
jiidischen Religion aus. Die bedeutendste « Entdeckung» des Judentums ist,
daf3 die Geschichte selbst als offenbarende verstanden wird — wohingegen die
archaischen Religionen die Natur als Manifestation oder Verkérperung der
Gottheit auffaBten. Das heiBt, dal die Welt (auch die Welt der Natur) nur
durch menschliche Tat (action humaine) sinnvoll wird; ein Gedanke, der
durch Blondel, dem sich Duméry in einigen Studien zugewandt hat, vor-
bereitet wurde. « Unter diesem Gesichtspunkt ist das Judentum (judaisme)
ein entschiedener Humanismus, ein Humanismus, der die Welt nicht als ein
Natur-, sondern vornehmlich als ein Kultursein bezeugt» (S. 9). Die Ent-
wicklung folgte — so Duméry — religiosen Motiven. « Wenn der Mensch
Handwerker seiner Geschichte ist, so offenbart diese Geschichte die Ab-
sichten Gottes gegeniiber der Welt. Denn Gott ist das Unsichtbare [das
franzosische «invisible» lasst die Wahl zwischen «das» oder «der» Unsichtbare
AM], weil ihn niemand erblickt ohne zu sterben; und da Gott weder Mund
zum Reden, noch Hinde zum Handeln besitzt, kann er nur mittels seiner
Zeugen sprechen und handeln» (S. 10). Dieser Sachverhalt soll auch hin-
langlich erkliaren, warum die jiidische Religion eine typologische ist. «Die
Typologie ist also jenes ausgesuchte Mittel — obwohl nicht auf einem Wissen
beruhend — anhand dessen man das Universale im Partikularen selbst ent-
deckt» (S. 25). Typologie aber bedeutet nicht irgendeine Negation des
Universalen. «Sie [die Typologie, AM] negiert héchstens, daf3 das Universale
anders gesehen werden kann als im Ausdruck (/’expressif), der immer
partikular und doppeldeutig ist. Heute vertritt die Phinomenologie eine
dhnliche Auffassung. Deshalb steht sie keineswegs im Gegensatz zu Typo-
logien — ganz im Gegenteil —, denen sie in Soziologie, Ethnographie und
Religionsgeschichte begegnet» (S. 25-26).

Zusammenfassend schreibt Duméry: «Das Wagnis des Judentums kann in
wenigen Sitzen ausgedriickt werden: das Transzendente ist nur mittels des
Immanenten erreichbar; das Universale erlangt man nur auf dem Umwege
liber das Partikulare ; wenn das Wort tétet, wenn aber der Geist beseelt, so kann
nur der Geist des Wortes den Geist schlechthin zum Leben bringen»(S. 29).

Das dritte Kapitel (S. 31-62) ist der christlichen Institution gewidmet. Hier
meldet sich eine besondere Schwierigkeit: die historischen Fakten sind
bereits durch den Glauben in ihren Inhalten umgedeutet. Deshalb ist hier
eher eine Phinomenologie der christlichen Sinnbedeutungen (significations
chrétiennes) erforderlich als eine historische Rekonstruktion. Zwar sei, wie
Duméry betont, das Christentum anfinglich durchaus jiidisch gewesen; was
aber das Christentum auszeichnet, ist das Moment des Auferstandenen (S.34).
Der urspriingliche «prophetische Futurismus» wandelt sich, wie der Ver-
fasser trefflich sagt, in einen «Heilsaktualismus» (actualisme du salut) (S. 35),
selbst wenn sich diese Wandlung in der historischen Situation nicht sogleich
bemerkbar gemacht hat. Somit vollzieht sich allmihlich die Trennung zwi-

225



schen einem jiidischen Messianismus auf unabsehbare Zeit und einem
Messianismus auf absehbare Zeit (échéance datée). Wiahrend die judische
Religion die Offenbarung erst mit dem Weltuntergang selbst als erfiillt an-
setzt, «unterbricht» das Christentum das Offenbarungsgeschehen innerhalb
des geschichtlichen Prozesses.

Im vierten und letzten Kapitel, unter dem Titel Option et Institution
stehend (S. 63-76), erfolgen einige, die fritheren Kapitel vertiefende Aus-
fithrungen. So gibt Duméry eine durchaus vorsichtige Bestimmung des
Christentums: es sei eine Typisierung eines historisch Sich-offenbarenden
(d’un révélateur historique), eine kultisch-moralisch-mythische Nachahmung
(imitation) des theophanen Subjektes Jesus-Christus. «In diesem Sinne ist das
Christentum sowohl Institution als auch Tradition, d. h. eine festgesetzte und
iiberlieferte Auswahl von Objekten, Geschehnissen und Personen, die, fiir
den Christen, Gott *manifestieren’» (S. 63). Das vermag das Christentum
nur sein aufgrund dreier iibernommener jiidischer Strukturen: 1. Die Religion
ist eine historische, denn sie hialt die Geschichte fiir das offenbarende Sein;
2. das Christentum ist eine typologische Religion; 3. ist es eine Universal-
religion von partikularem Charakter (S. 72). Damit aber iiberhaupt eine
religise Institution auftreten kann, miissen drei « Bedingungen der Méglich-
keit» (S. 72) erfiillt werden: «1. Eine Vision des Absoluten, das heil3t eine
erlebte Mystik; 2. eine Ausdruckssymbolik, oder anders, eine Mythik
(mythique) im technischen, aber nicht abwertenden Sinne; 3. eine soziale
Regulierung, eine Organisation, die diese Mystik erlebbar macht, indem sie
die Mythik kommunizierbar gestaltet» (S. 72).

Nach diesen Erérterungen kommt Duméry wieder auf das Methodische zu
sprechen. So soll —~wie er richtig bemerkt — die Phanomenologie uns in die Lage
versetzen, die verschiedenen Aspekte der Institution herauszuarbeiten, zur
leibhaften Anschauung, um Husserlsche Ausdriicke zu gebrauchen, zu
bringen. Ihr (der Phinomenologie) verdankt man die (philosophische) Ein-
sicht, daB8 das Christentum einen Sinn hat, mit andern Worten, daB3 es nicht
eine bloBe Anhaufung empirischer Fakten ist. Wo Rickert zum Beispiel noch
die Wertbeziehung als das Kriterium fiir die Sinnhaftigkeit geschichtlichen
Verstehens ansetzte, kommt die Phinomenologie dazu, den Sinn als Sinn
selbst zu beschreiben und zu beurteilen. Doch stellt sich zwangsliufig auch
die Frage nach dem Wabhrheitsgehalt des Christentums (S. 64), eine Frage, die
— wollen wir Duméry ausdriicklich folgen — nicht mehr zur Phinomenologie
(die die Beschreibung zur Aufgabe hat) gehort, sondern zu einer Philosophie,
deren Ausarbeitung der Autor hier willentlich ausgeklammert hat. Auf ein
Problem dieser Philosophie sei dennoch hingewiesen. Der Philosoph -
schreibt Duméry — hat die Pflicht, Kritik zu iiben. «Aber es ist ihm unter-
sagt, dem Glauben AuBerliche Kriterien zu gebrauchen — stammen die
Kriterien nicht aus dem Glauben, dann sind sie unniitz —, noch kann er dem
Glaubenden Kriterien entlehnen — denn die philosophische Vernunft sieht
nicht mit den Augen des Glaubens. Der Philosoph hat letztlich nur die eine
Hoffnung: in aller Offenheit seine Grundsatzentscheidung anzugeben, d. h.
die metaphysische Grundhaltung, die der Akt des christlichen Glaubens
voraussetzt» (S. 75).

226



In der Beilage unter dem Titel La philosophie de la religion et son passé findet
der Leser einen historischen Uberblick iiber religionsphilosophische Be-
mithungen von der Vorsokratik bis zur Moderne. Uns wird in diesem Zu-
sammenhang besonders die Aussagen iiber die Phinomenologie interessieren.
So sagt etwa Duméry, man hitte bis auf Husserl warten miissen, um ein
adiquates Verstindnis der Religion zu gewinnen, ein Verstiandnis, das weder
einer Verurteilung oder einer Uberschitzung dieses oder jenes Glaubens-
inhaltes gleichkomme. Zwar sei freilich die Fruktifikation der Phinomeno-
logie fiir die Religionsphilosophie erst durch Scheler, Van der Leeuw und
andere erfolgt; die Bahn sei aber durch Husserls Methode (gedacht ist wohl
an das «Prinzip aller Prinzipien» des § 24 der Ideen I) aufgebrochen worden.
Ungeklart bleibt indes in der Abhandlung Dumérys die Frage, wie ein AuBlen-
stehender zu einem adiquaten Verstindnis der religiosen Institution tiber-
haupt gelangen konne: mit andern Worten, wie eine (religiése) Erfahrung,
die im Innern einer Person erlebt wird, durch einen «Fremden» adqauat
mit-erlebt oder nachvollzogen wird. Die phdnomenologische Methode, mag
sie noch so vorteilhaft sein gegeniiber fritheren oder andern Methoden, er-
spart das Problem der Hermeneutik nicht; im Gegenteil, sie stellt es nur noch
aufdringlicher.

Der Verweis auf Husserl darf natiirlich nicht dariiber hinwegtiduschen, daB
ein uniibersehbarer Unterschied zwischen dem phinomenologischen Pro-
gramm Husserls einerseits und der Ausfithrung des Programms bei Duméry
andererseits besteht. Das wird an jener — bereits erwahnten — Stelle klar, wo
Duméry Kontingenz und Idealitit nicht als Gegensitze (wie bei Husserl),
sondern als Entsprechungen versteht. Die sehr ansprechende, leicht zu lesende
Schrift veranschaulicht zudem, wie die Epoché — nicht aber die Reduktion
auf das Reine, das Transzendentale — zu erfolgen hat. Sie steht damit in
schroffem Gegensatz zu der, vielleicht nicht ganz zu Unrecht vergessenen
Abhandlung von Otto Griindler (Elemente zu einer Religionsphilosophie auf
phanomenologischer Grundlage, Miinchen 1922), die zwar auf Schritt und Tritt
von Einklammerung, Urteilsenthaltung usw. spricht, sie aber nirgends voll-
zieht.

Es mag erstaunen, daB3 Heidegger in der Abhandlung Dumérys ganz un-
erwiahnt bleibt. Warum gerade Heidegger fehlt, der sich eingehend mit den
Problemen, die den Verfasser bewegen, abgegeben hat, soll hier weiter nicht
beschiftigen. AbschlieBend wire aber die Frage aufzuwerfen, ob die Phéano-
menologie der religiésen Institution, das heiBBt des geschichtlich werdenden
Sinnes, selbst nicht die gleichen Strukturen aufzuweisen hat wie die Frage des
frithen Heideggers, der um 1920/1921 die Vorlesung Einfiihrung in die Phdino-
menologie der Religion gehalten hat. Mit andern Worten, es wire zu unter-
suchen, inwieweit die durch Poggeler und K. Lehmann gegebenen Darstel-
lungen des frithen Heideggers durch allgemeine religionsphilosophische und
-phidnomenologische Fragestellungen vertieft und erweitert werden konnten.

Alexandre Métraux

227



Value and Valuation, Axiological Studies in honor of Robert S. Hartmann,
ed. by John William Davis. Knoxville, The University of Tennessee
Press. 1 vol., 244 p.

On se rappelle que, naguére encore, Jean Piaget reconnaissait 4 la philo-
sophie une tiche réelle, philosophique et non scientifique, dans le domaine
des valeurs. Cette tAche, que depuis un quart de siécleles développements de
la philosophie ont laissé «oublier» sur notre continent demeure bien ouverte
dans une large part de la philosophie anglo-saxonne, ol elle a été marquée
par la pensée de G. E. Moore tout d’abord, et par sa critique de la «naturalistic
Fallacy», et ou d’ailleurs elle est disputée entre diverses tendances, logicistes,
empiristes, phénoménologistes méme.

Ce volume de «mélanges», offert & Robert Hartmann, témoigne aussi
d’une grande diversité, que le destinataire accueille ouvertement, encore
qu’il ait marqué lui-méme de son ceuvre (bibliographie a la fin du volume)
cette étude des valeurs: Les valeurs doivent étre objets de science, d’une autre
science que celle des faits naturels — les valeurs doivent étre comprises de
telle maniére qu’elles soient accessibles a 1’étude scientifique. Le paradoxe
de Moore était que les qualités par lesquelles on décrit entiérement un objet
constituent entiérement cet objet (naturel), alors que ces mémes qualités, en
tant que valeurs, doivent étre comprises indépendamment de 1’objet naturel
auquel elles appartiennent. Pour R. Hartmann, les mémes qualités peuvent
étre considérées comme faits lorsqu’elles ne servent qu’a identifier un objet
comme membre d’une classe, mais elles sont des valeurs lorsqu’on les consi-
dére comme prescrivant ce que ’objet doit étre pour répondre pleinement &
la définition de sa classe: la valeur d’un objet est le degré selon lequel un
objet posséde I’ensemble des qualités qui correspondent a I’ensemble des
attributs constituant I'intension (la compréhension) de son concept. Dés lors
on nommera «systemic» la valeur de réalisation d’un concept «synthétique»,
dont le nombre d’attributs est fini, «extrinséque» la valeur de réalisation d’un
concept analytique, dont la compréhension constitue un ensemble infini
dénombrable, «intrinseque» la valeur de réalisation d’un concept singulier,
dont la compréhension est un ensemble d’attributs infini non dénombrable.
Une conception de la science qui, synthétiquement, développe le mode d’étre
rationnel, le devoir-étre du monde moral — comme la physique mathématique
a développé rationnellement la transformation du monde physique — cou-
ronne cette conception.

Apres le préambule dans lequel le professeur Henry N. Wieman résume
Paxiologie de Robert Hartmann, vingt-trois contributions — de huit pays
différents, mais toutes traduites en anglais — exposent des aspects divers de la
théorie des valeurs. Elles ont été classées selon cinq sections: I'une réservée a
la nature et 4 la logique de la valeur, la seconde 4 des problémes de métho-
dologie, les trois autres aux trois ordres de valeurs distingués par R. Hart-
mann: valeurs intrinséques, valeurs extrinséques, valeurs systémiques (les
éditeurs veulent bien garder la responsabilité du classement).

Cet ensemble de contributions est a la fois un hommage mérité a un effort
de logique des valeurs assurément bien différent de celui, déja ancien,

228



d’Edmond Goblot, et un assez bon apergu de 1’état présent d’un probléme que
le désintérét des uns abandonne au z¢le des autres. D. Christoff

Jean-Pierre Leyvraz: Phénoménologie de Uexpérience. Martinus Nijhoff,
La Haye, 1970. 1 vol., 310 p.

La description ouverte et pourtant conséquente de I’expérience pose dans
ce livre admirable la question des limites du langage philosophique. Parti de
I’altérité pure, au niveau de I’«imaginaire», et ayant saisi avant tout la
contingence de l’expérience, ’auteur, au seuil du niveau ultime, celui de
I'ipséité, devant le don pur de la création, se pose précisément la question de
ces limites: «parler d’un champ d’ipséité, est-ce demeurer dans les limites du
langage philosophique? Nous le pensons. Qui donc fixera ces limites? Faut-il
croire que la philosophie, dans la recherche de la vérité, doive se taire quand
parle le savant, le théologien ou le poéte? Ne faut-il pas plutét penser que le
langage du vrai peut venir d’ol il veut et s’exprimer comme il peut?»
(p. 263). Le langage, chez M. Leyvraz, exprime de fagon profonde, atta-
chante et pressante, et il est vrai qu’il exprime, en sa description de I'expé-
rience, des langages qui viennent d’ou ils veulent.

L’expérience ne s’en déroule pas moins, entre le niveau de I’altérité et le
niveau de l'ipséité, en se développant de niveau en niveau — mathématique,
physique, biologique, social, historique, personnel - chacun enveloppant le
précédent dont il n’est ni effet ni produit, ni fin ni conséquence. Non que
I’on déduise ici le complexe du simple, ou que 1’on suive une loi de causalité:
les niveaux ne sont pas successifs en ce sens nécessaire ; ’expérience ne s’opére
pas non plus a la fois a tous les niveaux qu’une analyse parcourerait apreés
coup. Ce que 'auteur décrit ressemble plutét, en son mouvement, a la consti-
tution génétique de Husserl. Mais I’expérience qui se développe ainsi n’est
ni une dialectique, ni le regard organisateur que projetterait un point de vue
souverain. Rien qui ressemble a un apriori subjectif, 2 un acte constituant du
moi; au contraire, I'idéalisme (avec tous les retournements qui en découlent
en quelque nécessité historique) parait ici, avec le monisme, le grand ad-
versaire, et les hantises dont il s’agit de nous délivrer sont surtout celles d’une
explication totale et celles d’une liberté qui se confondrait avec la nécessité.

De la contingence pure au don de la création, du choix a la grice, ce qui
est donné, rencontré, vécu est multiple, pluriel. Mais le lecteur est conduit
d’un niveau a l'autre avec une rigueur qui ne se dément pas. Mettre la
rigueur dans le pluralisme n’est certes pas facile. Faire envisager I’autre sans
contrainte, puis ’identique, le discontinu physique, le continu biologique, la
loi d’explication et la science en ce qu’elles ont d’institutionnel, de social, de
représentatif, c’est une tentative a la fois pluraliste — et pourtant acceptante et
reconnaissante de I’organisé, du controlé.

L’expérience ultime est celle de «1’acte de la diversité créée» ; elle se trouve
un langage contingent «et dont nous pouvons nous servir pour dire ce qu’il
n’a jamais dit» (p.262). C’est cette expérience ultime qui nous parait étre le
sens de tout ce qui est décrit & chaque niveau, bien qu’elle soit elle-méme au-

229



dela du sens et de Desprit. Pour rendre compte bri¢vement de I’ensemble de la
description — ce qui doit étre, en principe, impossible - il faut semble-t-il en
voir le sens dans le don, dans la gratuité accessible a I’esprit non prévenu,
mais qui pourtant sait refuser «1’'imposition d’un monde nécessaire» (p. 269).
C’est 4 nos yeux en ce sens que M. Leyvraz peut dire que ’acte, en chaque
niveau, «exige» le niveau suivant (cf. p. 16, 19sq.) sans pour cela le néces-
siter (cf. p. 17), sans davantage «manquer» de la vérité de ce niveau-la.
Encore cette vue résumée, trop synthétique, demeure-t-elle, nous le craignons,
infidele a I'intention profonde du philosophe: I’«exigence» éprouvée, en ce
qu’elle aurait de trop systématique dans le compte rendu, ne devrait ap-
partenir qu’au niveau de I’esprit ou de la personne, enveloppant les précé-
dents, mais qui serait fausse si on en étendait la loi & une expérience nouvelle.
Au surplus, si le raccourci du compte rendu pouvait prendre la prétention
d’une critique, on verrait aussitot la faiblesse de celle-ci, qui réduirait & un
seul niveau, dont l’ordre serait pris pour juge et critére, la richesse et la
fécondité de la pensée.

Depuis sa belle thése, Le Temple et le Dieu, la pensée se ’auteur, en se
développant, a pris une simplicité qui amplifie encore I’expérience décrite;
Pexpression maitrisée, 'innocence toujours répétée, I'ingénuité retrouvée du
regard enfantin n’ont d’autre limite que celle de leur fragilité et de leur
lumiére quasi insoutenable. D. Christoff

Gaston Bachelard: L’engagement rationaliste. Paris, PUF, 1972 (Biblio-
theque de philosophie contemporaine). 1 vol., 192 p.

Ce recueil compléte — et achéve a peu de chose prés —la collection des articles
et conférences de Bachelard dont on posséde déja deux autres parts dans Le
droit de réver (PUF) et dans Efudes (Vrin). Engagement, certes, mais a devenir
rationaliste, comme le reléve G. Canguilhem dans sa préface, et engagement
«pour le rationnel de la raison contre sa propre tradition» (p. 5), «surratio-
nalisme» (titre du premier essai) qui doit «rendre a la raison humaine sa
fonction de turbulence et d’agressivité» (7), en faire une raison polémique en
lutte contre la raison tradition: il faut multiplier «les raisons de révolutions
spirituelles», il faut «réindividualiser la raison» (9), et, dans de telles legons,
«l'imprudence est méthodey (11).

Dans le premier groupe d’écrits consacrés a la raison, on relévera des
propos («sur la psychologie de la raison») sur la différence entre M. Barzin,
F. Gonseth et ’auteur (Entretiens d’Amersfoort, 1938), un discours d’ouver-
ture au congrés de philosophie des sciences de 1949, les théses soumises en
1950 a la Société frangaise de philosophie sur «la nature du rationalisme»,
avec leur discussion, des réflexions sur les valeurs rationnelles et leur création
— rationalisme appliqué — dans le Nouvel esprit scientifique, qui avaient constitué
une présentation de ce rationalisme dans |’ Encyclopédie frangaise (T. XIX).

La seconde série d’écrits a pour objet les sciences. On y retrouve la com-
munication — fort critique — «Univers et réalité» — présentée en 1939 au
deuxiéme Congres des Sociétés de philosophie de langue frangaise, ou encore

230



cet article sur la dialectique des notions de relativité qui reléve le caractére
plus profondément révolutionnaire et «génial» (124) du criticisme rela-
tiviste, dans les transmutations qu’il fait subir aux concepts. Ces deux textes
illustrent particuliérement la patience, la longue préparation des intuitions
scientifiques et la célebre critique des idées sommaires; je me borne a observer
que le «tremblement nietzschéen» du concept devait avoir pris son élan avec
la ménade de la Préface a la Phénoménologie de I’Esprit, dont «il n’est pas un
membre qui ne soit ivre».

La derniére section, enfin, est consacrée a quelques philosophes, Ed. Le Roy,
Brunschvicg, et s’acheve sur le bel et scientifiquement substantiel hommage
rendu a Jean Cavailles.

Certes, ces pages du philosophe en relation ne peuvent se substituer aux
grands livres de Bachelard, mais elles les entourent et elles nous rappellent
aussi ce philosophe en action, dans une autre dimension, inoubliable.

D. Christoff

Bernard Rordorf: La Parole, articulation de la Présence, Lausanne, L’Age
d’Homme, 1971 (Coll. Dialectica). 1 vol., 116 p.

L’essai de M. Rordorf s’ouvre et s’achéve sur le prologue de I’Evangile
selon St. Jean, « Au commencement était la Parole». Le chrétien trouve dans
la confiance en la Parole I'authenticité de I’existence. Il faut pour cela que
comprendre la Parole et croire ce qu’elle annonce ne soient pas des moments
distincts qui maintiennent séparés sens objectif et signification existentielle.

Pour I’éveiller 2 la vérité, la parole (toute parole) doit comprendre ’homme
«a partir de cette vérité et dans la forme concréte de son existence». Cela im-
plique que celui qui cherche & comprendre et qui prend et adresse la parole
soit déja dans la vérité. Voila ce qu’illustre I’analyse du roman de Gotthelf
Anne Bébi Jowdger, ce cas d’un champ de conscience que le souci faux et non
I’angoisse du vrai péché a rétréci, dont la présence au monde est mise en
question, et que seule peut approcher et saisir la vérité du silence. Certes,
«l’examen de la maladie, le choix de I’heure, ’épreuve des mots» sont autant
de soin de I’écoute, autant d’articulations aussi, pour cette confiance qui
permet seule de prendre la parole. Mais surtout ils constituent la présence
commune ol viennent les «intuitions heureuses» (Freud) (p. 40).

Ce livre est fait de bien des intuitions heureuses d’une parole plus con-
créte et plus compréhensive. Ces intuitions propres a l’auteur sont formées
dans un monde dont Kierkegaard (Le concept d’angoisse), Freud et Lacan,
Heidegger et Binswanger ont développé le relief. Citant le mot d’Hoffmans-
tahl «Ce qui est esprit, seul le saisit I’'oppressé», M. Rordorf reprend une idée
qu’avait — précisément sous ce titre — développée ici méme (vol. VIII, 1948)
Ludwig Binswanger.

Mais cette intelligence de la compréhension et de la parole, qui conduit &
affronter le probléme redoutable de la vérité et de I’autojustification, doit
s’articuler grice A une analyse du signe, de la métaphore, de la parabole,
forme primitive d’une parole qui ne prend sens que dans la présence.

231



Une telle intelligence de la parole implique au reste la critique du langage
qui se limiterait 2 une syntaxe cohérente d’information, sur laquelle doit
prévaloir, dans I’écoute, un «ordre para-tacique de (la) co-respondance»
des mots. Il s’agit moins aussi de donner un sens plus pur aux mots que de
comprendre une présence de la parole, parole du monde, parole d’autrui,
Parole divine. Compréhension silencieuse qui doit étre une écoute du concret,
mais aussi parole qui provoque et constitue le sens parce que, comme la
Parole, elle procéde de I’amour. Métaphore, parabole, mythe sont des
paroles qui peuvent constituer la parole en vérité. On ne manquera pas de
suivre les développements de ce premier essai: a travers le poéme, qui
réalise cette implication, il nous découvre dans la langue un style de ren-

contre. D. Christ. qﬂ'

Walter Kimmermann: Euvolution und Naturphilosophie. Duncker und
Humblot, Berlin 1968.

Drei Problemgruppen sind es, die Zimmermann in diesem Buch disku-
tiert. Im ersten Abschnitt («Evolution und Erkennen») entwirft er die
Erkenntnismethode oder -praktik, welche er fiir die Klarung der phylogene-
tischen Fragen am geeignetsten hilt. Er nennt sie den « Empiriokritizismus»,
der «mit empirisch gewonnenen und kritisch verifizierten Phédnomenen
arbeitet» (S. 25). Darin spielt eine zentrale Rolle die sogenannte « Objekt-
Subjekt-Scheidung». Wenn ich den Sinn der wortreich um sie kreisenden
Erérterungen richtig verstehe, geht es darum, die in der Natur als einmalige
realhistorische Prozesse geschehenen phylogenetischen Abliaufe moglichst
wirklichkeitsgetreu, d. h. objektiv zu erfassen und in der kritischen Reflexion
von den subjektiven Zutaten zu trennen. Das ist m. E. das einzige angemes-
sene Vorgehen. Auch dem Bemiihen Zimmermanns, dabei die Anthropo-
morphismen auszumerzen, kann man nur vorbehaltlos beipflichten. Als in
der Biologie noch heute gelegentlich vertretene Betrachtungsweise, welche
die Objekt-Subjekt-Scheidung unterld3t — er hilt dies auch der «intuitiven»
Erfassung aller Phanomene und sonstiger Grundgegebenheiten vor (S. 62) -,
verwirft er mit Recht die «idealistische Morphologie». Weil die iiberlieferten
Zweckbegriffe mannigfache Anthropomorphismen enthalten, setzt er sich
mit dieser Thematik ebenfalls kritisch auseinander. In der Entwicklung des
Zweckbegriffs unterscheidet er verschiedene Stufen, die letzte (sechste)
und allein noch brauchbare ist im Empiriokritizismus erreicht. Dal3 Zimmer-
mann nun aber die subjektive, im Beobachter verwurzelte Abhingigkeit
dessen, was er in den Anpassungen der Organismen als «Individual- und
Gruppenwerte» bezeichnet und danach den «Nutzen» der Anpassungen
fiir die Lebewesen bemiBt, verkennt, ist schwer begreiflich. GewiB3 meint er
den biologischen, «objektiven» Nutzen, d. h. die der Erhaltung, Forderung
usw. der Individuen und Gruppen (Arten, Rassen, Populationen) dienenden,
phylogenetisch entstandenen Einrichtungen. Allein die Feststellung dieses
Nutzens ist in keinem Falle eine objektive Feststellung, will sagen die Fest-
stellung eines beobachteten Sachverhaltes, sondern bleibt durchwegs eine

232



mehr oder weniger wahrscheinliche Deutung des Beobachters. Zimmer-
manns Behandlung des «Beweises» in Evolutions- bzw. Phylogeniefragen
auf knapp drei Seiten ist fiir ein so wichtiges Problem zu kurz ausgefallen.
Dal3 er sich dabei mit «wahrscheinlichsten» — nicht wie andere Stammes-
geschichtler mit «ganz sicheren» — Erklarungen begniigt, belegt seine kriti-
sche Haltung. Trotzdem ist die Behauptung verfahlt, daB3 unter vier die Fak-
tizitit der Evolution betreffenden Denkmoglichkeiten, von denen drei
absurd und extrem unwahrscheinlich sind, die vierte damit «zwingend be-
wieseny sei (S. 140). Gemeint ist wohl, daf3 die vierte Denkmoglichkeit am
ehesten den zu erklirenden bzw. festzustellenden Tatbestinden entspreche;
jedoch entscheidet dariiber weder die Denkmdglichkeit als solche noch deren
widerspruchslose Einfiigung in das traditionelle oder auch naturphiloso-
phische Weltbild, sondern ausschlieBlich das empirisch-festzustellende «Zu-
treffen» der Denkmoglichkeit auf den Sachverhalt. Im iibrigen verwirft
Zimmermann mit guten Griinden alle «metaphysischen», d. h. iiber die
empirisch erfaBbaren Naturgegebenheiten hinausgehenden Konzeptionen —
vermutlich schlieBt er darin auch die theologischen Aussagen ein, nennt sie
aber nicht ausdriicklich — fiir die Erklarung der evolutiven Vorginge.

Der zweite Abschnitt («Unser Wissen von der Evolution als Glied des
Weltbildes der Naturphilosophie») behandelt knapp und vorziiglich die
Evolution der Pflanzen und Tiere, die Verwandtschaftsbeziehungen zwischen
den Organismen (Stufen, Merkmals- und Sippenphylogenie), die evolutiven
Ursachenzusammenhinge (vor allem die sechs Momentanphasen: Mutation,
Erbiibertragung, Sexualphase, Phinogenese, Selektion und Artgrenzbildung),
Einwinde gegen die Selektionstheorie u. a. Mutation und Selektion sind
zwar die wichtigsten Faktoren zur Erklirung der Evolution, aber es miissen
auch die andern Momentanphasen beriicksichtigt werden. Etwas iiberrascht
liest man den folgenden Passus: «Dem Organismus niitzliche Mutationen
sind so selten, daB3 eine Hiufung der zweckmiBigen Einrichtungen in der
Momentanphase der Mutation unméglich ist. Damit bleibt zur Erklarung
der Anpassungshiufungen nur die Momentanphase der Selektion iibrig.
Nur die weit verbreitete Unklarheit iiber Ursachen und Wirkungen, die Un-
klarheit dariiber, daB3 es sich bei diesem ganzen Problem ja nicht um das
Entstehen von Anpassungseinrichtungen, sondern um ihre Hiufung handelt,
ist schuld an den noch heute bestehenden Widerspriichen gegen die ,Selek-
tionslehre» (S. 229). Was bewirkt dann die konkreten Anpassungen in den
einzelnen realhistorischen Beziehungen zwischen den Organismen und ihren
Umwelten? Kommt diese Beschrinkung der Selektionsleistungen auf die —
iiberdies hypothetischen — Anpassungshaufungen nicht einer Bankrotterkli-
rung der Selektionstheorie gleich?

Im dritten Abschnitt («Evolution und Ethik») geht es Zimmermann vor
allem darum, die Berechtigung der konditionalen, eine Mehrzahl von zu-
sammenwirkenden Faktoren beriicksichtigenden Betrachtungs- und Erkla-
rungsweise — aus unerfindlichen Griinden spricht er zwar nach wie vor von
«Kausalketten» — im ethischen Bereich darzutun. In diesem unterscheidet
er folgende Stufen: « 1. Erbliche Voraussetzungen fiir das ethische Handeln;
2. Erzieherische und #hnliche Umwelteinfliisse; 3. Erkennen und Verglei-

16 Studia Philosophica X XXII 233



chen von Werten; 4. Bejahen einzelner Werte; 5. Aufgreifen bestimmter
Sollensforderungen; 6. Entscheidungen, ob und welche Sollensforderungen
wir erfiillen wollen. Hier liegt der vielfach als ,Freiheit des Willens¢ bezeich-
nete Handlungsentscheid; 7. Teilstiicke der Kausalkette, ausgehend vom
Willensentscheid bis zur Durchfithrung oder Unterlassung der ethisch zu
wertenden AuBerung oder Handlung» (S. 240). Begreiflicherweise liegt dabei
dem Autor besonders an den erblichen Voraussetzungen des ethischen Ver-
haltens (des Wertens, des VerantwortungsbewuBtseins usw.), fiir die er zumal
die von der Verhaltensforschung erhobenen Befunde beansprucht. Aber er
riickt diese von vornherein in den anthropomorphistischen Aspekt der Indi-
vidual- und Gruppen- bzw. Sozialwerte und verfehlt so den Primirgehalt
der Befunde (vgl. etwa die Bemerkungen zu den Ubersprunghandlungen).
DafB3 er auf dem «Entwicklungsweg vom Tier zum Menschen» die in den
entsprechenden Darstellungen der Ethologen enthaltenen spekulativen Ein-
schliisse fiir bare Miinze nimmt, dokumentiert seine allzu unkritische Hal-
tung in diesem Bezirk (vgl. etwa das Lorenz-Zitat auf S. 253: «Der uns mit
den Schimpansen gemeinsame Ahn war sicherlich seinem Freunde ein min-
destens ebenso treuer Freund wie es schon eine Wildgans oder eine Dohle
und erst recht ein Pavian oder ein Wolf ist, er ging ganz gewill mit dem-
selben todesverachtenden Einsatz seines Lebens zur Verteidigung seiner
Sozietit vor, er war ebenso zart und schonungsvoll gegen junge Artgenossen
und hatte dieselben Tétungshemmungen wie alle diese Tiere»: einem er-
dachten « Ahn» werden also «ganz gewisse» und «sicherliche» Eigenschaften
angedichtet!). Allein auch die sonstigen — iibrigens wie im ganzen Buch
sprachlich sorglosen — Erorterungen dieses Abschnittes (iiber « Erkennen und
Vergleichen der Werte» usw.) sind dermaBen unzulidnglich, daB sie schwer-
lich zum Ruhm eines Naturwissenschaftlers gereichen. ¥ Kz

Michael Balint: Therapeutische Aspekte der Regression. Die Theorie der
Grundstirung. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1970.

Seit vielen Jahren bemiiht sich Balint darum, die ungliickselige Freudsche
Konzeption eines vermeintlich «primiren Narzimus» zu beseitigen und
durch eine den klinischen Sachverhalten angemessenere Theorie zu ersetzen.
Ihr gemaB soll die fritheste Phase des kindlichen Lebens von einer « priméren
Beziehung zur Umwelt» oder einer «priméren Liebe» gekennzeichnet sein.
«Ziel allen menschlichen Strebens» sei es, «eine allumfassende Harmonie mit
der Umwelt herzustellen oder besser: sie zu erneuern, um so in I'rieden lieben
zu konnen» (80). Das mag zutreffen, doch ergibt sich daraus keineswegs
zwingend die Realitit der primiren Liebe im frithen Kindesalter. Sie stellt
m. E. kaum weniger eine gedankliche Konstruktion dar wie Freuds primérer
NarziBmus. Balint ist damit vielleicht selbst jener Gefahr erlegen, die er
einige Seiten zuvor treffend formuliert hat: «Die Tendenz des Vordatierens
ist in der analytischen Theorie recht verbreitet. Sobald eine Annahme mit
den klinischen Beobachtungen unvereinbar ist, wird sie nicht etwa als un-
haltbar fallengelassen oder wenigstens weiteren Untersuchungen unterzogen,
sondern sie wird vordatiert, d. h. auf immer frithere Phasen der Entwicklung

234



bezogen, bis man bei so frithen Zustinden anlangt, daB sie sich jeglicher
klinischen Beobachtung entziehen» (73f.). Balint schreibt, «die libidinésen
Besetzungen, die sich in der frithen Kindheit beobachten lassen», seien «von
viererlei Art: a) Reste der urspriinglichen Umweltbesetzung, die auf die auf-
tauchenden Objekte iibertragen werden, b) andere Reste der urspriinglichen
Umweltbesetzung, die als sekundire Trostungen fir erlittene Versagungen
auf das Ich zuriickgezogen werden, d. h. narzifitische und autoerotische
Besetzungen, und c) Wiederbesetzungen, die vom sekundéaren Narzimus des
Ichs ausgehen. Zusatzlich zu diesen drei verhiltnismaBig gut untersuchten
Besetzungen gibt es d) noch eine vierte Form, die im Laufe der Entwicklung
zu einer oknophilen oder aber philobatischen Weltstruktur fiithrt» (83). In-
dessen kann keine Rede davon sein, daB sich solche «Besetzungen» im
strengen Sinne beobachten lassen: die ganze Lehre von den «libidindsen
Besetzungen » bleibt nach wie vor eine hypothetische Konstruktion. Im iibri-
gen leugnet der Verfasser wohl mit Recht die Existenz eines von Freud mit
widerspriichlichen Aussagen unterstellten primiren NarziBmus, genauer:
einer damit gemeinten frithkindlichen Lebensphase. Es gibt in Wirklichkeit
gar keine echt narziBtischen Menschen ... Der NarziB3t ist» in Wirklichkeit
unerhort abhiangig von seiner Umwelt und kann seinen NarziBmus nur unter
der Bedingung aufrechterhalten, daB3 die Umwelt willens ist oder dazu ge-
zwungen werden kann, fiir ihn zu sorgen. Dies gilt ganz allgemein vom
groBten Diktator bis zum elendesten Katatoniker» (68).

Ich deutete bereits an, dal3 Balint vielleicht selbst jener von ihm kritisierten,
im iibrigen ja gut verstindlichen Tendenz zur Vorverlegung der neurosen-
und psychosenbedingenden Faktoren und Situationen erlegen ist, und zwar
mit der Postulierung — oder wenn man lieber will: ErschlieBung einer
«Grundstérung». Er unterscheidet in der Psyche oder im Ich drei Ebenen
oder Bereiche: den des Oedipuskomplexes, den der Grundstérung und den
des Schépferischen. «Im Bereich des Oedipuskomplexes handelt es sich um
eine Dreiecksbeziehung, die aus dem Subjekt und zwei Objekten besteht; die
sie charakterisierende Energie entstammt einem Konflikt, und die seelischen
Prozesse vollziehen sich auf dem Niveau der Erwachsenensprache und kén-
nen mit Hilfe dieser Sprache adiquat dargestellt werden» (106). Die Grund-
storung ist «kein Komplex, kein Konflikt, keine Spaltung . . ., sondern ein
Mangel in der Grundstruktur der Personlichkeit, ein Defekt oder eine Narbe»
(108). « Meines Erachtens kann man den Ursprung der Grundstérung bis in
die frithen Entwicklungsphasen des Individuums zuriickverfolgen und stoBt
dort auf eine Diskrepanz zwischen seinen bio-physischen Bediirfnissen und
der materiellen und psychischen Versorgung, Wartung und Zuneigung, die
ihm in diesem entscheidenden Zeitraum zuteil wurde. Dies fiihrt zu einem
Mangelzustand, dessen Folgen und Nachwirkungen nur noch zum Teil
reversibel zu sein scheinen. Diese Diskrepanz kann auf kongenitalen Ursachen
beruhen, d. h. die bio-psychischen Bediirfnisse des Sauglings waren einfach
unerfiillbar . . .; sie kann auch milieubedingt sein, wenn etwa die Ver-
sorgung des Siauglings mangelhaft, nachlissig, unregelmiBig, iiberfiirsorglich,
libermiBig beschiitzend, grob, starr, sehr inkonsequent, iibermaBig stimu-
lierend oder verstindnislos und gleichgiiltig war» (33). Uber den Bereich

235



des Schopferischen 148t sich psychoanalytisch nur wenig sagen, da in ihm das
duBere Objekt fehlt, daher eine Ubertragung in der analytischen Situation
wegfallt.

Da sich die Grundstérung in der vorsprachlichen Phase der Friihkindheit
— zur Hauptsache als Mutter-Kind-Beziehung — abspielt, fehlt fiir die Er-
fassung des in ihr Geschehenen die adiquate Sprache. Wird die Terminologie
des Oedipuskomplexes verwendet, besteht die Gefahr einer von ihm her be-
stimmten Fehlinterpretation des urspriinglichen Sachverhaltes (wie sie in der
Lehre von der Prigenitalitit und den ihnen zugeordneten «Teilobjekten»
vorliegt). Das veranlaf3t Balint zu interessanten Reflexionen iiber die in den
psychoanalytischen Schulen ausgebildeten unterschiedlichen Sprachen und
die hiufige Uniibersetzbarkeit einzelner Ausdriicke — die ganze Thematik
geht ja auf Ferenczis «Sprachverwirrung zwischen den Erwachsenen und
dem Kind» zuriick. Da ist es nun merkwiirdig, daf3 Balint in der Diskussion
zur Losung dieser Schwierigkeiten nirgends beriicksichtigt, dal3 es auch im
Erwachsenendasein primar auBersprachliche Erlebnisse und Verhaltens-
weisen gibt, die sich ebenfalls nicht adiquat verbalisieren lassen. Das ver-
weist auf eine in ihrem Umfang unbekannte Diskrepanz zwischen der psycho-
logischen (also auch psychoanalytischen) Begrifflichkeit und den mit ihr
intendierten urspriinglichen Sachverhalten, die weder in der Psychoanalyse
noch in der iibrigen Psychologie bislang beachtet worden ist.

Im Hinblick auf das therapeutische Angehen der Grundstérung stellt sich
die Frage, ob fiir deren Korrektur — ganz beseitigen 1483t sie sich nicht — nicht
eine auBersprachliche Technik anzustreben sei, und dies fiihrt auf das Pro-
blem der therapeutischen Verwendung der Regression (als ein begrenztes
«Agieren»). Diese mogliche Funktion oder Rolle der Regression als Biindnis-
partner der Therapie hatte schon Freud gesehen, aber bald wieder verworfen,
und dabei blieb es in der klassischen Psychoanalyse: Folge des spiten Zwistes
zwischen Freud und Ferenczi. Die Regression wurde nur in drei Hinsichten
ernsthaft beriicksichtigt: als Abwehrmechanismus, als Faktor der Pathogenese
und als im Dienste des Widerstandes stehende spezifische Form der Uber-
tragung. Demgegeniiber raumt Balint der Regression auch beziiglich der
Grundstérung eine begrenzte therapeutische Relevanz ein, da sie in der
Behandlung nach seinen Erfahrungen «auf die Errichtung einer Objekt-
beziehung, die in ihrer Struktur der primiren Beziehung gleicht», ziele (167).
Er definiert sie (die Regression) als eine Wiederkehr primitiver Verhaltens-
und Erlebensweisen, «nachdem schon reifere Formen fest etabliert waren»
(164). Sie kann mindestens zwei Ziele haben: «Erlangung von Triebbefriedi-
gung oder das Erkanntwerden durch ein Objekt; mit anderen Worten:
Regression ist zugleich ein innerseelisches und ein zwischenmenschliches
Phianomen» (193). Da das hier genannte «Objekt» in Wirklichkeit ein
Subjekt — urspriinglich die Mutter, spiter der Analytiker - ist, wire es wohl
richtiger, von einem Anerkannt- oder Bejahtwerden des regredierenden
Patienten durch sein «Objekt», also Subjekt zu sprechen. (Bei einer Neu-
auflage des Buches sollten einige Diskrepanzen zwischen den Jahreszahlen
bei Literaturangaben im Text und in der Bibliographie ausgemerzt werden.)

H. Kunz

236



	Besprechungen = Comptes rendus

