Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Hegel und die Krise des Christentums
Autor: Muller, Gustav Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hegel und die Krise des Christentums

von Gustav Emil Miiller

«Hier auf dem iltesten ewigen Altar, der unmittelbar auf die Tiefe
der Schopfung gebaut ist, bringe ich dem Wesen aller Wesen ein
Opfer. Ich fiihle die ersten, festesten Anfinge unseres Daseins; ich
iiberschaue die Welt, ihre schrofferen und gelinderen Tiler und ihre
fernen fruchtbaren Ebenen. Meine Seele wird iiber sich selbst und
iiber alles erhaben und sehnt sich nach dem niheren Himmel. Aber
bald ruft die brennende Sonne Durst und Hunger, meine mensch-
lichen Bediirfnisse zuriick. Ich sehe mich nach jenen Tilern um, tiber
die sich mein Geist schon hinausschwang. Ich bemerke die Bewohner,
die auf dem Schutt und Triimmern von Irrtiitmern und Meinungen
ihre gliicklichen Wohnungen aufgeschlagen haben, den Staub ihrer
Vorfahren aufkratzen und das geringe Bediirfnis ihrer Tage in einem
engen Kreis ruhig befriedigen. »

Goethe (gekiirzt)

Vorbemerkung

Zu unserm Anliegen habe ich mich schon mehrmals gedufBert. In
englischer Sprache liegen vor: HEGEL. The Man his Vision and Work,
Pageant Press, New York 1969; ein ungedrucktes Buchmanuskript:
HEeGEeL and the Crisis of Christianity. Teile dieses Buches sind einzeln,
teilweise in erweiterter Fassung erschienen: HEGEL. Absolute and the
Crisis of Christianity, in A Hegel Symposium, University of Texas
Press, 1962; Religion and Dialectical Philosophy, in ,Religion in Philo-
sophical and Cultural Perspectives‘, D. van Nostrand Company,
Princeton, New Jersey, 1967; Some Analogies in Hegel’s Philosophy of
Religion, in Mélange, Presses Universitaires, Quebec, Canada 1969.
Dieser Aufsatz handelt von den Entsprechungen zwischen onto-
logischen Kategorien und religiésen Symbolen. HEGEL on the Relation
of Church and State erschien in der Zeitschrift, Church and State‘,
Waco, Texas, 1967. Fiinf Kapitel in Origins and Dimensions of Philosophy
handeln von der dialektischen Entwicklung des Dogmas vom ge-

162



schichtlichen Jesus zum Nicaeischen Glaubensbekenntnis, zusammen
mit der Kritik des reformatorischen ,Schriftprinzips‘, Pageant Press,
New York, 1967.

In deutscher Sprache liegen vor: HEGEL. Denkgeschichte eines Leben-
digen. Francke, Bern, 1959; geht der biographischen Entwicklung von
Hegels Religionsphilosophie nach. HEGEL iiber Offenbarung, Kirche und
Philosophie, Reinhardt, Miinchen, 1939; drei Vortrige fiir eine theo-
logische Gesellschaft in Bern. Die Entwicklung der Religionsphilosophie in
der Hegelschen Schule, Zeitschrift fiir Philosophische Forschung, IV. 3.
Fiinf Urspriinge von Hegels Religionsphilosophie, in Studia Philosophica,
Basel, 1962. Der Begriff der Verzweiflung in der Hellenistisch-Riomischen
Ethik, Studia Philosophica, Basel, 1961.

Der Begriff der Krise

Die Krise, griechisch krisis, bedeutet die Notwende einer Krankheit;
aber auch das Urteil iiber Schuld und Unschuld im Gerichtsverfahren.

Wenn es eine Krise des Christentums gibt, siecht es oder sitzt auf
der Anklagebank.

Fiir den Glaubigen kann und darf es keine Krise geben: Die Welt
mag im Argen liegen, aber nicht , Jesus Christus unser Herr*.

Eine Krise gibt es aber auch nicht fiir jenen, fiir den der christliche
,Gott tot ist‘; fiir ihn ist das Christentum erledigte Vergangenheit:

Erstens weil es gar kein Christentum gibt, sondern sich wider-
sprechende Christentiimer, abgeleitet von den unvereinbaren Schich-
ten der Jesusliteratur, die sich im Verlauf von mindestens zwei Jahr-
hunderten angehduft haben: Bittet man die Theologen, man «méchte
einem doch den Lehrbegriff zeigen, worin man zuverléssig das lautere
System der christlichen Religion zeigen, so werden die Herren alle
aus einem Munde antworten: Ist Thnen denn mein Kompendium
nicht bekannt?»!

Der zweite Einwand betrifft die geschichtliche Unzuverlissigkeit,
die Unredlichkeit, Verlogenheit der ,Schrift’.

Der dritte Einwand richtet sich gegen die Unsittlichkeit des Chri-
stentums: Alle Giite wird auf eine eingebildete Figur iibertragen; fiir
den Menschen bleibt nichts als Selbstverachtung. So entsteht in der

! Nohl 60.

163



,Nachfolge Christi‘ eine Reihe von falschen Idealen von unméglicher
Heiligkeit.

Viertens wird das Christentum gesehen als unisthetisch; es ist
humorlos und zerstort die unbefangene Lebensfreude. Hegel hat die-
sen Mangel besonders im Gegensatz zur griechischen ,Religion der
Schoénheit® ausgearbeitet. Beim Hegelianer Heinrich Heine besonders
stark betont.

Fiinftens ist diese Religion belastet durch ihre blutige und unduld-
same Geschichte. Der ,dezidierte Nichtchrist’ Goethe faBt diese An-
klage wie folgt zusammen:

Glaubt nicht, daB ich fasele,

DaB ich dichte,

Zeigt mir’s in anderer Gestalt!

Es ist die ganze Kirchengeschichte
Mischmasch von Irrtum und Gewalt.

Eine Krise des Christentums kann es also nur fiir einen geben, der
solche Gedanken durchdacht hat, aber trotzdem wahre religiose
Werte im christlichen Glauben erkennen will.

Ein solcher Mann ist Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Reformation der Reformation

«Ich bin Lutheraner» — Hegel hat das sogar drucken lassen. Die
Ubereinstimmung von Luther und Hegel besteht jedoch nur darin,
was beide an der alten Kirche ablehnen.

Hegel bewundert Luthers Mut, die romische Papstkirche an der
Urkunde zu messen, die sie selbst als ihre ,Heilige Schrift® voraus-
setzte. Eine Hierarchie mit unfehlbarem Oberhaupt ist nicht schrift-
gemiB; noch ist es die Unterscheidung zwischen einer heiligen Kaste
und unheiligen Laien; auch gibt es in der Schrift keine heiligen
Knochen und keinen Abla@32.

Aber damit, daB3 die alte Kirche nicht schriftgemal3 war, folgt fiir
Hegel nicht, daB die neue Kirche schriftgemal sein miisse — wie der
Theologische Don Quichote Karl Barth wieder gemeint hat. Auch
die ,Schrift’ geridt in die Krise. Luther hitte sich entsetzt: «Die

3 XVII. 105.

164



sogenannte Heilige Schrift ist eine wichserne Nase», mit der die
Theologen machen kénnen, was sie wollen. «Soll aber das, was sie
herausinterpretieren, der Vernunft entsprechen, so kénnen wir for-
dern, daB bei der Religion von dieser selber angefangen werde; kén-
nen das Recht ansprechen, daB die Religion treu und offen aus der
Vernunft entwickelt . .. ohne den Ausgangspunkt vom bestimmten
Wort zu nehmen3. »

Die Reformation muB3 reformiert werden. Dialektische Philosophie
kann keinen Gegensatz unverarbeitet auBler sich lassen. Am Ende
seines Lebens hielt Hegel als Rektor der Universitidt eine Rede zur
Feier des vierhundertjahrigen Augsburger Glaubensbekenntnisses.
Was er da darstellt, ist seine eigene Religion der Freiheit und des
absoluten Geistes, in der die Reformation aufgehoben ist.

Hegel und die Kirche

Hegel ist kein Lutheraner, weil er ganz unkirchlich ist. Ich habe
nirgends einen Hinweis gefunden, daB er je freiwillig an kirchlichen
Kulthandlungen teilgenommen hitte. Er ist weder ein Kirchenmann
noch ein ,Gemeindechrist’. Der Theologiestudent Hegel vermied im
Stift die ,Stunde‘ der Frommler (,Pietisten®).

Aus Bern schreibt er an Schelling: «Die Orthodoxie ist nicht zu
erschiittern, solange ihre Profession (Berufschristentum) mit welt-
lichen Vorteilen verkniipft in das Ganze eines Staates verwebt ist.»

In Frankfurth heiBt es: «Ich komme an den Kirchen immer nur
vorbei».

Der Jenenser Aufsatz iiber Glauben und Wissen fingt mit der Be-
merkung an: Der alte Streit gegen das Positive in der Religion, Wun-
der und dergleichen, sei abgetan; und «daB Kant mit seinem Ver-
suche, die positive Form der Religion (Kirche) mit einer Bedeutung
aus seiner Philosophie zu beleben, nicht deswegen kein Gliick machte,
weil der eigentiimliche Sinn jener Formen dadurch verandert wiirde,
sondern weil dieselben auch dieser Ehre nicht mehr wert schienen»*.

Im selben Sinn steht in den Jenenser Aphorismen, daB der unauf-
haltsame Verfall des Protestantismus in schriftgemiBe Sekten nur
beweise, daB er nicht mehr ist.

* M. XII 38.
¢ 1. 279.

165



Als Hegel in Bamberg von einer lutherischen Kirche angefragt
wurde, ob er eine Sonntagsunterweisung iibernehmen wolle, schrieb
er entsetzt an seinen Freund Niethammer: «Zugleich theologischen
Unterricht geben — und zwar den Trichtern gemaB, durch welche er
weiter ins Volk kommen soll — und Logik schreiben, wissen Sie wohl,
wire WeiBtiincher und Schornsteinfeger zugleich sein ... der ich
viele Jahre auf dem freien Felsen bei dem Adler nistete und reine Ge-
birgsluft zu atmen gewohnt war, sollte jetzt lernen, von den Leich-
namen verstorbener oder der modernen totgeborenen Gedanken
zehren und in der Bleiluft des leeren Geschwiitzes vegetieren . . . unter
der Aussicht der daraus entstehenden Anspriiche der christlich-
protestantischen hiesigen Kirche an mich — eine Beriihrung, deren
Gedanken mir eine Erschiitterung durch alle Nerven gibt, als ob die
christliche Kirche eine geladene galvanische Batterie wire®. »

Das erste, was Hegel als Gymnasiumsdirektor in Nirnberg tut, ist
die Abschaffung obligatorischen Kirchenbesuchs.

Und als Universititsrektor in Berlin versucht Hegel umsonst, die
lutherische Kapelle durch eine konfessionsfreie zu ersetzen.

Kritik des reformatorischen «Schriftprinzips»

Als der junge Theologiestudent in Tiibingen mit der angeblich
schriftgemaBen lutherischen Dogmatik zusammenstie, war er ange-
widert. « Luther unterwarf das Christentum der weltlichen Macht;
seine unglaubliche AnmaBung, iiber Gewissen zu herrschen, fithrte zu
emporenden Auswiichsen, gewaltsamen Einrichtungen und Betérun-
gen®.» Hegel sieht in Luthers Dogmatik dasselbe, was Luther in der
Papstkirche fand: falsche Autoritit. Sein Wort dafiir ist ,Positivitit*:
«Ein positiver Glaube ist ein solches System von religiosen Sétzen,
das fiir uns deswegen Wahrheit haben soll, weil es uns geboten ist von
einer Autoritit, der unsern Glauben zu unterwerfen wir uns nicht
weigern kénnen?. »

Fir Luther war diese Autoritidt die Bibel, eingeteilt in ein ,Altes’
und ein ,Neues Testament‘. Hegel lehnt schon diese Titel ab. Sie sind
eine Konstruktion des Paulus, der einerseits den Juden das Buch ihres

5 Br. I. 196.
6 Nohl 42.
7 Nohl 233.

166



Nationalgottes aus den Handen riB3 und es anderseits in eine bloBe
Vorschau auf die christliche Trinitat umfilschte: «Die Verbindung
der christlichen Urkunden mit den judischen hat vielleicht das meiste
Unbheil angerichtet®. »

Das jiidische Buch (das griechische Wort ,Bibel® bedeutet ja nichts
anderes als ,Buch‘) wird von Hegel des Langen und Breiten ausgelegt
als eine Urkunde eines ausschlieBenden Egoismus. Nationalismus und
Religion fallen zusammen: Es ist eine nationalistische Religion und
ein religioser Nationalismus. Der Gott ist ein Gott nur dieses von ihm
auserwahlten Volkes. Er plant, bestraft und belohnt, sieht vorher,
mischt sich ein und verdammt alle Abfilligen. Diese Ausschlielich-
keit hat den freien und toleranten Geist der griechisch-rémischen Welt
verdiistert. _

Sie hat auch das neue *Testament’ mitbestimmt.

Indem sich Hegel mit der Jesus-Literatur auseinandersetzt, macht
er eine folgenreiche Entdeckung von groBter Tragweite. Er unter-
scheidet zwischen einem empirischen geschichtlichen Jesus und dem
gottlichen Christus der Kirchen; der letztere ist ein sich allméhlich
entwickelnder Mythos, der vom theologischen Verstand zu einem
Dogma ausgebildet wurde. Diese Dogmenbildung erfolgte, wie Hegel
oft bemerkt, durch den Neuplatonismus. So wird das Dogma fiir ihn
zu einem verpersonlichten Symbol dialektischer Wahrheit. Die Dog-
mengeschichten von C. F. Bauer und von A. von Harnack haben den
bestimmenden EinfluB der Logos-Spekulation der Neuplatoniker und
Gnostiker auf die Ausbildung des Christus-Dogmas nachgewiesen.
Diese Wendung konnte erst erfolgen, nachdem Hegel am Ende der
Frankfurther Jahre die Dialektik als die Logik aller Philosophie, also
auch der Religionsphilosophie, gefunden hatte.

Mit genialem Scharfblick zeichnet Hegel einen historischen Jesus.
Er findet ihn, indem er von allen Wundergeschichten und den An-
fangen der Dogmenbildung absieht. Ohne es zu wissen, halt er sich
an diejenige Schicht des ,Neuen Testaments’, die heute als die erste
angesehen wird; die sogenannte Petrusquelle im dltesten ,Evange-
lium°¢, dem des Markus, das in den siebziger Jahren in Rom aus drei
verschiedenen Uberlieferungen zusammengefiigt worden ist.

Ich fasse aus den Jugendschriften zusammen: « Wie die Bildung des
Jesus gereift ist, sind gar keine Nachrichten auf uns gekommen.»

8 Nohl 363.

167



Hegel durchschaut also das Legengerank des Nachpaulinischen Lukas.
«Seine Art zu handeln und zu sprechen, trigt keine Spuren irgend-
einer damals vorhandenen Bildung an sich. Er beleidigt durch GroB-
tun mit seiner Wichtigkeit. Seine mysteriésen Redensarten moégen nur
Unwissenden und Leichtgliubigen imponieren. Die Existenz des
Jesus war also Trennung von der Welt und Flucht von ihr in den
Himmel.» Sein Kommen des Gottesreiches fiel zusammen mit dem
Verschwinden der Welt. Ethisch bedeutet das «die Verachtung aller
menschlicher Verhiltnisse, ein graBliches ZerreiBen aller Bande der
Natur». Sein sexuelles Ideal ist die Kastration. Er schwankt unruhig
zwischen «Ausbriichen der Erbitterung» gegen die Welt und «Flucht
von ihr». Er hat nichts zu lehren; das Einzige, das er seinen Jiingern
auftrigt, ist, das unmittelbar bevorstehende Weltende zu verkiinden,
Teufel auszutreiben und seinen Namen zu verbreiten als den, der
dieses Ende herbeifithrt. Dies «falsche Bestreben muBite der Vater
des fiirchterlichsten leidenden und titigen Fanatismus werden.
Durch die bittere Erfahrung der Fruchtlosigkeit seiner Bemiihungen
verléscht das jugendlich Unbefangene, und er spricht mit bitterer
Heftigkeit, mit einem von feindseligem Widerstand gereizten Gemiit».
Wihrend die Juden unter Messias einen weltlichen Herrscher ver-
standen, der ihren Staat wiederherstellen wiirde, verdreht Jesus diese
politische Vorstellung in eine ibernatiirlich-himmlische, und wirft
sich als ein solcher ,Messias‘, als ,Konig der Juden‘ der jiidischen
Religion entgegen. Diese «lebensverachtende Schwirmerei» fiithrt zu
seinem Selbstmord, um so doch noch sein « Reich» herbei zu zwingen,
«eine durch Greueltaten bewerkstelligte Flucht ins Leere». Unter
,Schwirmerei® versteht Hegel «den Wahn, ein bildloses Gestalten der
handgreiflichen Wirklichkeit» vorzuziehen; « Man will Gott ins Zeit-
liche riicken; glaubt an ein Wesen der Einbildung.» (III; 206,
XIX. 42f))

Nun beginnt die erste Dogmenbildung eines ,Zweiten Kommens"
Jesu als Anfiihrer von Engelscharen; die Glaubigen werden dann be-
lohnt, die andern ins ,ewige Feuer der Hélle* verdammt. «Zu einer
solchen, durch ein gottliches Wesen zustandebringende Revolution,
wobei die Menschen sich ganz passiv verhielten, machten die ersten
Ausbreiter der christlichen Religion Hoffnung; als die Hoffnung end-
lich verschwand, begniigte man sich, jene Revolution des Ganzen am
Ende der Welt zu erwarten. »

«An die Stelle eines Vaterlandes und eines freien Staates war die

168



Kirche getreten. In ihr konnte keine Freiheit statt haben. Der Himmel
stand dem Empfindungsleben der Christen so nahe, daB3 das Hingeben
aller Freuden und Giter dieser Welt keine Aufopferung scheinen
kann, und nur denjenigen Zuschauern des Todes der Mirtyrer auBer-
ordentlich vorkommen mubBte, die jene Empfindung der Nihe des
Himmels nicht kannten.»

Das Ausbleiben des ,Zweiten Kommens‘ war eine Krise. Paulus
behob sie, indem er mit dem auferstandenen Gott die christliche
Kirche begriindete. Bezogen hat er diesen Glauben aus den Religionen
seiner syrischen Heimat. Aus dem empirischen Jesus ist ein iiber-
natiirlicher Christus geworden. Hegel bemerkt dazu trocken: «Fir
uns kann (dieser) Christus kein Vorbild sein, weil wir von seinen
Ubernatiirlichkeiten entbl6Bt sind?. »

Die Religion des Todes und des Jenseits verachtet die Welt und den
Menschen: «In Todesangst fliecht der Christ zu den Gnadenmitteln
derselben Lehre, die ihm diese Schrecken eingetrichtert hat'?.» « Hin-
der der vorgeblichen Verachtung der Giiter und Ehren dieser Welt
steckt gar haufig ein sehr iibel abstechender Neid gegen die, die sie
besitzen!!,» Das Christentum ist aus dem fanatischen Morgenland
importiert; héitten wir selber eine lebendige Volksreligion, «wiirden
wir nicht die Ohren alle sieben Tage Phrasen und Bildern leihen, die
nur vor einigen tausend Jahren in Syrien (Paulus) verstindlich und
an ihrem Platze waren»!2, « Der Mensch hat allen seinen Wert auf
eine iibernatiirliche Gestalt iibertragen, und behélt alles Ekelhafte,
dessen er fihig ist, fiir sich zuriick. Das Christentum brachte den
allgemeinen Zerfall und das Ungliick des spiten rémischen Reiches
und den Gehorsam gegen den Despoten in ein System. Religion und
Politik haben unter einer Decke gespielt; jene hat gelehrt, was der
Despotismus wollte: Verachtung des Menschengeschlechts, Unfihig-
keit desselben zu irgendeinem Guten, durch sich selbst etwas zu
sein'3. »

Nun aber ist eine gewaltige Erschiitterung im Anzuge, von der die
Reformation nur eine ,Morgendimmerung‘ war. Der Mensch wird

* Nohl 57.
10 Nohl 27.
11 Nohl 57.
12 Nohl 39.
13 Dg. 47.

12 Studia Philosophica XXXII 169



die Schitze, die an den Himmel verschleudert worden sind, als seine
eigenen zuriicknehmen?!4,

Die Krise der Kirche

Die Reformation war eine Krise der Kirche, eine Zerrei3probe,
die sie nicht bestand. Luther, gegen seine Absicht, zerriB nicht nur
die Einheit der Kirche, sondern isolierte, vereinzelte sie auch. Er band
sie an die mythische Vorstellungsart und Sprache der Bibel. Dadurch
wurde die Philosophie ausgeschaltet; in der alten Kirche «ist viel
mehr Philosophisches, Spekulatives als im protestantischen Lehr-
begriff»!% erhalten geblieben. So kommt es, daB fiir Hegel die so in
abstrakter Reinheit abgesonderte Kirche als die Pflege des Absoluten
in der Form mythischer Vorstellung erscheint, und also in die Philo-
sophie einbezogen und begriffen wird. Sie meint «eine Wahrheit,
aber nicht in Form der Wahrheit»!S.

Luther trennte die Kirche auch ab von dem sittlichen Leben in
Staat und weltlicher Erziehung; was die allgemeine Frage nach dem
Verhiltnis von Staat und Kirche stellt.

Ohne es zu wissen, stellt sich die Reformation dar als eine Form
jenes ,Zeitgeistes‘, den man die Renaissance nennt. Trotzdem in Italien
die Einheit der rémischen Kirche erhalten blieb, brachen doch andere
Werte sich Bahn, von denen jeder zu ,den Quellen‘ strebte und
seine Eigengesetzlichkeit suchte: im Staat «als berechnete, bewuBte
Schépfung, als Kunstwerk». So formuliert es Jakob Burckhardt in
seinem Buch Die Kultur der Renaissance in Italien. Im allgemeinen
beschreibt er dieses Auseinanderbrechen der verschiedenen Kultur-
werte in Staat, humanistischer Bildung, kapitalistischer Wirtschatft,
Kunst und der neuen Wissenschaft wie folgt: « Im Mittelalter lagen die
beiden Seiten des BewuBtseins — nach der Welt hin und nach dem
Innern des Menschen selbst — wie unter einem gemeinsamen Schleier
traumend oder halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben,
Kindesbefangenheit und Wahn; durch ihn hindurchgesehen erschie-
nen Welt und Geschichte wundersam gefiarbt ... In Italien zuerst

14 Nohl 225.
18 XIX. 259.
10 V1. 23, 28.

170



verweht dieser Schleier in die Liifte; es erwacht eine objektive Be-
trachtung und Behandlung des Staates und der simtlichen Dinge
dieser Welt tiberhaupt; daneben aber erhebt sich mit voller Macht
das Subjektive, der Mensch wird geistiges Individuum. »

Ganz dhnlich schildert Hegel denselben Ubergang in der Vorrede
der Ph. G. «Sonst hatten sie einen Himmel mit weitliufigem Reich-
tum von Gedanken und Bildern ausgestattet. Von allem, was ist, lag
die Bedeutung in dem Lichtfaden, durch den es an den Himmel ge-
kniipft war; an ihn, statt in dieser Gegenwart zu verweilen, glitt der
Blick iiber sie hinaus!?.»

Zu diesen neuentdeckten und die Kirche beschrinkenden Werten
gehort auch die Entdeckung der Welt und der andern Weltreligionen;
nicht als Missionsfelder, sondern als andere Arten des religiésen Be-
wulltseins. In Hegels Vorlesungen nimmt diese Schitzung anderer
Religionen einen breiten Raum ein. Da ich diese Phinomenologie der
Religionen schon ausfiihrlich dargestellt habe, (Gustav E. Miller:
Hegel and the Crisis of Christianity), begniige ich mich hier mit diesem
einfachen Hinweis. Diese Geschichte beginnt wohl am groBartigsten
in Marco Polos Wiirdigung der chinesischen Kultur.

Zusammenfassend: Die Krise der Kirche besteht einerseits darin,
daB sie sich an die Bibel klammert als die einzige mafligebende Quelle
und als angebliches «Wort Gottes»; infolgedessen zerfallt sie in
dutzende von schriftgemédBen Kirchen. Andererseits findet sie sich
beschrankt von andern geistigen Werten, auch dort, wo ihre mittel-
alterliche Gestalt erhalten blieb.

Kirche und Staat

Unter den Michten, die ihre eigene sittliche Selbstindigkeit
zuriickgewinnen, stehtan hervorragender Stelle der Staat. Nach Hegel
ist der Sinn der europiischen Geschichte Kirche und Staat in ihrem
Gegensatz und ihrer Versohnung?!$.

Diese Geschichte beginnt mit der griechischen Kunstreligion: Das
Gottliche und das Weltliche, Religion und Staat sind hier verschmol-
zen im Zeichen der Schénheit. Der Staat, die ,polis‘ ist nicht nur eine
freie politische, sondern auch eine religiése, kultische Gemeinschaft.

1 11. 16.
18 XI. 439,

171



Die Feste der Gotter, besonders das Fest des Dionysos im Kult der
Tragodie und Komédie, verleiht dem Leben der Stadt einen mythi-
schen Glanz und Rhythmus.

Alles ist gottlich und menschlich alles. Das eine, ewige, heilige Sein
wie es in des Parmendides groBem Gedicht gepriesen wird, erscheint
besonders in den wesentlichen, gottlichen Michten und Werten, den
in menschlichen Formen vorgestellten Goéttern. Die homerischen
Sanger beschworen eine Welt, in welcher heroische Individuen die
Gotter durch ihre Taten ehren. Die gottliche Muse der Kunst verklart
eine schlimme Welt. Die Skulptur stellt die Gétter als Idealtypen
menschlichen Kulturlebens vor. Der dionysische Hymnus ergianzt die
apollinische Erhabenheit und die Ruhe dieser géttlichen Gestalten
durch den gemeinsamen Preisgesang, der die am Gottesdienst Teil-
nehmenden zu einer innerlichen und bewegten Einheit verbindet. In
der Tragtdie werden die homerischen Gétter in Frage gestellt. Thre
Vielheit fithrt zu Irrungen und Wirrungen unter den Menschen (auch
im Homer; aber dort wird es nicht problematisch); zu unheilbaren
ZusammenstoBen zwischen widerspriichlichen, goéttlichen Gesetzen.
Und in der Komddie 16st sich die Kunstreligion auf: Die Gotter wer-
den als Einbildungen der Fantasie lacherlich, und hinter der Maske
der Helden treten die unzulinglichen Menschen als bloBe Schau-
spieler ihrer Ideale hervor.

Die Kunstreligion bricht zusammen, weil sie zu schén war und dem
Leiden der Wirklichkeit nicht standhielt.

Diese Dialektik spiegelt zugleich die Entwicklung des jungen zum
reiferen Hegel. In seiner Studenten- und Hauslehrerzeit war die
«lebendige Volksreligion» der Griechen auch seine eigene: «Ach,
aus fernen Tagen der Vergangenheit strahlt der Seele, die Gefiihl fiir
menschliche Schénheit hat, GréB8e im Ganzen hat — ein Bild entgegen
— das Bild eines Genius der Vélker — eines Sohnes des Gliicks, der
Freiheit, eines Zoéglings der freien Phantasie. Auch ihn fesselte das
eherne Band der Bediirfnisse an die Muttererde, aber er hat es durch
Empfindung, durch seine Phantasie so verarbeitet, verschonert, mit
Hilfe der Grazien mit Rosen umwunden, daB er sich in diesen Fesseln
als einem Teil seiner selbst gefallt!?. »

Die groBartigste Urkunde dieser dialektischen Einheit der Gegen-
satze des Gottlichen und des Weltlichen in dem sie verschmelzenden

19 Nohl 28.

172



Sinnbild ist Hegels Gedicht Eleusis, das an den gleichgesinnten Freund
Hoderlin gerichtet war. In meiner ,Denkgeschichte’ habe ich das Ge-
dicht in diesem Sinn zergliedert, im Gegensatz zu Wilhelm Diltheys
«mystischem Pantheismus», den er ihm zuschreibt. Was heiBt denn
das iiberhaupt auf deutsch? « Mystisch» bedeutet doch wohl etwas,
das sich der Vernunft und einer verniinftigen Aussage entzieht; und
«Pantheismus» bedeutet, daB3 das Leben der Welt mit dem Absoluten,
mit ,Gott’ zusammenfillt. In Hegels Gedicht «graust es dem Gedan-
ken» vor dieser Auflosung des Individuums im « All». Was ausgesagt
wird, ist die dialektische Einheit des Absoluten mit seinem Gegensatz:
dem Endlichen, Nichtabsoluten.

Das Ungliick und Zwiespalt der ,schénen Seele‘ besteht darin, da
sie die Wirklichkeit nur in einem unpersonlichen Bild verklaren, sie
aber nicht meistern kann. In der christlichen Kirche duBBert sich dieser
wesentliche Zwiespalt im Kampf zwischen Bilderverehrern und Bilder-
stirmern. Vor Bildern beugen wir unsere Knie nicht mehr. Sobald
die Schonheit als eine geistige Macht anerkannt wird, die ihrer eigenen
Gesetzlichkeit folgt, scheiden sich Kunst und Religion; Asthetik und
Religionsphilosophie treten auseinander. Hegel hat den Zusammen-
bruch des romantischen Asthetizismus, der das Kunstwerk als das
einzig wahrhafte Organ fiir das Absolute erklirte, erlebt in dem
Zusammenbruch seines Freundes Hoéderlin.

Eine gottlose Welt

Durch den Zusammenbruch der Kunstreligion vorbereitet, betreten
wir den Umkreis des rémischen Kaiserreiches. Hier spricht die pro-
saische Sprache einer entgotterten Welt. Die konkrete Individualitit
und Ganzheit der ,polis* wird einerseits zerstort durch die rémischen
Legionen, anderseits wird die imperiale Einheit von Besonderheiten
gereinigt.

An die Stelle lebendiger Volksgeister breitet sich ein Netz abstrak-
ten Eigentumsrechts vereinzelt iiber das Imperium; statt Biirger, die
in einem Ganzen mitwirken, wird der Einzelne zur Rechtsperson. Das
griechische Theater wird zum rémischen Zirkus: « Dies kalte Morden,
welches zur Augenweide dient, 148t die Nichtigkeit, die Wertlosigkeit
des Individuums, das keine Sittlichkeit in sich hat, anschauen?°.»

20 XT. 518, 466, 485.

173



Trotz der allgemeinen Rechtsordnung ist das Imperium kein Staat,
weil es kein Rechtsstaat ist, sondern nur Macht und Herrschaft. Der
Kaiserkult ist das Neue in der romischen Religion. Ontologisch liegt
ihm die richtige Einsicht zugrunde, da3 das Absolute individuiert ist,
daB der einzelne Mensch, als Vertreter des absoluten Seins, ein End-
zweck in sich selbst ist. Aber diese Wahrheit wird isoliert. Das Indivi-
duum als sterbliches, endlich es wird falschlich verabsolutiert; so wird
aus Glauben Aberglauben: «Der Aberglaube ist im allgemeinen
dies, eine Endlichkeit, AuBerlichkeit als Macht, Substanzialitit gelten
zu lassen®!, »

Der Inhalt des Kaiserkultes ist der endliche Zweck, die Welt zu
erobern und sie zu beherrschen. «Der Geist ist ganz auBer sich ge-
kommen, indem die Endlichkeit des Seins und Wollens zu einem Un-
beschrinkten gemacht wird . . . Sonst gab es fiir den Herrscher keine
Pflichten, keine Rechte, keine Sittlichkeit; Willkiir und Leidenschaft
lenken ihn, er ist das Schicksal aller.»

Die Religionen anderer Vélker werden ebenfalls in die rémische
Weltherrschaft einbezogen: « Wir sehen so ganze Schiffsladungen von
Gottern nach Rom geschleppt. . . . In Rom kommen alle Religionen
zusammen und werden vermischt . .. der Gesamtzustand macht so
eine Verwirrung aus . . . Rom ist ein Pantheon, wo die Gétter . . . sich
gegenseitig ausléschen.» Auch das Christentum ist eine solche ,Ver-
mischung®.

«Diese Vollendung der Endlichkeit ist das absolute Ungliick und
der Schmerz des Geistes.» Hier beginnt die Geschichte des «un-
gliicklichen BewuBtseins», einer sich stets vertiefenden Verzweiflung.
Die Stoiker ziehen sich in die Festung einer geheuchelten Gleich-
giiltigkeit zuriick. Die Epikurier begniigen sich mit Privatvergniigen:
Gliick ist Abwesenheit von Ungliick. Die Skeptiker erkliren alles
Wissen fiir eitel. Die Gnostiker verkiinden, da3 die Welt durch und
durch heillos verdorben sei. Vgl. Gustav E. Miiller: Der Begriff der
Verzweiflung in der hellenistisch-rémischen Ethik. Studia Philo-
sophica 1960.

Hegel ist erstaunlich hellseherisch, wenn er schreibt: «Die Zeit der
rémischen Kaiser hat viel Ahnlichkeit mit der unsrigen®2.» Zutiefst

21 XVI. XVI. 176.
32 XVI. 196.

174



meint er wohl den Verlust des Glaubens, ersetzt durch fanatischen
Aberglauben in Rassen und Klassen und die Flucht vor dem Macht-
getiimmel in hedonistische Betiubung und Luxus. Auch die Ver-
zweiflung tiber unsern Zustand ist uns nicht unbekannt.

Ein weltloser « Gott»

Der ,Personenkult’, die lebendigen Machtgétzen verschwanden,
die Verzweiflung blieb. Die Weisheit des Todes breitet ihre dunklen
Schwingen tiber Europa. Was Hegel als ,ungliickliches BewuBtsein®
beschreibt, dhnelt in wesentlichen Ziigen dem, was heute ,Schizo-
phrenie‘ genannt wird.

Der Mensch hat seine Einheit verloren. Was ihm iibrig bleibt, ist
das BewuBtsein seines Elends. Die Ideale seiner Jugend, die harte
Arbeit seiner Mannesjahre, die Welt zu erobern und einzurichten,
sagen ihm nichts mehr. Schon die Alexandrinischen Skeptiker be-
schrieben die Welt als ein Spital und eine Irrenanstalt. Die natiirlichen
Giiter der Begierden des Lebens befriedigen nicht; sie gleichen den
Qualen des Tantalus. Reichtum ist in Nichts zerronnen. Das Gefiihl
dieser Nichtigkeit durchdringt das ganze BewufBtsein. Dieses ungliick-
liche BewuBtsein war die Bedingung fiir die rasche Ausbreitung des
Christentums: denn das urspringliche Christentum verkiindigte das
unmittelbar bevorstehende Ende dieser Welt, das hereinbrechende
und ganz andere ,Reich Gottes‘ und die ,Auferstehung von den Toten’,
zu denen wir alle gehoren.

Die urspriingliche christliche Hoffnung erfiillte sich jedoch nicht;
die Vorhersagungen des Jesus erwiesen sich als triigerisch und ent-
tauschend. So wird der ,Gott‘ zu einem jenseitigen, weltlosen ,Gott".
Das ungliickliche BewuBtsein wird nun hin und her geworfen zwischen
einem gegenwirtigen Elend und einem nur dem Sehnen und Hoffen
entgegenstehenden ewigen Jenseits. Was es ist, will es nicht sein, was
es sein wollte, kann es nicht erreichen. Im Christentum kommt noch
dazu der historische Glaube an einen empirisch dagewesenen und
gestorbenen ,Gott‘, von dem nur ein Grab iibrig bleibt.

Die Kirche bietet sich an als Vermittlung zwischen der Weisheit
des Todes und dem unerreichbaren Jenseits. Sie ist «unendliche
Liige», welche die «furchtbare Nacht des Mittelalters» beherrscht.
AuBer dieser ihrer Vermittlung gibt es keine Wahrheit, keine Freiheit

175



und kein Heil. Der jenseitige, weltlose Gott erscheint in der Hostie,
die geschmeckt und zerkaut wird. Anstelle der Freiheit und des Ge-
wissens tritt der blinde Gehorsam gegen die priesterliche Autoritit.
Die ethische Arbeit an der Welt wird ersetzt durch ,gute Werke* fiir
die Kirche. Das Geschlechtsleben gilt als Schmutz und Sumpf, das
Ideal ist die Geschlechtslosigkeit, veranschaulicht im Zglibat der
eigentlichen Christen. Die Arbeit ist sittlich wertlos und die Armut
wird verherrlicht. Der Mensch, der sich nicht den Gnadenmitteln der
Kirche unterwirft, wird zur Beute dimonischer Michte; als solcher
ist er rechtlos und wird in Ketzerbrennungen und Kreuzziigen be-
kampft.

All diese mythischen und schriftgemiBen Vorstellungen sind so
primitiv, daB sie von dem kindhaften Gemiit der germanischen Bar-
baren leicht angenommen werden konnten. Die Greisenhaftigkeit der
spatromischen Welt vermischt sich mit der Unreife germanischer
Jugend. Die Pubertit oder, wie Jean Paul sagt, die Flegeljahre, sind
auch hin und her geworfen zwischen idealen Vorbildern, denen der
Jiingling nicht gewachsen ist, und der Erfahrung seines Unvermégens.

Im Osten des romischen Reiches fand diese Vermischung nicht
statt. Der Zirkus wurde christlich «ein Zeichen der fruchtbarsten Ent-
wiirdigung ,weil dadurch bewiesen wird, daB aller Sinn fiir Wichtiges
und Héheres verloren ist, und daB der Wahnsinn religioser Leiden-
schaft sich sehr gut mit der Schaulust an unkiinstlerischen und grau-
samen Spielen vertrigt. Die Christen des byzantinischen Reiches blie-
ben in dem Traum des Aberglaubens versunken, im blinden Gehor-
sam gegen die Patriarchen und die Geistlichkeit verharrend».

Ich fasse zusammen:

1. Ein Staat, der sich als endliche Macht und willkiirliche Herr-
schaft miBversteht, mufB3 die Religion entweder unterdriicken oder
sie fiir seine politischen Zwecke miB8brauchen.

2. Eine Religion der Weltverachtung zerstort durch ihre unerfiill-
bare, auf ein Jenseits ausgerichtete ,Heiligkeit® die Arbeit an der Welt
und die wirkliche Sittlichkeit im Staat und in der Familie.

3. Eine abstrakte AuseinanderreiBung von Religion und Staat auf
Grund einer falschen Theorie von doppelter Wahrheit — von Karl
Barth wieder aufgewirmt, — kann keinen Frieden und keine Verséh-
nung bieten, weil die Wahrheit eine ist; die Wahrheit ist das Ganze.

4. Die versprochene Vers6hnung kann nur so zustande kommen,
daB sich die Kirche als Vertreterin der Religion des absoluten Geistes

176



versteht. Sie besteht in einem absoluten Vertrauen auf die Einheit,
Ganzheit, Heiligkeit des Absoluten im menschlichen Glauben selber;
dadurch wird die Eigenstindigkeit des sittlichen Lebens im «objekti-
ven Geist» des Staates sowohl begriindet als auch frei gelassen.

Die Religion des absoluten Geistes.

Die Krise des Christentums, wie sie von Hegels Kritik niichtern
und schonungslos aufgedeckt wird, ist allgegenwirtig; sie ist wirksam
in den Anfingen, in der Kirchengeschichte und in der Gegenwart.

Nun erfolgt, zuerst in den Frankfurther Schriften, die geniale Um-
wendung: Wie wire es, wenn gerade in der Krise, in der fortdauern-
den Kritik, das Wesen der Religion sichtbar wiirde?

In der Jenaer Abhandlung iiber den Skeptizismus heiBt es, der Skep-
tizismus sei eins mit aller wahren Philosophie. In der Vorrede des
Ph.G. wird der Weg des Geistes als der « Weg des sich vollbringenden
Zweifels und der Verzweiflung» bestimmt. Der Aufsatz iiber Glauben
und Wissen sagt: «Der absolute Begriff, schlechthin seiend als prak-
tische Vernunft . . . und die unendliche Sehnsucht eines unheilbaren
Schmerzes — dieser Widerstreit ist selbst die verniinftig vernommene
bejahte Einheit beider Seiten.» Daselbst: Die Christen erschauerten
im Gefiihl: ,Gott ist tot‘ und stellten sich ihr Gefiihl geschichtlich vor.
Aber das Ganze behauptet sich heil in seinem Zerrissensein. A ist
Non-A: das Absolute erhilt sich in seinem endlichen Gegensatz. Der
Sinn des Karfreitags wird so in der Philosophie «in der ganzen Wahr-
heit und Hirte seiner Gottlosigkeit wiederhergestellt». Vor diesem
«spekulativen Karfreitag verschwindet das Ungriindlichere, das einen
sichern Umbkreis zieht und sich darin gesichert wahnt.» Allein aus der
Hirte seines Sichopferns — aus dem unendlichen Abgrund des Nichts,
worin alles Sein versinkt, — kann und muB das héchste Allumfassende
in seinem ganzen Ernst und aus seinem tiefsten Grunde auferstehen.»
Das Absolute ist nicht zusammengesetzt aus Endlichem und Unend-
lichen; in der Idee sind sie in ihrem Widerstreit eins. Wenn das End-
liche sich filschlich verunbedingt, wird es gerade dadurch zum
Nichtigen. Diese Siinde zu bekennen, das Nichtige zu vernichten, ist
die reinigende und heilend heilige Macht der Religion, «aus welchem
Nichts und reiner Nacht der Unendlichkeit die Wahrheit als aus dem
geheimen Abgrund, der ihre Geburtsstitte ist, sich emporhebt». Die

177



Vorrede zur Ph. G. wiederholt: «Aber nicht das Leben, das sich vor
dem Tode scheut und von der Verwiistung rein bewahrt, sondern das
ihn ertrigt und in ihm sich erhilt, ist das Leben des Geistes. »

Das Ewige vermittelt sich zu sich selbst durch sein Gegenteil, durch
sein zeitliches Werden; umgekehrt ist jedes Ereignis, jede Begeben-
heit im Ganzen ewig das, was sie ist. Sie ist im Ganzen aufgehoben,
gesetzt, aufgelost und bewahrt: «Die Schrecken der objektiven Welt,
so wie alle Fesseln der sittlichen Wirklichkeit, hiermit auch alle
fremden Stiitzen, in dieser Welt zu stehen, so wie alles Vertrauen auf
ein festes Band in derselben . . . die ganze Masse der bisherigen Vor-
stellungen, Begriffe, die Bande der Welt, sind aufgeldst und fallen wie
ein Traumbild in sich zusammen. »*3

Diese Dialektik des Absoluten durchwaltet nun auch die Religion
des absoluten Geistes. In Ahnung, Gefiihl, Kult und mythischer Vor-
stellung wird dasselbe Absolute geglaubt und verehrt; es wird ver-
personlicht. Ich hebe nun aus den angefiithrten Stellen einige Merk-
male heraus, welche das Wesen der absoluten Religion erkennen
lassen:

1. Der «absolute Schmerz» driickt die Erschiitterung aus, die
den Menschen iiberfillt, wenn er seine Nichtigkeit, seine Gebrech-
lichkeit, seine Bruchstiickhaftigkeit erfihrt. Deshalb entflammt die
religiése Liebe dort, wo die Begrenztheit des Endlichen am stérksten
in Erscheinung tritt: In Krankheit und Tod, in Armut und Unter-
driickung der «Miihseligen und Beladenen», wie es in der Berg-
predigt heiBt. Klassisch ist auch die Bekehrungsgeschichte des Budda,
dem der Anblick von Krankheit, Armut und Tod das religiose Mit-
leid mit der Not und dem Leid aller Geschopfe erweckt.

In der chr. Religion wird der Gott selbst als leidender und sterben-
der Gott vorgestellt. Der Schmerz um das Ungeniigen unserer Ver-
leiblichung, ist eine notwendige und allgemeine religiése Einsicht.
Daher kann die Religion des absoluten Geistes keine besondere Insti-
tution sein.

2. Von Bern schreibt Hegel an Schelling, er denke dariiber nach,
was es heiBe, sich Gott zu nihern. Dieses Nachdenken schlug sich
nieder in dem langen Manuskript, das von Nohl unter dem irrefiih-
renden Titel ,Leben Jesu‘ gedruckt worden ist; iiber ein ,Leben Jesu‘
steht kein Wort darin. Vielmehr ist es Hegels Bekenntnis seiner Ver-

33 Dok. 341, 352.

178



nunftreligion, die er unter dem Namen ,Jesu‘ vorbringt. Zum
Beispiel:

«Die reine, aller Schranken unfihige Vernunft ist die Gottheit
selbst, die einzige Quelle der Wahrheit und der Beruhigung, die alle
Menschen in sich aufschlieBen konnen. Es bedarf keines Beifalls,
keiner Autoritit, an die Vernunft zu glauben. Scham und Reue sind
Gefiihle, die den Menschen erfiillen, wenn er sich selbst erkennend
vor dem Richterstuhl der Vernunft in sich selber stellt. Sie zeugen
von dem Geist, der ihn beseelt. Ein befohlener Kirchenglaube, an
Orte, Gebrauche und Buchstaben gebunden, ist die Quelle von
unseligem Parteigeist, blindem HaB, Schwindelgeist, Verbrechen.
Das sittlich Gute fiir den Menschen ist das ganze menschliche
Geschlecht als Hilfgemeinschaft; das Gute auf den Namen und Glau-
ben an eine Person einzuschridnken, ist unsittlich.»

Vernunft darf nicht mit Verstand, ratio, verwechselt werden; es
wird hier kein Rationalismus gepredigt.

Wie die Vernunftreligion allen Menschen zuginglich ist, veran-
schaulicht Hegel wie folgt: «Vor dem reinen Licht dieser gottlichen
Idee verschwindet der Schein, als ob die Welt ein verriicktes, térichtes
Geschehen sei. Die Religion eines Hirten, eines Bauern hat unend-
lichen Wert. Dieser innere Mittelpunkt bleibt unangetastet und ist
dem lauten Lirm der Weltgeschichte ganz entnommen. »24

Ein Sein, das nicht anders als gut sein kann, weil es keinen Gegen-
satz auBer sich zu bekimpfen oder zu erleiden hat, ist das Heilige;
im Gegensatz zu dem moralisch Guten, das von dem Kampf mit
innern und duBern Widerstinden lebt.

Wird der moralische Kampf als das Gute schlechthin erklirt,
entsteht ein erbitterter weltverbessernder Moralismus; er ist der
eigentliche Feind der religiésen Verséhnung. Von ihr aus gesehen ist
er Kleinglaube, stindige Anfechtung — ,Siinde‘ genannt.

Die Einheit des Absoluten erhélt sich in allen Unzulédnglichkeiten
der Erfahrung. Das duBert sich in der absoluten Religion in der un-
bedingten Bejahung, im unbedingten Vertrauen auf die Ganzheit,
Heiligkeit und Einheit des absoluten Seins, das von der moralischen
Zerrissenheit zwischen dem, was sein soll und dem, was nicht so ist,
wie es sein soll, nicht vernichtet wird. Das moralische Leben lebt von
den Widerspriichen, die es bekdampft; wie der Lehrer von der Un-

24 XI. 68.

179



wissenheit und Ungezogenheit der Zoglinge, der Arzt von der
Krankheit seiner Patienten, der Jurist von den Verbrechen und
Unredlichkeiten lebt, die er bekampft. Das moralische Sollen kommt
nicht von den Stricken los, durch welche es bestrickt wird. Die reli-
giose Liebe entgiftet die tierische Ernsthaftigkeit, mit welcher solche
Kiampfe gefithrt werden; in denen sich jede Seite im Recht glaubt.
Der Glaube an die Giite des Seins sieht auch im moralischen Gegner
jenen Endzweck, der in der Teilhabe im Absoluten begriindet ist.
Das ist Hegels religionsphilosophische Fassung von Luthers mythi-
scher Vorstellung, daB die sich bekennenden ,Siinder’ durch den
Glauben und nicht durch gute Werke ,selig® und ,gerettet® sind.

3. Negativ kann das Wesen der absoluten Religion so ausgesprochen
werden: Eine Religion, die sich auf ihre Besonderheit versteift, und
wenn sie noch so hoch geschitzt wird, ist nicht die Religion des
absoluten Geistes. Positiv gewendet: Nur die Religion ist die Religion
des absoluten Geistes, die in andern Religionen einen andern Ausdruck
desselben dialektischen Absoluten wiedererkennen kann. Hegels
Phinomenologie der Weltreligionen hat dies Wiedererkennen nicht nur
versucht, sondern auch zu einem groBen Teil geleistet. Die geschicht-
lichen Besonderungen des religiosen Lebens sind sowohl notwendig
als auch hinsichtlich des absoluten Ganzen beschrinkt. Das religiose
BewuBtsein dieser Beschrinktheit treibt alle iiber sich hinaus auf die
Religion des absoluten Geistes hin. Das ist der religiose Sinn der ange-
fithrten Sitze, daB alle festen Banden und Stiitzen, alle vermeintlichen
Sicherungen und mythischen Vorstellungen iz dieser Welt in der ewi-
gen schopferischen und zerstérenden Bewegung des Absoluten wie
,Traumbilder® in sich zusammenfallen.

Hegels letzte Vorlesung iiber die Beweise vom Dasein Gottes ent-
halten eine vollendete Darstellung der dialektischen Logik, die der
absoluten Religion zugrunde liegt. Als Goethe von dieser Vorlesung
erfuhr, schrieb er in einem der letzten Briefe seines Lebens sehr ver-
argert: «Man weil3 gar nicht, was es heiBen soll! DaB ich das Kreuz
als Mensch und Dichter zu ehrenund zuschmiikken weiB3, hab ich in
meinen Stanzen bewiesen; aber daB ein Philosoph durch einen Um-
weg iiber die Ur- und Ungriinde des Wesens und Nichtwesens seine
Schiiler zu dieser Ansteckung hinfiihrt, will mir nicht behagen.» Das
Christentum gleicht also einer ansteckenden Krankheit.

Nun, Hegel hat als Mensch und Philosoph nichts anderes getan als

180



Goethe: er hat das wesentlichste Symbol des Christentums geehrt,
indem er es begriff. Der Zorn Goethes beruht auf einem MiBverstind-
nis, an dem Hegel nicht unschuldig ist. Wie haufig bei ihm, ist der
Titel jeder Vorlesung irrefithrend. Sieht man genauer hin, wird es
klar, daB er mit Kant in dem Punkt {ibereinstimmt, daB die Gotter der
Religionen weder bewiesen noch widerlegt werden kénnen. Der Titel
sollte lauten: Beweise des Absoluten. Sie alle zeigen, daB sich das
Absolute durch seine eigene ,Negativitit® mit sich selbst vermittelt.

Der kosmologische Bewets ist unschliissig, wenn er vom Dasein end-
licher Erscheinungen auf ,Gott‘ als ihren Grund schlieBt; denn wir
kénnten ebensowohl bei ihnen als einer unendlichen Reihe des Nach-
einander-Stehen-Bleiben, oder wir kénnten das Sein der Welt in allen
Daseienden annehmen, wie es der von Hegel immer abgelehnte
Pantheismus (Spinoza) fordert. Der kosmologische Beweis wird giil-
tig, wenn er von der Nichtnotwendigkeit, dem Zufall, der dialekti-
schen ,Negativitit® ausgeht. Das ist der Beweis ex contingentia mundi:
«Geben wir zu, daB in der Welt kein Seiendes angetroffen wird, das
notwendig ist — das ebenso gut nicht sein oder anders sein kénnte —
dann setzen wir ein unbedingtes und notwendiges Sein voraus, an
dem gemessen sie in ihrer Nichtabsolutheit erscheinen und erkannt
werden. »

Der teleologische Beweis ist unschliissig, wenn er ausgeht von der
Erfahrung edler Zwecke in der Welt, und von da auf ,Gott‘ als mora-
lischen Gesetzgeber schlieBt; denn ebenso gut kénnen wir ausgehen
von der bésen Zerstérung edler Zwecke, die danach auf einen teuf-
lischen Urheber schlésse — oder der Kampf edler Zwecke gegenein-
ander wiirde dann einen Polytheismus nahelegen. «In der Welt ist
nur eine relative Weisheit, nicht absolute.» Alle endlichen Zwecke
gehen zugrunde. «Das moralisch Gute gehért dem Menschen an.
Da seine Macht aber nur eine endliche ist, und in ihm das (moralisch)
Gute durch die Seite seiner Natiirlichkeit beschrankt ist, ja er so der
Feind desselben ist, so vermag er es nicht zu verwirklichen.» Das
absolut Gute, das Sein, das nicht anders als gut sein kann, das Heilige
also, findet sich nicht in der Erfahrung. Es vollbringt seine ewige und
vollendete Gegenwart durch den ewigen Kampf sichwidersprechender
Zwecke hindurch.

Der ontologische Bewets ist unschliissig, wenn er von dem Gedanken
,Gottes‘ auf seine Existenz schlieBt. Da hat Kant recht; aber Kant
versteht das echte ontologische Argument nicht. So wie es von Plato

181



und Anselm gedacht ist und von Hegel bejaht wird, wird es giiltig,
wenn es dialektisch gedacht wird. Der Begriff des absoluten Seins, als
welches ein grofleres nicht gedacht werden kann, ist zunichst eine
formale Nominaldefinition ,in unserm Kopf*. Als solche ist es aber
eben gerade nicht ein Sein, als welches ein GréBeres nicht gedacht
werden kann. Das Absolute beweist sich also in dem Ungeniigen,
dem Zusammenbruch des nur formallogischen Denken des Verstan-
des. Es bezeugt sich, indem es jeden endlichen Anspruch des Denkens,
absolut zu sein, aufhebt. Diese spekulative Wahrheit, die der Religion
zugrunde liegt, «heiBt Mysterium, weil sie den Verstande ein Ver-
borgenes ist, denn er kommt nicht zu dem ProzeB (dialektische Be-
wegung), der diese Einheit ist: daher ist alles Spekulative dem Ver-
stande ein Mysterium. »

Das sind Hegels vor seinem jihen Tod letztlich 6ffentlich ausge-
sprochenen Worte.

Hegel hat sich groBe und weitliufige Miihe gegeben, das Christen-
tum als die Religion des absoluten Geistes zu begreifen und darzu-
stellen. Dabei hilt er sich aber fast ausschlieBlich an die mythische
Vorstellung von drei gottlichen Personen in Einer. Ich bin diesem
Versuch in einer besondern Arbeit nachgegangen (Gustav E. Miiller:
Some Analogies in Hegels Philosophie of Religion in Mélange. Presses
Universitaires, Quebec, Canada, 1969) und bin zum Schlufl gekom-
men, daB es ihm gegliickt ist, die Analogie zwischen dialektischer
Wahrheit und deren mythischer Vorstellung nachzuweisen?®; durch-
aus nicht zur Zufriedenheit der meisten Theologen. Und so enden
die Vorlesungen zur Religionsphilosophie mit dem Seufzer: «Allein
was hilft es? Dieser MiBton ist in der Wirklichkeit vorhanden . ..
Diesen MiBton hat fiir uns die philosophische Erkenntnis aufgelost,
und der Zweck dieser Vorlesungen war eben, die Vernunft mit der
Religion zu verséhnen, diese in ihren mannigfaltigen Gestaltungen
als notwendig zu erkennen und in der offenbaren (nicht offenbarten)
Religion die Wahrheit und die Idee wiederzufinden. Aber diese
Verséhnung ist nur eine partielle ohne duBere Allgemeinheit. .. Wie
sich die zeitliche, empirische Gegenwart aus ihrem Zwiespalt heraus
finde . . . ist ihr zu {iberlassen. »

% Elfriede Tielsch: Kiekegaards Glaube. 1964. S. 101.

182



Ergebnisse

Das Schicksal der Hegelschen Religionsphilosophie im 19. Jahr-
hundert habe ich andernorts dargestellt. (Gustav E. Miiller: Die
Entwicklung der Religionsphilosophie in der Hegelschule. Zeitschrift
fir philosophische Forschung, IV. 3). Hier nur soviel: David Fried-
rich Straussens Leben Jesu und Bruno Baurs dreibiandige Evangelien-
kritik waren entscheidende Fortschritte auf dem Weg wissenschaft-
licher Fragestellung: Wer hat wann, aus welchen Beweggriinden,
zu welchen erbaulichen Zwecken das ,Neue Testament‘ erschrie-
ben? Sie fithrte am Jahrhundertende zu einer ginzlichen Skepsis:
Zieht man die mythisch-dogmatischen Entwicklungen der Jesus-
Literatur ab, dann bleibt keine sichere Kunde von einem geschicht-
lichen Jesus; so in der Christusmythe von Arthur Drews.

Im zwanzigsten Jahrhundert wurde dieser Zweifel iiberwunden
durch Albert Schweitzers Geschichte der Leben Jesu Forschung. Der Blick
wurde frei fiir einen geschichtlichen Jesus in der sogenannten ,Petrus-
Quelle‘ des Markus-Evangeliums, das aus verschiedenen Quellen
in den siebziger Jahren in Rom zusammengestellt wurde.

Die geniale Entdeckung Hegels hat sichdurchgesetzt: Dergeschicht-
liche Jesus war ein ,Schwirmer, der zwischen Verfolgungs- und
GroBenwahn hin und her taumelnd schlieBlich seine ,Autoritit’ der
jiddischen Religion entgegensetzte, um durch solchen Selbstmord
doch noch das kommende ,Reich® Gottes und damit das Ende der
Welt zu erzwingen.

Die daraus folgende Aufgabe, die dialektische Entwicklung des
Dogmas bis zum trinitarischen Glaubensbekenntnis von Nicea zu
verstehen, ist erfiillt worden; zumal in Martin Werners Werk iiber
die Entstehung des christlichen Dogmas; eine Erkenntnisleistung ersten
Ranges.

Hegels Uberzeugung, daB3 der geschichtliche Jesus ein Geistes-
kranker war, ist ebenfalls von verschiedenen Psychiatern untersucht
worden. Ihr Entscheid lautet auf ,Paranoia’. Am griindlichsten
zusammengefaBt findet sich die psychiatrische Diagnose dargestellt
in Kurt Lange-Eichbaums Genie, Irrsinn und Ruhm, Miinchen 1924.

Ein unverdichtiger Zeuge ist auch Soeren Kierkegaard?. Sein
geschichtlicher Jesus war ein geringer Mensch aus der untersten

2 Friedrich Nietzsche: zitiert in Dg. 55.

183



Volksklasse ; das uneheliche Kind einer von ihm verachteten Mutter;
ein Fliichtling, der nirgends heimisch ist. Er hat keine Familie und
keinen Freund, der ihn verstanden hitte. Er findet sich nur wohl in
Gesellschaft noch Minderwertiger. Dal3 dieser Mensch als fleisch-
gewordener Gott geglaubt werden soll, ist das ,Paradox’; es entspricht
Hegels ,Mythus".

Im Urchristentum sieht Hegel eine dimonologische, kulturauf-
lésende ,Privatreligion’. Denken wir an unsere langhaarige ,Neue
Linke’, springen einige Verwandtschaften ins Auge: Beide wollen
die politische Ordnung und die hergebrachten Kultureinrichtungen
zerstoren. Beide fordern die Polizei zum Vorgehen gegen biirgerlichen
Ungehorsam heraus; und beide schreien dann iiber Verfolgung.
Den Rémern konnte es gar nicht einfallen, eine Religion zu verfolgen;
das ist, nach Hegel, ein Grundzug der christlichen Mentalitit.

Friedrich Nietzsche hat, ohne Hegels Friithschriften zu kennen,
dasselbe gesehen: «Mit dem Christentum erlangte eine Religion das
Ubergewicht, welche einem vorgriechischen Zustand des Menschen
entsprach: Glaube an Zaubervorginge in Allem und Jedem, aber-
glaubische Angst vor ddmonischen Strafgerichten, Verzagen an sich
selbst, ekstisches Briiten und Halluzinieren, der Mensch sich selbst
zum Tummelplatz guter und boser Geister und ihrer Kampfe ge-
worden. Was folgt daraus? DaB man gut tut, Handschuhe anzu-
ziehen, wenn man das Neue Testament liest. Die N4dhe von so viel
Unreinlichkeit zwingt beinahe dazu.??»

Mag die kirchliche Unterweisung fortfahren, die Krise zu vertu-
schen, mogen die Theologen die Kritik verschweigen und jeden Er-
kenntnisfortschritt, weil er ihnen unbequem ist, von vornherein als
,veraltet’ abtun; durch solche Unredlichkeit kénnen sie nicht verhin-
dern, daB sich der all-menschliche Glaube auf die Hohe einer Reli-
gion des absoluten Geistes erhebe.

Hinweise

Abkiirzungen: Nohl: Dr. Hermann Nohl, Hegels theologischen Jugend-
schriften Mohr, Tiibingen, 1917.
Dok.: Johannes Hoffmeister, Dokumente zu Hegel Entwick-
lung, Frommann, Stuttgart, 1936.

27 Nohl 58.

184



M.: Meiner Verlag.

Dg.: Gustav E. Miiller, Hegel, Denkgeschichte eines Leben-
digen, Francke, Bern, 1959.

Br.: Briefe von und an Hegel. Meiner, Hamburg, 1952-60.
Die romischen Zahlen beziehen sich auf die Frommann
Glockner Jubilaumsausgabe.

13 Studia Philosophica XXX 185



	Hegel und die Krise des Christentums

