
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Hegel und die Krise des Christentums

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hegel und die Krise des Christentums

von Gustav Emil Müller

« Hier auf dem ältesten ewigen Altar, der unmittelbar auf die Tiefe
der Schöpfung gebaut ist, bringe ich dem Wesen aller Wesen ein

Opfer. Ich fühle die ersten, festesten Anfänge unseres Daseins; ich
überschaue die Welt, ihre schrofferen und gelinderen Täler und ihre
fernen fruchtbaren Ebenen. Meine Seele wird über sich selbst und
über alles erhaben und sehnt sich nach dem näheren Himmel. Aber
bald ruft die brennende Sonne Durst und Hunger, meine menschlichen

Bedürfnisse zurück. Ich sehe mich nach jenen Tälern um, über
die sich mein Geist schon hinausschwang. Ich bemerke die Bewohner,
die auf dem Schutt und Trümmern von Irrtümern und Meinungen
ihre glücklichen Wohnungen aufgeschlagen haben, den Staub ihrer
Vorfahren aufkratzen und das geringe Bedürfnis ihrer Tage in einem

engen Kreis ruhig befriedigen. »

Goethe (gekürzt)

Vorbemerkung

Zu unserm Anliegen habe ich mich schon mehrmals geäußert. In
englischer Sprache liegen vor: Hegel. The Man his Vision and. Work,

Pageant Press, New York 1969; ein ungedrucktes Buchmanuskript:
Hegel and the Crisis of Christianity. Teile dieses Buches sind einzeln,
teilweise in erweiterter Fassung erschienen: Hegel. Absolute and the

Crisis of Christianity, in A Hegel Symposium, University of Texas

Press, 1962; Religion and Dialectical Philosophy, in ,Religion in
Philosophical and Cultural Perspectives', D. van Nostrand Company,
Princeton, New Jersey, 1967; Some Analogies in Hegel's Philosophy of
Religion, in Mélange, Presses Universitaires, Quebec, Canada 1969.

Dieser Aufsatz handelt von den Entsprechungen zwischen onto-
logischen Kategorien und religiösen Symbolen. Hegel on the Relation

of Church and State erschien in der Zeitschrift, Church and State',
Waco, Texas, 1967. FünfKapitel in Origins and Dimensions ofPhilosophy

handeln von der dialektischen Entwicklung des Dogmas vom ge-

162



schichtlichen Jesus zum Nicaeischen Glaubensbekenntnis, zusammen
mit der Kritik des reformatorischen ,Schriftprinzips', Pageant Press,

New York, 1967.

In deutscher Sprache liegen vor : Hegel. Denkgeschichte eines Lebendigen.

Francke, Bern, 1959; geht der biographischen Entwicklung von
Hegels Religionsphilosophie nach. Hegel über Offenbarung, Kirche und

Philosophie, Reinhardt, München, 1939; drei Vorträge für eine

theologische Gesellschaft in Bern. Die Entwicklung der Religionsphilosophie in

der Hegeischen Schule, Zeitschrift für Philosophische Forschung, IV. 3.

Fünf Ursprünge von Hegels Religionsphilosophie, in Studia Philosophica,
Basel, 1962. Der Begriff der Verzweiflung in der Hellenistisch-Römischen

Ethik, Studia Philosophica, Basel, 1961.

Der Begriff der Krise

Die Krise, griechisch /crisis, bedeutet die Notwende einer Krankheit;
aber auch das Urteil über Schuld und Unschuld im Gerichtsverfahren.

Wenn es eine Krise des Christentums gibt, siecht es oder sitzt auf
der Anklagebank.

Für den Gläubigen kann und darf es keine Krise geben: Die Welt

mag im Argen liegen, aber nicht,Jesus Christus unser Herr'.
Eine Krise gibt es aber auch nicht für jenen, für den der christliche

,Gott tot ist'; für ihn ist das Christentum erledigte Vergangenheit:
Erstens weil es gar kein Christentum gibt, sondern sich

widersprechende Christentümer, abgeleitet von den unvereinbaren Schichten

der Jesusliteratur, die sich im Verlauf von mindestens zwei
Jahrhunderten angehäuft haben : Bittet man die Theologen, man « möchte
einem doch den Lehrbegriff zeigen, worin man zuverlässig das lautere
System der christlichen Religion zeigen, so werden die Herren alle

aus einem Munde antworten: Ist Ihnen denn mein Kompendium
nicht bekannt?»1

Der zweite Einwand betrifft die geschichtliche Unzuverlässigkeit,
die Unredlichkeit, Verlogenheit der ,Schrift'.

Der dritte Einwand richtet sich gegen die Unsittlichkeit des

Christentums: Alle Güte wird auf eine eingebildete Figur übertragen; für
den Menschen bleibt nichts als Selbstverachtung. So entsteht in der

1 Nohl 60.

163



,Nachfolge Christi' eine Reihe von falschen Idealen von unmöglicher
Heiligkeit.

Viertens wird das Christentum gesehen als unästhetisch; es ist
humorlos und zerstört die unbefangene Lebensfreude. Hegel hat diesen

Mangel besonders im Gegensatz zur griechischen ,Religion der
Schönheit' ausgearbeitet. Beim Hegelianer Heinrich Heine besonders

stark betont.
Fünftens ist diese Religion belastet durch ihre blutige und unduldsame

Geschichte. Der ,dezidierte Nichtchrist' Goethe faßt diese

Anklage wie folgt zusammen :

Glaubt nicht, daß ich fasele,

Daß ich dichte,
Zeigt mir's in anderer Gestalt
Es ist die ganze Kirchengeschichte
Mischmasch von Irrtum und Gewalt.

Eine Krise des Christentums kann es also nur für einen geben, der
solche Gedanken durchdacht hat, aber trotzdem wahre religiöse
Werte im christlichen Glauben erkennen will.

Ein solcher Mann ist Georg Wilhelm Friedrich Hegel.

Reformation der Reformation

«Ich bin Lutheraner» - Hegel hat das sogar drucken lassen. Die
Übereinstimmung von Luther und Hegel besteht jedoch nur darin,
was beide an der alten Kirche ablehnen.

Hegel bewundert Luthers Mut, die römische Papstkirche an der
Urkunde zu messen, die sie selbst als ihre ,Heilige Schrift' voraussetzte.

Eine Hierarchie mit unfehlbarem Oberhaupt ist nicht
schriftgemäß; noch ist es die Unterscheidung zwischen einer heiligen Kaste
und unheiligen Laien; auch gibt es in der Schrift keine heiligen
Knochen und keinen Ablaß2.

Aber damit, daß die alte Kirche nicht schriftgemäß war, folgt für
Hegel nicht, daß die neue Kirche schriftgemäß sein müsse - wie der

Theologische Don Quichote Karl Barth wieder gemeint hat. Auch
die ,Schrift' gerät in die Krise. Luther hätte sich entsetzt: «Die

» XVII. 105.

164



sogenannte Heilige Schrift ist eine wächserne Nase», mit der die

Theologen machen können, was sie wollen. «Soll aber das, was sie

herausinterpretieren, der Vernunft entsprechen, so können wir
fordern, daß bei der Religion von dieser selber angefangen werde; können

das Recht ansprechen, daß die Religion treu und offen aus der
Vernunft entwickelt ohne den Ausgangspunkt vom bestimmten
Wort zu nehmen3.»

Die Reformation muß reformiert werden. Dialektische Philosophie
kann keinen Gegensatz unverarbeitet außer sich lassen. Am Ende
seines Lebens hielt Hegel als Rektor der Universität eine Rede zur
Feier des vierhundertjährigen Augsburger Glaubensbekenntnisses.
Was er da darstellt, ist seine eigene Religion der Freiheit und des

absoluten Geistes, in der die Reformation aufgehoben ist.

Hegel und die Kirche

Hegel ist kein Lutheraner, weil er ganz unkirchlich ist. Ich habe

nirgends einen Hinweis gefunden, daß er je freiwillig an kirchlichen
Kulthandlungen teilgenommen hätte. Er ist weder ein Kirchenmann
noch ein ,Gemeindechrist'. Der Theologiestudent Hegel vermied im
Stift die ,Stunde' der Frömmler (,Pietisten').

Aus Bern schreibt er an Schelling: «Die Orthodoxie ist nicht zu
erschüttern, solange ihre Profession (Berufschristentum) mit
weltlichen Vorteilen verknüpft in das Ganze eines Staates verwebt ist.»

In Frankfurth heißt es: «Ich komme an den Kirchen immer nur
vorbei».

Der Jenenser Aufsatz über Glauben und Wissen fängt mit der

Bemerkung an: Der alte Streit gegen das Positive in der Religion, Wunder

und dergleichen, sei abgetan; und «daß Kant mit seinem

Versuche, die positive Form der Religion (Kirche) mit einer Bedeutung
aus seiner Philosophie zu beleben, nicht deswegen kein Glück machte,
weil der eigentümliche Sinn jener Formen dadurch verändert würde,
sondern weil dieselben auch dieser Ehre nicht mehr wert schienen»4.

Im selben Sinn steht in den Jenenser Aphorismen, daß der
unaufhaltsame Verfall des Protestantismus in schriftgemäße Sekten nur
beweise, daß er nicht mehr ist.

8 M. XII 38.
4 I. 279.

165



Als Hegel in Bamberg von einer lutherischen Kirche angefragt
wurde, ob er eine Sonntagsunterweisung übernehmen wolle, schrieb

er entsetzt an seinen Freund Niethammer: «Zugleich theologischen
Unterricht geben - und zwar den Trichtern gemäß, durch welche er
weiter ins Volk kommen soll - und Logik schreiben, wissen Sie wohl,
wäre Weißtüncher und Schornsteinfeger zugleich sein der ich
viele Jahre auf dem freien Felsen bei dem Adler nistete und reine Ge-

birgsluft zu atmen gewohnt war, sollte jetzt lernen, von den
Leichnamen verstorbener oder der modernen totgeborenen Gedanken
zehren und in der Bleiluft des leeren Geschwätzes vegetieren unter
der Aussicht der daraus entstehenden Ansprüche der
christlichprotestantischen hiesigen Kirche an mich - eine Berührung, deren
Gedanken mir eine Erschütterung durch alle Nerven gibt, als ob die
christliche Kirche eine geladene galvanische Batterie wäre5.»

Das erste, was Hegel als Gymnasiumsdirektor in Nürnberg tut, ist
die Abschaffung obligatorischen Kirchenbesuchs.

Und als Universitätsrektor in Berlin versucht Hegel umsonst, die
lutherische Kapelle durch eine konfessionsfreie zu ersetzen.

Kritik des reformatorischen «Schriftprinzips»

Als der junge Theologiestudent in Tübingen mit der angeblich
schriftgemäßen lutherischen Dogmatik zusammenstieß, war er
angewidert. «Luther unterwarf das Christentum der weltlichen Macht;
seine unglaubliche Anmaßung, über Gewissen zu herrschen, führte zu
empörenden Auswüchsen, gewaltsamen Einrichtungen und Betörungen6.

» Hegel sieht in Luthers Dogmatik dasselbe, was Luther in der
Papstkirche fand: falsche Autorität. Sein Wort dafür ist ,Positivität':
«Ein positiver Glaube ist ein solches System von religiösen Sätzen,
das für uns deswegen Wahrheit haben soll, weil es uns geboten ist von
einer Autorität, der unsern Glauben zu unterwerfen wir uns nicht
weigern können7. »

Für Luther war diese Autorität die Bibel, eingeteilt in ein ,Altes'
und ein ,Neues Testament'. Hegel lehnt schon diese Titel ab. Sie sind
eine Konstruktion des Paulus, der einerseits den Juden das Buch ihres

» Br. I. 196.
• Nohl 42.
' Nohl 233.

166



Nationalgottes aus den Händen riß und es anderseits in eine bloße
Vorschau auf die christliche Trinität umfälschte: «Die Verbindung
der christlichen Urkunden mit den jüdischen hat vielleicht das meiste

Unheil angerichtet8.»
Das jüdische Buch (das griechische Wort,Bibel' bedeutet ja nichts

anderes als ,Buch') wird von Hegel des Langen und Breiten ausgelegt
als eine Urkunde eines ausschließenden Egoismus. Nationalismus und
Religion fallen zusammen: Es ist eine nationalistische Religion und
ein religiöser Nationalismus. Der Gott ist ein Gott nur dieses von ihm
auserwählten Volkes. Er plant, bestraft und belohnt, sieht vorher,
mischt sich ein und verdammt alle Abfälligen. Diese Ausschließlichkeit

hat den freien und toleranten Geist der griechisch-römischen Welt
verdüstert.

Sie hat auch das neue 'Testament' mitbestimmt.
Indem sich Hegel mit der Jesus-Literatur auseinandersetzt, macht

er eine folgenreiche Entdeckung von größter Tragweite. Er
unterscheidet zwischen einem empirischen geschichtlichen Jesus und dem

göttlichen Christus der Kirchen; der letztere ist ein sich allmählich
entwickelnder Mythos, der vom theologischen Verstand zu einem

Dogma ausgebildet wurde. Diese Dogmenbildung erfolgte, wie Hegel
oft bemerkt, durch den Neuplatonismus. So wird das Dogma für ihn
zu einem verpersönlichten Symbol dialektischer Wahrheit. Die

Dogmengeschichten von C. F. Bauer und von A. von Harnack haben den

bestimmenden Einfluß der Logos-Spekulation der Neuplatoniker und
Gnostiker auf die Ausbildung des Christus-Dogmas nachgewiesen.
Diese Wendung konnte erst erfolgen, nachdem Hegel am Ende der
Frankfurther Jahre die Dialektik als die Logik aller Philosophie, also

auch der Religionsphilosophie, gefunden hatte.

Mit genialem Scharfblick zeichnet Hegel einen historischen Jesus.

Er findet ihn, indem er von allen Wundergeschichten und den

Anfängen der Dogmenbildung absieht. Ohne es zu wissen, hält er sich

an diejenige Schicht des ,Neuen Testaments', die heute als die erste

angesehen wird; die sogenannte Petrusquelle im ältesten Evangelium',

dem des Markus, das in den siebziger Jahren in Rom aus drei
verschiedenen Überlieferungen zusammengefügt worden ist.

Ich fasse aus den Jugendschriften zusammen: «Wie die Bildung des

Jesus gereift ist, sind gar keine Nachrichten auf uns gekommen.»

8 Nohl 363.

167



Hegel durchschaut also das Legengerank des Nachpaulinischen Lukas.
«Seine Art zu handeln und zu sprechen, trägt keine Spuren irgendeiner

damals vorhandenen Bildung an sich. Er beleidigt durch Großtun

mit seiner Wichtigkeit. Seine mysteriösen Redensarten mögen nur
Unwissenden und Leichtgläubigen imponieren. Die Existenz des

Jesus war also Trennung von der Welt und Flucht von ihr in den
Himmel.» Sein Kommen des Gottesreiches fiel zusammen mit dem
Verschwinden der Welt. Ethisch bedeutet das «die Verachtung aller
menschlicher Verhältnisse, ein gräßliches Zerreißen aller Bande der
Natur». Sein sexuelles Ideal ist die Kastration. Er schwankt unruhig
zwischen «Ausbrüchen der Erbitterung» gegen die Welt und «Flucht
von ihr». Er hat nichts zu lehren; das Einzige, das er seinen Jüngern
aufträgt, ist, das unmittelbar bevorstehende Weltende zu verkünden,
Teufel auszutreiben und seinen Namen zu verbreiten als den, der
dieses Ende herbeiführt. Dies «falsche Bestreben mußte der Vater
des fürchterlichsten leidenden und tätigen Fanatismus werden.
Durch die bittere Erfahrung der Fruchtlosigkeit seiner Bemühungen
verlöscht das jugendlich Unbefangene, und er spricht mit bitterer
Heftigkeit, mit einem von feindseligem Widerstand gereizten Gemüt».
Während die Juden unter Messias einen weltlichen Herrscher
verstanden, der ihren Staat wiederherstellen würde, verdreht Jesus diese

politische Vorstellung in eine übernatürlich-himmlische, und wirft
sich als ein solcher ,Messias', als ,König der Juden' der jüdischen
Religion entgegen. Diese «lebensverachtende Schwärmerei» führt zu
seinem Selbstmord, um so doch noch sein «Reich» herbei zu zwingen,
«eine durch Greueltaten bewerkstelligte Flucht ins Leere». Unter
,Schwärmerei' versteht Hegel «den Wahn, ein bildloses Gestalten der

handgreiflichen Wirklichkeit» vorzuziehen; «Man will Gott ins Zeitliche

rücken; glaubt an ein Wesen der Einbildung.» (III; 206,

XIX. 42 f.)
Nun beginnt die erste Dogmenbildung eines ,Zweiten Kommens'

Jesu als Anführer von Engelscharen; die Gläubigen werden dann
belohnt, die andern ins ,ewige Feuer der Hölle' verdammt. «Zu einer
solchen, durch ein göttliches Wesen zustandebringende Revolution,
wobei die Menschen sich ganz passiv verhielten, machten die ersten
Ausbreiter der christlichen Religion Hoffnung; als die Hoffnung endlich

verschwand, begnügte man sich, jene Revolution des Ganzen am
Ende der Welt zu erwarten.»

«An die Stelle eines Vaterlandes und eines freien Staates war die

168



Kirche getreten. In ihr konnte keine Freiheit statt haben. Der Himmel
stand dem Empfindungsleben der Christen so nahe, daß das Hingeben
aller Freuden und Güter dieser Welt keine Aufopferung scheinen

kann, und nur denjenigen Zuschauern des Todes der Märtyrer
außerordentlich vorkommen mußte, die jene Empfindung der Nähe des

Himmels nicht kannten.»
Das Ausbleiben des ,Zweiten Kommens' war eine Krise. Paulus

behob sie, indem er mit dem auferstandenen Gott die christliche
Kirche begründete. Bezogen hat er diesen Glauben aus den Religionen
seiner syrischen Heimat. Aus dem empirischen Jesus ist ein
übernatürlicher Christus geworden. Hegel bemerkt dazu trocken: «Für
uns kann (dieser) Christus kein Vorbild sein, weil wir von seinen
Übernatürlichkeiten entblößt sind9.»

Die Religion des Todes und des Jenseits verachtet die Welt und den
Menschen: «In Todesangst flieht der Christ zu den Gnadenmitteln
derselben Lehre, die ihm diese Schrecken eingetrichtert hat10. » «Hinder

der vorgeblichen Verachtung der Güter und Ehren dieser Welt
steckt gar häufig ein sehr übel abstechender Neid gegen die, die sie

besitzen11.» Das Christentum ist aus dem fanatischen Morgenland
importiert; hätten wir selber eine lebendige Volksreligion, «würden
wir nicht die Ohren alle sieben Tage Phrasen und Bildern leihen, die

nur vor einigen tausend Jahren in Syrien (Paulus) verständlich und

an ihrem Platze waren»12. «Der Mensch hat allen seinen Wert auf
eine übernatürliche Gestalt übertragen, und behält alles Ekelhafte,
dessen er fähig ist, für sich zurück. Das Christentum brachte den

allgemeinen Zerfall und das Unglück des späten römischen Reiches

und den Gehorsam gegen den Despoten in ein System. Religion und
Politik haben unter einer Decke gespielt; jene hat gelehrt, was der

Despotismus wollte: Verachtung des Menschengeschlechts, Unfähigkeit

desselben zu irgendeinem Guten, durch sich selbst etwas zu
sein13. »

Nun aber ist eine gewaltige Erschütterung im Anzüge, von der die

Reformation nur eine ,Morgendämmerung' war. Der Mensch wird

8 Nohl 57.
10 Nohl 27.
11 Nohl 57.
18 Nohl 39.
18 Dg. 47.

12 Studia Philosophica XXXII 169



die Schätze, die an den Himmel verschleudert worden sind, als seine

eigenen zurücknehmen14.

Die Krise der Kirche

Die Reformation war eine Krise der Kirche, eine Zerreißprobe,
die sie nicht bestand. Luther, gegen seine Absicht, zerriß nicht nur
die Einheit der Kirche, sondern isolierte, vereinzelte sie auch. Er band
sie an die mythische Vorstellungsart und Sprache der Bibel. Dadurch
wurde die Philosophie ausgeschaltet; in der alten Kirche «ist viel
mehr Philosophisches, Spekulatives als im protestantischen
Lehrbegriff»16 erhalten geblieben. So kommt es, daß für Hegel die so in
abstrakter Reinheit abgesonderte Kirche als die Pflege des Absoluten
in der Form mythischer Vorstellung erscheint, und also in die
Philosophie einbezogen und begriffen wird. Sie meint «eine Wahrheit,
aber nicht in Form der Wahrheit»16.

Luther trennte die Kirche auch ab von dem sittlichen Leben in
Staat und weltlicher Erziehung; was die allgemeine Frage nach dem
Verhältnis von Staat und Kirche stellt.

Ohne es zu wissen, stellt sich die Reformation dar als eine Form
jenes ,Zeitgeistes', den man die Renaissance nennt. Trotzdem in Italien
die Einheit der römischen Kirche erhalten blieb, brachen doch andere
Werte sich Bahn, von denen jeder zu ,den Quellen' strebte und
seine Eigengesetzlichkeit suchte: im Staat «als berechnete, bewußte

Schöpfung, als Kunstwerk». So formuliert es Jakob Burckhardt in
seinem Buch Die Kultur der Renaissance in Italien. Im allgemeinen
beschreibt er dieses Auseinanderbrechen der verschiedenen Kulturwerte

in Staat, humanistischer Bildung, kapitalistischer Wirtschaft,
Kunst und der neuen Wissenschaft wie folgt : « Im Mittelalter lagen die
beiden Seiten des Bewußtseins - nach der Welt hin und nach dem
Innern des Menschen selbst - wie unter einem gemeinsamen Schleier
träumend oder halbwach. Der Schleier war gewoben aus Glauben,
Kindesbefangenheit und Wahn; durch ihn hindurchgesehen erschienen

Welt und Geschichte wundersam gefärbt In Italien zuerst

14 Nohl 225.
» XIX. 259.
» VI. 23, 28.

170



verweht dieser Schleier in die Lüfte; es erwacht eine objektive
Betrachtung und Behandlung des Staates und der sämtlichen Dinge
dieser Welt überhaupt; daneben aber erhebt sich mit voller Macht
das Subjektive, der Mensch wird geistiges Individuum.»

Ganz ähnlich schildert Hegel denselben Übergang in der Vorrede
der Ph. G. « Sonst hatten sie einen Himmel mit weitläufigem Reichtum

von Gedanken und Bildern ausgestattet. Von allem, was ist, lag
die Bedeutung in dem Lichtfaden, durch den es an den Himmel
geknüpft war; an ihn, statt in dieser Gegenwart zu verweilen, glitt der
Blick über sie hinaus17.»

Zu diesen neuentdeckten und die Kirche beschränkenden Werten
gehört auch die Entdeckung der Welt und der andern Weltreligionen;
nicht als Missionsfelder, sondern als andere Arten des religiösen
Bewußtseins. In Hegels Vorlesungen nimmt diese Schätzung anderer

Religionen einen breiten Raum ein. Da ich diese Phänomenologie der

Religionen schon ausführlich dargestellt habe, (Gustav E. Müller:
Hegel and the Crisis of Christianity), begnüge ich mich hier mit diesem

einfachen Hinweis. Diese Geschichte beginnt wohl am großartigsten
in Marco Polos Würdigung der chinesischen Kultur.

Zusammenfassend: Die Krise der Kirche besteht einerseits darin,
daß sie sich an die Bibel klammert als die einzige maßgebende Quelle
und als angebliches «Wort Gottes»; infolgedessen zerfällt sie in
dutzende von schriftgemäßen Kirchen. Andererseits findet sie sich

beschränkt von andern geistigen Werten, auch dort, wo ihre
mittelalterliche Gestalt erhalten blieb.

Kirche und Staat

Unter den Mächten, die ihre eigene sittliche Selbständigkeit
zurückgewinnen, steht an hervorragender Stelle der Staat. Nach Hegel
ist der Sinn der europäischen Geschichte Kirche und Staat in ihrem
Gegensatz und ihrer Versöhnung18.

Diese Geschichte beginnt mit der griechischen Kunstreligion: Das

Göttliche und das Weltliche, Religion und Staat sind hier verschmolzen

im Zeichen der Schönheit. Der Staat, die ,polis' ist nicht nur eine

freie politische, sondern auch eine religiöse, kultische Gemeinschaft.

» II. 16.
18 XI. 439.

171



Die Feste der Götter, besonders das Fest des Dionysos im Kult der

Tragödie und Komödie, verleiht dem Leben der Stadt einen mythischen

Glanz und Rhythmus.
Alles ist göttlich und menschlich alles. Das eine, ewige, heilige Sein

wie es in des Parmendides großem Gedicht gepriesen wird, erscheint
besonders in den wesentlichen, göttlichen Mächten und Werten, den
in menschlichen Formen vorgestellten Göttern. Die homerischen

Sänger beschwören eine Welt, in welcher heroische Individuen die
Götter durch ihre Taten ehren. Die göttliche Muse der Kunst verklärt
eine schlimme Welt. Die Skulptur stellt die Götter als Idealtypen
menschlichen Kulturlebens vor. Der dionysische Hymnus ergänzt die

apollinische Erhabenheit und die Ruhe dieser göttlichen Gestalten
durch den gemeinsamen Preisgesang, der die am Gottesdienst
Teilnehmenden zu einer innerlichen und bewegten Einheit verbindet. In
der Tragödie werden die homerischen Götter in Frage gestellt. Ihre
Vielheit führt zu Irrungen und Wirrungen unter den Menschen (auch
im Homer ; aber dort wird es nicht problematisch) ; zu unheilbaren
Zusammenstößen zwischen widersprüchlichen, göttlichen Gesetzen.

Und in der Komödie löst sich die Kunstreligion auf: Die Götter werden

als Einbildungen der Fantasie lächerlich, und hinter der Maske
der Helden treten die unzulänglichen Menschen als bloße Schauspieler

ihrer Ideale hervor.
Die Kunstreligion bricht zusammen, weil sie zu schön war und dem

Leiden der Wirklichkeit nicht standhielt.
Diese Dialektik spiegelt zugleich die Entwicklung des jungen zum

reiferen Hegel. In seiner Studenten- und Hauslehrerzeit war die

«lebendige Volksreligion» der Griechen auch seine eigene: «Ach,
aus fernen Tagen der Vergangenheit strahlt der Seele, die Gefühl für
menschliche Schönheit hat, Größe im Ganzen hat - ein Bild entgegen

- das Bild eines Genius der Völker - eines Sohnes des Glücks, der
Freiheit, eines Zöglings der freien Phantasie. Auch ihn fesselte das

eherne Band der Bedürfnisse an die Muttererde, aber er hat es durch
Empfindung, durch seine Phantasie so verarbeitet, verschönert, mit
Hilfe der Grazien mit Rosen umwunden, daß er sich in diesen Fesseln

als einem Teil seiner selbst gefällt19.»
Die großartigste Urkunde dieser dialektischen Einheit der Gegensätze

des Göttlichen und des Weltlichen in dem sie verschmelzenden

19 Nohl 28.

172



Sinnbild ist Hegels Gedicht Eleusis, das an den gleichgesinnten Freund
Höderlin gerichtet war. In meiner ,Denkgeschichte' habe ich das

Gedicht in diesem Sinn zergliedert, im Gegensatz zu Wilhelm Diltheys
«mystischem Pantheismus», den er ihm zuschreibt. Was heißt denn
das überhaupt auf deutsch? «Mystisch» bedeutet doch wohl etwas,
das sich der Vernunft und einer vernünftigen Aussage entzieht; und
« Pantheismus» bedeutet, daß das Leben der Welt mit dem Absoluten,
mit ,Gott! zusammenfällt. In Hegels Gedicht «graust es dem Gedanken»

vor dieser Auflösung des Individuums im «All». Was ausgesagt
wird, ist die dialektische Einheit des Absoluten mit seinem Gegensatz :

dem Endlichen, Nichtabsoluten.
Das Unglück und Zwiespalt der ,schönen Seele' besteht darin, daß

sie die Wirklichkeit nur in einem unpersönlichen Bild verklären, sie

aber nicht meistern kann. In der christlichen Kirche äußert sich dieser

wesentliche Zwiespalt im Kampf zwischen Bilderverehrern und
Bilderstürmern. Vor Bildern beugen wir unsere Knie nicht mehr. Sobald
die Schönheit als eine geistige Macht anerkannt wird, die ihrer eigenen
Gesetzlichkeit folgt, scheiden sich Kunst und Religion; Ästhetik und
Religionsphilosophie treten auseinander. Hegel hat den Zusammenbruch

des romantischen Ästhetizismus, der das Kunstwerk als das

einzig wahrhafte Organ für das Absolute erklärte, erlebt in dem
Zusammenbruch seines Freundes Höderlin.

Eine gottlose Welt

Durch den Zusammenbruch der Kunstreligion vorbereitet, betreten
wir den Umkreis des römischen Kaiserreiches. Hier spricht die
prosaische Sprache einer entgötterten Welt. Die konkrete Individualität
und Ganzheit der ,polis' wird einerseits zerstört durch die römischen

Legionen, anderseits wird die imperiale Einheit von Besonderheiten

gereinigt.
An die Stelle lebendiger Volksgeister breitet sich ein Netz abstrakten

Eigentumsrechts vereinzelt über das Imperium; statt Bürger, die

in einem Ganzen mitwirken, wird der Einzelne zur Rechtsperson. Das

griechische Theater wird zum römischen Zirkus: «Dies kalte Morden,
welches zur Augenweide dient, läßt die Nichtigkeit, die Wertlosigkeit
des Individuums, das keine Sittlichkeit in sich hat, anschauen20.»

»° XI. 518, 466, 485.

173



Trotz der allgemeinen Rechtsordnung ist das Imperium kein Staat,
weil es kein Rechtsstaat ist, sondern nur Macht und Herrschaft. Der
Kaiserkult ist das Neue in der römischen Religion. Ontologisch liegt
ihm die richtige Einsicht zugrunde, daß das Absolute individuiert ist,
daß der einzelne Mensch, als Vertreter des absoluten Seins, ein
Endzweck in sich selbst ist. Aber diese Wahrheit wird isoliert. Das Individuum

als sterbliches, endlich es wird fälschlich verabsolutiert ; so wird
aus Glauben Aberglauben: «Der Aberglaube ist im allgemeinen
dies, eine Endlichkeit, Äußerlichkeit als Macht, Substanzialität gelten
zu lassen21.»

Der Inhalt des Kaiserkultes ist der endliche Zweck, die Welt zu
erobern und sie zu beherrschen. «Der Geist ist ganz außer sich

gekommen, indem die Endlichkeit des Seins und Wollens zu einem
Unbeschränkten gemacht wird Sonst gab es für den Herrscher keine

Pflichten, keine Rechte, keine Sittlichkeit; Willkür und Leidenschaft
lenken ihn, er ist das Schicksal aller.»

Die Religionen anderer Völker werden ebenfalls in die römische
Weltherrschaft einbezogen: «Wir sehen so ganze Schiffsladungen von
Göttern nach Rom geschleppt. In Rom kommen alle Religionen
zusammen und werden vermischt der Gesamtzustand macht so

eine Verwirrung aus Rom ist ein Pantheon, wo die Götter sich

gegenseitig auslöschen.» Auch das Christentum ist eine solche

Vermischung'.

«Diese Vollendung der Endlichkeit ist das absolute Unglück und
der Schmerz des Geistes.» Hier beginnt die Geschichte des

«unglücklichen Bewußtseins», einer sich stets vertiefenden Verzweiflung.
Die Stoiker ziehen sich in die Festung einer geheuchelten
Gleichgültigkeit zurück. Die Epikuräer begnügen sich mit Privatvergnügen:
Glück ist Abwesenheit von Unglück. Die Skeptiker erklären alles

Wissen für eitel. Die Gnostiker verkünden, daß die Welt durch und
durch heillos verdorben sei. Vgl. Gustav E. Müller: Der Begriff der

Verzweiflung in der hellenistisch-römischen Ethik. Studia Philo-
sophica 1960.

Hegel ist erstaunlich hellseherisch, wenn er schreibt: «Die Zeit der
römischen Kaiser hat viel Ähnlichkeit mit der unsrigen22.» Zutiefst

» XVI. XVI. 176.
» XVI. 196.

174



meint er wohl den Verlust des Glaubens, ersetzt durch fanatischen

Aberglauben in Rassen und Klassen und die Flucht vor dem
Machtgetümmel in hedonistische Betäubung und Luxus. Auch die

Verzweiflung über unsern Zustand ist uns nicht unbekannt.

Ein weltloser « Gott»

Der ,Personenkult', die lebendigen Machtgötzen verschwanden,
die Verzweiflung blieb. Die Weisheit des Todes breitet ihre dunklen
Schwingen über Europa. Was Hegel als ,unglückliches Bewußtsein'

beschreibt, ähnelt in wesentlichen Zügen dem, was heute
,Schizophrenie' genannt wird.

Der Mensch hat seine Einheit verloren. Was ihm übrig bleibt, ist
das Bewußtsein seines Elends. Die Ideale seiner Jugend, die harte
Arbeit seiner Mannesjahre, die Welt zu erobern und einzurichten,

sagen ihm nichts mehr. Schon die Alexandrinischen Skeptiker
beschrieben die Welt als ein Spital und eine Irrenanstalt. Die natürlichen
Güter der Begierden des Lebens befriedigen nicht; sie gleichen den

Qualen des Tantalus. Reichtum ist in Nichts zerronnen. Das Gefühl
dieser Nichtigkeit durchdringt das ganze Bewußtsein. Dieses unglückliche

Bewußtsein war die Bedingung für die rasche Ausbreitung des

Christentums: denn das ursprüngliche Christentum verkündigte das

unmittelbar bevorstehende Ende dieser Welt, das hereinbrechende
und ganz andere,Reich Gottes' und die,Auferstehung von den Toten',
zu denen wir alle gehören.

Die ursprüngliche christliche Hoffnung erfüllte sich jedoch nicht;
die Vorhersagungen des Jesus erwiesen sich als trügerisch und
enttäuschend. So wird der ,Gott' zu einem jenseitigen, weltlosen ,Gott'.
Das unglückliche Bewußtsein wird nun hin und her geworfen zwischen

einem gegenwärtigen Elend und einem nur dem Sehnen und Hoffen
entgegenstehenden ewigen Jenseits. Was es ist, will es nicht sein, was

es sein wollte, kann es nicht erreichen. Im Christentum kommt noch
dazu der historische Glaube an einen empirisch dagewesenen und

gestorbenen ,Gott', von dem nur ein Grab übrig bleibt.
Die Kirche bietet sich an als Vermittlung zwischen der Weisheit

des Todes und dem unerreichbaren Jenseits. Sie ist «unendliche

Lüge», welche die «furchtbare Nacht des Mittelalters» beherrscht.

Außer dieser ihrer Vermittlung gibt es keine Wahrheit, keine Freiheit

175



und kein Heil. Der jenseitige, weltlose Gott erscheint in der Hostie,
die geschmeckt und zerkaut wird. Anstelle der Freiheit und des

Gewissens tritt der blinde Gehorsam gegen die priesterliche Autorität.
Die ethische Arbeit an der Welt wird ersetzt durch ,gute Werke' für
die Kirche. Das Geschlechtsleben gilt als Schmutz und Sumpf, das

Ideal ist die Geschlechtslosigkeit, veranschaulicht im Zölibat der

eigentlichen Christen. Die Arbeit ist sittlich wertlos und die Armut
wird verherrlicht. Der Mensch, der sich nicht den Gnadenmitteln der
Kirche unterwirft, wird zur Beute dämonischer Mächte; als solcher

ist er rechtlos und wird in Ketzerbrennungen und Kreuzzügen
bekämpft.

All diese mythischen und schriftgemäßen Vorstellungen sind so

primitiv, daß sie von dem kindhaften Gemüt der germanischen
Barbaren leicht angenommen werden konnten. Die Greisenhaftigkeit der

spätrömischen Welt vermischt sich mit der Unreife germanischer
Jugend. Die Pubertät oder, wie Jean Paul sagt, die Flegeljahre, sind

auch hin und her geworfen zwischen idealen Vorbildern, denen der

Jüngling nicht gewachsen ist, und der Erfahrung seines Unvermögens.
Im Osten des römischen Reiches fand diese Vermischung nicht

statt. Der Zirkus wurde christlich «ein Zeichen der fruchtbarsten
Entwürdigung ,weil dadurch bewiesen wird, daß aller Sinn für Wichtiges
und Höheres verloren ist, und daß der Wahnsinn religiöser Leidenschaft

sich sehr gut mit der Schaulust an unkünstlerischen und
grausamen Spielen verträgt. Die Christen des byzantinischen Reiches blieben

in dem Traum des Aberglaubens versunken, im blinden Gehorsam

gegen die Patriarchen und die Geistlichkeit verharrend».
Ich fasse zusammen:
1. Ein Staat, der sich als endliche Macht und willkürliche

Herrschaft mißversteht, muß die Religion entweder unterdrücken oder
sie für seine politischen Zwecke mißbrauchen.

2. Eine Religion der Weltverachtung zerstört durch ihre unerfüllbare,

auf ein Jenseits ausgerichtete ,Heiligkeit' die Arbeit an der Welt
und die wirkliche Sittlichkeit im Staat und in der Familie.

3. Eine abstrakte Auseinanderreißung von Religion und Staat auf
Grund einer falschen Theorie von doppelter Wahrheit - von Karl
Barth wieder aufgewärmt, - kann keinen Frieden und keine Versöhnung

bieten, weil die Wahrheit eine ist; die Wahrheit ist das Ganze.
4. Die versprochene Versöhnung kann nur so zustande kommen,

daß sich die Kirche als Vertreterin der Religion des absoluten Geistes

176



versteht. Sie besteht in einem absoluten Vertrauen auf die Einheit,
Ganzheit, Heiligkeit des Absoluten im menschlichen Glauben selber;
dadurch wird die Eigenständigkeit des sittlichen Lebens im «objektiven

Geist» des Staates sowohl begründet als auch frei gelassen.

Die Religion des absoluten Geistes.

Die Krise des Christentums, wie sie von Hegels Kritik nüchtern
und schonungslos aufgedeckt wird, ist allgegenwärtig; sie ist wirksam
in den Anfängen, in der Kirchengeschichte und in der Gegenwart.

Nun erfolgt, zuerst in den Frankfurther Schriften, die geniale Um-
wendung: Wie wäre es, wenn gerade in der Krise, in der fortdauernden

Kritik, das Wesen der Religion sichtbar würde?

In der Jenaer Abhandlung über den Skeptizismus heißt es, der
Skeptizismus sei eins mit aller wahren Philosophie. In der Vorrede des

Ph.G. wird der Weg des Geistes als der «Weg des sich vollbringenden
Zweifels und der Verzweiflung» bestimmt. Der Aufsatz über Glauben

und Wissen sagt: «Der absolute Begriff, schlechthin seiend als

praktische Vernunft und die unendliche Sehnsucht eines unheilbaren
Schmerzes - dieser Widerstreit ist selbst die vernünftig vernommene
bejahte Einheit beider Seiten.» Daselbst: Die Christen erschauerten

im Gefühl : ,Gott ist tot' und stellten sich ihr Gefühl geschichtlich vor.
Aber das Ganze behauptet sich heil in seinem Zerrissensein. A ist
Non-A: das Absolute erhält sich in seinem endlichen Gegensatz. Der
Sinn des Karfreitags wird so in der Philosophie «in der ganzen Wahrheit

und Härte seiner Gottlosigkeit wiederhergestellt». Vor diesem

«spekulativen Karfreitag verschwindet das Ungründlichere, das einen
sichern Umkreis zieht und sich darin gesichert wähnt.» Allein aus der
Härte seines Sichopferns - aus dem unendlichen Abgrund des Nichts,
worin alles Sein versinkt, - kann und muß das höchste Allumfassende
in seinem ganzen Ernst und aus seinem tiefsten Grunde auferstehen. »
Das Absolute ist nicht zusammengesetzt aus Endlichem und Unendlichen;

in der Idee sind sie in ihrem Widerstreit eins. Wenn das Endliche

sich fälschlich verunbedingt, wird es gerade dadurch zum
Nichtigen. Diese Sünde zu bekennen, das Nichtige zu vernichten, ist
die reinigende und heilend heilige Macht der Religion, « aus welchem
Nichts und reiner Nacht der Unendlichkeit die Wahrheit als aus dem

geheimen Abgrund, der ihre Geburtsstätte ist, sich emporhebt». Die

177



Vorrede zur Ph. G. wiederholt: «Aber nicht das Leben, das sich vor
dem Tode scheut und von der Verwüstung rein bewahrt, sondern das

ihn erträgt und in ihm sich erhält, ist das Leben des Geistes. »

Das Ewige vermittelt sich zu sich selbst durch sein Gegenteil, durch
sein zeitliches Werden; umgekehrt ist jedes Ereignis, jede Begebenheit

im Ganzen ewig das, was sie ist. Sie ist im Ganzen aufgehoben,

gesetzt, aufgelöst und bewahrt: «Die Schrecken der objektiven Welt,
so wie alle Fesseln der sittlichen Wirklichkeit, hiermit auch alle
fremden Stützen, in dieser Welt zu stehen, so wie alles Vertrauen auf
ein festes Band in derselben die ganze Masse der bisherigen
Vorstellungen, Begriffe, die Bande der Welt, sind aufgelöst und fallen wie
ein Traumbild in sich zusammen.»23

Diese Dialektik des Absoluten durchwaltet nun auch die Religion
des absoluten Geistes. In Ahnung, Gefühl, Kult und mythischer
Vorstellung wird dasselbe Absolute geglaubt und verehrt; es wird ver-
persönlicht. Ich hebe nun aus den angeführten Stellen einige Merkmale

heraus, welche das Wesen der absoluten Religion erkennen
lassen:

1. Der «absolute Schmerz» drückt die Erschütterung aus, die
den Menschen überfallt, wenn er seine Nichtigkeit, seine Gebrechlichkeit,

seine Bruchstückhaftigkeit erfährt. Deshalb entflammt die

religiöse Liebe dort, wo die Begrenztheit des Endlichen am stärksten

in Erscheinung tritt: In Krankheit und Tod, in Armut und
Unterdrückung der «Mühseligen und Beladenen», wie es in der
Bergpredigt heißt. Klassisch ist auch die Bekehrungsgeschichte des Budda,
dem der Anblick von Krankheit, Armut und Tod das religiöse Mitleid

mit der Not und dem Leid aller Geschöpfe erweckt.
In der ehr. Religion wird der Gott selbst als leidender und sterbender

Gott vorgestellt. Der Schmerz um das Ungenügen unserer Ver-
leiblichung, ist eine notwendige und allgemeine religiöse Einsicht.
Daher kann die Religion des absoluten Geistes keine besondere
Institution sein.

2. Von Bern schreibt Hegel an Schelling, er denke darüber nach,
was es heiße, sich Gott zu nähern. Dieses Nachdenken schlug sich
nieder in dem langen Manuskript, das von Nohl unter dem irreführenden

Titel,Leben Jesu' gedruckt worden ist; über ein ,Leben Jesu'
steht kein Wort darin. Vielmehr ist es Hegels Bekenntnis seiner Ver-

» Dok. 341, 352.

178



nunftreligion, die er unter dem Namen ,Jesu' vorbringt. Zum
Beispiel :

«Die reine, aller Schranken unfähige Vernunft ist die Gottheit
selbst, die einzige Quelle der Wahrheit und der Beruhigung, die alle
Menschen in sich aufschließen können. Es bedarf keines Beifalls,
keiner Autorität, an die Vernunft zu glauben. Scham und Reue sind
Gefühle, die den Menschen erfüllen, wenn er sich selbst erkennend

vor dem Richterstuhl der Vernunft in sich selber stellt. Sie zeugen
von dem Geist, der ihn beseelt. Ein befohlener Kirchenglaube, an
Orte, Gebräuche und Buchstaben gebunden, ist die Quelle von
unseligem Parteigeist, blindem Haß, Schwindelgeist, Verbrechen.
Das sittlich Gute für den Menschen ist das ganze menschliche
Geschlecht als Hilfgemeinschaft; das Gute auf den Namen und Glauben

an eine Person einzuschränken, ist unsittlich.»
Vernunft darf nicht mit Verstand, ratio, verwechselt werden; es

wird hier kein Rationalismus gepredigt.
Wie die Vernunftreligion allen Menschen zugänglich ist,

veranschaulicht Hegel wie folgt: «Vor dem reinen Licht dieser göttlichen
Idee verschwindet der Schein, als ob die Welt ein verrücktes, törichtes
Geschehen sei. Die Religion eines Hirten, eines Bauern hat unendlichen

Wert. Dieser innere Mittelpunkt bleibt unangetastet und ist
dem lauten Lärm der Weltgeschichte ganz entnommen. »24

Ein Sein, das nicht anders als gut sein kann, weil es keinen Gegensatz

außer sich zu bekämpfen oder zu erleiden hat, ist das Heilige;
im Gegensatz zu dem moralisch Guten, das von dem Kampf mit
innern und äußern Widerständen lebt.

Wird der moralische Kampf als das Gute schlechthin erklärt,
entsteht ein erbitterter weltverbessernder Moralismus; er ist der

eigentliche Feind der religiösen Versöhnung. Von ihr aus gesehen ist

er Kleinglaube, ständige Anfechtung - Sünde' genannt.
Die Einheit des Absoluten erhält sich in allen Unzulänglichkeiten

der Erfahrung. Das äußert sich in der absoluten Religion in der
unbedingten Bejahung, im unbedingten Vertrauen auf die Ganzheit,
Heiligkeit und Einheit des absoluten Seins, das von der moralischen
Zerrissenheit zwischen dem, was sein soll und dem, was nicht so ist,
wie es sein soll, nicht vernichtet wird. Das moralische Leben lebt von
den Widersprüchen, die es bekämpft; wie der Lehrer von der Un-

21 XI. 68.

179



wissenheit und Ungezogenheit der Zöglinge, der Arzt von der
Krankheit seiner Patienten, der Jurist von den Verbrechen und
Unredlichkeiten lebt, die er bekämpft. Das moralische Sollen kommt
nicht von den Stricken los, durch welche es bestrickt wird. Die
religiöse Liebe entgiftet die tierische Ernsthaftigkeit, mit welcher solche

Kämpfe geführt werden; in denen sich jede Seite im Recht glaubt.
Der Glaube an die Güte des Seins sieht auch im moralischen Gegner
jenen Endzweck, der in der Teilhabe im Absoluten begründet ist.

Das ist Hegels religionsphilosophische Fassung von Luthers mythischer

Vorstellung, daß die sich bekennenden ,Sünder' durch den
Glauben und nicht durch gute Werke ,selig' und ,gerettet' sind.

3. Negativ kann das Wesen der absoluten Religion so ausgesprochen
werden : Eine Religion, die sich auf ihre Besonderheit versteift, und
wenn sie noch so hoch geschätzt wird, ist nicht die Religion des

absoluten Geistes. Positiv gewendet : Nur die Religion ist die Religion
des absoluten Geistes, die in andern Religionen einen andern Ausdruck
desselben dialektischen Absoluten wiedererkennen kann. Hegels
Phänomenologie derWeltreligionen hat dies Wiedererkennen nicht nur
versucht, sondern auch zu einem großen Teil geleistet. Die geschichtlichen

Besonderungen des religiösen Lebens sind sowohl notwendig
als auch hinsichtlich des absoluten Ganzen beschränkt. Das religiöse
Bewußtsein dieser Beschränktheit treibt alle über sich hinaus auf die

Religion des absoluten Geistes hin. Das ist der religiöse Sinn der
angeführten Sätze, daß alle festen Banden und Stützen, alle vermeintlichen
Sicherungen und mythischen Vorstellungen in dieser Welt in der ewigen

schöpferischen und zerstörenden Bewegung des Absoluten wie
,Traumbilder' in sich zusammenfallen.

Hegels letzte Vorlesung über die Beweise vom Dasein Gottes
enthalten eine vollendete Darstellung der dialektischen Logik, die der
absoluten Religion zugrunde liegt. Als Goethe von dieser Vorlesung
erfuhr, schrieb er in einem der letzten Briefe seines Lebens sehr

verärgert : «Man weiß gar nicht, was es heißen soll Daß ich das Kreuz
als Mensch und Dichter zu ehren und zu schmükken weiß, hab ich in
meinen Stanzen bewiesen; aber daß ein Philosoph durch einen Umweg

über die Ur- und Ungründe des Wesens und Nichtwesens seine

Schüler zu dieser Ansteckung hinführt, will mir nicht behagen. » Das
Christentum gleicht also einer ansteckenden Krankheit.

Nun, Hegel hat als Mensch und Philosoph nichts anderes getan als

180



Goethe: er hat das wesentlichste Symbol des Christentums geehrt,
indem er es begriff. Der Zorn Goethes beruht auf einem Mißverständnis,

an dem Hegel nicht unschuldig ist. Wie häufig bei ihm, ist der
Titel jeder Vorlesung irreführend. Sieht man genauer hin, wird es

klar, daß er mit Kant in dem Punkt übereinstimmt, daß die Götter der
Religionen weder bewiesen noch widerlegt werden können. Der Titel
sollte lauten: Beweise des Absoluten. Sie alle zeigen, daß sich das

Absolute durch seine eigene ,Negativität' mit sich selbst vermittelt.
Der kosmologische Beweis ist unschlüssig, wenn er vom Dasein

endlicher Erscheinungen auf ,Gott' als ihren Grund schließt; denn wir
könnten ebensowohl bei ihnen als einer unendlichen Reihe des Nach-
einander-Stehen-Bleiben, oder wir könnten das Sein der Welt in allen
Daseienden annehmen, wie es der von Hegel immer abgelehnte
Pantheismus (Spinoza) fordert. Der kosmologische Beweis wird gültig,

wenn er von der Nichtnotwendigkeit, dem Zufall, der dialektischen

,Negativität' ausgeht. Das ist der Beweis ex contingentia mundi:

«Geben wir zu, daß in der Welt kein Seiendes angetroffen wird, das

notwendig ist — das ebenso gut nicht sein oder anders sein könnte -
dann setzen wir ein unbedingtes und notwendiges Sein voraus, an
dem gemessen sie in ihrer Nichtabsolutheit erscheinen und erkannt
werden. »

Der teleologische Beweis ist unschlüssig, wenn er ausgeht von der

Erfahrung edler Zwecke in der Welt, und von da auf,Gott' als

moralischen Gesetzgeber schließt; denn ebenso gut können wir ausgehen

von der bösen Zerstörung edler Zwecke, die danach auf einen
teuflischen Urheber schlösse - oder der Kampf edler Zwecke gegeneinander

würde dann einen Polytheismus nahelegen. «In der Welt ist

nur eine relative Weisheit, nicht absolute.» Alle endlichen Zwecke

gehen zugrunde. «Das moralisch Gute gehört dem Menschen an.
Da seine Macht aber nur eine endliche ist, und in ihm das (moralisch)
Gute durch die Seite seiner Natürlichkeit beschränkt ist, ja er so der
Feind desselben ist, so vermag er es nicht zu verwirklichen.» Das

absolut Gute, das Sein, das nicht anders als gut sein kann, das Heilige
also, findet sich nicht in der Erfahrung. Es vollbringt seine ewige und
vollendete Gegenwart durch den ewigen Kampfsichwidersprechender
Zwecke hindurch.

Der ontologische Beweis ist unschlüssig, wenn er von dem Gedanken

,Gottes' auf seine Existenz schließt. Da hat Kant recht; aber Kant
versteht das echte ontologische Argument nicht. So wie es von Plato

181



und Anselm gedacht ist und von Hegel bejaht wird, wird es gültig,
wenn es dialektisch gedacht wird. Der Begriff des absoluten Seins, als

welches ein größeres nicht gedacht werden kann, ist zunächst eine

formale Nominaldefinition ,in unserm Kopf'. Als solche ist es aber
eben gerade nicht ein Sein, als welches ein Größeres nicht gedacht
werden kann. Das Absolute beweist sich also in dem Ungenügen,
dem Zusammenbruch des nur formallogischen Denken des Verstandes.

Es bezeugt sich, indem es jeden endlichen Anspruch des Denkens,
absolut zu sein, aufhebt. Diese spekulative Wahrheit, die der Religion
zugrunde liegt, «heißt Mysterium, weil sie den Verstände ein
Verborgenes ist, denn er kommt nicht zu dem Prozeß (dialektische
Bewegung), der diese Einheit ist: daher ist alles Spekulative dem
Verstände ein Mysterium. »

Das sind Hegels vor seinem jähen Tod letztlich öffentlich
ausgesprochenen Worte.

Hegel hat sich große und weitläufige Mühe gegeben, das Christentum

als die Religion des absoluten Geistes zu begreifen und
darzustellen. Dabei hält er sich aber fast ausschließlich an die mythische
Vorstellung von drei göttlichen Personen in Einer. Ich bin diesem

Versuch in einer besondern Arbeit nachgegangen (Gustav E. Müller:
Some Analogies in Hegels Philosophie ofReligion in Mélange. Presses

Universitaires, Quebec, Canada, 1969) und bin zum Schluß gekommen,

daß es ihm geglückt ist, die Analogie zwischen dialektischer
Wahrheit und deren mythischer Vorstellung nachzuweisen25; durchaus

nicht zur Zufriedenheit der meisten Theologen. Und so enden
die Vorlesungen zur Religionsphilosophie mit dem Seufzer: «Allein
was hilft es? Dieser Mißton ist in der Wirklichkeit vorhanden
Diesen Mißton hat für uns die philosophische Erkenntnis aufgelöst,
und der Zweck dieser Vorlesungen war eben, die Vernunft mit der

Religion zu versöhnen, diese in ihren mannigfaltigen Gestaltungen
als notwendig zu erkennen und in der offenbaren (nicht offenbarten)
Religion die Wahrheit und die Idee wiederzufinden. Aber diese

Versöhnung ist nur eine partielle ohne äußere Allgemeinheit... Wie
sich die zeitliche, empirische Gegenwart aus ihrem Zwiespalt heraus

finde ist ihr zu überlassen. »

" Elfriede Tieisch: Kiekegaards Glaube. 1964. S. 101.

182



Ergebnisse

Das Schicksal der Hegeischen Religionsphilosophie im 19.

Jahrhundert habe ich andernorts dargestellt. (Gustav E. Müller: Die
Entwicklung der Religionsphilosophie in der Hegelschule. Zeitschrift
für philosophische Forschung, IV. 3). Hier nur soviel: David Friedrich

Straussens Leben Jesu und Bruno Baurs dreibändige Evangelienkritik

waren entscheidende Fortschritte auf dem Weg wissenschaftlicher

Fragestellung: Wer hat wann, aus welchen Beweggründen,
zu welchen erbaulichen Zwecken das ,Neue Testament' erschrie-
ben? Sie führte am Jahrhundertende zu einer gänzlichen Skepsis:
Zieht man die mythisch-dogmatischen Entwicklungen der Jesus-
Literatur ab, dann bleibt keine sichere Kunde von einem geschichtlichen

Jesus; so in der Christusmythe von Arthur Drews.

Im zwanzigsten Jahrhundert wurde dieser Zweifel überwunden
durch Albert Schweitzers Geschichte der Leben Jesu Forschung. Der Blick
wurde frei für einen geschichtlichen Jesus in der sogenannten,Petrus-
Quelle' des Markus-Evangeliums, das aus verschiedenen Quellen
in den siebziger Jahren in Rom zusammengestellt wurde.

Die geniale Entdeckung Hegels hat sich durchgesetzt: Der geschichtliche

Jesus war ein ,Schwärmer', der zwischen Verfolgungs- und
Größenwahn hin und her taumelnd schließlich seine ,Autorität' der

jüdischen Religion entgegensetzte, um durch solchen Selbstmord
doch noch das kommende ,Reich' Gottes und damit das Ende der

Welt zu erzwingen.
Die daraus folgende Aufgabe, die dialektische Entwicklung des

Dogmas bis zum trinitarischen Glaubensbekenntnis von Nicea zu
verstehen, ist erfüllt worden; zumal in Martin Werners Werk über
die Entstehung des christlichen Dogmas; eine Erkenntnisleistung ersten

Ranges.
Hegels Überzeugung, daß der geschichtliche Jesus ein

Geisteskranker war, ist ebenfalls von verschiedenen Psychiatern untersucht
worden. Ihr Entscheid lautet auf ,Paranoia'. Am gründlichsten
zusammengefaßt findet sich die psychiatrische Diagnose dargestellt
in Kurt Lange-Eichbaums Genie, Irrsinn und Ruhm, München 1924.

Ein unverdächtiger Zeuge ist auch Soeren Kierkegaard26. Sein

geschichtlicher Jesus war ein geringer Mensch aus der untersten

26 Friedrich Nietzsche: zitiert in Dg. 55.

183



Volksklasse; das uneheliche Kind einer von ihm verachteten Mutter;
ein Flüchtling, der nirgends heimisch ist. Er hat keine Familie und
keinen Freund, der ihn verstanden hätte. Er findet sich nur wohl in
Gesellschaft noch Minderwertiger. Daß dieser Mensch als

fleischgewordener Gott geglaubt werden soll, ist das Paradox' ; es entspricht
Hegels ,Mythus'.

Im Urchristentum sieht Hegel eine dämonologische, kulturauf-
lösende ,Privatreligion'. Denken wir an unsere langhaarige ,Neue

Linke', springen einige Verwandtschaften ins Auge: Beide wollen
die politische Ordnung und die hergebrachten Kultureinrichtungen
zerstören. Beide fordern die Polizei zum Vorgehengegen bürgerlichen
Ungehorsam heraus; und beide schreien dann über Verfolgung.
Den Römern konnte es gar nicht einfallen, eine Religion zu verfolgen ;

das ist, nach Hegel, ein Grundzug der christlichen Mentalität.
Friedrich Nietzsche hat, ohne Hegels Frühschriften zu kennen,

dasselbe gesehen: «Mit dem Christentum erlangte eine Religion das

Ubergewicht, welche einem vorgriechischen Zustand des Menschen

entsprach: Glaube an Zaubervorgänge in Allem und Jedem,
abergläubische Angst vor dämonischen Strafgerichten, Verzagen an sich

selbst, ekstisches Brüten und Halluzinieren, der Mensch sich selbst

zum Tummelplatz guter und böser Geister und ihrer Kämpfe
geworden. Was folgt daraus? Daß man gut tut, Handschuhe
anzuziehen, wenn man das Neue Testament liest. Die Nähe von so viel
Unreinlichkeit zwingt beinahe dazu.27»

Mag die kirchliche Unterweisung fortfahren, die Krise zu
vertuschen, mögen die Theologen die Kritik verschweigen und jeden
Erkenntnisfortschritt, weil er ihnen unbequem ist, von vornherein als

,veraltet' abtun; durch solche Unredlichkeit können sie nicht verhindern,

daß sich der all-menschliche Glaube auf die Höhe einer Religion

des absoluten Geistes erhebe.

Hinweise

Abkürzungen: Nohl: Dr. Hermann Nohl, Hegels theologischen Jugend¬
schriften Mohr, Tübingen, 1917.

Dok. : Johannes Hoffmeister, Dokumente zu Hegel Entwicklung,

Frommann, Stuttgart, 1936.

" Nohl 58.

184



M. : Meiner Verlag.
Dg. : Gustav E. Müller, Hegel, Denkgeschichte eines Lebendigen,

Francke, Bern, 1959.

Br. : Briefe von und an Hegel. Meiner, Hamburg, 1952-60.
Die römischen Zahlen beziehen sich auf die Frommann
Glockner Jubiläumsausgabe.

13 Studia Philosophie« XXXII 185


	Hegel und die Krise des Christentums

