Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: La notion d'attente chez Wittgenstein
Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La notion d’attente chez Wittgenstein
par Jean-Pierre Leyvraz

Il est difficile de parler de /a philosophie de Wittgenstein. L’on se
heurte en effet d’emblée & une question préjudicielle: Parlez-vous du
premier ou du second Wittgenstein? Parlez-vous du Tractatus et de
I’atomisme logique, ou de la philosophie du langage qui s’exprime
dans les Investigations? Il est vrai que la pensée de Wittgenstein a
évolué, et lui-méme 1’a affirmé. Entre la publication du Tractatus
en 1921 et les premiers linéaments de la philosophie du «second
Wittgenstein», qui se dessinent deés 1930 et que I’on découvre dans ses
ceuvres posthumes telles que les Philosophische Bemerkungenl, les con-
versations avec Waismann?, les Notes de G.E. Moore3, les Zettel, se
trouve une période obscure et comme un inexplicable hiatus dans la
vie et dans I’ceuvre de Wittgenstein.

En 1918, dans la Préface au Tractatus, Wittgenstein écrit: «La
vérité des pensées communiquées ici me parait intangible et définitive.
J’estime donc avoir résolu définitivement les problémes, pour ce qui
est de I’essentiel.» Il ajoute d’ailleurs: «La valeur de ce travail sera
d’avoir montré combien peu a été accompli quand ces problémes ont
été résolus».

Le Tractatus une fois publié, Wittgenstein devient instituteur dans
un village autrichien, puis aide-jardinier dans un couvent prés de
Vienne, et c’est seulement en 1929 qu’il revient a la philosophie.
C’est alors que, dans le contexte de discussions avec le mathématicien
Waismann et le physicien M. Schlick, se dessinent les premiers traits
de la «nouvelle philosophie» de Wittgenstein et cela a propos de
questions touchant aux fondements des mathématiques. Au cours de
ces discussions, Wittgenstein admettra avoir commis des erreurs dans

1 Philosophische Bemerkungen. Schriften von L. Wittgenstein, Bd. 2.
Ed. Suhrkamp, Frankfurt, 1964.

* L. Wittgenstein und der Wiener Kreis, Blackwell, Oxford, 1967.

3 G. E. Moore: Wittgenstein’s lectures in 1930-33, in his Philosophical
Papers, London, 1959, p. 252-324. Idem in Mind, 1954 et 1955.

4 Zettel, Blackwell, Oxford, 1967. Edition bilingue.

141



le Tractatus, notamment en ce qui concerne les propositions élémen-
taires®,

Parmi les vues nouvelles que Wittgenstein développe a cette
époque — notamment dans ’ouvrage intitulé Philosophische Bemer-
kungen, écrit en 1930 et publié aprés sa mort — se trouve un ensemble
de réflexions sur la notion d’attente (Erwartung)®. Cette notion nous
parait trés importante si nous voulonscomprendre comment s’ordonne,
dans un seul projet de caractere systématique, la pensée de Wittgen-
stein a partir des Notes de 1913, et des carnets de 191416, jusqu’aux
derniers textes récemment publiés?.

Notre propos sera de montrer comment le projet initial de Witt-
genstein peut conduire & cette notion d’attente et a tout ce qui s’or-
donne autour d’elle au moment ou il reprend ’activité philosophique
qui le conduira aux Investigations.

Les premiéres formulations de la pensée de Wittgenstein s’inscrivent
dans le langage traditionnel du criticisme:

«Le grand probléme autour duquel tourne tout ce que j’écris est:
existe-t-il un ordre a priori dans le monde, et si oui, en quoi consiste-
t-i1?»8

L’on peut dire, du reste, que la pensée de Wittgenstein s’inscrit tout
enti¢re dans une perspective kantienne®. A cette question, il est cer-
tain que le Tractatus répond: oui, et que toutes les ceuvres suivantes
de Wittgenstein cherchent a dire «en quoi consiste cet ordre.

Mais il convient de voir tout d’abord ce que signifie pratiquement
cette question pour le jeune Wittgenstein.

Comment peut-on se demander «s’il existe un ordre a priori dans
le monde»? On ne le peut sérieusement, honnétement — & la maniére

5 Cf. L. Wittgenstein und der Wiener Kreis, p. 73 (jeudi 2 janvier 1930).

¢ Cf. Philosophische Bemerkungen, III, p. 63.

7 Uber GewiBheit. Blackwell, 1969.

8 L. Wittgenstein, Notebooks 1914-1916. Blackwell, 1961, p. 53 (l¢r jan-
vier 1915).

* Cf. E. Stenius: Wittgenstein’s ,Tractatus‘, Blackwell, 1964, Ch. XI.

142



de Wittgenstein — qu’a partir d’une situation d’étrangeté et d’une
exigence de regagner la clarté, de retrouver la normalité. La question
philosophique chez Wittgenstein ne part pas du stable pour aller a
Pinconnu; elle part d’une périphérie dont ’apparence est étrange
pour la relier & un foyer de normalité. Il n’y a nul désir d’«originalité»
chez Wittgenstein mais I’exigence de faire saisir I’ordonnance la plus
simple, le monde de chaque jour, celui de I’enfance, de la commu-
nauté, le monde od nous sommes tous, quot qu’il advienne.

La logique, pour Wittgenstein, d’emblée, doit constituer le fonde-
ment de la métaphysique®?.

Cela signifie que rien, sinon la logique, ne saurait expliquer, faire
comprendre le monde, le champ pratique. S’il n’y a pas d’ordre a
priori dans le monde, si le monde doit étre abordé «autrementy,
d’un «autre» point de vue que la logique, alors rien ne s’y explique
et il est incompréhensible. Mais Wittgenstein ne s’amuse pas, a ce
moment-l3, & produire une «théorie de I’absurde» ou quelque autre
«discours» sur le «non-sens» du monde. Pour lui, si le monde est
incompréhensible, il est, et nous sommes dans le mal radical, c’est-
a-dire dans I'impossible. Il n’y a pas d’alternative a la logique pour
expliquer ¢ffectivement le monde. Non pas pour donnerune interprétation
possible au monde, pour batir un monde parmi d’autres, ou un en-
semble de connaissances scientifiques applicables dans #n monde,
mais pour expliquer le champ pratique méme, le lieu effectif de ’ac-
tion.

L’on voit donc d’emblée que la question critique, pour le jeune
Wittgenstein, n’est pas dirigée vers une réponse possible, c’est-a-dire
vers une réponse qui pourrait, une fois obtenue, étre, d’un autre point
de vue, fit-il actuellement tout & fait inconnu, remise en question.
C’est ici que la notion d’évolution, en ce qui concerne Wittgenstein,
peut étre trompeuse. La pensée de Wittgenstein a évolué, mais la
question qu’il se pose et la réponse qu’il regoit a cette question n’ont pas
évolué: il ne faut pas considérer la pensée de Wittgenstein dans le
contexte d’une évolution historique globale de notre culture, et
expliquer son évolution par I’évolution de notre culture. On est alors
certain de ne pas comprendre la question qu’il se pose, et de ne dé
couvrir en ses livres qu’un mysteére qui dissimule une puérile mystifi-
cation du monde.

10 Cf. Notes on logic, in Notebooks, p. 93 (septembre 1913).

143



La question critique de la laison de la logique au monde pratique n’est
pas, pour Wittgenstein, une question d’interprétation pure, ce n’est
pas la question du choix d’un monde, de la création d’un monde
nouveau a partir d’une situation dont il convient de nier une inter-
prétation pour en susciter une autre, plus «vraie». La question
critique regoit sa réponse d’emblée dans la liaison de la logique au
monde, et la recherche consiste, non a remettre en question cette
liaison, mais a éclairer la maniére dont elle est effectivement donnée.
Car c’est d’emblée que I'impossible se montre, ici, comme le mal,
le désordre radical, ou la contradiction pratique. Celle-ci n’est pas une
contradiction dialectique, mais une contradiction interne du champ
pratique méme. Une telle contradiction ne dissimule aucune positivité
dialectique cachée, a conquérir a travers la négation. Elle constitue
Panéantissement pratique de qui questionne. Elle est le piege dont il
faut se méfier parce qu’il ne cache aucune menace réelle.

C’est a partir de cette menace de I'impossible qu’il faut envisager
la lutte de Wittgenstein, dans le domaine de la logique, contre ce qui,
dans la logique méme, constituait une telle menace imaginaire.

Cette lutte va, depuis 1913, se mener sur deux fronts, et avec les
armes logiques mémes des «adversaires». LLa menace se précise pour
Wittgenstein de deux cotés antithétiques.

Le premier est le «coté de Frege», a qui Wittgenstein rend visite
a Jéna avant de rencontrer Russel. C’est le c6té du néo-kantisme et de
la philosophie de I’esprit scientifique. C’est aussi le coté de 1’Europe
continentale et de son esprit d’absolu et d’unité. Le second est le
«coté de Russel», que Wittgenstein rencontre lorsqu’il vient pour la
premie¢re fois & Cambridge, de Manchester ol il faisait ses études
d’ingénieur. C’est le coté de ’empirisme, le coté anglo-saxon.

Il convient, bien sir, de voir que Wittgenstein dans cette lutte ne
combat ni Frege ni Russel personnellement, mais qu’il y met a
I’épreuve les instruments logiques qu’il doit & ces deux penseurs.

Du c6té de Frege, Wittgenstein va reconnaitre un esprit qui
s’oppose a la fois au formalisme et 2 un nominalisme subjectif. Le
formalisme en logique, pour Frege, perd le contenu des jugements, et
Frege, kantien a cet égard, s’oppose a une logique qui serait un calcul

144



total, & la Leibniz, dans lequel tout est, en principe, démontrable!?l.
Tout ne peut étre démontrable, car tout alors se perd dans I'identité
formelle. On ne sait plus alors de quoi I’on parle, sur quel objet I’'on
formule un jugement, et donc on perd la distinction du vrai et du faux.
Mais cette distinction, pour Frege, se fonde dans le caractére public
et transmissible des jugements, c’est-a-dire dans l’appartenance des
individus, des esprits, & un monde objectif. Dés lors la subjectivité
isolée est reléguée dans I’association d’idées, qui n’est pas transmis-
sible, qui ne forme pas un corps de connaissance selon les lois logiques.
Je puis bien associer ’idée de la lune a celle d’une mince feuille de
papier blanc, cela ne formera pas un jugement public et transmissible
dans I’objectivité. Il y a autant de «mondes» que d’individus, mais le
monde réel est le monde commun. Dés lors la forme logique du monde
ne s’explique ni par notre nature ni par les circonstances, mais elle se
donne comme la légalité objective du monde, par opposition a la
fiction a la fois d’une pure identité formelle et d’une pure subjectivité
qui se figure le monde a sa fagon.

Wittgenstein reprendra en partie cette position, dans la mesure
ou elle affirme la distinction entre I’acte de juger et la structure du
jugement, c’est-a-dire dans la mesure ou elle discrédite un monde
sans contenu, dans lequel la forme du jugement est confondue avec
une activité subjective mystérieuse qui détiendrait le pouvoir de
faconner le monde & sa guise. Mais dans la mesure aussi ol elle
discrédite le formalisme vide, qui ¢magine un calcul total que nous
serions trop faibles pour saisir comme régle de notre esprit.

O est donc la menace?

Elle se trouve clairement en ceci, que le monde objectif de Frege
n’est pas le champ pratique, mais est le monde culturel, parmi des mondes
possibles, qui est avéré par la transmission culturelle. Que ce monde
soit avéré, nul doute & cela, mais cela n’empéche nullement que ce
monde des sciences ne constitue un vaste ensemble en dérive par
rapport au champ pratique. Quelle est en effet la garantie des vérités
logiques chez Frege? Elle n’existe pas. Cela signifie que ce monde
public, avec sa 1égalité, a bien une référence, mais que cette référence
peut trés bien étre semblable 4 un iceberg qui dérive et dont le systéme
des vérités logiques ne permet pas du tout de mesurer la dérive. En

11 Cf. G. Frege. Fondements de l'arithmétique. Ed. du Seuil, 1969; voir
particuliérement: § 15, p. 142.

145



d’autres termes, le corps des réponses scientifiques n’offre aucune
garantie qu’il ne dissimule pas une discontinuité, une faille originelle,
un hiatus, tel que I'usage pratique de la logique puisse se révéler
actuellement trompeur.

La transmission culturelle, comment garantit-elle le contenu de ce
qui se transmet? Elle ne le garantit, chez Frege, que parce que nul ne
peut apercevoir de discontinuité dans la transmission des propositions
scientifiques, ou parce qu’elles sont univoques et que les saisir autre-
ment, c’est ne pas les comprendre. Mais Wittgenstein, lui, se demande
par quel miracle les structures des vérités logiques sont «indéfor-
mables» — comme il dira plus tard — c’est-a-dire ce qui nous garantit
que sous la méme formule ne puisse étre comprise une régle pratique
différente, un mode d’utiliser cette formule qui, dans I’avenir, mon-
trerait qu’en fait elle n’a aucun rapport assignable avec I'usage anté-
rieur. Car enfin, si les régles logiques n’ont pas de principe assignable,
mais qu’elles «valent», alors que sont-elles comme regles, et ne va-t-on
pas ici vers une justification des regles logiques par la maniére dont
Pesprit objectif procéde? Or, cela, c’est la menace. Car alors on ne
pourra pas justifier autrement la logique qu’en disant: « Voyez, c’est
ainst que nous pensons», en montrant une vérité logique. Mais alors
la transmission est illusoire, car le «ainsi» ne dit absolument pas
comment la logique atteint le monde, mais se contente de dire:
voyez, penser ainsi est suivre la légalité du monde. Alors, la maniere
dont la pensée atteint le monde est entiérement obscure, et tout se
passe comme s’il était déja atteint dans une interprétation dont on
assure qu’elle est la seule.

C’est, sil’on veut, la subjectivité qui se venge, chez Frege. Pourquoi
I’association d’idées ne pourrait-elle valoir, comme autant de systémes
possibles d’ordonnance du monde? On devrait dire alors: nous pen-
sons ainst; cela ne se fonde ni dans la nature, ni dans I’homme, mais
constitue comme une facticité de ’esprit.

Cette menace conduira Wittgenstein a concevoir, dans le Tractatus,
I’espace logique comme catégorialement différent d’une facticité,
c’est-a-dire a poser que la régle du discours n’est pas le genre de choses
dont on doive donner justification. Dés lors, la forme logique sera
soustraite d’emblée a toute facticité, dans la mesure ou s’attendre
a ce que la logique dise comment elle proceéde, c’est déja mal user,
user confusément, de la logique. Alors, il n’est plus question de vérités
logiques objectives; le domaine du dicible se montre d’emblée comme

146



montrant lui-méme qu’il ne doit pas étre franchi par un discours.

On voit déja se dessiner ici la notion d’attente, en ceci qu’il est
«unsinnig», dans le Tractatus, pour un agent, de s’allendre a voir
paraitre dans le champ de ce qui est dicible et obéit a une régle la
formule de justification ultime de cette régle. Le lecteur du Tractatus
devra voir, a la fin de I’ouvrage, qu’il ne pouvait pas exiger cela, car
il n’avait jamais su ce qu’il exigeait ainsi et ne pouvait le savoir.

En nous tournant du «c6té de Russel», nous trouvons que la
logique est, pour Russel, une généralisation de notre expérience
sensible. Loin donc ici de risquer de dériver, enfermés dans la pensée,
nous paraissons ancrés dans le champ pratique. Wittgenstein devra
d’ailleurs a Russel, pour qui il avait un grand respect, le sens d’un
ancrage pratique que I’on ne trouve vraiment que chez les penseurs
anglo-saxons. Ceux-ci, en effet, se rattachent a une tradition qui n’a
jamais valorisé une «raison pratique» dont les penseurs continentaux
se demandent toujours er quoi elle est pratique, et ne le trouveront
sans doute jamais. Car la tradition continentale — comme Marx
P’avait bien vu — n’a de cesse qu’elle n’ait miné la certitude pratique
qu’elle vient d’atteindre, en la remettant aussitot en question. Elle
crée ainsi un abime entre le sujet pensant et I’action, en soulignant
sans cesse l’incomplétude de la liaison au monde dans le méme
mouvement ou elle affirme la perfection de cette liaison... dans la
théorie.

Wittgenstein trouve en Russel un héritier de Hume, pour qui I’on
ne saurait parler de principes a priori. Mais Russel est un vrai héritier
de Hume, et non de Hume interprété¢ par Kant. Il y a un a priori
pour Hume et pour Russel, mais cet a priori se fonde dans la croyance
commune. Le monde pratique n’a pas de loi a priori; il est saisi a priori
dans les données sensibles communes. Dés lors, rien n’interdit que nos
méthodes de saisie du champ pratique ne soient remises en question
jusque dans I’appareil conceptuel, puisque, en fin de compte, cet
appareil n’est rien d’autre que ce que, dans I’expérience, nous tenons
pour immuable.

De cette pensée, Wittgenstein retiendra ceci de capital: celui qui
congoit une activité a priori dans un cadre immuable se leurre dans
la mesure o il ne voit pas la diversité des liaisons de la logique au monde.

147



Il s’imagine avoir un modele de la rationalité dans les sciences, et il
est aveugle au caractére singulier de la contingence. Celle-ci n’est
pas, pour Russel, '«empirique» kantien. Elle est ’extériorité que nos
régles actuelles expliquent et qui n’est pas pour cela tenue a des «con-
ditions de possibilité». Nul, en effet, ne nous dit ce que seraient de
telles conditions, et nous ne disposons d’aucune méthode pour les
déterminer. Ainsi, la garantie de la logique se trouve ici dans son
caractére de science expérimentale la plus générale, c’est-a-dire de
science ou s’expriment des reégles que nous n’avons aucune raison
de mettre en doute. Elles se montrent en effet fructueuses en pratique,
et qui veut les mettre en question doit d’abord en trouver de telles qui
expliquent mieux ce qui advient, qui offrent une plus grande siireté.

Ici, & nouveau, ou est la menace?

En ceci que, pour Wittgenstein, la logique de Russel n’est simple-
ment pas la logique. Le monde est ici «atteint», mais il n’est pas
atteint a partir de la logique, c’est-a-dire qu’il n’est pas atteint du
tout. En effet, ce qui est «atteint», ce n’est pas le champ pratique,
c’est le monde sensible. Or, ce monde sensible est, au méme titre que le
monde objectif de Frege, une interprétation pure. Il est pareil & une
sorte de réserve ontologique — pareille a I'illimité d’Anaximandre —
d’ou sort une diversité incompréhensible de mondes successivement
avérés.

En effet, le monde des données des sens a ceci d’impossible qu’il
faudrait pouvoir s’y attendre — non pas, cette fois, a y trouver les
principes logiques justificateurs «en personne» — mais a voir paraitre
un contenu du monde contredisant les voies par lesquelles nous ’avons
atteint. Il ne serait pas absurde ni surprenant que le monde évolue;
mais ce n’est pas cela qui est étrange dans le «monde sensible» de
Russel; ce n’est pas que le monde change, c’est que nous pourrions
nous attendre a un changement impossible: a une «donnée» a venir
qui pourrait changer la_forme logique méme dans laquelle nous saisissons
un contenu. Cela, pour Wittgenstein, est inconcevable. En effet, quel
critére pourrions-nous avoir d’une modification de la forme de notre
saisie du monde? Nous ne pouvons nullement nous attendre & une chose
de ce genre, pas plus que nous ne pouvons nous attendre a ce que la
réserve des nombres fasse un jour défaut.

Au lieu donc que nous soyons apparemment enfermés dans la pen-
sée, nous sommes ici en apparence enfermés dans le monde sensible.

Wittgenstein échappera a la position empirique, dans le Tractatus,

148



en distinguant radicalement la contingence des faits et le contenu
substantiel du monde: les objets simples. C’est du reste sur ce point,
dans la confrontation avec I’empirisme, que Wittgenstein aura a
reconnaitre I'insuffisance du Tractatus. Le Tractatus ne découvre pas
une réponse adéquate a I’empirisme de Russel, réponse que Wittgen-
stein cherchera a partir de 1930.

Comme nous I’avons dit, Wittgenstein croit avoir résolu dans le
Tractatus la question de la liaison de la logique au monde d’une
fagon définitive. En quoi il se trompe sans doute. Mais nous voudrions
montrer comment le Tractatus contient déja «en puissance» la
reprise de 1930 et la notion d’attente.

*

Platon dit dans le Parménide qu’il faut toujours envisager ’autre
coté d’une question. Pour comprendre comment la logique atteint le
monde dans le Tractatus — et a la fois pour montrer ce qu’y signifie
«s’attendre a» — il sera bon de prendre I’ouvrage a ’envers, en suivant
I’ordre des 7 propositions principales.

La proposition 7

Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muBl man schweigen

détermine d’emblée, en effet, ce & quoi il est possible de s’attendre,
ou la «grammaire» du parcours praticable de la logique au monde.
La proposition 7 ne dit pas ce dont il faut se taire: elle dit seulement
que c’est ce dont on ne peut parler. On pourrait presque prendre
cette proposition pour une forme de plaisanterie. S’il existe quelque
chose dont on ne peut parler, il semble qu’on n’ait pas besoin de nous
dire qu’il n’en faut pas parler. Or justement, la proposition 7 dissipe,
dans son énoncé méme, I’ombre d’une parole qui obéirait a I’ordre de
dire ce qu’elle ne peut pas dire. Une telle parole se figurerait qu’elle
suit un ordre, une régle; et I’on peut concevoir une telle parole con-
fuse, mais non pas qu’elle obéisse pratiquement a un ordre. La propo-
sition 7 elle-méme ne contrevient pas a son propre énoncé, car elle
donne un ordre, celui de ne pas faire I’impossible. Ordre inutile et
pourtant capital.

La proposition 7 délimite ainsi la relation interne qui elle-méme

149



définit le domaine du dicible. Elle n’est ni un axiome ni un principe,
mais une délimitation interne du discours.

Une délimitation interne est 1’équivalent d’une forme. Mais une
forme (qui doit étre la possibilité de la structure'?), c’est la possibilité
pour I’agent qui utilise la logique dans I’atteinte du monde, de passer
d’une structure simple a une structure plus complexe en demeurant
dans I’espace logique délimité par cette forme, et sans avoir a en sortir.
Si tel n’était pas le cas, la délimitation interne pourrait se révéler une
fois ou I’autre étre une délimitation externe, c’est-a-dire montrer quel-
que part un domaine du dicible qui a une tout autre forme que la
logique, et qui devrait alors lui étre intégré apres coup, rompant
ainsi totalement le caractére interne de la forme logique.

A quoi pouvons-nous ici nous attendre? Il faudra que d’un «lieu
logique» quelconque, je puisse « passer» de maniére interne, par une
opération généralement valide, & n’importe quel «lieu» différent,
quelle que soit sa complexité. En admettant que tel ne soit pas le cas,
je pourrais me heurter a2 un «mur», et par exemple m’apercevoir que
I’espace logique confine a des objets ou monades isolés, dont il fau-
drait pouvoir parler, mais dont nous ne pouvons parler, car il nous
faudrait pour cela «changer de logique». Mais la structure simple de
I’espace logique, c’est la structure des propositions élémentaires
(Elementarsitze). Si nous disions que la structure simple de I’espace
logique est le concept, nous nous trouverions d’emblée, selon Witt-
genstein, devant le «mur» d’une liste de noms, d’une pluralité
conceptuelle hétérogéne dont la liaison ne pourrait étre qu’externe.

Or, Wittgenstein pense trouver une formule permettant, a partir
d’un ensemble quelconque de propositions élémentaires, d’un «lieu»
logique quelconque, d’engendrer n’importe quelle proposition com-
plexe:

6. Die allgemeine Form der Wahrheitsfunktion ist: [p, & N (&)]12.
Dies ist die allgemeine Form des Satzes.

Cette formule signifie qu’a partir d’une proposition élémentaire (ou
mieux d’une classe de telles propositions), I’on peut engendrer toutes
les propositions complexes formées au moyen des connectifs du calcul

12 Tractatus, 2.033.

13 Cf. pour une tentative d’explication de cette formule: G.E.M. Ans-
combe: An Introduction to Wittgenstein’s Tractatus, 3¢ éd., Hutchinson
University Library, London, 1967. Ch. 10, p. 132ff.

150



propositionnel par I'opération de négation conjointe appliquée ré-
cursivement a toute proposition de départ ainsi qu’a toute proposition
obtenue par ce méme procédé.

De cette maniere, Wittgenstein pense montrer que, de quelque lieu
que ce soit de I’espace logique, une opération interne permet de «se
rendre» en tout autre «lieu», en admettant que tout «lieu» élémen-
taire sera une proposition élémentaire, et tout «lieu» plus complexe
un «lieu» composé (au moyen des connectifs logiques) de «lieux»
élémentaires.

Nous avons ainsi I’assurance de ne pas sortir du dicible, et de pou-
voir toujours «nous y mouvoir» en demeurant dans une relation
interne, c’est-a-dire une relation qui ne nous oblige pas, soudain, a
douter si une proposition complexe réclame de nous une autre opé-
ration de composition que la forme générale de la proposition.

S’il en est ainsi, la proposition sera bien, comme le dit 5, une fonc-
tion de vérité des propositions élémentaires: la valeur de vérité de
«p> [qetr]» sera déterminée par les valeurs de vérité (V,F) dep,qetr.

C’est ici que Wittgenstein, peut-on dire, est «en vue du monde»
qu’il est en train d’atteindre. L’espace logique, délimité, montre
maintenant ses limites dans le calcul méme: les propositions tauto-
logiques et contradictoires. Toujours vraies ou toujours fausses, elles
sont «sinnlos» et, ne disant rien, elles montrent la forme méme de notre
discours. Dés lors, ces propositions logiques ne sont pas des «murs»
que nous heurterions, mais elles autolimitent le discours en montrant
a ses confins sa simple forme interne: nous n’avons pas a nous atlendre
a un «au-dela» des propositions logiques, car les prononcer, c’est
marquer 2 la fois les limites, non de nos pouvoirs, mais de la logique
elle-méme. «Les limites de mon langage signifient les limites de mon
mondel4. »

Deés lors les propositions autres que les tautologies et les contra-
dictions seront celles qui ont un sens (sinnvolle Sitze), qui peuvent
étre vraies ou fausses. Et Wittgenstein dira en 4

Der Gedanke ist der sinnvolle Satz

14 Tractatus, 5.6.

151



puis en 3
Das logische Bild der Tatsachen ist der Gedanke,

atteignant ainsi le monde. Mais aussitot ce monde cesse d’avoir
jamais été dans la catégorie de ce dont nous devrions parler sans le pouvoir.
Le monde n’est pas quelque chose, n’est pas un objet, ft-il trés vaste
et nous dépassant infiniment: le monde n’est rien (aucune chose ou
propriété d’une chose), il se décompose en états de choses élémentaires
(2) qui, s’ils existent (bestehen) dans un fait (Tatsache) sont dépeints
par la pensée, par la proposition qui a un sens.

Le monde est donc rejoint dans sa contingence: celle des situations
élémentaires indépendantes les unes des autres. La pensée elle-méme,
comme tableau des faits, est un fait.

Mais ce qui n’est pas un fait, c’est [’espace logique, et ce sont les
objets qui entrent dans les faits et constituent la substance du monde.

Le Tractatus n’aboutit donc pas a une définition du monde comme
monde des sciences pures ou monde sensible. Il n’aboutit pas & une
définition du tout. Il aboutit au monde, au champ pratique. En effet,
la proposition 1 ne dit pas ce qu’est le monde; elle fait comprendre
que parler du monde c’est parler de tout ce qui est le cas. Mais cela
n’est pas une totalité objective; parler du monde, c’est, en pratique,
utiliser les propositions qui ont un sens. Or, utiliser ces propositions,
c’est justement passer de la possibilité du vrai et du faux, comme
étant le sens, a la vérification pratique de cette vérité ou de cette fausseté.

Et ce qui est montré d’essentiel ici, c’est que cette vérification ne
saurait m’entrainer hors de I’espace logique: la pensée a toujours une
méthode, car la proposition sensée, qui est la pensée, est vraie ou
fausse, en pratique, c’est-a-dire au-dela de tout systéme d’interprétation
du monde: dans le champ pratique ot se montre si tel est le cas ou non.

Nous devrions alors étre délivrés d’une recherche d’un état de
choses indéterminé, de la tache de vérifier des énoncés que nous croyons
pouvoir penser et qui ne sont que de pseudo-énoncés.

Cette conclusion va bien au-dela de la «mécanique» du calcul
propositionnel, mais Wittgenstein ne 1’a sans doute, d’abord, pas
clairement vu. Il a cru sans doute avoir montré qu’il n’y avait que
cette «voie du calcul» de la logique au monde, que ce seul langage
du calcul des propositions non analysées, et que cela livrait «I’essen-
tiel».

152



En réalité, il avait dégagé une voie entre I’idéalisme et I’empirisme;
il avait trouvé un bon chemin.

Wittgenstein a eu le sentiment d’étre mal compris ou de ne I’étre
pas du tout, en publiant le Tractatus. La voie qu’il indiquait, nul
autre que lui, ou presque, ne pouvait la parcourir. Russel, en disant
que le Tractatus «parle de pas mal de choses dont il faudrait se
taire», a sans doute raison, mais sans saisir I’essentiel: le projet de
montrer qu’il est pratiquement bon, de maniere finale et radicale, pour
tout individu, de ne pas croire pouvoir se perdre dans le monde. Méme
si le calcul propositionnel et la forme générale de la proposition ne
donnent nullement cette assurance, la démarche du Tractatus la
donne.

On peut penser que Wittgenstein, dans la période de 1922 a 1929,
a di se poser des questions sur ce qu’est véritablement la méthode de
vérification des propositions. L’une des présuppositions du Tractatus,
c’est que la structure interne de la proposition élémentaire n’a pas
d’influence sur la liaison des propositions élémentaires au moyen des
connectifs. Cela est 4 la base de ’atomisme logique. Mais cette pré-
supposition ne joue pas dans le cas des propositions de perception
concernant les couleurs. La conjonction des propositions: « Ceci est
rouge et ceci est vert» ne saurait étre vraie, et cela pour des raisons
qui semblent étre logiques, et non dans la dépendance de ’expérience
des faits.

Une telle découverte a di diriger Wittgenstein vers une réflexion
sur la diversité d’acceptions du terme «méthode de vérification». La
pensée a toujours une méthode, mais laquelle ? Certes il reste vrai que
je ne puis m’attendre a l'illogique, mais il apparait a Wittgenstein
qu’il ne dispose pas d’une structure univoque des propositions élémen-
taires. Il s’agit alors de savoir ce qui compte comme vérification d’une
expression.

Mais alors la bonne interprétation qui conduit au champ pratique
ne peut plus étre caractérisée comme étant sous le titre logique:
«mon langage». Cette découverte éloigne définitivement Wittgen-
stein d’une phénoménologie dont on pourrait penser qu’elle aurait
pu faire suite au Tractatus, et dans laquelle I’espace logique serait

11 Studia Philosophica XXXII 153



devenu le «monde» chaque fois mien de Heidegger. Une telle phéno-
ménologie est rendue impossible par le fait que je ne puis pas me ré-
férer sans autre a une compréhension mienne des expressions; je ne
puis supposer un langage univoque dans lequel s’exprime ce @ quoi je
m’attends. Car je ne puis plus parler d’un espace logique autodélimité
par mon expression. Le Tractatus pose la proposition 7 comme une
sorte d’auto-interdiction, et par la méme exclut qui parle sans parler
de rien. Mais en méme temps il exclut que la relation interne méme
de I’espace du dicible se donne selon une dimension différente de celle
du discours du Tractatus. Le Tractatus croit pouvoir décider quand
j’al atteint ce qui vaut pour moi comme vérification d’une proposi-
tion, mais pour cela il doit fixer un langage — celui du calcul ~ et
cette fixation se révele injustifiée. Comment savons-nous, dans le proces
de vérification, qu’effectivement ce que nous attendions se produit?
Le Tractatus parlait d’une méthode de projection dans la fagcon dont la
proposition dépeint le fait. Le sens d’une proposition semblait alors
indiquer de lui-méme une adéquation de la structure de possibilité,
du sens, au fait. Si je dis «il pleut», le sens de la proposition ne livre
pas vingt facons de s’attendre a ce qu’il pleuve ou non. La logique
prend soin d’elle-méme, sinon la proposition n’aurait pas de sens:
je ne saurais ol me tourner pour la vérifier.

Mais maintenant, Wittgenstein se demande en quoi nous justifions
une méthode de projection. Il s’apergoit alors que nous ne voyons pas
du tout comment la justifier. Peut-étre le contact avec les enfants
dans I’enseignement primaire lui a-t-il montré clairementle probléme.

Je dis que je comprends une régle, que je sais comment vérifier une
expression, mais je n’ai aucune vue directe sur ma méthode de pro-
jection. Si quelqu’un me dit, alors que je vois qu’il pleut: non, il ne
pleut pas, je ne puis pas dire: il nie le discours. Car comment puis-je
justifier I’adéquation de mon attente, exprimée dans le sens de ,il
pleut’, avec le fait? Je dirai: «Tu vois: il pleut. J’avais raison.» Mais
que dire si quelqu’un me demande a quoi je vois que ma proposition
est vérifiée? A s’en tenir au Tractatus, la proposition elle-méme est
un fait, et si quelqu’un ne saisit pas la méthode de projection, c’est
donc qu’il ne pense pas, qu’il réve ou qu’il délire. Mais en fait, ne
suis-je pas moi-méme victime d’un «pouvoir» du symbolisme, de la
fixité d’une syntaxe interdisant une saisie différente du champ pratique
— un «jeu de langage» différent, comme Wittgenstein dira plus tard?
Un jeu, par exemple, oli, dans certains cas, cet autre dit avec moi

154



qu’il pleut, et dans d’autres, ou je dis qu’il pleut, m’assure qu’il n’en
est rien. Un jeu qui découpe autrement ce méme champ pratique ou
nous agissons.

«Man ist in der Philosophie immer in der Gefahr, eine Mythologie
des Symbolismus zu geben, oder der Psychologiels. »

Wittgenstein, nous ’avons vu, vise deux «adversaires» chez les-
quels il voit la menace de non-atteinte du champ pratique. Du
«coté de Frege», Wittgenstein, dans les discussions avec Waismann,
se tournera contre ce qui précisément semblait pouvoir justifier les
hommes du Cercle de Vienne a se réclamer du Tractatus: I’uni-
vocité radicale de I’espace logique. C’est ainsi qu’on peut expliquer
le malentendu qui fera de Wittgenstein un chef de file ambigu du
positivisme logique. A vrai dire, Wittgenstein n’a critiqué lui-méme
P’univocité du Tractatus que parce que d’emblée celle-ci n’était pas
une mythologie du symbolisme logique. Or précisément, c’est & une
telle mythologie que maintenant lui paraissent succomber les mathé-
maticiens et les physiciens en admettant sans autre forme de procés
Punivocité du discours mathématique, sa clarté opérationnelle. De
quot parlez-vous? leur dira-t-il. Vous appelez «classes» ces deux ex-
pressions: A = { Waismann, Wittgenstein }, B = { 2, 4, 6... },
mais ont-elles en commun quelque chose qui permette de les appeler
toutes deux des «classes»? Vérifie-t-on de la méme maniére que
,a€& A‘et que ,b € B°? Non. N’a-t-on pas affaire alors a une obscu-
rité dans la forme méme des expressions, qui suggérent une unité de
sens qui n’est due, en fait, qu’a la fixation du symbolisme?

Wittgenstein semble ici mener une bataille perdue d’avance; on
pourrait dire que la théorie des classes et le symbolisme des mathé-
matiques modernes ont eu raison contre lui: les enfants, de nos jours,
ne comprennent-ils pas ce qu’ils font quand ils utilisent la définition
d’un ensemble, qui leur est donnée a la premicre page de leur manuel?
Wittgenstein, en reprenant les questions philosophiques en 1929, ne
s’écarte-t-il pas définitivement d’un formalisme modéré indispen-
sable aux sciences? On le lui reprochera plus tard1®,

Mais Wittgenstein, si peut-étre il se trompe, alors, sur la fécondité
des mathématiques modernes, vise autre chose. Il vise la compréhension

16 Philosophische Bemerkungen, p. 65.
16 Cf. David Pole: The later philosophy of Wittgenstein. The Athlone
Press, University of London, 2¢ éd. 1963.

155



ultime d’une reégle dans le champ pratique. A cet égard, on peut se
demander effectivement si les mathématiques modernes ne sont pas
une mythologie du symbolisme, si elles ne constituent pas en fait un
écran culturel obscurcissant la finalité pratique de I'usage des régles,
en imposant a l’individu un puissant schématisme ou la notion
d’attente, de projet, de fin, ne peut plus avoir cours.

Or, «wenn man das Element der Intention aus der Sprache ent-
fernt, so bricht damit ihre ganze Funktion zusammen»7.

Le formalisme tue le langage, désintégre la fonction interne d’ex-
pression, car la syntaxe fixe qu’il impose transforme le champ pratique
en vain spectacle, I’action en magie et en prétention a ’action. Le
formalisme est mauvais, car il détruit la logique, dont nous nous ser-
vons, et «crée» un monde désertique qui confine a I'impossible. Telle
est la menace «du coté de Frege»: confondre le champ pratique avec
le tissu serré d’une syntaxe dont le fonctionnement effectif demeure
ultimement douteux. «Jouons-nous ce¢ jeu? En jouons-nous peut-étre
un autre? Nous ne le saurons jamais.» Dans cette optique, le sens
méme de «s’attendre a...» s’obscurcit, car je ne puis jamais, alors,
que m’attendre a trouver dans le «fait», a I’infini, une image de ce a
quoi je m’attends. En d’autres termes, ce que j’attends cesse d’étre dans
le méme espace logique, le méme monde (Raum) que mon attente. Dés lors,
la logique n’atteint pas le monde, mais elle «crée» un monde culturel
tel qu’il y devient impossible de s’attendre a quelque chose. Le
formalisme anéantit la méthode de projection — quelle qu’elle soit
qui rejoint ce qui est le cas, car il situe a priori dans I’inconnaissable
ce qui est pratiquement le cas. Il détruit ainsi la logique comme ins-
trument de connaissance et de reconnaissance, ou, en termes kantiens,
il réduit la logique transcendantale & une logique formelle qui devrait
assumer le réle d’organe de la connaissance, mais supprime du méme
coup l’exigence de transcendance inhérente a [’usage méme d’une
regle. Or cette exigence se marque en ceci que la régle n’a plus le
caractére d’une regle si la vérification pratique d’une hypothése est a
priori impossible. J’ai affaire alors, non & une théorie, mais & une
forme d’aliénation dans laquelle un «monde» d’interprétation tient
lieu de champ pratique. Je ne puis alors m’attendre a rien qui con-
firme ou infirme la «théorie», car je vis dans le «monde» de la « théo-
rie», c’est-a-dire dans I'impossible. Je ne puis reconnaftre de maniére

17 Philosophische Bemerkungen, p. 63.

156



interne que la pluie qui tombe vérifie I’expression ,il pleut’, car je
dois dire que ce qui a lieu en fait est inconnaissable, mais que la forme
du discours me commande de dire, en cette circonstance: il pleut.
Une telle description rejoint les états de réve ou de compulsion, o la
méme ignorance a priori de ce qui est le cas pratiquement se joint &
la contrainte d’une loi étrangere a ’agent et au mimétisme d’une
régle imaginée.

Mais c’est «du co6té de Russel» que Wittgenstein se trouve en
mesure de faire face, maintenant, & I’empirisme, plus nettement que
dans le Tractatus. Alors que «du coté de Frege» Wittgenstein avait
déja montré, dans le Tractatus, que la logique conduit au monde
pratique, et non a une «théorie» a priori des théories scientifiques,
«du c6té de Russel» I’atomisme logique n’était pas une véritable
réponse a I’empirisme. En effet, ’atomisme logique laissait entiére-
ment dans P’obscurité la structure interne des propositions élémen-
taires. Wittgenstein ne pouvait donner aucun exemple de proposition
élémentaire.

Wittgenstein, maintenant, a cessé de parler d’«objets simples», et
a abandonné I’atomisme logique et l'indépendance mutuelle des
propositions élémentaires.

La notion d’attente va lui fournir une argumentation beaucoup
plus convaincante: face & la mythologie du symbolisme du «coté de
Frege», il va placer une mythologie de la psychologie.

«Wie wire es, wenn einer Schach spielte und wenn er matt gesetzt
wire, sagte ,siehst du, ich habe gewonnen, denn das Ziel wollte ich
erreichen‘? Wir wiirden sagen, dieser Mensch wollte eben nicht
Schach spielen, sondern ein anderes Spiel, wihrend Russel sagen
miiBte, der hat im Schach gewonnen, der mit den Figuren spielt und
mit dem Ausgang zufrieden ist!8.»

Cette fois-ci, il ne s’agit pas de repousser une cohérence «théorique»
aberrante qui ne rejoint pas le monde, mais de repousser une ambi-
guité totale du discours, et comme une dislocation de I’intention dans
Pexpression. Pour Russel, selon Wittgenstein!?, ’attente que ,p° soit
le cas a lieu en un temps t qu’aucune relation interne ne lie au temps

18 Philosophische Bemerkungen, p. 65.
19 Cf. Philosophische Bemerkungen, p. 63.

157



t" du remplissement de I’attente de,p‘. Cela est conforme a I’empirisme,
qui ne veut pas formuler une régle a priori de Iordonnance du
monde, et qui ne liera t 4 t' que par la médiation de la croyance
commune & un déroulement régulier des impressions sensibles. Cette
croyance est bien interne, pour Hume comme pour Russel, mais elle ne
fournit aucun critére: elli: n’est pas une relation formulable.

Or, pour Wittgenstein, ’attente et le remplissement de 1’attente
doivent étre dans le méme espace (Raum) ou: la reconnaissance de ce
qui est attendu doit étre une relation interne. Selon I’empirisme, le
remplissement de ’attente se marquera, non par le simple fait que ce
que j’attendais se produit, mais par une impression différente de ce
que j’attends, et dont le propre est d’étre I'index du remplissement.
Or, cette impression peut étre absolument n’importe quoi, sans rela-
tion interne avec ce que j’attendais. En d’autres termes, n’importe quo,
chez Russel, peut valoir pour ce que j’attendais, car il suffit qu’au
temps t* j’aie oublié le but, la fin de mon attente pour qu’une impres-
sion quelconque, de joie par exemple, ou d’harmonie, s’inscrive comme
remplissement de mon attente.

Supposons que je m’attende a voir quelque chose de rouge, a
vérifier la proposition: , Je vois du rouge’, il se peut alors que je recoive
en t' une impression de satisfaction de mon attente. Dés lors, en t/,
je dirai que je vois du rouge. Mais je ne reconnaftrai pas alors vraiment
ce que j’attendais; car la description de ce qui arrive ne sera pas: «je
vois ce que j’attendais» mais: «un événement se produit ef je suis
satisfait».

De la méme maniére, si une impression de plénitude me saisit au
moment ou je perds la partie d’échecs, je dirai que, bien sir, c’est
cet état de choses méme que je visais: je suis tout heureux.

Dans ces conditions, il n’y a pas d’espace commun A ’attente et au
remplissement de ’attente. La reconnaissance est une relation externe
réclamant un élément «médiateur» dépourvu de toute régle. Au lieu
d’étre prisonnier d’une «théorie» du savoir, je suis prisonnier d’une
«théorie» de la sensation.

Que représente, en fin de compte, I’acquis de la lutte menée par
Wittgenstein en 1930, au moment ot il esquisse ainsi sa «deuxi¢me»
philosophie? Nous voudrions I’indiquer en quelques mots:

La méthode de projection du langage au fait, telle qu’elle était décrite

158



dans le Tractatus, s’est révélée illusoire en ceci qu’elle n’est pas donnée
a priori par la syntaxe d’un langage, celle-ci ne pouvant pas justifier la
méthode de projection qu’elle parait imposer dans le symbolisme. La
saisie d’une syntaxe par un agent parait impliquer une méthode de
projection, une interprétation, que pourtant la syntaxe ne fournit pas,
car quand on la considere, on voit que le choix de cette syntaxe devrait
se justifier par une autre syntaxe qui le fonde, et que celle-ci serait a
son tour a justifier.

D’autre part, on ne peut dire avec Russel qu'un tel choix est
injustifiable a priori, en se fondant pour cela sur I’'immédiateté sen-
sible, car alors la syntaxe sombre dans la fiction. En effet, il n’y a plus
alors de distance réelle entre une syntaxe et qu: s’en sert. Si I’impres-
sion sensible bouleverse la méthode de projection, il faut avouer
I’impossible: je ne vérifie pas une proposition, je ne fais, 2 un moment
donné, qu’étre convaincu que j’'use d’une reégle, quand bien méme cette
conviction serait due 4 une hallucination telle qu’elle supprime les
coordonnées dans lesquelles pourtant j’étais en train de vérifier la
proposition.

Ce résultat montre a Wittgenstein que la notion méme de «mé-
thode de projection» est insuffisante. En effet, elle conduit a fixer
comme insaisissable la distance pratique de la logique au monde. Mais
par quoi remplacer cette notion?

Wittgenstein la remplace en déterminant la distance pratique comme
la relation interne unissant les agents dans la saisie du monde. Cette relation
interne n’est pas équivoque. Elle a pour critére la continuité récurrente
de I’agent qui se sert d’une syntaxe. En d’autres termes, Wittgenstein
va définir une syntaxe comme un ensemble de régles qui ne peut
étre saisi par un agent sans étre utilisé par lui correctement. Non pas
arbitrairement, car cela voudrait dire que, saisissant une syntaxe, je
saisis, avant méme de ’utiliser correctement, c’est-a-dire de la saisir,
un mode déficient de son usage. Dés lors, il faudrait que je puisse,
avant méme de saisir comment fonctionne une regle, saisir comment on
peut la violer.

En fin de compte, I’absence de relation interne dans la reconnais-
sance anéantit [’agent réel au moment méme ou il use d’une syntaxe.
En effet, ’agent réel, s’il peut saisir comment violer la syntaxe dont
il use avant de saisir cette syntaxe méme, n’atteint pas le monde et
donc n’est pas réel. Il peut alors, en effet, se révéler qu’une puissance
en I’agent, avant qu’il n’utilise une régle, viole cette régle inconnue,

159



et que l’agent, ensuite, dans I’utilisation de la syntaxe, se trouve
confronté 4 une interprétation de la syntaxe qui est sienne, qu’il ne
peut reconnaftre, qui lui arrive de ’extérieur et qui est mauvaise. Comme
si ’agneau de la fable cachait en lui, avant d’étre agneau, un loup,
auquel il serait confronté comme au mauvais usage que lui, I’agneau,
a fait de la régle alors qu’il «n’était pas né».

Mais alors ’agent ainsi congu — et aussi bien la mythologie du
symbolisme que celle de la psychologie le congoivent ainsi — n’est pas
un agent réel, mais un ensemble illogique d’interprétations d’une
syntaxe que nul agent n’utilise. Cette syntaxe inutile représente pour
Wittgenstein le poids énorme des fantasmes linguistiques que la
culture traine aprées elle.

«Die Realitit ist keine Eigenschaft, die dem Erwarteten noch
fehlt, und die nun hinzutritt, wenn die Erwartung eintritt2°, »

Comme si nous vivions d’abord dans un monde d’interprétations,
et que soudain I'une d’entre elles s’impose comme «la réalité». Mais,
cette «1éalitéy, il suffirait que nous prenions sur elle quelque distance
pour qu’elle montre son cadre, qu’elle se révele une image morte.

«Es ist, als hitten wir ein Bild erst so angeschaut, daB wir in ihm
leben und die Gegenstinde in ihm uns als wirkliche umgeben, und
dann triten wir zuriick und wiren nun auBerhalb, sihen den Rah-
men, und das Bild wire eine bemalte Fliche2l.»

Or, c’est bien ce qui se produit «du cété de Frege» comme «du
coté de Russel», pour peu que nous sortions du «monde des sciences»
ou du «monde sensible». Mais nous découvrons alors cette auto-
limitation du champ pratique que déja I’espace logique du Tractatus
faisait voir. En 1930, ce que nous reconnaissons en reculant, en démas-
quant le jeu d’une syntaxe dont I’agent est fictif, c’est le monde réel
ou ’agent réel, d’emblée, s’attend a voir ceci ou cela. Mais cette
attente ne réclame plus une méthode de projection, qui serait comme
un processus??; elle s’inscrit dans la «grammaire» que j’utilise.

20 Zettel, N° 60.

11 Zettel, N° 233.

22 «Und nun scheint es uns, als ob gar kein Vorgang, welcher Art immer,
das Intendieren sein kann» (Zettel, 236).

160



Wittgenstein, & partir de 13, développera sa «seconde philosophie».
Nous n’avons pas a en parler ici. Mais nous avons voulu montrer
comment Wittgenstein demeure fidele & sa question premiére. Ou
conduit une telle démarche? Certainement a faire apparaitre, un
jour, le cadre conceptuel et sensible de notre culture, a la voir comme
un tableau mort, & reconnaitre ce a quoi nous nous attendons, c’est-
a-dire le champ pratique de notre vie délivré des formidables fan-
tasmes qui, nullo praesente, semblent étre un «avenir» anéantissant
des I'origine notre réalité d’agents.

161



	La notion d'attente chez Wittgenstein

