
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte : zu Kants Kritik der
praktischen Vernunft

Autor: Hommes, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte

Zu Kants Kritik der praktischen Vernunft

von Ulrich Hommes

I

Wer die Bewegungen der Philosophie in den letzten Jahren mit
einiger Aufmerksamkeit verfolgt hat, der konnte ein ganz neues
Interesse für Fragen der sogenannten praktischen Philosophie
feststellen, ein zunehmendes Interesse plötzlich, das so etwas wie ein
Wiedererwachen dieser alten Disziplin anzukündigen schien. Ganz
äußerlich ist das abzulesen an entsprechenden Titeln und Themen
schon des Schulbetriebs der Philosophie, an der Gründung
diesbezüglicher Zeitschriften und der Benennung neuer Lehrstühle. Es

zeigt sich aber auch etwa am Einsatz praktisch-philosophischer
Reflexion im Selbstverständnis der Handlungswissenschaften und am
Anteil praktisch-philosophischer Kritik an der großen Unruhe, die
Staat und Gesellschaft so vehement heimgesucht haben, zeigt sich

nicht zuletzt am Beitrag praktisch-philosophischer Besinnung zu dem
Versuch, mit solcher Unruhe zu leben.

Dabei fungieren als die Denker vom Dienst weithin Hegel und
Marx. Auch für diese Feststellung ließe sich eine ganze Reihe äußerer
Belege anführen. Der innere Grund ihrer Dominanz aber dürfte mit
der Tatsache zusammenhängen, daß die Aporien der fortgeschrittenen
Industriegesellschaft in unseren Tagen immer deutlicher werden und
Lösungsversuche im traditionellen Rahmen ihnen gegenüber immer
weniger versprechen. Der ganze Prozeß der Rationalisierung des

gesellschaftlich-politischen Lebens, d. h. die Entwicklung des Prinzips
der bürgerlichen Gesellschaft selbst scheint sein Ende nicht in einem

emanzipierten Gemeinwesen zu haben, er droht vielmehr einer

geheimen Logik nach eher in das Gegenteil von Emanzipation zu
münden, in die totale Subsumtion des Menschen unter die von ihm
selbst veranstaltete Herrschaft. Dies hat das Bedürfnis nach einer
Sprengung jener Logik anwachsen lassen, und so wendet sich das

115



Interesse eben solchen Denkern zu, die als Denker der Revolution zu
verstehen sind.

Kant scheint unter diesem Aspekt nicht sonderlich aktuell. Zwar
wird niemand bestreiten, daß er zu den ganz Großen der
europäischen Aufklärungsbewegung gehört. Sein Unternehmen der

«Kritik der reinen Vernunft» sollte ja den entscheidenden Durchbruch

bringen: «Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der

Kritik, der sich alles unterwerfen muß. Religion durch ihre Heiligkeit
und Gesetzgebung durch ihre Majestät wollen sich gemeiniglich
derselben entziehen. Aber alsdann erregen sie gerechten Verdacht wider
sich und können auf unverstellte Achtung nicht Anspruch machen,
die die Vernunft nur demjenigen bewilligt, was ihre freie und öffentliche

Prüfung hat aushalten können.»1 Da es jedoch gerade die
angedeutete Dialektik der Aufklärung selbst ist, die sich gegenwärtig in
den Aporien der fortgeschrittenen Industriegesellschaft zeigt, sieht

man sich kaum veranlaßt, sich ausgerechnet auf Kant zurückzuwenden.

Georg Lukacs hat es vielmehr umgekehrt schon 1923 in seinem

berühmten Verdinglichungs-Aufsatz «die paradoxe Lage» der Kantischen

Kritik genannt, «daß sie darauf ausgeht, die bürgerliche
Gesellschaft gedanklich zu überwinden, in ihren Resultaten jedoch
bloß zur vollständigen gedanklichen Reproduktion, zur apriorischen
Deduktion der bürgerlichen Gesellschaft gelangt»2.

Und in der Tat, Kant eignet sich nicht für die Artikulierung des

Bedürfnisses nach revolutionärer Praxis. Bei allem Wohlwollen, das

er der französischen Revolution anfangs entgegenbrachte, überwog
schließlich ein fundamentaler Vorbehalt; er verurteilte sie am Ende
als «das höchste und strafbarste Verbrechen im gemeinen Wesen,...
weil es dessen Grundfeste zerstört» (VIII, 299)3. So sehr Kant
nämlich auf die Revolution der Denkart zu setzen bereit war, der
öffentliche Gebrauch der Vernunft, den er darin anzielt, sollte seine

Grenze an der Obrigkeit haben; denn «alle Obrigkeit ist von Gott»,

1 «Kritik der reinen Vernunft» A XII.
2 «Geschichte und Klassenbewußtsein» Berlin 1923, S. 164.
3 Wir zitieren die «Kritik der reinen Vernunft» nach der von Raymund

Schmidt für die «Philosophische Bibliothek» (Bd. 37 a, 1930) besorgten Ausgabe,
die die beiden Originalfassungen von 1781 (A) und 1787 (B) einander
gegenüberstellt. Aus den anderen Schriften Kants wird zitiert nach der Ausgabe
seiner Werke durch die Königlich Preußische Akademie der Wissenschaften,
Berlin 1902 ff.

116



dies ist für Kant das Vernunftprinzip der bürgerlichen Verfassung,
und daraus folgt, daß «der Herrscher im Staat gegen den Untertanen
lauter Rechte» habe, einer ungerechten Obrigkeit der Bürger also

«zwar Beschwerden, aber keinen Widerstand entgegensetzen» (VI,
319) dürfe.

Von hier aus liegt die Feststellung nahe, daß das, was Kant in den
die Vernunft betreffenden Zwecken als Ziel menschlichen Handelns
im gesellschaftlich-politischen Bereich postuliert, so allgemein ist, daß

es zur Kritik bestehender Verhältnisse und zur Formulierung von
Mitteln und Wegen einer Verwirklichung der Freiheit in ihnen nicht
hilft und die gesellschaftlich-politische Wirklichkeit sich unberührt
davon in der Unangemessenheit zu solchem Begriff reproduzieren
kann. Zwar gehört Kants Destruktion der Metaphysik durchaus in
den Zusammenhang eines gesellschaftlich-politischen Geschehens;
denn nichts gelten zu lassen, als was einer vorbehaltlosen Kritik der
Vernunft standhält, das ist der Versuch, das Leben des Einzelnen so

gut wie der Gesellschaft im Ganzen auf einen neuen Grund zu stellen

und den Menschen darin in voller Freiheit sich selbst als Subjekt
finden zu lassen. Nicht länger mehr sollten Menschen von äußerer
Gewalt und bloßer Tradition, von natürlichen und gesellschaftlich-
politischen Kräften einfach abhängen, sie sollten sich vielmehr selbst

nach eigener vernünftiger Tätigkeit, d. h. der Tätigkeit der Vernunft
bestimmen. Kant setzte hierfür ganz auf die Allgemeinheit dieser

Vernunft, d. h. auf jene Prinzipien, die für alle vernünftigen Wesen

gelten und denen gegenüber keine besonderen, ihr widersprechenden
Interessen geltend gemacht werden können. Nicht nur dieser oder

jener, sondern alle sollten jetzt frei sein und als vernünftige Wesen

ungehindert nach dem höchsten Gut, der Glückseligkeit streben

können.
So befreiend dieser Schritt in die Allgemeinheit der Prinzipien der

Vernunft jedoch auch zu wirken vermag, insofern jetzt nur noch von
dieser selbst her entschieden werden könnte, was Recht und Unrecht,
Freiheit und Zwang sind, für das emanzipatorische Interesse an
Gesellschaft und Geschichte hat dieser Schritt auch etwas Bedenkliches,

weil die Allgemeinheit kein zureichendes Kriterium ist für die

Unterscheidung im Bestehenden selbst, ja die Entscheidung über
Freiheit und Recht mit ihr faktisch weithin gerade den Bräuchen und

Zwängen der bestehenden Gesellschaft überlassen wird. Die Reinheit
der Vernunft, die diese Allgemeinheit bestimmt, setzt das Absehen

117



von den konkreten ökonomischen, politischen und sozialen

Bedingungen voraus, unter denen der Mensch leidet und lebt und denen

gegenüber bloß als intelligibles Wesen sich als Subjekt zu wissen all
zu rasch zu kritikloser Anpassung führt. Freiheit erscheint nach
diesem Schritt auf die Allgemeinheit der Vernunft als ein wesentlich
innerer Wert, als etwas, das von den äußeren Bedingungen des

Daseins nicht unmittelbar berührt wird. So kommt es zu jener
seltsamen Neigung, trotz des Anspruchs auf vernünftige Herrschaft über
die Natur und in der Gesellschaft sich mit der Wirklichkeit so wie sie

ist vorschnell zu versöhnen und das heißt den Fortbestand eben der
Verhältnisse zu sichern, gegen die man auf Vernunft zu setzen bereit

war. Sofern der Mensch Subjekt nur wird, indem er sich von der
natürlichen und geschichtlich-sozialen Welt im Rückstieg auf die

Allgemeinheit der reinen Vernunft isoliert, ist die im Begriff der
Vernunft des Subjekts intendierte Freiheit noch einmal bedroht.

So muß sich Kant schließlich sogar eine Gegenrechnung präsentieren

lassen. Genau dasjenige, dem die Menschen sich um ihrer
Freiheit willen unterstellen sollten, erweist sich am Ende als ein
solches, das sie gefangen hält und die Bewegung auf Vernunft in ihr
Gegenteil verkehrt. Zur Wirkungsgeschichte Kants scheint es zu
gehören, daß aus der Allgemeinheit der Vernunft sich immer mehr
jene nur instrumenteile Auslegung ergibt, an deren Ende die
Entmündigung von Vernunft überhaupt droht4. Als intelligibles Wesen,
als jenes reine «Ich-denke» erschien Kant der Mensch sich zugleich
als Prinzip des gesellschaftlich-politischen Fortschritts erfassen zu
können. Reduziert hierauf, das hat die Geschichte inzwischen
bewiesen, ist der Mensch in Wahrheit aber gerade ohnmächtig und
leer, verfügbar und verloren, denn eine inhaltliche Bestimmung des

Prozesses zu je größerer Freiheit ist von da aus nicht mehr möglich.
Die Bewegung, die Kant mit seiner Kritik angestoßen hat, scheint
sich dann notwendig in jener Rationalität zu vollenden, mit der sich

Herrschaft als Verwaltung vollbringt und nach der die zunehmende
Produktivität und der wachsende Wohlstand der Gesellschaft nur die

Abhängigkeit des Einzelnen vom Apparat vergrößern. Ihr gegenüber
erweist sich die Beschwörung der Allgemeinheit der Vernunft und

4 Vgl. hierzu den durchgängigen Bezug auf Kant bei Max Horkheimer
«jKritische Theorie» (Frankfurt 1968) und Theodor W. Adorno «Negative
Dialektik» (Frankfurt 1966).

118



eines von ihr zu vermittelnden letzten Ziels der Geschichte fast als

folgenlos, und wer angesichts dieser Tatsache nicht in Resignation
versinken will, mag sich versucht sehen, nach der Praxis einer Revolution

Ausschau zu halten, mit der sich der Mensch endlich wahrhaft
als Subjekt der Geschichte konstituieren könnte.

Erscheint Kant also unter diesem Aspekt, der das Interesse an
Denkern der Revolution erklärt, insbesondere für die sogenannte
kritische Theorie und die Vielzahl ihrer Anhänger heute nicht
sonderlich aktuell, so gibt es doch auch den Versuch, aus Kants
Denken unter Bezug auf seine aufklärerische Intention Wesentliches
in die gegenwärtige Diskussion der praktischen Philosophie
einzubringen5. Dabei nimmt man seinen Ausgang dann nicht so sehr bei
dem grundsätzlichen Unternehmen einer Kritik der reinen Vernunft,
und das bedeutet zugleich nicht in dem also, wodurch Kant den

Gang des neuzeitlichen Denkens so entscheidend bestimmt, man
greift vielmehr vor auf religionsphilosophische, rechts- und ge-
schichtsphilosophische Partien von Kants späteren Schriften. Sicher
ist dort nun Einiges für die gegenwärtige Problematik praktischer
Philosophie zu holen, obgleich man doch wird fragen müssen, ob

Entsprechendes nicht andernorts gründlicher zu lernen wäre. Die
eigentümliche Schwierigkeit dieses Anschlusses aber liegt gerade im
Verhältnis von Kants späteren Arbeiten aus dem Bereich der
praktischen Philosophie zur Ausmessung ihrer Prinzipien in der Kritik,
darin etwa, daß das, worauf man sich einseitig jetzt stützt, wesentliche

Bestimmungen - wie z. B. die radikale Trennung von empirischem

und intelligiblem Ich oder die von Legalität und Moralität -
aus jener Kritik unterläuft, mit der Kant selbst seinerzeit die
praktische Philosophie neu begründen wollte und die ganz unmittelbar
die Wirkungsgeschichte seines Denkens mit ausmachen.

Schlägt man hiergegen vor, sich auf das zentrale Unternehmen der
Kritik der reinen, theoretischen sowohl als auch praktischen Vernunft
zu besinnen, dann geschieht dies freilich nicht, um festzustellen, wie
es denn bei Kant selbst eigentlich gewesen ist. Solcher Motivation
gegenüber wäre schlicht an Walter Benjamin's geschichtsphilo-
sophische These zu erinnern, daß «Vergangenes historisch artikulie-

6 Vgl. z. B. Willi Oelmüller «Kants Beitrag zur Grundlegung einer praktischen

Philosophie in der Moderne» (Philosophisches Jahrbuch 75/1967, S. 22 ff.).

119



ren heißt sich einer Erinnerung bemächtigen, wie sie im Augenblick

einer Gefahr aufblitzt»6. Was den Vorschlag einer
Vergegenwärtigung des Ansatzes der praktischen Philosophie bei Kant bewegt,
ist vielmehr eben die Vermutung, daß eine kritische Reflexion der
Kritik der praktischen Vernunft vor jener Sackgasse bewahren

könnte, in der sich angesichts immer totaler werdender Herrschaftsverhältnisse

das Bedürfnis nach verändernder Praxis heute zu
verlaufen droht7, und daß man die Warnung vor solcher Sackgasse nicht
zu Gehör zu bringen vermag, wenn man statt von Kants Anfängen
her unmittelbar von seinem Ende ausgeht.

II

Wendet man sich aber nun also auf Kant selbst, so ist zunächst an
den Grundgedanken seiner Kritik der reinen Vernunft zu erinnern,
d. h. daran, «daß wir nämlich von den Dingen nur das a priori
erkennen, was wir selbst in sie legen» (B XVIII). Diesem
Grundgedanken gemäß wird der Zusammenhang der Gegenstände der

Erfahrung ganz von der Tätigkeit des erkennenden Subjekts her
verstanden und als dessen Leistung angesetzt. Ordnung und Einheit
erkennt der Mensch nur, indem er selbst sie stiftet. Die Frage nach
den Bedingungen der Möglichkeit von Erfahrung und Erkenntnis
geht auf das Gesetz, nach dem die Vernunft in die Mannigfaltigkeit
der sinnlichen Gegebenheiten den Zusammenhang bringt. Zu der

von Kant gesuchten Begründung des sicheren und gewissen Wissens

brauchen daher nur jene aller Erfahrung und Erkenntnis
vorausliegenden und für sie konstitutiven Regeln aufgesucht werden, die die

Notwendigkeit ausmachen der vom Subjekt gesetzten Synthesis. Soll
die Vernunft jedoch aus sich selbst den Zusammenhang hervorbringen,

so kann sie nicht in denselben eingeschlossen sein. Dies zu denken

ermöglicht der Dualismus von Sinnlichkeit und Verstand als
unterschiedener Stämme gegenständlicher Erkenntnis, denn von ihm her
läßt sich die Leistung des Zusammenhangs durch das Subjekt aus der
ursprünglichen Einheit des reinen «Ich-denke» deduzieren. Rein

6 «Zur Kritik der Gewalt» Frankfurt 1965, S. 81.
' Vgl. hierzu Ulrich Hommes «Provokation der Vernunft? Herbert Mar-

cuse und die Neue Linke» (Das Parlament Hamburg 1969, Beilage 44).

120



heißt die Vernunft, insofern sie unberührt ist von der Sinnlichkeit
und kraft dieser Unberührtheit fähig, nach Prinzipien a priori zu
urteilen.

Indem die Frage nach den synthetischen Urteilen a priori im
Ubersteigen der Gegenstände der Erfahrung in die Bedingungen ihrer
Möglichkeit diese in der Subjektivität der Vernunft findet, legt sie die
Vernunft selbst als das Vermögen von Grundsätzen aus, durch die
den Gegenständen der Erfahrung der Grund vorgegeben wird ihres

Objektseins für das Subjekt. Nach der Entdeckung, daß die Vernunft
gänzlich a priori ihr Objekt bestimmt, ist zwar das, was erkannt wird,
als vom Subjekt bedingt nicht das «Ding an sich», sondern bloß
«Erscheinung». Doch ist alles, was der Mensch überhaupt zu
erkennen vermag, damit unter die Macht des Vorstellens geraten,
weil dies es auf das Subjekt zustellt und in diesem Zustellen seine

Objektivität gründet. Was das Sein des Seienden ist für den Menschen,
bestimmt sich nach der Vorstellung durch das Subjekt als die
Gegenständigkeit des Gegenstandes. Wahr und wirklich ist, was der Mensch
als Gegenstand erfahren und begreifen kann, insofern er das diesen

Konstituierende im vorhinein von sich her festgestellt hat. Mit der
transzendentalen Frage der «Kritik der reinen Vernunft»8 wird so

jenes Verhältnis des Menschen zu dem ihm in der Welt begegnenden
Seienden begründet und gesichert, das als zwingendes Feststellen und
berechnendes Verfügen sich in der mathematischen Naturwissenschaft

und der modernen Technik vollbringt.
Es ist bekannt, daß die Kritik der reinen Vernunft keineswegs nur

die Möglichkeit zuverlässiger Erkenntnis begründen sollte, sie macht
vielmehr mit deren Begründung zugleich ihre Grenze offenbar. Nach
der transzendentalen Deduktion der reinen Verstandsbegriffe sind
diese sinnvoll nur durch die Beziehung auf die gegenständliche
Erfahrung, da sie auf das in der sinnlichen Anschauung gegebene

8 Die Frage der «Kritik der reinen Vernunft» heißt hier transzendental, insofern

sie eben die Selbstbegründung des Wissens in der Subjektivität des
Vorstellens sucht. Zwar nennt Kant selbst «alle Erkenntnis transzendental, die sich

nicht sowohl mit Gegenständen, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen,

insofern diese a priori möglich sein soll, überhaupt beschäftigt» (B 25). Aber die
Durchführung der Frage nach dieser Erkenntnis macht gerade deutlich, daß
die Subjektivität sich als das erweist, was das Bedingende und Ermöglichende
ist, indem sie aus sich heraus das «Notwendige» und « Allgemeine» setzt, das die
Erkenntnis sucht.

9 Studia Philosophica XXXII 121



Material angewiesen sind. Weil aber eben hierauf dann auch ihr
Gebrauch beschränkt werden muß, kann es Erkenntnis im strengen
Sinn nur geben in dem durch die Grundsätze der reinen Vernunft
bestimmten Bereich des meßbaren und kontrollierbaren
Kausalzusammenhangs der Natur. Damit entspricht Kant einerseits der in
der Neuzeit immer deutlicher hervorgetretenen Verselbständigung
der mathematischen Naturwissenschaft und ihrer Lösung von allem
nicht quantitativ-mechanisch Feststellbaren. Andererseits macht er
damit zugleich deutlich, daß die exakte Wissenschaft als solche nicht
alles und nicht das Ganze zu fassen vermag und ihre Begriffe eben

durch die Bindung an den Erscheinungszusammenhang insbesondere

z. B. das Problem der menschlichen Lebensführung nicht klären
können. So tritt die Unterscheidung von theoretischer und praktischer
Philosophie neu hervor: Die kritische Begründung der wissenschaftlichen

Erkenntnis schafft durch deren Begrenzung Raum für die

Entfaltung der die Freiheit selbst betreffenden Fragen, da es so etwas
wie Freiheit in dem Bereich exakter Wissenschaft nicht geben kann.

Dieser Ansatz der Frage, d. h. die Einsicht in die Eigenständigkeit
des Versuchs einer Bewältigung der Probleme menschlicher
Lebensführung und damit die Begründung gerade der Notwendigkeit
praktischer Philosophie ist von großer Tragweite, und man kann gegen
allen einseitigen Anschluß an Kants Theorie der exakten Wissenschaft

in der Kritik der reinen Vernunft nicht nachdrücklich genug
hierauf insistieren.

Die praktische Philosophie beginnt denn auch ihrerseits mit eben
der Annahme der Freiheit. Das Eigentümliche dabei aber ist die

Tatsache, daß Kant in der «Kritik der praktischen Vernunft» nun
das Verhältnis der Vernunft zur Freiheit in eben der Weise
transzendental bestimmt, wie es in der «Kritik der reinen Vernunft» mit
deren Verhältnis zur Natur geschehen war. Bei aller Betonung der in
der Unableitbarkeit sittlicher Einsicht gründenden Eigenständigkeit
praktischer Philosophie gegenüber der theoretischen sucht Kant die

Möglichkeit des freien Handels ganz analog zur Begründung der
Möglichkeit wissenschaftlichen Erkennens zu sichern. Beiden Kritiken
liegt die transzendental angesetzte Frage nach einer Subjektivität
zugrunde, die ein ihr gegebenes Mannigfaltiges soll ordnen und
bestimmen können, und beide halten an der damit vorausgesetzten
Reinheit der Vernunft fest. Wie die Kategorien der theoretischen
Vernunft als apriorische Gegenstandsformen der Erkenntnis das

122



empirisch in Raum und Zeit gegebene Material zu begrifflicher
Einheit bringen, so zwingt der Imperativ der praktischen Vernunft
als apriorische Handlungsform der Freiheit die Neigungen und
Begierden der sinnlichen Natur unter die Einheit des sittlichen Willens.
Auch in der zweiten Kritik geht es ausschließlich um jene reine

Vernunft, die sich als Vermögen der Grundsätze - nun freilich des

Handels - selbst begründet. Weil die Ermittlung des praktischen
Gebrauchs der Vernunft methodisch wie die ihres theoretischen

durchgeführt wird, muß sich die Freiheit als von der reinen Vernunft
bestimmt erweisen. Das, von woher Kants Kritik das Erkennen und

Handeln im Ganzen auslegt, ist die ihrer selbst gewisse Subjektivität
vorstellenden Denkens.

III

Die «Kritik der praktischen Vernunft» vermittelt die Einsicht, daß

der Mensch seinem Handeln das Gesetz aus der eigenen Vernunft
vorgibt. In dem «Vermögen», die «Kausalität durch die Vorstellung
von Regeln zu bestimmen» (V, 32) versteht sich die Vernunft selbst

als Ursache des Handelns. Die Vernunft stellt mit den Regeln vor,
was geschehen soll, und begründet im Vorstellen das Geschehen, weil
sie in sich schon den «zur Willensbestimmung hinreichenden Grund»
(V, 19) enthält. Zwar gibt es die bloß technischen Regeln der
Geschicklichkeit und Ratschläge der Klugheit, die von dem her
bestimmt sind, was in der betreffenden Handlung erreicht werden soll ;

sie gelten in bezug auf den vorausgesetzten Zweck, d. h. hypothetisch.
Jene Regeln aber, mit denen die Vernunft aus sich selbst das

Verhalten bestimmt, befehlen unbedingt, d. h. kategorisch; sie sind die
moralischen Gebote der Sittlichkeit. «Hier aber sagt die Regel: man
solle schlechthin auf gewisse Weise verfahren. Die praktische Regel
ist also unbedingt, mithin als kategorisch praktischer Satz a priori
vorgestellt, wodurch der Wille schlechterdings und unmittelbar
(durch die praktische Regel selbst, die also hier Gesetz ist) objektiv
bestimmt wird. Denn reine, an sich praktische Vernunft ist hier
unmittelbar gesetzgebend» (V, 31).

Insofern die Vernunft derart unmittelbar gesetzgebend ist,
«entspringt» ihrem Bewußtsein «der Begriff eines reinen Willens» (V, 30).
Dieser Begriff besagt, daß der Wille in seinem Wesen frei ist von
aller konkreten Bestimmtheit durch die sinnliche Natur und also

123



«gänzlich unabhängig von dem Naturgesetz Eine solche

Unabhängigkeit aber heißt Freiheit im strengsten, d. i. transzendentalen,
Verstände» (V, 29). Was die Reinheit des Willens ausmacht, ist eben

dies, daß er allein von den durch die Vernunft vorgestellten Prinzipien
a priori bestimmt wird. Hier bewirkt die Vernunft aus sich selbst

jenes Handeln, das geschieht, eben weil es vernünftig ist. Allein in der
Vernunft kann das von der transzendentalen Frage gesuchte Gesetz

seinen Grund haben und allein von ihr her kann ihm Verbindlichkeit
zukommen. Was die Vernunft jedoch als Gesetz gibt, ist nicht
inhaltlich bestimmt, weil es unabhängig sein muß von aller besonderen

Zwecksetzung im Bereich der Natur. So bleibt für das Gesetz

überhaupt nur Gesetzlichkeit als Form vorzuschreiben. In dieser aber
hat der Wille seine eigene Vernünftigkeit und das wiederum besagt,
daß er autonom ist: «Was kann denn wohl die Freiheit des Willens
sonst sein als Autonomie, d. i. die Eigenschaft des Willens, sich selbst

ein Gesetz zu sein?» (IV, 446f.).
Die innere Einheit allerdings von Vernunft und Wille, die mit dem

Gedanken der Autonomie von der «Kritik der praktischen Vernunft»
vorausgesetzt wird, läßt sich nach Kants eigener Aussage nicht nochmals

begründen. Der Mensch vermag nicht zu begreifen, wie Freiheit
und Gesetz des Willens möglich sind ; für den Willen macht vielmehr
«das Gesetz der Kausalität aus Freiheit unvermeidlich den

Anfang und bestimmt die Gegenstände, worauf er allein bezogen
werden kann» (V, 16). Das Gesetz des Willens, das «sich für sich

selbst uns aufdringt als synthetischer Satz a priori» (V, 31), läßt sich

nicht aus einem ihm vorhergehenden Bewußtsein der Freiheit
«herausvernünfteln», denn es liegt diesem gerade zum Grunde. Angesichts

der Schwierigkeit, das Gesetz des Willens überhaupt aus der
Vernunft abzuleiten, nennt Kant den kategorischen Imperativ dann
«Faktum» der reinen Vernunft, ein Faktum, durch das diese «sich
als ursprünglich gesetzgebend ankündigt» (V, 31). Indem das Gesetz

als Faktum der reinen Vernunft mit dem Bewußtsein der Freiheit
unzertrennlich verbunden ist und in dieser Verbundenheit das

Kriterium seiner Gültigkeit hat, verweist es den Willen jedoch
ausschließlich wieder an die Vernunft: In der Frage nach der
Gesetzmäßigkeit des Handelns hält die «Vernunft, unbestechlich und durch
sich selbst gezwungen, die Maxime des Willens bei einer Handlung
jederzeit an den reinen Willen d. i. an sich selbst, indem sie sich

als a priori praktisch betrachtet» (V, 32).

124



Kant selbst hat bemerkt, daß es von diesem Ansatz her ein eigenes
Problem bleiben muß, wie die Freiheit des Willens mit dem
«Mechanism der Natur» (V, 29) zusammen soll bestehen können und wie
die Vernunft das Sittengesetz überhaupt im Bereich der Sinnlichkeit
zur Geltung zu bringen vermag. Denn wenn die Sinnenwelt
durchgängig von der Notwendigkeit des Kausalgesetzes bestimmt ist, dann
steht sie unter dieser Bestimmung auch da, wo in ihr eine Handlung
wirklich scheint, die dem Sittengesetz folgt und also Grund und Ziel
allein aus der reinen Vernunft hat. Es lag nahe, hierfür darauf zu
verweisen, daß das Gesetz der Kausalität, nach dem alles, was anhebt,
zu sein, etwas voraussetzt, worauf es nach einer Regel, d. i. notwendigerweise

folgt, nur für das Geschehen in der Zeit gilt, nicht aber das

Wirken der Vernunft betrifft, für das es keine Zeit gibt, die einen

Zusammenhang als Geschehen bedingen könnte. «Die reine
Vernunft, als bloß intelligibles Vermögen, ist der Zeitform, und mithin
auch den Bedingungen der Zeitfolge, nicht unterworfen» (B 579).
Deshalb kann jene «Kausalität aus Freiheit» gedacht werden, die

man am Werke vermuten darf, wo ein Handeln gegen die Neigungen
und Begierden der Sinnlichkeit steht und trotz der naturgesetzlichen
Bedingtheit durch das ihm voraufgehende Geschehen zugleich von
dem diesem Geschehen nicht unterworfenen Gesetz der Sittlichkeit
bestimmt scheint. Doch läßt dieser Hinweis nicht nur ungeklärt,
woher es kommt, daß der freie Wille dem Sittengesetz einmal Geltung
verschaffen kann und ein andermal nicht, und wie die für die Handlung

notwendige Identität zu denken ist von empirischem Ich, das

durch die Kausalität der Natur bestimmt wird, und intelligiblem Ich,
das unter dem Gesetz der Vernunft steht; solcher Hinweis ruft
vielmehr die Frage hervor, ob von der Zeitlosigkeit des vom Sittengesetz
bestimmten Willens her, durch die Kant Freiheit und Natur in der
Kausalität zusammenbringt überhaupt ein ursprüngliches Verständnis

des Wesens des Handelns möglich ist.

IV

Die Schwierigkeit, auf die diese Frage aufmerksam macht, rührt
von daher, daß die Freiheit des autonomen Willens mit dem Gesetz

der reinen Vernunft notwendig zusammenfällt, wenn gerade die
Bestimmtheit durch das Gesetz die «Freiheit im positiven Verstände»

125



(V, 33) ausmacht. Freiheit des Willens gegenüber dem Gesetz gibt es

nicht auf dem Boden der «Kritik der praktischen Vernunft». Denn
die Möglichkeit, das Gesetz anzunehmen oder abzulehnen, würde

voraussetzen, daß der Wille in einem wesentlich zeitlichen Akt sich
selbst bestimmt und eben dies ist vom Ansatz der Kritik her
ausgeschlossen, weil mit der grundsetzenden und gesetzgebenden Vernunft
a priori von allen Bestimmungen des Willens abgesehen werden muß,
die irgendwie «unter Zeitbedingungen» (V, 97) stehen. Die Unbe-
dingtheit des Sittengesetzes läßt von dessen Funktion her einen

Anfang des Willens nach dem Gesetz in der Zeit nicht zu. Daß der
Wille dem Gesetz gemäß handelt, dies «hebt nicht etwa zu einer

gewissen Zeit an» (B 579), so wenig wie die Freiheit überhaupt etwas

ist, das noch wird. Vielmehr weisen «Freiheit und unbedingtes
praktisches Gesetz wechselweise aufeinander zurück» (V, 29) in dem

Sinne, daß es dem Willen nicht möglich ist, etwas anderes zu wollen
als das Gesetz. Bei dem so ausgezeichneten Verhältnis von Freiheit
und Gesetz handelt es sich daher auch keineswegs darum, daß die
Freiheit des Willens durch das Gesetz der Vernunft in Anspruch
genommen ist und der Wille seine Freiheit erhält, wenn er der
Vernunft des Gesetzes entspricht. Solches Entsprechen würde noch einmal

voraussetzen, daß der Wille aus Eigenem das Gesetz annimmt und
sich anfänglich also erst in der Möglichkeit dazu findet. Eben dies

aber ist mit der «Kritik der praktischen Vernunft» ausgeschlossen,

denn die transzendentale Frage nach Notwendigkeit und
Allgemeinheit des Handelns aus der Subjektivität der gesetzgebenden
Vernunft geht gerade auf jene Bestimmtheit des Willens durch das

Gesetz, nach der dieser in seiner Freiheit nur tun kann, was das

Gesetz befiehlt. Auf diese Weise bleibt zwar der Wille «rein», denn

wenn es keine Freiheit des Willens gegenüber dem Gesetz gibt, dann
kann der Wille an diesem auch nicht schuldig werden. Im Willen
selbst läßt sich kein Grund einer möglichen Auflehnung gegen das

Gesetz finden, weil er sich überhaupt nicht zu entscheiden hat,
sondern Wille nur ist im Handeln nach dem Gesetz. Die Freiheit «im
positiven Verstände» schließt das Fehlenkönnen aus. Wo das Sittengesetz

sich nicht gegen die Neigungen und Begierden der sinnlichen
Natur durchzusetzen vermag, liegt dies nicht am Willen, sondern
allein daran, daß die sinnliche Natur als solche dem Gesetz der
Vernunft entgegensteht. Der Wille selbst braucht von dem, was die
Verwirklichung des kategorischen Imperativs verhindert, «nichts auf

126



seine Rechnung kommen» (IV, 457) zu lassen. Doch ist die so

herausgestellte Reinheit des Willens erkauft mit dem Verlust der Möglichkeit,

die Freiheit eben ursprünglich aus dem Ereignis einer eigenen
Entscheidung des Willens zu verstehen.

Dies zeigt sich daran, daß es für Kant neben der «transzendentalen
Freiheit» des Willens unter dem Gesetz nur noch eine «psychologische

Freiheit» der Wahl gibt, die streng genommen gerade keine
Freiheit ist. Zwar nennt man gemeinhin eine Handlung schon frei,
wenn zu ihr nicht bloße mechanische Kausalität führt, sondern

innere, durch unsere eigenen Kräfte hervorgebrachte Vorstellungen.
Doch stellt dies stets einen zeitlichen Akt dar, insofern es dabei um
das Sichbestimmen des Handelnden geht in der konkreten Situation
seines Daseins in Welt, Natur und Geschichte. In dieser aber ist der
Wille von dem her bestimmt, zu dem er sich entscheidet und deshalb
erscheint die Wahl heteronom. Für Kant wäre es «ein elender Behelf»

(V, 96), wollte man von solcher Wahlfreiheit aus die mit der «Kritik
der praktischen Vernunft» dringlich gewordene Frage nach der
Vereinbarkeit von Willensfreiheit und Naturnotwendigkeit angehen,
statt sie aus der Zeitlosigkeit der reinen Vernunft zu beantworten.
Eben weil für ihn alle Begebenheit in der Zeit schlechthin dem Gesetz

der Kausalität untersteht, kann ihm nicht-transzendentale Freiheit
überhaupt «im Grunde nichts besser als die Freiheit eines
Bratenwenders sein, der auch, wenn er einmal aufgezogen worden, von
selbst seine Bewegungen verrichtet» (V, 97).

V

Kant verweist für diese Folgerung der praktischen Philosophie auf
die in der Kritik der reinen Vernunft verrichtete «Absonderung der
Zeit» (V, 103), deren «große Wichtigkeit» hier an der Bestimmung
des Wesens der Freiheit abzulesen sei. Daß es eine Freiheit gibt, die
weder bloß heteronome Wahl noch rein autonome Bestimmung ist,
mußte Kant verborgen bleiben. Weil die Kritik für die praktische
Vernunft «die Prinzipien ihrer Möglichkeit, ihres Umfanges und
Grenzen» (V, 8) allein in der Subjektivität des Vorstellens sucht,
verfehlt sie notwendig jenes Geschehen, in dem der Wille wirklich
aus sich selbst will. Sie vermag den Akt der Selbstbestimmung des

Willens, d. h. die freie Entscheidung nicht zu fassen und sieht an

127



jenem Übergang aus der Unbestimmtheit zur Bestimmtheit vorbei,
den eine Setzung des Willens erst vollbringt und in dem der Wille
ursprünglich praktisch ist. Von dem die transzendentale Frage der

Kritik leitenden Gedanken der Autonomie her ist es ausgeschlossen,
daß der Wille anfänglich nur erst in der Möglichkeit zu sich selbst

steht und aus der Freiheit dieser Möglichkeit die Wirklichkeit der
Freiheit zu vollbringen hat. Denn in solcher Möglichkeit müßte der
Wille sich zu sich selbst und zu dem verhalten, von dem her er in ihr
ist, und so würden « die Handlungen des Menschen in demjenigen ihren
bestimmenden Grund (haben), was gänzlich außer ihrer Gewalt ist»

(V, 100). Die Vernunft aber, die sich als Subjektivität des Vorstellens
selbst zu begründen sucht, kann es nicht zulassen, daß der Mensch in
seiner Freiheit sich zu etwas verhält, das nicht er selbst ist, das
vielmehr außer ihm ist und vielleicht früher als er. Wenn der Wille noch
«über sich selbst hinausgeht», kommt für sie «jederzeit Heteronomie
heraus» (IV, 441), d. h. das unwürdige Verhältnis bloßer Hörigkeit,
und dann ist «die Freiheit nicht zu retten» (V, 99). Denn der
Mensch würde sich so nicht mehr allein aus sich selbst das Gesetz

geben, sondern bestimmt schon von dem her, zu dem er sich verhält9.
Wird die Freiheit derart als Autonomie verstanden, ist die Faktizi-

tät des Willens also immer schon durch die Vernunft a priori
entschärft. Damit fällt in Kants praktischer Philosophie am Ende aber

gerade aus, was als das eigentlich Praktische gegen die Reflexion der
Kritik der reinen Vernunft steht. Nach Kant ist der Wille frei nicht
zum Vollzug einer Entscheidung und in ihr, sondern durch die
Erkenntnis des Gesetzes. Auch die praktische Vernunft ist ihrem
Wesen nach Erkenntnis und sie bestimmt als erkennende und nicht
etwa als handelnde das Verhalten des Menschen. Der Wille ist ein
«Vermögen, nur dasjenige zu wählen, was die Vernunft unabhängig
von der Neigung als praktisch notwendig, d. i. als gut erkennt»
(IV, 412), und der «Grund der Verbindlichkeit» des menschlichen
Tuns liegt deshalb nicht in einem eigenen Akt des Willens, sondern

«a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft» (IV, 389). Weil
auch die zweite Kritik ganz nach der Methode der ersten und aus
deren Frage nach Notwendigkeit und Allgemeinheit entfaltet wird,

0 Zum entsprechenden Verständnis der Lehre von der Achtung für das
Gesetz vgl. Ulrich Hommes « Vom Sinn moralanthropologischer Fragestellung in
der Gegenwart» (Die Frage nach dem Menschen, Freiburg 1966, S. 173ff.).

128



können von Kant immer nur «Grundsätze» entdeckt werden, «die
die Vernunft diktiert» (IV, 426), nicht jedoch Entscheidungen, die
der Wille setzt.

VI

Kant schien mit der Entdeckung dieser Grundsätze der lang
gesuchte «Schritt zur Metaphysik» gelungen, denn nun war «zu einer

systematischen theoretischen sowohl als praktischen Philosophie als

Wissenschaft sicherer Grund gelegt» (V, 12). Doch hatte die
transzendentale Frage der Kritik den Willen so sehr dem Vorstellen
untergeordnet, daß ihr als «praktisch» nur noch das gelten konnte,
wodurch die Vernunft aus sich selbst zur Willensbestimmung zureicht.
In gewissem Sinn unterläuft die zweite Kritik eben so die von der
ersten mit der Begrenzung des theoretischen Wissens ausgesparte
Möglichkeit. Die radikale Wendung des Denkens in die Subjektivität
des Vorstellens läßt nur eine solche Theorie des Praktischen zu, die
auch das Praktische noch a priori feststellt und damit im Grunde
verfehlt.

Das Wort vom «Primat der praktischen Vernunft» steht dem nicht
entgegen. Es handelt sich bei dieser Aussage für Kant selbst zunächst

nur darum, daß «die reine praktische Vernunft» als «der erste

Bestimmungsgrund der Verbindung» (V, 119) mit der theoretischen
angesehen werden muß, weil sie um jenes Gesetz der Freiheit weiß,
das die theoretische weder zu erkennen noch zu bestreiten vermag.
Die Feststellung dieses Primats entscheidet streng genommen nicht in
einem Widerstreit zwischen dem Theoretischen und dem Praktischen,
denn es ist «doch immer nur eine und dieselbe Vernunft, die, es sei in
theoretischer oder praktischer Absicht, nach Prinzipien a priori
urteilt» (V, 121) ; diese Feststellung verdeutlicht nur den Zusammenhang

des Systems der reinen theoretischen und praktischen Vernunft.
Deshalb ist das Wort vom Primat der praktischen Vernunft nicht als

Hinweis auf einen Vorrang oder gar auf die Selbständigkeit des

handelnden Willens gegenüber dem vorstellenden Erkennen zu
verstehen, es schließt vielmehr eben die «Kritik des Subjekts» (IV, 440),
die schon vom Ansatz ihrer Frage her das Handeln gänzlich dem
Erkennen untergeordnet hat. Damit der Mensch in seinem Vorstellen
sich als den Grund des Vorgestellten selbst zu begreifen vermochte,
waren zwar Erkennen und Handeln nach den Prinzipien a priori

129



auszumessen., aber das Ausmessen des Handelns konnte nur im
Hinblick darauf geschehen, daß die Subjektivität in der Autonomie des

Willens das Vorstellen im Ganzen begründet. Allein dies, daß der
Wille nach seinem eigenen Gesetz gerade erst die Vernunft unbedingtes

Vorstellen sein läßt, ist der Grund dafür, daß Kant den Begriff
der Freiheit «den Schlußstein von dem ganzen Gebäude» (V, 3)

eines Systems der reinen Vernunft nennt.
Von hier aus ist zu sehen, was es heißt, wenn man das Ganze der

Kritik der reinen Vernunft «praktisch» nennt. Die «kritische
Beleuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft» merkt dazu
ausdrücklich an, daß «praktische Vernunft es nicht mit Gegenständen,

sie zu erkennen, sondern mit ihrem eigenen Vermögen, jene (der
Erkenntnis derselben gemäß) wirklich zu machen, d. i. es mit einem
Willen zu tun hat, welcher eine Kausalität ist, sofern Vernunft den

Bestimmungsgrund derselben enthält (V, 89). Ein Wille aber, der

zum Wirken nach Begriffen geworden ist, die das Seiende vorstellen
als Gegenstand, konnte die ihm gemäße Fortsetzung nur in der modernen

Technik und Wissenschaft finden. Für Kant selbst war es die

Ausrichtung des Denkens auf das im vorhinein Sichere und Gewisse

und seine Beschränkung auf das Erklärbare und Berechenbare, die es

erlaubten, daß «dasjenige, was viele Jahrhunderte nicht leisten konnten,

noch vor Ablauf des gegenwärtigen erreicht werden möge:
nämlich, die menschliche Vernunft in dem, was ihre Wißbegierde
jederzeit, bisher aber vergeblich, beschäftigt hat, zur völligen
Befriedigung zu bringen» (B 884). In diesem Sinn kann das Unternehmen
der Kantischen Kritik in der Tat also «praktisch» heißen, denn die
methodisch durchgeführte Sicherung des Wissens eröffnet dem Streben

nach Weltherrschaft neue Möglichkeiten; doch folgt solche

Bezeichnung dann eben dem Zusammenhang, der weitere Einsicht in
das Wesen des Handelns verstellt. Weil die Kritik der reinen
theoretischen und praktischen Vernunft von der Frage nach Notwendigkeit

und Allgemeinheit des Erkennens und Handelns her das eigentliche

Selbst nur in der Subjektivität des Vorstellens der Vernunft
a priori zu entdecken vermag, kann sie zwar Wissenschaft und Technik

anstoßen und begründen, nicht aber die Freiheit des Willens
begreifen; d. h. es entgeht ihr jene Vernunft, die nicht nur Sätze
bereitstellt nach denen verfahren werden kann, die vielmehr im
Handeln selbst liegt, die selbst wesentlich Handeln ist.

Deshalb sollte Kants praktische Philosophie genauer eine «Theorie

130



des Praktischen» heißen. Dabei wäre hieran zugleich der Wandel
abzulesen, den der Begriff von «Theorie» und «Praxis» sowie die

Bestimmung ihres Verhältnisses unter der Herrschaft des sichernden
und berechnenden Vorstellens erfahren10. Denn die aristotelische

Unterscheidung des praktischen von dem theoretischen Wissen ging
gerade davon aus, daß es in den Dingen der Lebensführung kein
reines Verstehen geben kann dessen, was ist, weil es im Blick auf die
Freiheit des Willens nicht auf eine theoretisch faßbare Notwendigkeit
ankommt, sondern auf das Prinzip des Handelns, das im Handelnden
selbst liegt. Hierbei wurde freilich vorausgesetzt, daß die Theorie, die
das Notwendige sucht und um ihrer selbst willen betrieben wird,
höheren Ranges ist als das auf die Verwirklichung des menschlichen
Seinkönnens bezogene Wissen von der Praxis. In der Neuzeit aber
verliert die Theorie mit der Wendung des Denkens auf das Vorstellen
die Auszeichnung, zuhöchst reine Schau des Göttlichen zu sein, sie

beschränkt sich auf das seiner selbst gewisse Erfassen der Gesetze von
Erfahrung und Erkenntnis und erfüllt sich in der Begründung ihrer
Wissenschaft. Von hier aus lag es nahe, nun auch den Bereich der
Praxis in der Weise der Theorie und d. h. gemäß der Frage nach der

Notwendigkeit aufzuarbeiten und damit die Unterordnung des

praktischen Wissens unter das theoretische aufzuheben. Dies konnte jedoch
nur gelingen, indem von der praktischen Philosophie alles das

ausgeschieden wurde, was sich nicht theoretisch fassen läßt, d. h.
dadurch, daß diese sich nach der transzendentalen Frage der Kritik der
reinen Vernunft als jene Theorie des Praktischen entfaltete, die von
dem abgesehen hat, was das ursprünglich Praktische ist. Genau damit
verlor sie aber das Verhältnis zu der Praxis, auf die es im Bereich des

gesellschaftlich-politischen Lebens ankommt, die selbst das Prinzip
der Veränderung der Wirklichkeit ist und als solches ihre Wahrheit
in der konkreten Situation menschlichen Handelns hat.

10 Vgl. hierzu Ulrich Hommes «Sicherheit als Maß der Freiheit? Descartes
Idee der mathesis universalis und die praktische Philosophie der Neuzeit»
(Gegenwart und Tradition, Freiburg 1969, S. 105ff.).

131



VII

Kant sah also zwar die Notwendigkeit einer eigenen praktischen
Philosophie und er machte Platz dafür durch die entschiedene

Begrenzung der theoretischen; doch vergibt er die Möglichkeit ihrer
adäquaten Entfaltung, indem er den Schritt zur praktischen
Philosophie methodisch an jene für die Kritik der reinen theoretischen
Vernunft grundlegende Beschränkung bindet auf das im vorhinein
vom Subjekt her Sichere und Gewisse. Eben diese Bindung macht es

unmöglich, zu erreichen, was die Wendung auf die praktische
Philosophie bewegt, sie schließt es aus, daß die Probleme der menschlichen

Lebensführung in ihrer eigenen Vernünftigkeit zur Sprache kommen.
Die Kritik der praktischen Vernunft löst die theoretischen
festgestellten Antinomien nicht auf, sondern bestätigt sie.

Daß sich z. B. ein so zentrales Problem praktischer Philosophie
heute wie die Geschichte so schwer von solcher Theorie des

Praktischen einholen läßt, hat hierin seinen Grund. Zwar ist Geschichte
bei Kant selbst gerade ein Begriff der praktischen Vernunft11; aber
sie entzieht sich nach dem Ansatz der Kritik insgesamt nicht nur der

Möglichkeit, als Wirklichkeit ein bestimmter Gegenstand der
Erkenntnis zu sein, sie kann sich vielmehr überhaupt nicht zeigen als

jener Zusammenhang, in den auch der die Geschichte Verstehende
selbst schon gehört. Der Prozeß der Reflexion reiner Vernunft hat
sich vielmehr so sehr verabsolutiert, daß er den ursprünglich
intendierten Bezug auf die Praxis überholt. Auch die Geschichte ist nun
nichts anderes mehr als eine Voraussetzung dafür, Freiheit zu denken.
Die unmittelbare Verflochtenheit menschlichen Daseins in den

Geschichtsprozeß bleibt verstellt, denn die Subjektivität der reinen
Vernunft erlaubt es nicht, Objektivität der Geschichte zu verstehen im
Sinn einer Wirklichkeit, die dem Menschen entgegentritt und doch

zugleich durch sein eigenes Handeln vermittelt wird.
Deshalb erscheint auch Kants Idee der weltbürgerlichen Gesellschaft

als Ende der Geschichte im ewigen Frieden nur das Gegenstück
einfach zu seiner Theorie des Praktischen. Die ganze Schwierigkeit,
solche Idee als Bestimmung des Handelns selbst auszuweisen, wird
für Kant nicht eigentlich zum Problem, weil es für ihn einzig darum

11 Vgl. hierzu Christoph Wild «Die Funktion des Geschichtsbegriffs im politischen

Denken Kants» (Philosophisches Jahrbuch 77/1970, S. 260ff.).

132



ging, gegen «unreine» Deutungen der Moralität die Autonomie des

Willens herauszustellen. In diesem Bemühen geht es denn auch über
den einfachen Tatbestand hinweg, daß der Mensch vielleicht nicht
nur aus subjektiven Gründen nicht kann, wie er soll, sondern auch

aus objektiven, und daß es deshalb nicht genügt, den Zusammenhang
von Glückseligkeit und Tugend, den Kant für sinnvolles Handeln so

gut wie für den Fortschritt in der Geschichte voraussetzt, durch Gott
als Postulat sich garantieren zu lassen. Eine kritische Funktion zur
Unterscheidung im Bestehenden selbst vermag solcher Begriff der
Geschichte jedenfalls trotz des für ihn konstitutiven Bezugs auf die

Verwirklichung der Freiheit so nicht zu entwickeln.
Heinrich Heine hat in seiner Arbeit «Zur Geschichte der Religion

und Philosophie in Deutschland» bereits 1834 sehr deutlich auf diesen

Zusammenhang hingewiesen. «Kant», so heißt es dort, «beginnt eine

geistige Revolution, die mit der materiellen Revolution in Frankreich

die sonderbarsten Analogien bietet Auf beiden Seiten des

Rheins sehen wir den selben Bruch mit der Vergangenheit; der
Tradition wird alle Ehrfurcht aufgekündigt; wie hier in Frankreich
jedes Recht, so muß dort in Deutschland jeder Gedanke sich justi-
fizieren, und wie hier das Königtum, der Schlußstein der alten sozialen

Ordnung, so stürzt dort der Deismus, der Schlußstein des geistigen
alten Regimes»12. Von dieser Intention einer Befreiung des Menschen

aus der zum Herrschaftsinstrument gewordenen metaphysischen
Tradition weicht Kant nach Heine aber mit der Entfaltung der Postulate
der praktischen Vernunft noch einmal zurück; der Bruch mit dem

Bestehenden, den die Kritik der reinen Vernunft darstellt und in dem
sich so etwas wie eine Wahlverwandschaft zwischen französischer

Revolution und deutscher Philosophie zu zeigen schien, wird
überdeckt. Nach der «Tragödie der Metaphysik» in der Kritik der reinen

Vernunft, komme hier die Farce: «Immanuel Kant hat bis hier den
unerbittlichen Philosophen traciert, er hat den Himmel gestürmt, er
hat die ganze Besatzung über die Klinge springen lassen, der Oberherr
der Welt schwimmt unbewiesen in seinem Blut, und der alte

Lampe steht dabei, und Angstschweiß und Tränen rinnen ihm vom
Gesicht. Da erbarmt sich Immanuel Kant und zeigt, daß er nicht
bloß ein großer Philosoph, sondern auch ein guter Mensch ist und er

spricht .: Der alte Lampe muß einen Gott haben sonst kann der

" Werke (hrsg. v. E. Elster 1887-1890) IV, 245.

133



arme Mensch nicht glücklich sein. Meinetwegen, so mag die
praktische Vernunft die Existenz Gottes verbürgen»13.

VIII
Es ist gut, an dieser Stelle sich nochmals klar zu machen, daß die

Wendung in die Apriorität des Subjekts für Kant wirklich ein Moment
der Aufklärung war, d. h. ein Fortschritt im Prozeß der Freiheit des

Menschen. Kants kleine Schrift «Über den Gemeinspruch: Das mag
in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis» (VIII,
275 ff.) beweist dies dadurch, daß die dort formulierte Wendung gegen
eine Lehre vom menschlichen Handeln, die sich aus der Praxis selbst

bestimmt, d. h. noch die Absage an die «Theorie aus Praxis» also

eine aufklärerische Funktion hat; es ist die Kritik an einem Denken,
das seine eigene Bedingtheit vergessen zu haben scheint, ist Zeichen
des Versuchs, den Begriff der Pflicht durch die Entfernung jeden
konkreten Inhalts von allen Nebenzwecken zu reinigen, von
Nebenzwecken, deren es in der Tat sehr viele gibt und allzuviele von der

Art, die partikularen Interessen dienen, Unterdrückung aufrechterhalten

und «eine Moral schmieden, wie es der Vorstellung des

Staatsmanns gerade sich zuträglich findet» (VIII, 370), um die
bestehende Verfassung als unantastbar erscheinen zu lassen. In diesem

Sinn wendet sich Kant dagegen, daß - wie er sagt — von der Theorie
«zum Skandal der Philosophie nicht selten vorgeschützt (werde), daß

was in ihr richtig sein mag, doch für die Praxis ungültig sei; und

zwar in einem vornehm wegwerfenden Ton voll Anmaßung, die
Vernunft selbst in dem, worin sie ihre höchste Ehre setzt, durch Erfahrung
reformieren zu wollen» (VIII, 277).

Wir wissen indes heute eben aus Erfahrung, daß der Mensch Subjekt

der Geschichte nicht als jenes reine «Ich-denke» ist, das die Welt
als Objekt vorstellt und bestimmt; d. h. Aufklärung, die die
Autonomie des Menschen im Selbstbewußtsein reiner Vernunft sucht, ist
insoweit selbst nochmals aufklärungsbedürftig, als dies Selbstbewußtsein

offensichtlich Bedingungen unterliegt, die sich dem Zugriff des

Subjekts entziehen, als es Bedingungen unterworfen ist - wie etwa
den Gesetzen der politischen Ökonomie - die es sich selbst entfremden,

ohne von ihm aufhebbar zu sein. Nach Kant gehört zur Auf-

18 a.a.O. IV, 251.

134



klärung das fundamentale Vertrauen, reale Verhältnisse könnten
geändert werden durch die Kraft einer Theorie, die die Prinzipien
vernünftigen Handelns entwirft, nach denen dann verfahren werden
kann; er begriff die Befreiung des Menschen aus selbstverschuldeter

Abhängigkeit als die Gewinnung der Subjektivität reiner Vernunft.
«Selbstdenken» - so heißt es 1786 in «Was heißt: sich im Denken
orientieren?» - «Selbstdenken heißt den obersten Probierstein der
Wahrheit in sich selbst, das ist in seiner eigenen Vernunft suchen; und
die Maxime, jederzeit selbst zu denken, ist die Aufklärung Sich
seiner eigenen Vernunft bedienen will nichts weiter sagen, als bei
allem dem, was man annehmen soll, sich selbst zu fragen, ob man es

wohl tunlich finde, den Grund, warum man etwas annimmt, oder
auch die Regel, die aus dem, was man annimmt folgt, zum allgemeinen

Grundsatze seines Vernunftgebrauches zu machen? Diese Probe
kann ein jeder mit sich selbst anstellen» (VIII, 146). Aber es gilt inzwischen

auch, daß die Entdeckung jenes allgemeinen Grundsatzes des

Vernunftgebrauchs und alle seine Probe offensichtlich nicht ohne
weitere Vermittlung schon zu vernünftiger Praxis zu führen vermag.
Der Glaube, daß vermittels Theorie der Übergang des Menschen aus
der heteronomen Verfassung zur Freiheit erfolge, hat in dem Maße
seine Kraft eingebüßt, als klar wurde, daß das Selbstbewußtsein der

Subjektivität reiner Vernunft nicht dazu ausreicht, jener Bedingungen
mächtig zu werden, denen es selbst unterliegt. Niemand wird
behaupten wollen, daß die Menschheit seit Kant schon überzeugend
weit gekommen sei in Richtung der Herstellung jener vollkommenen
Ordnung der Vernunft, in der die Freiheit autonomer Subjekte einmal
Wirklichkeit sein soll. Statt dessen hat sich die Einsicht verbreitet, daß
der Appell an Vernunft, an Mündigkeit und Freiheit des Einzelnen
folgenlos bleiben muß, wenn bestimmte Bedingungen des

gesellschaftlich-politischen Lebens den Menschen daran hindern,
vernünftig, mündig und frei zu sein. Dem gemäß rückt gegen den Ansatz
in der Gegenüberstellung von intelligiblem und empirischem Ich jetzt
in den Vordergrund, daß die tatsächliche Ausübung der Vernunft
an gesellschaftlich-politischen Voraussetzungen hängt, für die eben
diese Vernunft als praktische selbst verantwortlich ist, d. h. daß
Vernunft nur praktisch ist, wenn sie aufhört, reine Vernunft zu sein14.

14 Vgl. hierzu Ulrich Hommes «Erkenntnis und Entscheidung in der Philosophie

der Action» (Philosophisches Jahrbuch 77/1970, S. 99ff.).

135



Kants zeitgenössischer Kritiker Friedrich Gentz hat auf die
Trostlosigkeit einer Lehre hingewiesen, die mit «viel versprechenden
hoffnungsvollen Grundprinzipien» das Bewußtsein der Freiheit weckt,
und die Menschen dann durch eine «unmittelbar damit verknüpfte
ziemlich niederschlagende Folgerung aus den Regionen
ungebundener Freiheit plötzlich in das Gebiet eines unerbittlichen
Despotiums zu versetzen scheint»16, d. h. den Bürger aus
Rechtsgründen notfalls auch einem System des Unrechts ausliefert. Kant
hat seinerseits dafür an der abgewehrten Theorie aus Praxis
«Maulwurfsaugen» moniert (VIII, 277). Doch sollte die genannte
Trostlosigkeit darauf aufmerksam machen, wie sehr auch die Philosophie,
die sich mit Theorie des Praktischen begnügt, zur Ausbildung von
Maulwurfsaugen neigt, wenn sie zwar im Verlangen nach Freiheit
anhebt, dort aber, wo es um Freiheit verwirklichendes Handeln geht,
aus der vorausgesetzten Allgemeinheit der Vernunft sich für
unzuständig erklären muß.

Will man deshalb heute angesichts eben der wirkungsgeschichtlich
in die Durchführung der praktischen Philosophie als Kritik des

Subjekts gehörenden Dialektik der Aufklärung den Gedanken der Freiheit

aufnehmen, so ist eine andere Ausführung nötig. D. h. will man
gegenwärtig praktische Philosophie treiben und sich mit ihrer Frage
nach den Zielen menschlichen Handelns sowie den Mitteln und

Wegen ihrer Verwirklichung an Kant wenden, der durch die

Eingrenzung exakten Wissens den Raum eben solcher Frage selbst
eröffnet hat, dann muß man der Gefahr begegnen, daß der Gedanke

der Freiheit durch eine verkürzte Entfaltung um eben das gebracht
wird, weswegen er zu denken ist. Dieser Gedanke läßt sich jetzt mit
dem Hinweis nur auf den ewigen Frieden nicht mehr deutlich genug
artikulieren, er bedarf einer Konkretisierung, die ihm allein der Bezug
auf bestehendes Unrecht und verbreitete Unterdrückung gewährt.
Die Fortbildung, deren Kants Theorie des Praktischen heute bedarf,
ist der Schritt zu einer praktischen Philosophie, die diesen Gedanken
der Freiheit durch kritische Analyse der bestehenden Verhältnisse
selbst auslegt, d. h. in der Destruktion gegenwärtiger Unfreiheit. Denn

16 «Nachtrag zu dem Räsonnement des Herrn Professor Kant über das

Verhältnis zwischen Theorie und Praxis» (1793) - zit. hier nach «Kant-
Gentz-Rehberg : Über Theorie und Praxis», hrsg. v. D. Henrich, Frankfurt
1967, S. 105-107.

136



wenn für die Philosophie gesellschaftlich-politische Wirklichkeit sich

dadurch bestimmt, daß sie beständig mit sich selbst im Prozeß ist,
und in diesem Prozeß unter dem Anspruch der Verwirklichung
allgemeiner, d. h. die Freiheit betreffender Zwecke, dann sind solche

Zwecke gültig und verbindlich nur, soweit die Mittel und Wege ihrer
Realisierung aufgewiesen werden, und das bedeutet gemäß dem

Ausgang von dem, was jetzt zu ändern ist.

Was Kant in der Konsequenz der Kritik der praktischen Vernunft
später formuliert hat als den Begriff eines «ethisch gemeinen Wesens»,
das auf das Ideal e'.nes Ganzen aller Menschen bezogen sei und das

«Volk Gottes unter Tugendgesetzen» (VI, 99) meine, dies läßt
sich heute nicht mehr durch die Annahme einer «Naturabsicht»

(VIII, 18) begründen, eben jene Anlagen zu entwickeln, die den
Gebrauch der Vernunft suchen. Daß das Ziel der Geschichte, das Reich
der Zwecke, oder, wie wir heute lieber sagen, das Reich der Freiheit,
eine Idee ist, hat Kant noch davon dispensiert, angeben zu müssen,
welche Stadien bis dahin zu durchlaufen sind. «Ich bin mir so sehr

meines Unvermögens, hierin einen neuen und glücklichen Versuch

zu machen, bewußt», - so heißt es in der Schrift zum ewigen Frieden

- «daß ich lieber raten möchte, die Sachen so zu belassen, wie
sie zuletzt standen und beinahe ein Menschenalter hindurch sich als

erträglich gut in ihren Folgen bewiesen haben» (VIII, 343).
Weil wir indessen nicht mehr darauf bauen können, daß sich solch

hehres Allgemeines schon als wirklich erwiesen werde, und für den

Gang der Geschichte also nicht mehr einfach auf «die Vollziehung
eines verborgenen Planes» (VIII, 27) zu setzen ist, ist heute dieser

Ausweg verstellt. Wenn auch wir nicht angeben können, wie der Weg
zum letzten Ende aussieht, und mehr denn je auf geschichtsphilo-
sophische Prognosen zu verzichten bereit sind, so müssen wir -
bestehender Unfreiheit gemäß - den Gedanken des Reichs der Freiheit
eben als bestimmte Negation formulieren, d. h. auf die größere Freiheit

mit jenen kleinen Schritten zugehen, die das, was überholt ist,
überwinden, die das Wissen um das Falsche verbreiten, damit sich

das Rechte kläre. In diesem Sinne ist Kants Theorie des Praktischen

um ihrer ursprünglich befreienden Intention willen fortzubilden.

10 Studia Philosophica XXXII 137



IX

Folgt man freilich solcher Fortbildung auf eine kritische Theorie,
die von der Notwendigkeit geschichtlicher Vermittlung ausgeht, dann
wird es möglich, aus Kants Theorie des Praktischen auch ein
entscheidendes Kriterium vernünftiger Praxis gegen jene Form kritischer
Theorie zur Geltung zu bringen, die gegenwärtig vorherrscht, und
die sich dadurch auszeichnet, daß sie sich auf einen angeblich
durchschauten und damit beherrschbar gewordenen Gang der Geschichte

beruft, das Reich der Freiheit als ein realisierbares Ziel
gesellschaftlich-politischer Praxis heute nimmt und deshalb zum Umsturz aller
bestehenden Verhältnisse aufruft. Denn indem Kant das Endziel der
Geschichte als eine Idee in praktischer Absicht bestimmt, bleibt nicht
nur offen, welche Schritte bis zu seiner Verwirklichung noch zu tun
sind ; es ist vielmehr zugleich damit ausgeschlossen, daß irgendwer zu
Recht beanspruchen könnte, dies weltgeschichtliche Ziel der Menschheit

so zu kennen, daß es handelnd zu vollbringen wäre. Kant hat
mit dieser Bestimmung des Reichs der Freiheit die Offenheit des

Prozesses der Entwicklung angesprochen; nach dieser kann es kein

gesellschaftlich-politisch identifizierbares Subjekt der Geschichte
geben, das den Prozeß im Ganzen steuert und beherrscht und sein Ende
herbeiführt. Eben diese Offenheit, die Kant Freiheit zu verbürgern
schien, erweist sich in dem Maße als Grenze jeder Selbstermächtigung
zum Subiekt der Geschichte gegenüber, in dem es gelingt, sie in eine
Praxis umzusetzen, die den Fortschritt auf Freiheit deutlich macht
durch Aufhebung bestehender Unfreiheit. So sehr es darum angesichts
der Aporien der gegenwärtigen Welt auf die genannte Fortbildung
ankommt, so wenig bedeutet dies dem Reich der Freiheit seinen
Charakter als Idee zu nehmen und es für ein unmittelbar
Bevorstehendes anzusehen. Vielmehr ist eben damit gegen jene die Wendung

auf revolutionäre Praxis treibende Versuchung, das Reich der
Freiheit mittels Sprungs erreichen zu wollen, von Kant her
festzuhalten, daß dies Reich der Freiheit überhaupt nur als Idee praktische
Realität besitzt. So notwendig und unabdingbar gegenüber Kants
Vertrauen auf eine «Anlage der Natur» die inhaltliche Bestimmung
gesellschaftlich-politischen Fortschritts ist, so unberechtigt und
unbegründet ist die verbreitete Berufung auf ein solches Ziel, das revolutionäre

Praxis zu seiner Verwirklichung verlangt. Wo immer ein
Individuum oder ein Kollektiv seine Identität als gesellschaftlich-

138



politisches Subjekt exklusiv gerade durch die Berufung auf seine

weltgeschichtliche Rolle definiert16, wo es sein Wollen und Tun mit der
dem Menschen grundsätzlich möglichen totalen Versöhnung des

Menschen mit sich selbst begründet, wird man sich dessen kaum
nachdrücklich genug erinnern können.

Daß das Reich der Freiheit nur als Idee praktische Realität
besitzt, bedeutet danach in bezug auf den Fortschritt in der Geschichte
keinen Mangel an Kraft, wo es sich selbst in der konkreten Analyse
gesellschaftlicher Wirklichkeit als das bewährt, worauf hin die in dieser

Wirklichkeit liegenden Möglichkeiten verweisen. Es führt aber zu
Dogmatismus, Intoleranz und Terror, wo solch Woraufhin ohne

gültige geschichtliche Vermittlung als bloßes Gegenbild zum
Bestehenden an dieses herangetragen und seine Übersetzung unmittelbar
in Praxis verlangt wird. Setzt man auf den ewigen Frieden als aufdas,

was menschliches Handeln selbst vollbringt, verkehrt sich die Intention,

die seine Idee bestimmt unweigerlich in ihr Gegenteil - bis hin
zum monströsen Versuch der gewaltsamen Durchsetzung. Was dann
neben bloßer Resignation die einzig mögliche Konsequenz der zur
negativen Dialektik fortgeschrittenen kritischen Theorie ist, zeigt
Herbert Marcuse's Beschwörung von «Friede als Utopie»: «Friede
als Lebensform setzt voraus eine radikale Veränderung des Systems
der Bedürfnisse, das zu einem entscheidenden Faktor der Stabilisierung,

Kohäsion und Reproduktion der aggressiven Gesellschaft
geworden ist. Das heißt nun in der Tat eine radikale Veränderung der
menschlichen Natur, Veränderung der Triebstruktur des

Menschen, seiner Sensibilität, seiner Sinnlichkeit; Veränderung der

Grundweise, in der der Mensch sich selbst und seine Umwelt erlebt,
wie er sich und die Anderen und die Dinge sieht, hört, fühlt, riecht.
Eine solche Grunderfahrung, die das am tiefsten revolutionäre Subjekt

der Geschichte konstituieren würde, kann nur im Bruch mit den
bestehenden Institutionen in ihrer Ganzheit gewonnen werden:
Bruch nicht nur mit Politik, nicht nur mit Ökonomie, sondern mit
der Totalität der traditionellen Kultur»17.

Dem gegenüber hat wohl nur die Theorie ein zureichendes
Verhältnis zu wirklich verändernder Praxis, deren Kraft - um nochmals

16 Vgl. hierzu Hermann Lübbe «.Geschichtsphilosophie und politische Praxis»
(Hegel und die Folgen, Freiburg 1970, S. 115ff.).

17 «Friede als Utopie» Neues Forum 179-180/1968, S. 706.

139



ein Wort Walter Benjamin's aufzunehmen - sich nicht am Ideal der
einst befreiten Enkel bemißt, sondern aus dem Wissen um die Unfreiheit

der Vorfahren ersteht18, und die also davon ausgeht, daß der
Fortschritt der Gesellschaft um seines eigenen Begriffs willen in sich

bewahren muß, was vom Vergangenen her Freiheit verbürgt. Allen
Entwürfen einer heilen Welt gegenüber, dem gegenüber, was einzig
mittels revolutionärer Umwälzung auf einen Schlag verwirklichbar
scheint, gilt von hier aus, daß eine Verheißung der Freiheit dann
nicht zieht, wenn sie nur auf einem diesem Ziel selbst widersprechenden

Weg zu erreichen ist. Angesichts der Erfahrung mit Diktaturen
aller Art spricht nichts dafür, im Vertrauen auf die Wirkung jenes

Sprungs jetzt das Gegenteil dessen zu bereiten, was man anstrebt, d. h.

schon verwirklichte Freiheit aufzugeben und auf Zwang und Gewalt
zu setzen in der Hoffnung, das werde sich irgendwann zur Befreiung
kehren.

Es dürfte wenig Denkstücke geben, an denen so wie an Kants
Theorie des Praktischen sich Gründe jener Entwicklung klarmachen
lassen, die in unseren Tagen mit der Zuspitzung kritischer Theorie
gesellschaftlicher Wirklichkeit in der Alternative von Resignation und
Gewalt ihren Höhepunkt erreicht, und Gründe einer Warnung vor
eben dieser Zuspitzung angesichts ihrer für die Freiheit ruinösen

Folgen.

18 «Zur Kritik der Gewalt» Frankfurt 1965, S. 88.

140


	Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte : zu Kants Kritik der praktischen Vernunft

