Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte : zu Kants Kritik der
praktischen Vernunft

Autor: Hommes, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte

Zu Kants Kritik der praktischen Vernunft

von Ulrich Hommes

I

Wer die Bewegungen der Philosophie in den letzten Jahren mit
einiger Aufmerksamkeit verfolgt hat, der konnte ein ganz neues
Interesse fiir Fragen der sogenannten praktischen Philosophie fest-
stellen, ein zunehmendes Interesse plotzlich, das so etwas wie ein
Wiedererwachen dieser alten Disziplin anzukiindigen schien. Ganz
duBerlich ist das abzulesen an entsprechenden Titeln und Themen
schon des Schulbetriebs der Philosophie, an der Griindung dies-
beziiglicher Zeitschriften und der Benennung neuer Lehrstiihle. Es
zeigt sich aber auch etwa am Einsatz praktisch-philosophischer
Reflexion im Selbstverstindnis der Handlungswissenschaften und am
Anteil praktisch-philosophischer Kritik an der groBen Unruhe, die
Staat und Gesellschaft so vehement heimgesucht haben, zeigt sich
nicht zuletzt am Beitrag praktisch-philosophischer Besinnung zu dem
Versuch, mit solcher Unruhe zu leben.

Dabei fungieren als die Denker vom Dienst weithin Hegel und
Marx. Auch fiir diese Feststellung lieBe sich eine ganze Reihe duBerer
Belege anfiihren. Der innere Grund ihrer Dominanz aber diirfte mit
der Tatsache zusammenhingen, daB die Aporien der fortgeschrittenen
Industriegesellschaft in unseren Tagen immer deutlicher werden und
Losungsversuche im traditionellen Rahmen ihnen gegeniiber immer
weniger versprechen. Der ganze ProzeB der Rationalisierung des
gesellschaftlich-politischen Lebens, d. h. die Entwicklung des Prinzips
der biirgerlichen Gesellschaft selbst scheint sein Ende nicht in einem
emanzipierten Gemeinwesen zu haben, er droht vielmehr einer
geheimen Logik nach eher in das Gegenteil von Emanzipation zu
miinden, in die totale Subsumtion des Menschen unter die von ihm
selbst veranstaltete Herrschaft. Dies hat das Bediirfnis nach einer
Sprengung jener Logik anwachsen lassen, und so wendet sich das

115



Interesse eben solchen Denkern zu, die als Denker der Revolution zu
verstehen sind.

Kant scheint unter diesem Aspekt nicht sonderlich aktuell. Zwar
wird niemand bestreiten, daBl er zu den ganz GroBen der euro-
paischen Aufkliarungsbewegung gehort. Sein Unternehmen der
«Kritik der reinen Vernunft» sollte ja den entscheidenden Durch-
bruch bringen: «Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der
Kritik, der sich alles unterwerfen muB. Religion durch ihre Heiligkeit
und Gesetzgebung durch ihre Majestit wollen sich gemeiniglich der-
selben entziehen. Aber alsdann erregen sie gerechten Verdacht wider
sich und kénnen auf unverstellte Achtung nicht Anspruch machen,
die die Vernunft nur demjenigen bewilligt, was ihre freie und 6ffent-
liche Prifung hat aushalten kénnen.»! Da es jedoch gerade die ange-
deutete Dialektik der Aufklarung selbst ist, die sich gegenwirtig in
den Aporien der fortgeschrittenen Industriegesellschaft zeigt, sieht
man sich kaum veranlaBt, sich ausgerechnet auf Kant zuriickzuwen-
den. Georg Lukacs hat es vielmehr umgekehrt schon 1923 in seinem
berithmten Verdinglichungs-Aufsatz «die paradoxe Lage» der Kanti-
schen Kritik genannt, «daB sie darauf ausgeht, die biirgerliche Ge-
sellschaft gedanklich zu tiberwinden, . .. in ihren Resultaten jedoch
bloB zur vollstindigen gedanklichen Reproduktion, zur apriorischen
Deduktion der biirgerlichen Gesellschaft gelangt»®.

Und in der Tat, Kant eignet sich nicht fiir die Artikulierung des
Bediirfnisses nach revolutionirer Praxis. Bei allem Wohlwollen, das
er der franzosischen Revolution anfangs entgegenbrachte, iiberwog
schlieBlich ein fundamentaler Vorbehalt; er verurteilte sie am Ende
als «das hochste und strafbarste Verbrechen im gemeinen Wesen, . . .
weil es dessen Grundfeste zerstort» (VIII, 299)%. So sehr Kant
nimlich auf die Revolution der Denkart zu setzen bereit war, der
6ffentliche Gebrauch der Vernunft, den er darin anzielt, sollte seine
Grenze an der Obrigkeit haben; denn «alle Obrigkeit ist von Gott»,

! «Kritik der reinen Vernunft» A XII.

* «Geschichte und Klassenbewuftsein» Berlin 1923, S. 164.

3 Wir zitieren die «Kritik der reinen Vernunft» nach der von RAYMUND
ScumioT fiir die « Philosophische Bibliothek» (Bd. 37 a, 1930) besorgten Ausgabe,
die die beiden Originalfassungen von 1781 (A) und 1787 (B) einander gegen-
iiberstellt. Aus den anderen Schriften Kants wird zitiert nach der Ausgabe
seiner Werke durch die Kéniglich PreuBische Akademie der Wissenschaften,
Berlin 1902 fT.

116



dies ist fiir Kant das Vernunftprinzip der biirgerlichen Verfassung,
und daraus folgt, daB3 «der Herrscher im Staat gegen den Untertanen
lauter Rechte» habe, einer ungerechten Obrigkeit der Biirger also
«zwar Beschwerden, aber keinen Widerstand entgegensetzen» (VI,
319) dirfe.

Von hier aus liegt die Feststellung nahe, daB3 das, was Kant in den
die Vernunft betreffenden Zwecken als Ziel menschlichen Handelns
im gesellschaftlich-politischen Bereich postuliert, so allgemein ist, daB3
es zur Kritik bestehender Verhiltnisse und zur Formulierung von
Mitteln und Wegen einer Verwirklichung der Freiheit in ihnen nicht
hilft und die gesellschaftlich-politische Wirklichkeit sich unberiihrt
davon in der Unangemessenheit zu solchem Begriff reproduzieren
kann. Zwar gehért Kants Destruktion der Metaphysik durchaus in
den Zusammenhang eines gesellschaftlich-politischen Geschehens;
denn nichts gelten zu lassen, als was einer vorbehaltlosen Kritik der
Vernunft standhilt, das ist der Versuch, das Leben des Einzelnen so
gut wie der Gesellschaft im Ganzen auf einen neuen Grund zu stellen
und den Menschen darin in voller Freiheit sich selbst als Subjekt
finden zu lassen. Nicht linger mehr sollten Menschen von duBerer
Gewalt und bloBer Tradition, von natiirlichen und gesellschaftlich-
politischen Kriften einfach abhangen, sie sollten sich vielmehr selbst
nach eigener verniinftiger Tétigkeit, d. h. der Téatigkeit der Vernunft
bestimmen. Kant setzte hierfiir ganz auf die Allgemeinheit dieser
Vernunft, d. h. auf jene Prinzipien, die fur alle verniinftigen Wesen
gelten und denen gegeniiber keine besonderen, ihr widersprechenden
Interessen geltend gemacht werden kénnen. Nicht nur dieser oder
jener, sondern alle sollten jetzt frei sein und als verniinftige Wesen
ungehindert nach dem hochsten Gut, der Gliickseligkeit streben
kénnen.

So befreiend dieser Schritt in die Allgemeinheit der Prinzipien der
Vernunft jedoch auch zu wirken vermag, insofern jetzt nur noch von
dieser selbst her entschieden werden kénnte, was Recht und Unrecht,
Freiheit und Zwang sind, fiir das emanzipatorische Interesse an
Gesellschaft und Geschichte hat dieser Schritt auch etwas Bedenk-
liches, weil die Allgemeinheit kein zureichendes Kriterium ist fiir die
Unterscheidung im Bestehenden selbst, ja die Entscheidung iiber
Freiheit und Recht mit ihr faktisch weithin gerade den Brauchen und
Zwingen der bestehenden Gesellschaft tiberlassen wird. Die Reinheit
der Vernunft, die diese Allgemeinheit bestimmt, setzt das Absehen

117



von den konkreten 6konomischen, politischen und sozialen Bedin-
gungen voraus, unter denen der Mensch leidet und lebt und denen
gegeniiber bloB als intelligibles Wesen sich als Subjekt zu wissen all
zu rasch zu kritikloser Anpassung fiihrt. Freiheit erscheint nach die-
sem Schritt auf die Allgemeinheit der Vernunft als ein wesentlich
innerer Wert, als etwas, das von den &duBleren Bedingungen des
Daseins nicht unmittelbar beriihrt wird. So kommt es zu jener selt-
samen Neigung, trotz des Anspruchs auf verniinftige Herrschaft iiber
die Natur und in der Gesellschaft sich mit der Wirklichkeit so wie sie
ist vorschnell zu verséhnen und das heiBt den Fortbestand eben der
Verhiltnisse zu sichern, gegen die man auf Vernunft zu setzen bereit
war. Sofern der Mensch Subjekt nur wird, indem er sich von der
natiirlichen und geschichtlich-sozialen Welt im Riickstieg auf die
Allgemeinheit der reinen Vernunft isoliert, ist die im Begriff der Ver-
nunft des Subjekts intendierte Freiheit noch einmal bedroht.

So muB sich Kant schlieBlich sogar eine Gegenrechnung prisen-
tieren lassen. Genau dasjenige, dem die Menschen sich um ihrer
Freiheit willen unterstellen sollten, erweist sich am Ende als ein
solches, das sie gefangen hilt und die Bewegung auf Vernunft in ihr
Gegenteil verkehrt. Zur Wirkungsgeschichte Kants scheint es zu
gehoren, daB aus der Allgemeinheit der Vernunft sich immer mehr
jene nur instrumentelle Auslegung ergibt, an deren Ende die Ent-
miindigung von Vernunft iiberhaupt droht®. Als intelligibles Wesen,
als jenes reine «Ich-denke» erschien Kant der Mensch sich zugleich
als Prinzip des gesellschaftlich-politischen Fortschritts erfassen zu
kénnen. Reduziert hierauf, das hat die Geschichte inzwischen be-
wiesen, ist der Mensch in Wahrheit aber gerade ohnmichtig und
leer, verfiigbar und verloren, denn eine inhaltliche Bestimmung des
Prozesses zu je groBerer Freiheit ist von da aus nicht mehr maéglich.
Die Bewegung, die Kant mit seiner Kritik angestoen hat, scheint
sich dann notwendig in jener Rationalitidt zu vollenden, mit der sich
Herrschaft als Verwaltung vollbringt und nach der die zunehmende
Produktivitit und der wachsende Wohlstand der Gesellschaft nur die
Abhingigkeit des Einzelnen vom Apparat vergréfern. IThr gegeniiber
erweist sich die Beschwérung der Allgemeinheit der Vernunft und

¢ Vgl. hierzu den durchgingigen Bezug auf Kant bei Max HORKHEIMER
«Kritische Theorie» (Frankfurt 1968) und THEODOR W. ApDORNO «Negative
Dialektik» (Frankfurt 1966).

118



eines von ihr zu vermittelnden letzten Ziels der Geschichte fast als
folgenlos, und wer angesichts dieser Tatsache nicht in Resignation
versinken will, mag sich versucht sehen, nach der Praxis einer Revo-
lution Ausschau zu halten, mit der sich der Mensch endlich wahrhaft
als Subjekt der Geschichte konstituieren kénnte.

Erscheint Kant also unter diesem Aspekt, der das Interesse an
Denkern der Revolution erklirt, insbesondere fiir die sogenannte
kritische Theorie und die Vielzahl ihrer Anhinger heute nicht
sonderlich aktuell, so gibt es doch auch den Versuch, aus Kants
Denken unter Bezug auf seine aufklirerische Intention Wesentliches
in die gegenwirtige Diskussion der praktischen Philosophie einzu-
bringen®. Dabei nimmt man seinen Ausgang dann nicht so sehr bei
dem grundsitzlichen Unternehmen einer Kritik der reinen Vernunft,
und das bedeutet zugleich nicht in dem also, wodurch Kant den
Gang des neuzeitlichen Denkens so entscheidend bestimmt, man
greift vielmehr vor auf religionsphilosophische, rechts- und ge-
schichtsphilosophische Partien von Kants spateren Schriften. Sicher
ist dort nun Einiges fiir die gegenwirtige Problematik praktischer
Philosophie zu holen, obgleich man doch wird fragen miissen, ob
Entsprechendes nicht andernorts griindlicher zu lernen wére. Die
eigentiimliche Schwierigkeit dieses Anschlusses aber liegt gerade im
Verhiltnis von Kants spiteren Arbeiten aus dem Bereich der prak-
tischen Philosophie zur Ausmessung ihrer Prinzipien in der Kritik,
darin etwa, daB3 das, worauf man sich einseitig jetzt stiitzt, wesent-
liche Bestimmungen — wie z. B. die radikale Trennung von empiri-
schem und intelligiblem Ich oder die von Legalitit und Moralitat —
aus jener Kritik unterlduft, mit der Kant selbst seinerzeit die prak-
tische Philosophie neu begriinden wollte und die ganz unmittelbar
die Wirkungsgeschichte seines Denkens mit ausmachen.

Schligt man hiergegen vor, sich auf das zentrale Unternehmen der
Kritik der reinen, theoretischen sowohl als auch praktischen Vernunft
zu besinnen, dann geschieht dies freilich nicht, um festzustellen, wie
es denn bei Kant selbst eigentlich gewesen ist. Solcher Motivation
gegeniiber wire schlicht an Walter Benjamin’s geschichtsphilo-
sophische These zu erinnern, da} « Vergangenes historisch artikulie-

8 Vgl. z. B. WiLL1 OELMULLER « Kants Beitrag zur Grundlegung einer prakti-
schen Philosophie in der Moderne» (Philosophisches Jahrbuch 75/1967, S. 22ff.).

119



ren . . . heiBt sich einer Erinnerung bemichtigen, wie sie im Augen-
blick einer Gefahr aufblitzt»®. Was den Vorschlag einer Vergegen-
wiartigung des Ansatzes der praktischen Philosophie bei Kant bewegt,
ist vielmehr eben die Vermutung, daB eine kritische Reflexion der
Kritik der praktischen Vernunft vor jener Sackgasse bewahren
kénnte, in der sich angesichts immer totaler werdender Herrschafts-
verhiltnisse das Bediirfnis nach verindernder Praxis heute zu ver-
laufen droht?, und daB man die Warnung vor solcher Sackgasse nicht
zu Gehor zu bringen vermag, wenn man statt von Kants Anfingen
her unmittelbar von seinem Ende ausgeht.

I1

Wendet man sich aber nun also auf Kant selbst, so ist zunidchst an
den Grundgedanken seiner Kritik der reinen Vernunft zu erinnern,
d. h. daran, «daB wir nidmlich von den Dingen nur das a priori
erkennen, was wir selbst in sie legen» (B XVIII). Diesem Grund-
gedanken gemidB wird der Zusammenhang der Gegenstinde der
Erfahrung ganz von der Tétigkeit des erkennenden Subjekts her ver-
standen und als dessen Leistung angesetzt. Ordnung und Einheit
erkennt der Mensch nur, indem er selbst sie stiftet. Die Frage nach
den Bedingungen der Maoglichkeit von Erfahrung und Erkenntnis
geht auf das Gesetz, nach dem die Vernunft in die Mannigfaltigkeit
der sinnlichen Gegebenheiten den Zusammenhang bringt. Zu der
von Kant gesuchten Begriindung des sicheren und gewissen Wissens
brauchen daher nur jene aller Erfahrung und Erkenntnis voraus-
liegenden und fiir sie konstitutiven Regeln aufgesucht werden, die die
Notwendigkeit ausmachen der vom Subjekt gesetzten Synthesis. Soll
die Vernunft jedoch aus sich selbst den Zusammenhang hervorbrin-
gen, so kann sie nicht in denselben eingeschlossen sein. Dies zu denken
erméglicht der Dualismus von Sinnlichkeit und Verstand als unter-
schiedener Stamme gegenstindlicher Erkenntnis, denn von ihm her
1aBt sich die Leistung des Zusammenhangs durch das Subjekt aus der
urspriinglichen Einheit des reinen «Ich-denke» deduzieren. Rein

¢ «Lur Kritik der Gewalt» Frankfurt 1965, S. 81.
7 Vgl. hierzu ULricu HomMes «Provokation der Vernunft? HERBERT MAR-
cusk und die Neue Linke» (Das Parlament Hamburg 1969, Beilage 44).

120



heiBt die Vernunft, insofern sie unberiihrt ist von der Sinnlichkeit
und kraft dieser Unberiihrtheit fahig, nach Prinzipien a priori zu
urteilen.

Indem die Frage nach den synthetischen Urteilen a priori im Uber-
steigen der Gegenstinde der Erfahrung in die Bedingungen ihrer
Moglichkeit diese in der Subjektivitit der Vernunft findet, legt sie die
Vernunft selbst als das Vermégen von Grundsitzen aus, durch die
den Gegenstinden der Erfahrung der Grund vorgegeben wird ihres
Objektseins fiir das Subjekt. Nach der Entdeckung, daB die Vernunft
géanzlich a priori ihr Objekt bestimmt, ist zwar das, was erkannt wird,
als vom Subjekt bedingt nicht das «Ding an sich», sondern bloB
«Erscheinung». Doch ist alles, was der Mensch iiberhaupt zu
erkennen vermag, damit unter die Macht des Vorstellens geraten,
weil dies es auf das Subjekt zustellt und in diesem Zustellen seine
Objektivitit griindet. Was das Sein des Seienden ist fiir den Menschen,
bestimmt sich nach der Vorstellung durch das Subjekt als die Gegen-
standigkeit des Gegenstandes. Wahr und wirklich ist, was der Mensch
als Gegenstand erfahren und begreifen kann, insofern er das diesen
Konstituierende im vorhinein von sich her festgestellt hat. Mit der
transzendentalen Frage der «Kritik der reinen Vernunft»® wird so
jenes Verhiltnis des Menschen zu dem ihm in der Welt begegnenden
Seienden begriindet und gesichert, das als zwingendes Feststellen und
berechnendes Verfiigen sich in der mathematischen Naturwissen-
schaft und der modernen Technik vollbringt.

Es ist bekannt, daB die Kritik der reinen Vernunft keineswegs nur
die Moglichkeit zuverlissiger Erkenntnis begriinden sollte, sie macht
vielmehr mit deren Begriindung zugleich ihre Grenze offenbar. Nach
der transzendentalen Deduktion der reinen Verstandsbegriffe sind
diese sinnvoll nur durch die Beziehung auf die gegenstindliche
Erfahrung, da sie auf das in der sinnlichen Anschauung gegebene

8 Die Frage der «Kritik der reinen Vernunft» heiB3t hier transzendental, inso-
fern sie eben die Selbstbegriindung des Wissens in der Subjektivitit des Vor-
stellens sucht. Zwar nennt Kant selbst «alle Erkenntnis transzendental, die sich
nicht sowohl mit Gegenstinden, sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenstinden,
insofern diese a priori moglich sein soll, iiberhaupt beschiftigt» (B 25). Aber die
Durchfiihrung der Frage nach dieser Erkenntnis macht gerade deutlich, da
die Subjektivitit sich als das erweist, was das Bedingende und Erméglichende
ist, indem sie aus sich heraus das « Notwendige» und « Allgemeine» setzt, das die
Erkenntnis sucht.

9 Studia Philosophica XXXII 121



Material angewiesen sind. Weil aber eben hierauf dann auch ihr
Gebrauch beschrinkt werden muB, kann es Erkenntnis im strengen
Sinn nur geben in dem durch die Grundsitze der reinen Vernunft
bestimmten Bereich des meBbaren und kontrollierbaren Kausal-
zusammenhangs der Natur. Damit entspricht Kant einerseits der in
der Neuzeit immer deutlicher hervorgetretenen Verselbstandigung
der mathematischen Naturwissenschaft und ihrer Lésung von allem
nicht quantitativ-mechanisch Feststellbaren. Andererseits macht er
damit zugleich deutlich, daB die exakte Wissenschaft als solche nicht
alles und nicht das Ganze zu fassen vermag und ihre Begriffe eben
durch die Bindung an den Erscheinungszusammenhang insbesondere
z. B. das Problem der menschlichen Lebensfithrung nicht kldren
kénnen. So tritt die Unterscheidung von theoretischer und praktischer
Philosophie neu hervor: Die kritische Begriindung der wissenschaft-
lichen Erkenntnis schafft durch deren Begrenzung Raum fiir die
Entfaltung der die Freiheit selbst betreffenden Fragen, da es so etwas
wie Freiheit in dem Bereich exakter Wissenschaft nicht geben kann.

Dieser Ansatz der Frage, d. h. die Einsicht in die Eigenstindigkeit
des Versuchs einer Bewiltigung der Probleme menschlicher Lebens-
fihrung und damit die Begriindung gerade der Notwendigkeit prak-
tischer Philosophie ist von groBer Tragweite, und man kann gegen
allen einseitigen AnschluB an Kants Theorie der exakten Wissen-
schaft in der Kritik der reinen Vernunft nicht nachdriicklich genug
hierauf insistieren.

Die praktische Philosophie beginnt denn auch ihrerseits mit eben
der Annahme der Freiheit. Das Eigentiimliche dabei aber ist die
Tatsache, daB Kant in der «Kritik der praktischen Vernunft» nun
das Verhiltnis der Vernunft zur Freiheit in eben der Weise trans-
zendental bestimmt, wie es in der « Kritik der reinen Vernunft» mit
deren Verhiltnis zur Natur geschehen war. Bei aller Betonung der in
der Unableitbarkeit sittlicher Einsicht griindenden Eigenstindigkeit
praktischer Philosophie gegeniiber der theoretischen sucht Kant die
Moglichkeit des freien Handels ganz analog zur Begriindung der
Maoglichkeit wissenschaftlichen Erkennens zu sichern. Beiden Kritiken
liegt die transzendental angesetzte Frage nach einer Subjektivitit
zugrunde, die ein ihr gegebenes Mannigfaltiges soll ordnen und
bestimmen kénnen, und beide halten an der damit vorausgesetzten
Reinheit der Vernunft fest. Wie die Kategorien der theoretischen
Vernunft als apriorische Gegenstandsformen der Erkenntnis das

122



empirisch in Raum und Zeit gegebene Material zu begrifflicher
Einheit bringen, so zwingt der Imperativ der praktischen Vernunft
als apriorische Handlungsform der Freiheit die Neigungen und Be-
gierden der sinnlichen Natur unter die Einheit des sittlichen Willens.
Auch in der zweiten Kritik geht es ausschlieBlich um jene reine Ver-
nunft, die sich als Vermégen der Grundsdtze — nun freilich des
Handels — selbst begriindet. Weil die Ermittlung des praktischen
Gebrauchs der Vernunft methodisch wie die ihres theoretischen
durchgefiihrt wird, muB sich die Freiheit als von der reinen Vernunft
bestimmt erweisen. Das, von woher Kants Kritik das Erkennen und
Handeln im Ganzen auslegt, ist die ihrer selbst gewisse Subjektivitit
vorstellenden Denkens.

ITI

Die «Kritik der praktischen Vernunft» vermittelt die Einsicht, daB
der Mensch seinem Handeln das Gesetz aus der eigenen Vernunft
vorgibt. In dem « Vermégen», die « Kausalitit durch die Vorstellung
von Regeln zu bestimmen» (V, 32) versteht sich die Vernunft selbst
als Ursache des Handelns. Die Vernunft stellt mit den Regeln vor,
was geschehen soll, und begriindet im Vorstellen das Geschehen, weil
sie in sich schon den «zur Willensbestimmung hinreichenden Grund »
(V, 19) enthilt. Zwar gibt es die bloB technischen Regeln der Ge-
schicklichkeit und Ratschlige der Klugheit, die von dem her be-
stimmt sind, was in der betreffenden Handlung erreicht werden soll;
sie gelten in bezug auf den vorausgesetzten Zweck, d. h. hypothetisch.
Jene Regeln aber, mit denen die Vernunft aus sich selbst das Ver-
halten bestimmt, befehlen unbedingt, d. h. kategorisch; sie sind die
moralischen Gebote der Sittlichkeit. « Hier aber sagt die Regel: man
solle schlechthin auf gewisse Weise verfahren. Die praktische Regel
ist also unbedingt, mithin als kategorisch praktischer Satz a priori
vorgestellt, wodurch der Wille schlechterdings und unmittelbar
(durch die praktische Regel selbst, die also hier Gesetz ist) objektiv
bestimmt wird. Denn reine, an sich praktische Vernunft ist hier
unmittelbar gesetzgebend» (V, 31).

Insofern die Vernunft derart unmittelbar gesetzgebend ist, «ent-
springt» ihrem BewuBtsein «der Begriff eines reinen Willens» (V, 30).
Dieser Begriff besagt, daB der Wille in seinem Wesen frei ist von
aller konkreten Bestimmtheit durch die sinnliche Natur und also

123



«géanzlich unabhéngig von dem Naturgesetz . . . Eine solche Unab-
hangigkeit aber heiBt Freiheit im strengsten, d. i. transzendentalen,
Verstande» (V, 29). Was die Reinheit des Willens ausmacht, ist eben
dies, daB er allein von den durch die Vernunft vorgestellten Prinzipien
a priori bestimmt wird. Hier bewirkt die Vernunft aus sich selbst
jenes Handeln, das geschieht, eben weil es verniinftig ist. Allein in der
Vernunft kann das von der transzendentalen Frage gesuchte Gesetz
seinen Grund haben und allein von ihr her kann ihm Verbindlichkeit
zukommen. Was die Vernunft jedoch als Gesetz gibt, ist nicht
inhaltlich bestimmt, weil es unabhingig sein muf3 von aller besonde-
ren Zwecksetzung im Bereich der Natur. So bleibt fiir das Gesetz
tiberhaupt nur Gesetzlichkeit als Form vorzuschreiben. In dieser aber
hat der Wille seine eigene Verniinftigkeit und das wiederum besagt,
daB er autonom ist: « Was kann denn wohl die Freiheit des Willens
sonst sein als Autonomie, d. i. die Eigenschaft des Willens, sich selbst
ein Gesetz zu sein?» (IV, 446f.).

Die innere Einheit allerdings von Vernunft und Wille, die mit dem
Gedanken der Autonomie von der « Kritik der praktischen Vernunft»
vorausgesetzt wird, 148t sich nach Kants eigener Aussage nicht noch-
mals begriinden. Der Mensch vermag nicht zu begreifen, wie Freiheit
und Gesetz des Willens méglich sind ; fiir den Willen macht vielmehr
«das Gesetz der Kausalitit aus Freiheit ... unvermeidlich den
Anfang und bestimmt die Gegenstinde, worauf er allein bezogen
werden kann» (V, 16). Das Gesetz des Willens, das «sich fiir sich
selbst uns aufdringt als synthetischer Satz a priori» (V, 31), laB3t sich
nicht aus einem ihm vorhergehenden BewuBtsein der Freiheit «her-
ausverniinfteln», denn es liegt diesem gerade zum Grunde. Ange-
sichts der Schwierigkeit, das Gesetz des Willens iiberhaupt aus der
Vernunft abzuleiten, nennt Kant den kategorischen Imperativ dann
«Faktum» der reinen Vernunft, ein Faktum, durch das diese «sich
als urspriinglich gesetzgebend ankiindigt» (V, 31). Indem das Gesetz
als Faktum der reinen Vernunft mit dem BewuBtsein der Freiheit
unzertrennlich verbunden ist und in dieser Verbundenheit das
Kriterium seiner Giiltigkeit hat, verweist es den Willen jedoch aus-
schlieBlich wieder an die Vernunft: In der Frage nach der Gesetz-
miBigkeit des Handelns hilt die « Vernunft, unbestechlich und durch
sich selbst gezwungen, die Maxime des Willens bei einer Handlung
jederzeit an den reinen Willen . . . d. i. an sich selbst, indem sie sich
als a priori praktisch betrachtet» (V, 32).

124



Kant selbst hat bemerkt, daB es von diesem Ansatz her ein eigenes
Problem bleiben muB}, wie die Freiheit des Willens mit dem «Me-
chanism der Natur» (V, 29) zusammen soll bestehen kénnen und wie
die Vernunft das Sittengesetz iiberhaupt im Bereich der Sinnlichkeit
zur Geltung zu bringen vermag. Denn wenn die Sinnenwelt durch-
gingig von der Notwendigkeit des Kausalgesetzes bestimmt ist, dann
steht sie unter dieser Bestimmung auch da, wo in ihr eine Handlung
wirklich scheint, die dem Sittengesetz folgt und also Grund und Ziel
allein aus der reinen Vernunft hat. Es lag nahe, hierfiir darauf zu
verweisen, dal3 das Gesetz der Kausalitit, nach dem alles, was anhebt,
zu sein, etwas voraussetzt, worauf es nach einer Regel, d. i. notwendi-
gerweise folgt, nur fur das Geschehen in der Zeit gilt, nicht aber das
Wirken der Vernunft betrifft, fiir das es keine Zeit gibt, die einen
Zusammenhang als Geschehen bedingen kénnte. «Die reine Ver-
nunft, als bloB intelligibles Vermoégen, ist der Zeitform, und mithin
auch den Bedingungen der Zeitfolge, nicht unterworfen» (B 579).
Deshalb kann jene «Kausalitit aus Freiheit» gedacht werden, die
man am Werke vermuten darf, wo ein Handeln gegen die Neigungen
und Begierden der Sinnlichkeit steht und trotz der naturgesetzlichen
Bedingtheit durch das ihm voraufgehende Geschehen zugleich von
dem diesem Geschehen nicht unterworfenen Gesetz der Sittlichkeit
bestimmt scheint. Doch liBt dieser Hinweis nicht nur ungeklirt,
woher es kommt, daf der freie Wille dem Sittengesetz einmal Geltung
verschaffen kann und ein andermal nicht, und wie die fiir die Hand-
lung notwendige Identitit zu denken ist von empirischem Ich, das
durch die Kausalitdt der Natur bestimmt wird, und intelligiblem Ich,
das unter dem Gesetz der Vernunft steht; solcher Hinweis ruft viel-
mehr die Frage hervor, ob von der Zeitlosigkeit des vom Sittengesetz
bestimmten Willens her, durch die Kant Freiheit und Natur in der
Kausalitit zusammenbringt tiberhaupt ein urspriingliches Verstind-
nis des Wesens des Handelns méglich ist.

v

Die Schwierigkeit, auf die diese Frage aufmerksam macht, riihrt
von daher, daB die Freiheit des autonomen Willens mit dem Gesetz
der reinen Vernunft notwendig zusammenfillt, wenn gerade die
Bestimmtheit durch das Gesetz die «Freiheit im positiven Verstande»

125



(V, 33) ausmacht. Freiheit des Willens gegeniiber dem Gesetz gibt es
nicht auf dem Boden der «Kritik der praktischen Vernunft». Denn
die Moglichkeit, das Gesetz anzunehmen oder abzulehnen, wiirde
voraussetzen, dafl der Wille in einem wesentlich zeitlichen Akt sich
selbst bestimmt und eben dies ist vom Ansatz der Kritik her ausge-
schlossen, weil mit der grundsetzenden und gesetzgebenden Vernunft
a priori von allen Bestimmungen des Willens abgesehen werden mu8,
die irgendwie «unter Zeitbedingungen» (V, 97) stehen. Die Unbe-
dingtheit des Sittengesetzes liflt von dessen Funktion her einen
Anfang des Willens nach dem Gesetz in der Zeit nicht zu. Dal3 der
Wille dem Gesetz gemiB handelt, dies «hebt nicht etwa zu einer
gewissen Zeit an» (B 579), so wenig wie die Freiheit tiberhaupt etwas
ist, das noch wird. Vielmehr weisen «Freiheit und unbedingtes prak-
tisches Gesetz wechselweise aufeinander zuriick» (V, 29) in dem
Sinne, daB es dem Willen nicht moglich ist, etwas anderes zu wollen
als das Gesetz. Bei dem so ausgezeichneten Verhiltnis von Freiheit
und Gesetz handelt es sich daher auch keineswegs darum, daB die
Freiheit des Willens durch das Gesetz der Vernunft in Anspruch
genommen ist und der Wille seine Freiheit erhilt, wenn er der Ver-
nunft des Gesetzes entspricht. Solches Entsprechen wiirde noch einmal
voraussetzen, dafl der Wille aus Eigenem das Gesetz annimmt und
sich anfinglich also erst in der Moglichkeit dazu findet. Eben dies
aber ist mit der «Kritik der praktischen Vernunft» ausgeschlos-
sen, denn die transzendentale Frage nach Notwendigkeit und All-
gemeinheit des Handelns aus der Subjektivitit der gesetzgebenden
Vernunft geht gerade auf jene Bestimmtheit des Willens durch das
Gesetz, nach der dieser in seiner Freiheit nur tun kann, was das
Gesetz befiehlt. Auf diese Weise bleibt zwar der Wille «rein», denn
wenn es keine Freiheit des Willens gegeniiber dem Gesetz gibt, dann
kann der Wille an diesem auch nicht schuldig werden. Im Willen
selbst 148t sich kein Grund einer méglichen Auflehnung gegen das
Gesetz finden, weil er sich iiberhaupt nicht zu entscheiden hat, son-
dern Wille nur ist im Handeln nach dem Gesetz. Die Freiheit «im
positiven Verstande» schlieBt das Fehlenkénnen aus. Wo das Sitten-
gesetz sich nicht gegen die Neigungen und Begierden der sinnlichen
Natur durchzusetzen vermag, liegt dies nicht am Willen, sondern
allein daran, daBB die sinnliche Natur als solche dem Gesetz der Ver-
nunft entgegensteht. Der Wille selbst braucht von dem, was die
Verwirklichung des kategorischen Imperativs verhindert, «nichts auf

126



seine Rechnung kommen» (IV, 457) zu lassen. Doch ist die so heraus-
gestellte Reinheit des Willens erkauft mit dem Verlust der Moglich-
keit, die Freiheit eben urspriinglich aus dem Ereignis einer eigenen
Entscheidung des Willens zu verstehen.

Dies zeigt sich daran, daf3 es fiir Kant neben der «transzendentalen
Freiheit» des Willens unter dem Gesetz nur noch eine «psycholo-
gische Freiheit» der Wahl gibt, die streng genommen gerade keine
Freiheit ist. Zwar nennt man gemeinhin eine Handlung schon frei,
wenn zu ihr nicht bloBe mechanische Kausalitit fiihrt, sondern
innere, durch unsere eigenen Krifte hervorgebrachte Vorstellungen.
Doch stellt dies stets einen zeitlichen Akt dar, insofern es dabei um
das Sichbestimmen des Handelnden geht in der konkreten Situation
seines Daseins in Welt, Natur und Geschichte. In dieser aber ist der
Wille von dem her bestimmt, zu dem er sich entscheidet und deshalb
erscheint die Wahl heteronom. Fiir Kant wére es «ein elender Behelf»
(V, 96), wollte man von solcher Wahlfreiheit aus die mit der «Kritik
der praktischen Vernunft» dringlich gewordene Frage nach der
Vereinbarkeit von Willensfreiheit und Naturnotwendigkeit angehen,
statt sie aus der Zeitlosigkeit der reinen Vernunft zu beantworten.
Eben weil fiir ihn alle Begebenheit in der Zeit schlechthin dem Gesetz
der Kausalitit untersteht, kann ihm nicht-transzendentale Freiheit
tiberhaupt «im Grunde nichts besser als die Freiheit eines Braten-
wenders sein, der auch, wenn er einmal aufgezogen worden, von
selbst seine Bewegungen verrichtet» (V, 97).

v

Kant verweist fir diese Folgerung der praktischen Philosophie auf
die in der Kritik der reinen Vernunft verrichtete « Absonderung der
Zeit» (V, 103), deren «groBe Wichtigkeit» hier an der Bestimmung
des Wesens der Freiheit abzulesen sei. DaB3 es eine Freiheit gibt, die
weder bloB heteronome Wahl noch rein autonome Bestimmung ist,
muBte Kant verborgen bleiben. Weil die Kritik fiir die praktische
Vernunft «die Prinzipien ihrer Moglichkeit, ihres Umfanges und
Grenzen» (V, 8) allein in der Subjektivitit des Vorstellens sucht,
verfehlt sie notwendig jenes Geschehen, in dem der Wille wirklich
aus sich selbst will. Sie vermag den Akt der Selbstbestimmung des
Willens, d. h. die freie Entscheidung nicht zu fassen und sieht an

127



jenem Ubergang aus der Unbestimmtheit zur Bestimmtheit vorbei,
den eine Setzung des Willens erst vollbringt und in dem der Wille
urspriinglich praktisch ist. Von dem die transzendentale Frage der
Kritik leitenden Gedanken der Autonomie her ist es ausgeschlossen,
daB der Wille anfinglich nur erst in der Mdglichkeit zu sich selbst
steht und aus der Freiheit dieser Maglichkeit die Wirklichkeit der
Freiheit zu vollbringen hat. Denn in solcher Méglichkeit miiBte der
Wille sich zu sich selbst und zu dem verhalten, von dem her er in ihr
ist, und so wiirden « die Handlungen des Menschen in demjenigen ihren
bestimmenden Grund (haben), was gidnzlich auBer ihrer Gewalt ist»
(V, 100). Die Vernunft aber, die sich als Subjektivitit des Vorstellens
selbst zu begriinden sucht, kann es nicht zulassen, daf3 der Mensch in
seiner Freiheit sich zu etwas verhilt, das nicht er selbst ist, das viel-
mehr auBer ihm ist und vielleicht frither als er. Wenn der Wille noch
«tiber sich selbst hinausgeht», kommt fiir sie «jederzeit Heteronomie
heraus» (IV, 441), d. h. das unwiirdige Verhaltnis bloBer Horigkeit,
und dann ist «die Freiheit nicht zu retten» (V, 99). Denn der
Mensch wiirde sich so nicht mehr allein aus sich selbst das Gesetz
geben, sondern bestimmt schon von dem her, zu dem er sich verhalt®.

Wird die Freiheit derart als Autonomie verstanden, ist die Faktizi-
tit des Willens also immer schon durch die Vernunft a priori ent-
schirft. Damit fillt in Kants praktischer Philosophie am Ende aber
gerade aus, was als das eigentlich Praktische gegen die Reflexion der
Kritik der reinen Vernunft steht. Nach Kant ist der Wille frei nicht
zum Vollzug einer Entscheidung und in ihr, sondern durch die
Erkenntnis des Gesetzes. Auch die praktische Vernunft ist ihrem
Wesen nach Erkenntnis und sie bestimmt als erkennende und nicht
etwa als handelnde das Verhalten des Menschen. Der Wille ist ein
«Vermoégen, nur dasjenige zu wihlen, was die Vernunft unabhingig
von der Neigung als praktisch notwendig, d.i. als gut erkennt»
(IV, 412), und der «Grund der Verbindlichkeit» des menschlichen
Tuns liegt deshalb nicht in einem eigenen Akt des Willens, sondern
«a priori lediglich in Begriffen der reinen Vernunft» (IV, 389). Weil
auch die zweite Kritik ganz nach der Methode der ersten und aus
deren Frage nach Notwendigkeit und Allgemeinheit entfaltet wird,

® Zum entsprechenden Verstindnis der Lehre von der Achtung fiir das
Gesetz vgl. ULricn HomMmes « Vom Sinn moralanthropologischer Fragestellung in
der Gegenwart» (Die Frage nach dem Menschen, Freiburg 1966, S. 173f.).

128



kéonnen von Kant immer nur « Grundsitze» entdeckt werden, «die
die Vernunft diktiert» (IV, 426), nicht jedoch Entscheidungen, die
der Wille setzt.

VI

Kant schien mit der Entdeckung dieser Grundsitze der lang ge-
suchte «Schritt zur Metaphysik» gelungen, denn nun war «zu einer
systematischen theoretischen sowohl als praktischen Philosophie als
Wissenschaft sicherer Grund gelegt» (V, 12). Doch hatte die trans-
zendentale Frage der Kritik den Willen so sehr dem Vorstellen unter-
geordnet, daB ihr als «praktisch» nur noch das gelten konnte, wo-
durch die Vernunft aus sich selbst zur Willensbestimmung zureicht.
In gewissem Sinn unterlduft die zweite Kritik eben so die von der
ersten mit der Begrenzung des theoretischen Wissens ausgesparte
Moglichkeit. Die radikale Wendung des Denkens in die Subjektivitit
des Vorstellens 148t nur eine solche Theorie des Praktischen zu, die
auch das Praktische noch a priori feststellt und damit im Grunde
verfehlt.

‘Das Wort vom «Primat der praktischen Vernunft» steht dem nicht
entgegen. Es handelt sich bei dieser Aussage fiir Kant selbst zunéchst
nur darum, daB «die reine praktische Vernunft» als «der erste Be-
stimmungsgrund der Verbindung» (V, 119) mit der theoretischen
angesehen werden muB, weil sie um jenes Gesetz der Freiheit weil,
das die theoretische weder zu erkennen noch zu bestreiten vermag.
Die Feststellung dieses Primats entscheidet streng genommen nicht in
einem Widerstreit zwischen dem Theoretischen und dem Praktischen,
denn es ist «doch immer nur eine und dieselbe Vernunft, die, es sei in
theoretischer oder praktischer Absicht, nach Prinzipien a priori
urteilt» (V, 121); diese Feststellung verdeutlicht nur den Zusammen-
hang des Systems der reinen theoretischen und praktischen Vernunft.
Deshalb ist das Wort vom Primat der praktischen Vernunft nicht als
Hinweis auf einen Vorrang oder gar auf die Selbstindigkeit des
handelnden Willens gegeniiber dem vorstellenden Erkennen zu ver-
stehen, es schlieBt vielmehr eben die «Kritik des Subjekts» (IV; 440),
die schon vom Ansatz ihrer Frage her das Handeln ginzlich dem
Erkennen untergeordnet hat. Damit der Mensch in seinem Vorstellen
sich als den Grund des Vorgestellten selbst zu begreifen vermochte,
waren zwar Erkennen und Handeln nach den Prinzipien a priori

129



auszumessen, aber das Ausmessen des Handelns konnte nur im Hin-
blick darauf geschehen, daB3 die Subjektivitit in der Autonomie des
Willens das Vorstellen im Ganzen begriindet. Allein dies, dal der
Wille nach seinem eigenen Gesetz gerade erst die Vernunft unbeding-
tes Vorstellen sein l4Bt, ist der Grund dafiir, da Kant den Begriff
der Freiheit «den Schlufistein von dem ganzen Gebiude» (V, 3)
eines Systems der reinen Vernunft nennt.

Von hier aus ist zu sehen, was es hei3t, wenn man das Ganze der
Kritik der reinen Vernunft «praktisch» nennt. Die «kritische Be-
leuchtung der Analytik der reinen praktischen Vernunft» merkt dazu
ausdriicklich an, daBl «praktische Vernunft es nicht mit Gegenstin-
den, sie zu erkennen, sondern mit ihrem eigenen Vermdégen, jene (der
Erkenntnis derselben gemaf) wirklich zu machen, d. i. es mit einem
Willen zu tun hat, welcher eine Kausalitit ist, sofern Vernunft den
Bestimmungsgrund derselben enthilt (V, 89). Ein Wille aber, der
zum Wirken nach Begriffen geworden ist, die das Seiende vorstellen
als Gegenstand, konnte die ihm gemiBe Fortsetzung nur in der moder-
nen Technik und Wissenschaft finden. Fiir Kant selbst war es die
Ausrichtung des Denkens auf das im vorhinein Sichere und Gewisse
und seine Beschrinkung auf das Erklidrbare und Berechenbare, die es
erlaubten, daB «dasjenige, was viele Jahrhunderte nicht leisten konn-
ten, noch vor Ablauf des gegenwirtigen erreicht werden moge:
nimlich, die menschliche Vernunft in dem, was ihre Wibegierde
jederzeit, bisher aber vergeblich, beschiftigt hat, zur vélligen Befrie-
digung zu bringen» (B 884). In diesem Sinn kann das Unternehmen
der Kantischen Kritik in der Tat also «praktisch» heien, denn die
methodisch durchgefiihrte Sicherung des Wissens eroffnet dem Stre-
ben nach Weltherrschaft neue Moglichkeiten; doch folgt solche Be-
zeichnung dann eben dem Zusammenhang, der weitere Einsicht in
das Wesen des Handelns verstellt. Weil die Kritik der reinen theo-
retischen und praktischen Vernunft von der Frage nach Notwendig-
keit und Allgemeinheit des Erkennens und Handelns her das eigent-
liche Selbst nur in der Subjektivitit des Vorstellens der Vernunft
a priori zu entdecken vermag, kann sie zwar Wissenschaft und Tech-
nik anstoBen und begriinden, nicht aber die Freiheit des Willens
begreifen; d. h. es entgeht ihr jene Vernunft, die nicht nur Sitze
bereitstellt nach denen verfahren werden kann, die vielmehr im
Handeln selbst liegt, die selbst wesentlich Handeln ist.

Deshalb sollte Kants praktische Philosophie genauer eine « Theorie

130



des Praktischen» heilen. Dabei wire hieran zugleich der Wandel
abzulesen, den der Begriff von «Theorie» und «Praxis» sowie die
Bestimmung ihres Verhiltnisses unter der Herrschaft des sichernden
und berechnenden Vorstellens erfahren!®. Denn die aristotelische
Unterscheidung des praktischen von dem theoretischen Wissen ging
gerade davon aus, daB es in den Dingen der Lebensfithrung kein
reines Verstehen geben kann dessen, was ist, weil es im Blick auf die
Freiheit des Willens nicht auf eine theoretisch fabare Notwendigkeit
ankommt, sondern auf das Prinzip des Handelns, das im Handelnden
selbst liegt. Hierbei wurde freilich vorausgesetzt, daB3 die Theorie, die
das Notwendige sucht und um ihrer selbst willen betrieben wird,
hoheren Ranges ist als das auf die Verwirklichung des menschlichen
Seinkénnens bezogene Wissen von der Praxis. In der Neuzeit aber
verliert die Theorie mit der Wendung des Denkens auf das Vorstellen
die Auszeichnung, zuhochst reine Schau des Géttlichen zu sein, sie
beschrinkt sich auf das seiner selbst gewisse Erfassen der Gesetze von
Erfahrung und Erkenntnis und erfiillt sich in der Begriindung ihrer
Wissenschaft. Von hier aus lag es nahe, nun auch den Bereich der
Praxis in der Weise der Theorie und d. h. gemaB der Frage nach der
Notwendigkeit aufzuarbeiten und damit die Unterordnung des prak-
tischen Wissens unter das theoretische aufzuheben. Dies konnte jedoch
nur gelingen, indem von der praktischen Philosophie alles das aus-
geschieden wurde, was sich nicht theoretisch fassen 148t, d. h. da-
durch, daB diese sich nach der transzendentalen Frage der Kritik der
reinen Vernunft als jene Theorie des Praktischen entfaltete, die von
dem abgesehen hat, was das urspriinglich Praktische ist. Genau damit
verlor sie aber das Verhiltnis zu der Praxis, auf die es im Bereich des
gesellschaftlich-politischen Lebens ankommt, die selbst das Prinzip
der Verinderung der Wirklichkeit ist und als solches ihre Wahrheit
in der konkreten Situation menschlichen Handelns hat.

10 Vgl. hierzu ULricH HoMmMmEs «Sicherheit als Maf der Freiheit? Descartes
Idee der mathesis universalis und die praktische Philosophie der Neuzeit»
(Gegenwart und Tradition, Freiburg 1969, S. 105fT.).

131



VII

Kant sah also zwar die Notwendigkeit einer eigenen praktischen
Philosophie und er machte Platz dafiir durch die entschiedene Be-
grenzung der theoretischen; doch vergibt er die Moglichkeit ihrer
addquaten Entfaltung, indem er den Schritt zur praktischen Philo-
sophie methodisch an jene fiir die Kritik der reinen theoretischen
Vernunft grundlegende Beschrinkung bindet auf das im vorhinein
vom Subjekt her Sichere und Gewisse. Eben diese Bindung macht es
unméglich, zu erreichen, was die Wendung auf die praktische Philo-
sophie bewegt, sie schlieBt es aus, daB3 die Probleme der menschlichen
Lebensfithrung in ihrer eigenen Verniinftigkeit zur Sprache kommen.
Die Kritik der praktischen Vernunft 16st die theoretischen festge-
stellten Antinomien nicht auf, sondern bestétigt sie.

DaB sich z. B. ein so zentrales Problem praktischer Philosophie
heute wie die Geschichte so schwer von solcher Theorie des Prak-
tischen einholen 14Bt, hat hierin seinen Grund. Zwar ist Geschichte
bei Kant selbst gerade ein Begriff der praktischen Vernunft!!; aber
sie entzieht sich nach dem Ansatz der Kritik insgesamt nicht nur der
Moglichkeit, als Wirklichkeit ein bestimmter Gegenstand der Er-
kenntnis zu sein, sie kann sich vielmehr iiberhaupt nicht zeigen als
jener Zusammenhang, in den auch der die Geschichte Verstehende
selbst schon gehort. Der ProzeB der Reflexion reiner Vernunft hat
sich vielmehr so sehr verabsolutiert, daB er den urspriinglich inten-
dierten Bezug auf die Praxis iiberholt. Auch die Geschichte ist nun
nichts anderes mehr als eine Voraussetzung dafiir, Freiheit zu denken.
Die unmittelbare Verflochtenheit menschlichen Daseins in den Ge-
schichtsprozeB bleibt verstellt, denn die Subjektivitit der reinen Ver-
nunft erlaubt es nicht, Objektivitit der Geschichte zu verstehen im
Sinn einer Wirklichkeit, die dem Menschen entgegentritt und doch
zugleich durch sein eigenes Handeln vermittelt wird.

Deshalb erscheint auch Kants Idee der weltbiirgerlichen Gesell-
schaft als Ende der Geschichte im ewigen Frieden nur das Gegenstiick
einfach zu seiner Theorie des Praktischen. Die ganze Schwierigkeit,
solche Idee als Bestimmung des Handelns selbst auszuweisen, wird
fiir Kant nicht eigentlich zum Problem, weil es fiir ihn einzig darum

11 Vgl. hierzu Curistoprs WiLp «Die Funktion des Geschichtsbegriffs im politi=
schen Denken Kants» (Philosophisches Jahrbuch 77/1970, S. 2601E.).

132



ging, gegen «unreine» Deutungen der Moralitit die Autonomie des
Willens herauszustellen. In diesem Bemiihen geht es denn auch iiber
den einfachen Tatbestand hinweg, daBB der Mensch vielleicht nicht
nur aus subjektiven Griinden nicht kann, wie er soll, sondern auch
aus objektiven, und dafB es deshalb nicht geniigt, den Zusammenhang
von Gliickseligkeit und Tugend, den Kant fiir sinnvolles Handeln so
gut wie fir den Fortschritt in der Geschichte voraussetzt, durch Gott
als Postulat sich garantieren zu lassen. Eine kritische Funktion zur
Unterscheidung im Bestehenden selbst vermag solcher Begriff der
Geschichte jedenfalls trotz des fiir ihn konstitutiven Bezugs auf die
Verwirklichung der Freiheit so nicht zu entwickeln.

Heinrich Heine hat in seiner Arbeit « Zur Geschichte der Religion
und Philosophie in Deutschland » bereits 1834 sehr deutlich auf diesen
Zusammenhang hingewiesen. « Kant», so heiBt es dort, «beginnt eine
geistige Revolution, . . . die mit der materiellen Revolution in Frank-
reich die sonderbarsten Analogien bietet . .. Auf beiden Seiten des
Rheins sehen wir den selben Bruch mit der Vergangenheit; der
Tradition wird alle Ehrfurcht aufgekiindigt; wie hier in Frankreich
jedes Recht, so muB3 dort in Deutschland jeder Gedanke sich justi-
fizieren, und wie hier das Konigtum, der SchluBstein der alten sozialen
Ordnung, so stiirzt dort der Deismus, der SchluBstein des geistigen
alten Regimes»!2, Von dieser Intention einer Befreiung des Menschen
aus der zum Herrschaftsinstrument gewordenen metaphysischen Tra-
dition weicht Kant nach Heine aber mit der Entfaltung der Postulate
der praktischen Vernunft noch einmal zuriick; der Bruch mit dem
Bestehenden, den die Kritik der reinen Vernunft darstellt und in dem
sich so etwas wie eine Wahlverwandschaft zwischen franzésischer
Revolution und deutscher Philosophie zu zeigen schien, wird iiber-
deckt. Nach der « Tragédie der Metaphysik» in der Kritik der reinen
Vernunft, komme hier die Farce: «Immanuel Kant hat bis hier den
unerbittlichen Philosophen traciert, er hat den Himmel gestiirmt, er
hat die ganze Besatzung iiber die Klinge springen lassen, der Oberherr
der Welt schwimmt unbewiesen in seinem Blut, ... und der alte
Lampe steht dabei, und Angstschwei und Trianen rinnen ihm vom
Gesicht. Da erbarmt sich Immanuel Kant und zeigt, daBl er nicht
bloB ein groBer Philosoph, sondern auch ein guter Mensch ist und er
spricht . . .: Der alte Lampe muB3 einen Gott haben sonst kann der

12 Werke (hrsg. v. E. ELsTer 1887-1890) IV, 245.

133



arme Mensch nicht gliicklich sein. Meinetwegen, so mag die prak-
tische Vernunft die Existenz Gottes verbiirgen»!3,

VIII

Es ist gut, an dieser Stelle sich nochmals klar zu machen, daB die
Wendung in die Aprioritat des Subjekts fiir Kant wirklich ein Moment
der Aufklarung war, d. h. ein Fortschritt im ProzeB der Freiheit des
Menschen. Kants kleine Schrift « Uber den Gemeinspruch: Das mag
in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis» (VIII,
27511.) beweist dies dadurch, daB3 die dort formulierte Wendung gegen
eine Lehre vom menschlichen Handeln, die sich aus der Praxis selbst
bestimmt, d. h. noch die Absage an die «Theorie aus Praxis» also
eine aufklirerische Funktion hat; es ist die Kritik an einem Denken,
das seine eigene Bedingtheit vergessen zu haben scheint, ist Zeichen
des Versuchs, den Begriff der Pflicht durch die Entfernung jeden kon-
kreten Inhalts von allen Nebenzwecken zu reinigen, von Neben-
zwecken, deren es in der Tat sehr viele gibt und allzuviele von der
Art, die partikularen Interessen dienen, Unterdriickung aufrecht-
erhalten und «eine Moral schmieden, wie es der Vorstellung des
Staatsmanns gerade sich zutraglich findet» (VIII, 370), um die be-
stehende Verfassung als unantastbar erscheinen zu lassen. In diesem
Sinn wendet sich Kant dagegen, daB3 — wie er sagt — von der Theorie
«zum Skandal der Philosophie nicht selten vorgeschiitzt (werde), daB
was in ihr richtig sein mag, doch fiir die Praxis ungiltig sei; und
zwar in einem vornehm wegwerfenden Ton voll AnmaBung, die Ver-
nunft selbst in dem, worin sie ihre héchste Ehre setzt, durch Erfahrung
reformieren zu wollen» (VIII, 277).

Wir wissen indes heute eben aus Erfahrung, da8 der Mensch Sub-
jekt der Geschichte nicht als jenes reine «Ich-denke» ist, das die Welt
als Objekt vorstellt und bestimmt; d. h. Aufklirung, die die Auto-
nomie des Menschen im SelbstbewuBtsein reiner Vernunft sucht, ist
insoweit selbst nochmals aufkliarungsbediirftig, als dies SelbstbewuBt-
sein offensichtlich Bedingungen unterliegt, die sich dem Zugriff des
Subjekts entziehen, als es Bedingungen unterworfen ist — wie etwa
den Gesetzen der politischen Okonomie — die es sich selbst entfrem-
den, ohne von ihm aufhebbar zu sein. Nach Kant gehért zur Auf-

13 a3.2.0. 1V, 251.

134



klirung das fundamentale Vertrauen, reale Verhiltnisse kénnten ge-
andert werden durch die Kraft einer Theorie, die die Prinzipien ver-
niinftigen Handelns entwirft, nach denen dann verfahren werden
kann; er begriff die Befreiung des Menschen aus selbstverschuldeter
Abhingigkeit als die Gewinnung der Subjektivitit reiner Vernunft.
«Selbstdenken» — so heiflt es 1786 in « Was heiB3t: sich im Denken
orientieren?» — «Selbstdenken heiBt den obersten Probierstein der
Wahrheit in sich selbst, das ist in seiner eigenen Vernunft suchen ; und
die Maxime, jederzeit selbst zu denken, ist die Aufkldrung ... Sich
seiner eigenen Vernunft bedienen will nichts weiter sagen, als bei
allem dem, was man annehmen soll, sich selbst zu fragen, ob man es
wohl tunlich finde, den Grund, warum man etwas annimmt, oder
auch die Regel, die aus dem, was man annimmt folgt, zum allgemei-
nen Grundsatze seines Vernunftgebrauches zu machen? Diese Probe
kann ein jeder mit sich selbst anstellen» (VIII, 146). Aber es gilt inzwi-
schen auch, daB die Entdeckung jenes allgemeinen Grundsatzes des
Vernunftgebrauchs und alle seine Probe offensichtlich nicht ohne
weitere Vermittlung schon zu verniinftiger Praxis zu fithren vermag.
Der Glaube, daB vermittels Theorie der Ubergang des Menschen aus
der heteronomen Verfassung zur Freiheit erfolge, hat in dem MaBe
seine Kraft eingebiiBt, als klar wurde, daBB das SelbstbewuBtsein der
Subjektivitit reiner Vernunft nicht dazu ausreicht, jener Bedingungen
michtig zu werden, denen es selbst unterliegt. Niemand wird be-
haupten wollen, daB8 die Menschheit seit Kant schon iiberzeugend
weit gekommen sei in Richtung der Herstellung jener vollkommenen
Ordnung der Vernunft, in der die Freiheit autonomer Subjekte einmal
Wirklichkeit sein soll. Statt dessen hat sich die Einsicht verbreitet, daf3
der Appell an Vernunft, an Miindigkeit und Freiheit des Einzelnen
folgenlos bleiben mufB3, wenn bestimmte Bedingungen des gesell-
schaftlich-politischen Lebens den Menschen daran hindern, ver-
niinftig, miindig und frei zu sein. Dem gemaB riickt gegen den Ansatz
in der Gegeniiberstellung von intelligiblem und empirischem Ich jetzt
in den Vordergrund, daB die tatsichliche Ausiibung der Vernunft
an gesellschaftlich-politischen Voraussetzungen hingt, fiir die eben
diese Vernunft als praktische selbst verantwortlich ist, d. h. daB Ver-
nunft nur praktisch ist, wenn sie aufhoért, reine Vernunft zu sein!4.

14 Vgl. hierzu UrLrica HomMmes «Erkenntnis und Entscheidung in der Philo-
sophie der Action» (Philosophisches Jahrbuch 77/1970, S. 991F.).

135



Kants zeitgenéssischer Kritiker Friedrich Gentz hat auf die Trost-
losigkeit einer Lehre hingewiesen, die mit «viel versprechenden hoff-
nungsvollen Grundprinzipien» das BewubBtsein der Freiheit weckt,
und die Menschen dann durch eine «unmittelbar damit verkniipfte
ziemlich niederschlagende Folgerung ... aus den Regionen unge-
bundener Freiheit plotzlich in das Gebiet eines unerbittlichen
Despotiums zu versetzen scheint»'®, d.h. den Biirger aus Rechts-
griinden notfalls auch einem System des Unrechts ausliefert. Kant
hat seinerseits dafiir an der abgewehrten Theorie aus Praxis « Maul-
wurfsaugen» moniert (VIII, 277). Doch sollte die genannte Trost-
losigkeit darauf aufmerksam machen, wie sehr auch die Philosophie,
die sich mit Theorie des Praktischen begniigt, zur Ausbildung von
Maulwurfsaugen neigt, wenn sie zwar im Verlangen nach Freiheit
anhebt, dort aber, wo es um Freiheit verwirklichendes Handeln geht,
aus der vorausgesetzten Allgemeinheit der Vernunft sich fiir unzu-
standig erklaren muB.

Will man deshalb heute angesichts eben der wirkungsgeschichtlich
in die Durchfithrung der praktischen Philosophie als Kritik des Sub-
jekts gehérenden Dialektik der Aufklirung den Gedanken der Frei-
heit aufnehmen, so ist eine andere Ausfithrung nétig. D. h. will man
gegenwirtig praktische Philosophie treiben und sich mit ihrer Frage
nach den Zielen menschlichen Handelns sowie den Mitteln und
Wegen ihrer Verwirklichung an Kant wenden, der durch die Ein-
grenzung exakten Wissens den Raum eben solcher Frage selbst er-
offnet hat, dann mufl man der Gefahr begegnen, daB8 der Gedanke
der Freiheit durch eine verkiirzte Entfaltung um eben das gebracht
wird, weswegen er zu denken ist. Dieser Gedanke 148t sich jetzt mit
dem Hinweis nur auf den ewigen Frieden nicht mehr deutlich genug
artikulieren, er bedarf einer Konkretisierung, die ihm allein der Bezug
auf bestehendes Unrecht und verbreitete Unterdriickung gewéhrt.
Die Fortbildung, deren Kants Theorie des Praktischen heute bedarf,
ist der Schritt zu einer praktischen Philosophie, die diesen Gedanken
der Freiheit durch kritische Analyse der bestehenden Verhiltnisse
selbst auslegt, d. h. in der Destruktion gegenwirtiger Unfreiheit. Denn

15 « Nachtrag zu dem Riésonnement des Herrn Professor Kant iiber das
Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis» (1793) — zit. hier nach «KAnT-
GenTz-REHBERG: Uber Theorie und Praxis», hrsg. v. D. HEnricH, Frankfurt
1967, S. 105-107.

136



wenn fiir die Philosophie gesellschaftlich-politische Wirklichkeit sich
dadurch bestimmt, daB sie bestindig mit sich selbst im ProzeB ist,
und in diesem ProzeB unter dem Anspruch der Verwirklichung allge-
meiner, d. h. die Freiheit betreffender Zwecke, dann sind solche
Zwecke giiltig und verbindlich nur, soweit die Mittel und Wege ihrer
Realisierung aufgewiesen werden, und das bedeutet gemi3 dem Aus-
gang von dem, was jetzt zu dndern ist.

Was Kant in der Konsequenz der Kritik der praktischen Vernunft
spater formuliert hat als den Begriff eines « ethisch gemeinen Wesens»,
das auf das Ideal eines Ganzen aller Menschen bezogen sei und das
«Volk Gottes ... unter Tugendgesetzen» (VI, 99) meine, dies 148t
sich heute nicht mehr durch die Annahme einer «Naturabsicht»
(VIII, 18) begriinden, eben jene Anlagen zu entwickeln, die den Ge-
brauch der Vernunft suchen. DaB3 das Ziel der Geschichte, das Reich
der Zwecke, oder, wie wir heute lieber sagen, das Reich der Freiheit,
eine Idee ist, hat Kant noch davon dispensiert, angeben zu miissen,
welche Stadien bis dahin zu durchlaufen sind. «Ich bin mir so sehr
meines Unvermégens, hierin einen neuen und gliicklichen Versuch
zu machen, bewuBt», — so heil3t es in der Schrift zum ewigen Frieden
— «daB ich ... lieber raten mochte, die Sachen so zu belassen, wie
sie zuletzt standen und beinahe ein Menschenalter hindurch sich als
ertraglich gut in ihren Folgen bewiesen haben» (VIII, 343).

Weil wir indessen nicht mehr darauf bauen kénnen, dafB sich solch
hehres Allgemeines schon als wirklich erwiesen werde, und fiir den
Gang der Geschichte also nicht mehr einfach auf «die Vollziehung
eines verborgenen Planes» (VIIIL, 27) zu setzen ist, ist heute dieser
Ausweg verstellt. Wenn auch wir nicht angeben kénnen, wie der Weg
zum letzten Ende aussieht, und mehr denn je auf geschichtsphilo-
sophische Prognosen zu verzichten bereit sind, so miissen wir — be-
stehender Unfreiheit gemiB — den Gedanken des Reichs der Freiheit
eben als bestimmte Negation formulieren, d. h. auf die groBere Frei-
heit mit jenen kleinen Schritten zugehen, die das, was iiberholt ist,
iiberwinden, die das Wissen um das Falsche verbreiten, damit sich
das Rechte klire. In diesem Sinne ist Kants Theorie des Praktischen
um ihrer urspriinglich befreienden Intention willen fortzubilden.

10 Studia Philosophica XXXII 137



IX

Folgt man freilich solcher Fortbildung auf eine kritische Theorie,
die von der Notwendigkeit geschichtlicher Vermittlung ausgeht, dann
wird es méglich, aus Kants Theorie des Praktischen auch ein ent-
scheidendes Kriterium verniinftiger Praxis gegen jene Form kritischer
Theorie zur Geltung zu bringen, die gegenwiirtig vorherischt, und
die sich dadurch auszeichnet, daB sie sich auf einen angeblich durch-
schauten und damit beherrschbar gewordenen Gang der Geschichte
beruft, das Reich der Freiheit als ein realisierbares Ziel gesellschaft-
lich-politischer Praxis heute nimmt und deshalb zum Umsturz aller
bestehenden Verhiltnisse aufruft. Denn indem Kant das Endziel der
Geschichte als eine Idee in praktischer Absicht bestimmt, bleibt nicht
nur offen, welche Schritte bis zu seiner Verwirklichung noch zu tun
sind ; es ist vielmehr zugleich damit ausgeschlossen, daB irgendwer zu
Recht beanspruchen konnte, dies weltgeschichtliche Ziel der Mensch-
heit so zu kennen, daB es handelnd zu vollbringen wire. Kant hat
mit dieser Bestimmung des Reichs der Freiheit die Offenheit des
Prozesses der Entwicklung angesprochen; nach dieser kann es kein
gesellschaftlich-politisch identifizierbares Subjekt der Geschichte ge-
ben, das den Prozel3 im Ganzen steuert und beherrscht und sein Ende
herbeifiihrt. Eben diese Offenheit, die Kant Freiheit zu verbiirgern
schien, erweist sich in dem Ma@e als Grenze jeder Selbsterméchtigung
zum Subiekt der Geschichte gegeniiber, in dem es gelingt, sie in eine
Praxis umzusetzen, die den Fortschritt auf Freiheit deutlich macht
durch Aufhebung bestehender Unfreiheit. So sehr es darum angesichts
der Aporien der gegenwirtigen Welt auf die genannte Fortbildung
ankommt, so wenig bedeutet dies dem Reich der Freiheit seinen
Charakter als Idee zu nehmen und es fiir ein unmittelbar Bevor-
stehendes anzusehen. Vielmehr ist eben damit gegen jene die Wen-
dung auf revolutionire Praxis treibende Versuchung, das Reich der
Freiheit mittels Sprungs erreichen zu wollen, von Kant her festzu-
halten, daB3 dies Reich der Freiheit iiberhaupt nur als Idee praktische
Realitit besitzt. So notwendig und unabdingbar gegeniiber Kants
Vertrauen auf eine « Anlage der Natur» die inhaltliche Bestimmung
gesellschaftlich-politischen Fortschritts ist, so unberechtigt und unbe-
griindet ist die verbreitete Berufung auf ein solches Ziel, das revolu-
tiondre Praxis zu seiner Verwirklichung verlangt. Wo immer ein
Individuum oder ein Kollektiv seine Identitit als gesellschaftlich-

138



politisches Subjekt exklusiv gerade durch die Berufung auf seine welt-
geschichtliche Rolle definiert'®, wo es sein Wollen und Tun mit der
dem Menschen grundsitzlich moglichen totalen Versohnung des
Menschen mit sich selbst begriindet, wird man sich dessen kaum
nachdriicklich genug erinnern kénnen.

DaB3 das Reich der Freiheit nur als Idee praktische Realitit be-
sitzt, bedeutet danach in bezug auf den Fortschritt in der Geschichte
keinen Mangel an Kraft, wo es sich selbst in der konkreten Analyse
gesellschaftlicher Wirklichkeit als das bewdhrt, worauf hin die in die-
ser Wirklichkeit liegenden Moglichkeiten verweisen. Es fithrt aber zu
Dogmatismus, Intoleranz und Terror, wo solch Woraufhin ohne
giltige geschichtliche Vermittlung als bloBes Gegenbild zum Beste-
henden an dieses herangetragen und seine Ubersetzung unmittelbar
in Praxis verlangt wird. Setzt man auf den ewigen Frieden als auf das,
was menschliches Handeln selbst vollbringt, verkehrt sich die Inten-
tion, die seine Idee bestimmt unweigerlich in ihr Gegenteil — bis hin
zum monstrésen Versuch der gewaltsamen Durchsetzung. Was dann
neben bloBer Resignation die einzig mogliche Konsequenz der zur
negativen Dialektik fortgeschrittenen kritischen Theorie ist, zeigt
Herbert Marcuse’s Beschworung von «Friede als Utopie»: «Friede
als Lebensform setzt voraus eine radikale Verdnderung des Systems
der Bediirfnisse, das zu einem entscheidenden Faktor der Stabilisie-
rung, Kohision und Reproduktion der aggressiven Gesellschaft ge-
worden ist. Das heit nun in der Tat eine radikale Verinderung der
menschlichen Natur, ... Verdnderung der Triebstruktur des Men-
schen, seiner Sensibilitdt, seiner Sinnlichkeit; Veranderung der
Grundweise, in der der Mensch sich selbst und seine Umwelt erlebt,
wie er sich und die Anderen und die Dinge sieht, hort, fiihlt, riecht.
Eine solche Grunderfahrung, die das am tiefsten revolutionire Sub-
jekt der Geschichte konstituieren wiirde, kann nur im Bruch mit den
bestehenden Institutionen in ihrer Ganzheit gewonnen werden:
Bruch nicht nur mit Politik, nicht nur mit Okonomie, sondern mit
der Totalitit der traditionellen Kultur»'?.

Dem gegeniiber hat wohl nur die Theorie ein zureichendes Ver-
hiltnis zu wirklich verindernder Praxis, deren Kraft — um nochmals

16 Vgl. hierzu HERMANN LUBBE «Geschichisphilosophie und politische Praxis»
(Hegel und die Folgen, Freiburg 1970, S. 115ff.).
17 « Friede als Ultopie» Neues Forum 179-180/1968, S. 706.

139



ein Wort Walter Benjamin’s aufzunehmen — sich nicht am Ideal der
einst befreiten Enkel bemif3t, sondern aus dem Wissen um die Unfrei-
heit der Vorfahren ersteht!'®, und die also davon ausgeht, da der
Fortschritt der Gesellschaft um seines eigenen Begriffs willen in sich
bewahren muBl, was vom Vergangenen her Freiheit verbiirgt. Allen
Entwiirfen einer heilen Welt gegeniiber, dem gegeniiber, was einzig
mittels revolutiondrer Umwiélzung auf einen Schlag verwirklichbar
scheint, gilt von hier aus, dal eine VerheiBung der Freiheit dann
nicht zieht, wenn sie nur auf einem diesem Ziel selbst widersprechen-
den Weg zu erreichen ist. Angesichts der Erfahrung mit Diktaturen
aller Art spricht nichts dafiir, im Vertrauen auf die Wirkung jenes
Sprungs jetzt das Gegenteil dessen zu bereiten, was man anstrebt, d. h.
schon verwirklichte Freiheit aufzugeben und auf Zwang und Gewalt
zu setzen in der Hoffnung, das werde sich irgendwann zur Befreiung
kehren.

Es diirfte wenig Denkstiicke geben, an denen so wie an Kants
Theorie des Praktischen sich Griinde jener Entwicklung klarmachen
lassen, die in unseren Tagen mit der Zuspitzung kritischer Theorie
gesellschaftlicher Wirklichkeit in der Alternative von Resignation und
Gewalt ihren Hohepunkt erreicht, und Griinde einer Warnung vor
eben dieser Zuspitzung angesichts ihrer fiir die Freiheit ruinésen
Folgen.

18 « Zur Kritik der Gewalt» Frankfurt 1965, S. 88.

140



	Auf der Suche nach dem Subjekt der Geschichte : zu Kants Kritik der praktischen Vernunft

