
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung bei Platon und
bei Jean-Jacques Rousseau

Autor: Hager, F.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung
bei Piaton und bei Jean-Jacques Rousseau

von F. P. Hager

Wenn wir im folgenden an zwei historisch höchst bedeutsamen
Beispielen untersuchen wollen, inwiefern eine philosophisch konzipierte
Erziehungslehre im Rahmen einer großen Philosophie eine

überragende und zentrale Rolle gespielt hat (nämlich bei Piaton) und
inwiefern bei einem für seine Erziehungslehre berühmten Denker

philosophisch weltanschauliche Voraussetzungen wesentliche Grundzüge

seiner Erziehungslehre bestimmen (nämlich bei Rousseau), so

dürfen wir zuvor ganz kurz angeben, wie wir selber den Begriff der

Philosophie und den Begriff der Erziehung konzipieren, in dessen

allgemeinem Rahmen wir über die Beziehungen zwischen Philosophie
und Erziehung bei Piaton und bei Jean-Jacques Rousseau sprechen
wollen.

Philosophie ist in unserem Verständnis gerade auch im Hinblick auf
ihren Forschungsgegenstand die Wissenschaft von den Prinzipien der
Wirklichkeit im Ganzen oder von den universalen Sinnzusammenhängen

in der Wirklichkeit als einem Ganzen. Daraus ergibt sich

weiter, daß die Philosophie zur Hauptsache das Wesen und die

Zusammenhänge zwischen den drei Grundrealitäten Gott, Mensch
und Welt zu erforschen bestrebt ist, und zwar im Unterschied zu
aller einzelwissenschaftlichen Bestrebung ihren allgemeinsten Wesenszügen,

ihren Prinzipien und ihren universalen Zusammenhängen
nach. Die hauptsächlichsten Disziplinen der Philosophie sind von
dieser Definition her die Ontologie als allgemeine Seinslehre, die

Metaphysik als Frage nach der Existenz und dem Wesen von sinnlich
nicht mehr wahrnehmbarer, ja sogar übermenschlicher Wirklichkeit
sowie philosophische Theologie, philosophische Anthropologie und
philosophische Kosmologie oder Naturlehre. Die philosophische
Anthropologie oder philosophische Lehre vom Menschen läßt sich
weiter einteilen in die philosophische Wissenschaft von den Prinzipien
des menschlichen Seins, Erkennens und Sollens, wobei die Frage nach

92



den Prinzipien des menschlichen Erkennens vor allem von Logik und
Erkenntnislehre, die Frage nach den Prinzipien des menschlichen
Sollens vor allem von Ethik und Staatsphilosophie gestellt und
beantwortet wird.

Zum Sondercharakter der Philosophie als Wissenschaft vom
allgemeinen Wesen und den universalen Sinnzusammenhängen der ganzen
Wirklichkeit gehört es auch, daß sie als Wissenschaft sich nur gerade

allgemeiner Begriffe und des reinen, sogenannt abstrakten Denkens
als Denk- und Ausdrucksmittel bedient. Da der Mensch, je
allgemeineren Zusammenhängen der Wirklichkeit im Ganzen er sich

zuwendet, desto mehr von ihnen in seinem ganzen Leben betroffen

wird, da gerade die denkerische Beschäftigung mit den universalen

Sinnzusammenhängen der Wirklichkeit im Ganzen, wie sie die
Philosophie verwirklicht, dem Menschen ein sinnvolles und bewußtes

Leben im Ganzen und aus dem Ganzen heraus zu führen ermöglicht,
so ist die Philosophie, so sehr sie in ihren besten Ausprägungen immer
wissenschaftlichen Charakter hat, doch eine bestimmte Lebensform
und eine das Leben selbst vielleicht unmittelbarer als andere
Wissenschaften gestaltende Lebensmacht, nämlich diejenige der
grundsätzlichen intellektuellen und reflektierten Zuwendung zur
Wirklichkeit im Ganzen.

Erziehung ist nun weiter unserer Auffassung nach letztlich Gestaltung

des Menschen durch sich selbst unter der Führung des Intellekts
und seiner Erkenntnisse. Erziehung ist die bewußte und sinnvolle

prinzipielle Führung und Formung des menschlichen Lebens durch
den Menschen selbst nach bestimmten allgemeinen Prinzipien und
Ideen. Die Erziehung von Kindern und Jugendlichen ist in diesem

allgemeinen Rahmen nur ein Sonderfall, allerdings ein besonders

bedeutungsvoller, wenn man von der Voraussetzung ausgeht, daß

Jugendliche und besonders Kinder noch in höherem Maße der Hilfe
und Anleitung anderer Menschen bedürfen, um ihr Leben bewußt
und sinnvoll nach bestimmten Prinzipien und Ideen führen und
gestalten zu lernen. Erziehung ist ferner in ihrer eigentlichen
grundsätzlichen Bedeutung für den Menschen noch deutlich zu
unterscheiden von der bloßen möglichst effektiven Vermittlung von
einzelnen Kenntnissen und Fertigkeiten an den Menschen und vom
Bestreben überhaupt, ihn bloß zu einem tüchtigen Angehörigen eines

Berufs oder zum funktionstüchtigen Glied einer bestehenden Gesellschaft

zu machen. Gerade in einer Zeit rapiden gesellschaftlichen

93



Wandels sowie des Verschwindens alter und des Entstehens neuer
Berufe muß sich der Blick des Menschen in radikaler und prinzipieller
Weise zu den Wurzeln des Menschseins und der diesem angemessenen
Erziehung wenden. Einzelne Kenntnisse und Fertigkeiten sind immer

nur Instrumente zur Daseinserhaltung und zur sinnvollen Gestaltung
des Lebens ; das, worauf es in allem Wechsel und Wandel des menschlichen

Lebens und besonders seiner äußeren Formen immer
ankommt, ist und bleibt die das wahrhaft menschliche Leben
konstituierende prinzipielle, bewußte und sinnvolle Formung und Führung
des menschlichen Lebens durch den Intellekt nach allgemeinen
Prinzipien und Ideen. Aber gerade auch hier zeigt sich nun erstmals der

notwendige Zusammenhang zwischen Philosophie und Erziehung.
Beide sind unausweichliche Aufgaben sinnvollen und wahrhaft
menschlichen Lebens; die Philosophie gibt mit der philosophischen
Anthropologie als der Lehre von dem allgemeinen Wesen und der

Bestimmung des Menschen sowie mit der Ethik als der Wissenschaft

von den Prinzipien des menschlichen Sollens bereits den Ausblick frei
auf die Ideen, nach denen eine tätige Formung und Führung des

menschlichen Lebens durch die Erziehung möglich ist, und die

Erziehung umgekehrt kann sich in der genannten Definition sinnvoll
nicht verwirklichen ohne den prinzipiellen und allgemeinen Überblick

über die Wirklichkeit im Ganzen, welchen die Philosophie ihr
zur Verfügung stellt.

Doch untersuchen wir nun zunächst an unseren beiden historischen

Beispielen, Piaton und Rousseau, wie im Einzelnen bei jedem dieser

Denker sich die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung
darstellen, inwiefern die Erziehung in der Philosophie und die
Philosophie für die Erziehung von Bedeutung ist.

Unser erstes Beispiel, Piaton, ist insofern für jede weitere Bestimmung

des Verhältnisses zwischen Philosophie und Erziehung
grundlegend, als bei Piaton erstmals der Begriff der Philosophie auf
philosophische Weise interpretiert worden ist und als sich bei Piaton auch

zum ersten Mal eine philosophisch konzipierte systematische
Erziehungslehre findet. Kurz gesagt: Piaton ist überhaupt der erste in
schriftlichen Dokumenten noch faßbare Denker des abendländischen
und besonders des griechischen Kulturbereiches, bei dem sich die
Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehungslehre auf prinzipielle

Weise studieren lassen.

Dem Begriff der Philosophie, welcher vor Piaton im griechischen

94



Sprachbereich Liebe zum Wissen und zur Erkenntnis im
unbestimmtesten und ausgebreitetsten Sinne des Wortes Sophia oder
Weisheit bedeutet hatte, hat Piaton einen neuen, prägnanten Sinn

gegeben. Er hat unter Philosophie zunächst eine ganz bestimmte
menschliche Lebensweise im Unterschied zu anderen menschlichen
Lebensarten verstanden, er hat als Philosophie zweitens eine ganz
bestimmte Methode des Denkens zur Erfassung der Wahrheit
interpretiert, und drittens hat er der philosophischen Forschung einen

ganz bestimmten Inhalt als zu erforschendes Ziel und Zentrum des

Seins gegeben, von dem her sich alle anderen Bereiche des menschlichen

und kosmischen Seins erklären lassen.

Philosophie bedeutet also bei Piaton nicht mehr wie im
vorphilosophischen Sprachgebrauch Trachten nach jeder beliebigen Art von
Erkenntnis, wissenschaftliche Neugier oder Wißbegierde. Sie bedeutet
auch nicht einfach Liebe zur Weisheit in dem Sinne, daß Weisheit,
Sophia, jede Art höherer künstlerischer Tüchtigkeit oder intellektueller

Bildung meint (O. Gigon).
Philosophie als Liebe zur Weisheit bedeutet bei Piaton vielmehr

die prinzipielle, das ganze Leben erfassende, erotische Zuwendung
des menschlichen Intellekts zur Wahrheit über das ganze Sein, zu
einem Wissen, wie es in vollkommener Weise nur einem Gott
zukommen kann, vom Menschen aber immer nur unvollkommen
erstrebt wird. Der erste Aspekt der Philosophie nach Piaton ist also

die liebende Zuwendung des ganzen Menschen zur Erkenntnis der
totalen und universalen Wahrheit. Philosophie ist wesenhaft die
dieser prinzipiellen und universalen Erkenntnis geweihte Lebensform
im Unterschied zu der prinzipiell auf Ehre und militärische Tüchtigkeit

sowie politischen Erfolg ausgerichteten Lebensweise oder der auf
Geldgewinn und unphilosophische Lust abzielenden Art des Lebens.

Mit dieser Auffassung von Philosophie als Lebensform nähert Piaton
die Philosophie wesentlich der Erziehung an, welche immer eine

praktische Gestaltung des sittlichen Lebens nach theoretischen
Prinzipien darstellt.

Um aber das theoretische Ziel der philosophischen Lebensform,
nämlich die Erkenntnis der Wahrheit des ganzen Seins, welche der
Praxis immer führend vorangeht, verwirklichen zu können, darf die
Seele nach Piaton nicht nur beim bloßen Streben und Trachten nach
der Erkenntnis des Seins im Allgemeinen stehenbleiben, sondern sie

muß auch durch eine bestimmte Methode des Denkens instandgesetzt

95



werden, sich im Bereich der allgemeinen Wahrheit des Seins mit
Sicherheit intellektuell zu bewegen, denn die Philosophie ist nach
Piaton nicht nur Streben und Trachten nach der Erkenntnis der
Wahrheit im Ganzen, sondern auch Inbesitznahme, Erwerb dieser

Erkenntnis. Die besondere Methode des Denkens nun, durch die die
Seele in den Besitz der universalen Wahrheit über das Sein gelangen
soll, ist die Dialektik. Sie ist, kurz und zusammenfassend gesagt, der
intellektuelle Weg zur Erkenntnis der allgemeinen, begrifflich erfaßbaren

Wahrheit über das Sein und alle Dinge im Ganzen. Sie befähigt
den erkennenden Philosophen dazu, die einzelnen Phänomene im
Bereich des sinnlich Wahrnehmbaren und des Seelischen auf die

allgemeinen Ideen zurückzuführen, unter denen sie befaßt sind, so

alle einzelnen Arten von Gerechtigkeit auf die eine Idee der
Gerechtigkeit an sich, alle einzelnen Grade der Schönheit oder der
Gleichheit auf die Ideen des Schönen, bzw. des Gleichen, und alle
einzelnen Menschen auf die Idee des Menschen. Die Dialektik
befähigt den Philosophen ferner dazu, alle spezielleren Ideen auf immer
allgemeinere Ideen zurückzuführen bis hinauf zur Idee des Guten,
und sie befähigt ihn schließlich dazu, von dieser obersten allgemeinsten

Idee überhaupt und von den obersten Gattungen herunter durch
Einteilung (Dihairesis) wieder zu den spezielleren Ideen und zu den

untersten Arten zu gelangen. Dieses dialektische Vermögen kommt
allein dem rein und wahrhaft Philosophierenden zu, es ist allein Sache

der echten und wahren Philosophie, und es ist, das sei vorausdeutend
hier schon bemerkt, auch das höchste Ziel jeder wahren Erziehung,
welche allein, wenn sie den Menschen zur höchsten Selbstvollendung in
der Dialektik führt, nach Piaton den Namen der Erziehung verdient.

Was ist aber nun nach Piaton der eigentliche Inhalt und
Forschungsgegenstand der Philosophie, der Inhalt jener Weisheit und
Erkenntnis, nach der die Philosophie trachtet und um die sie sich
methodisch bemüht? Piatons eigentliche Antwort auf die Frage nach
den universalen Sinnzusammenhängen in der Wirklichkeit als Ganzem,

wie sie für die Philosophie konstituierend und auch für Piatons

Philosophie bezeichnend ist, ist seine Ideenlehre, d. h. die Ansetzung
wahrhaft seiender, noch über den Bereich der sinnlich wahrnehmbaren

Körperwelt erhabener Ideen als einer metaphysischen Realität,
von der her alle Bereiche des kosmischen und menschlichen Seins

erklärbar sind. Piaton gelangt zur Ansetzung dieser wahrhaft seienden
Ideen von den Fragestellungen und der Problematik dreier ver-

96



schiedener philosophischer Disziplinen her, nämlich von der Ethik,
der Erkenntnislehre und der Naturphilosophie her.

Der philosophischen Ethik stellt sich, schon bei Sokrates, wie wir
vermuten dürfen, primär das Problem der grundsätzlichen theoretischen

Konstituierung der menschlichen Sittlichkeit. Da nach sokratisch

platonischer Voraussetzung niemand freiwillig Unrecht tut oder sich
unsittlich verhält, da also die begründete Erkenntnis des Guten die
unmittelbare Fähigkeit zum Tun des Guten zur Folge hat, mußte das

Wissen, welches nun das gute, weil zuhöchst sittliche Leben des

Menschen sei, von äußerster Bedeutung für die Glückseligkeit und Lebenspraxis

des Menschen werden. Der Inbegriff des guten Lebens als des

Wissens vom rechten Gebrauch aller Dinge, welches die Glückseligkeit
begründet, aber ist nun die Tugend, welche zugleich in den vier
Einzeltugenden der Weisheit, Gerechtigkeit, Besonnenheit und Tapferkeit

die beste sittliche SeinsVerfassung der Seele meint. In allen
platonischen Frühdialogen bis hin zum Hauptwerk der mittleren
Schaffenszeit, dem platonischen Werk über den «Staat», stellt darum die

Frage nach dem Wesen der Tugend im Ganzen und nach dem Wesen

der einzelnen Tugenden den Mittelpunkt der ethischen Fragestellung
Piatons dar. Aber Piaton bleibt nicht, wie dies Sokrates noch getan
zu haben scheint, bei der Frage nach dem allgemeinen Wesen der

allgemeinen Begriffe von Tugend überhaupt und einzelner Tugenden
in der menschlichen Seele stehen, er glaubt vielmehr sowohl für die

Tugend überhaupt, wie auch für alle einzelnen Tugenden noch an
einem überweltlichen Bereich in einem göttlichen Intellekt wahrhaft
seiende Ideen als objektive Urbilder und Vorbilder aller sittlichen
Begriffe und aller Sittlichkeit in den menschlichen Seelen annehmen

zu müssen. Damit die Menschen sich überhaupt gegenseitig über ihre
verschiedenen Begriffe von Tugenden verständigen und unterhalten
können, und damit sie auf Grund dieser Begriffe sich auch sittlich
richtig verhalten können, muß es wahrhaft seiende Urbilder und
Vorbilder der Tugenden und der Begriffe von Tugenden, eben Ideen,
geben, denen objektive Realität zukommt, und im Hinblick auf die
allein gemeinschaftliche Verständigung über das Wesen der Tugend
und sittliche Bewährung des Tugendwissens im menschlichen Leben
und in der Welt möglich ist.

Auf ähnliche Weise gestaltet sich nun die erkenntnistheoretische

Begründung der metaphysischen Ansetzung wahrhaft seiender Ideen. Ein
Erkennen der allgemeinen Wahrheit des Seins, d. h. der allgemeinen

97



Wahrheit über alle Dinge ist nach Piaton nur möglich in allgemeinen
Begriffen ; nur in ihnen und in ihrem notwendigen Zusammenhang in
Sätzen läßt sich auch begründetes und allgemeingültiges Wissen über
Seiendes gewinnen. Aber damit überhaupt eine zwischenmenschliche

Verständigung über diese Begriffe möglich ist, damit man überhaupt
auf Grund ihrer Erkenntnis die Lebenswirklichkeit bewältigen kann,
müssen von allen allgemeinen Begriffen schlechthin wahrhaft seiende

Urbilder und Vorbilder von transzendenter objektiver Realität
angenommen werden. Damit allgemeine Begriffe auch nur im menschlichen

Leben in dieser Welt Gültigkeit auch bezüglich der praktischen
Seite des Lebens haben können, muß nach Piaton besonders das

menschliche Leben in dieser Welt seinsmäßig von den Urbildern und
Vorbildern dieser allgemeinen Begriffe beherrscht sein. So kommen
wir zum naturphilosophischen Zugang Piatons zur Lehre von den ansich-
seienden Ideen. Das Sein und Verhalten eines sinnlich wahrnehmbaren

natürlichen Phänomens in dieser Welt ist wesentlich durch sein

Wesen und genauer: durch das allgemeine Wesen bestimmt, an dem
es Anteil hat, und nicht durch einzelne Bewegungen und Vorgänge,
die es erleidet und die sich an ihm vollziehen, sowie auch nicht durch
seine stoffliche Beschaffenheit im Einzelnen. Darum sind auch in der

Naturphilosophie nicht die von der vorsokratischen Spekulation über
die Ursachen des Werdens und Vergehens so oft als Hauptursachen
angesehenen Materialursachen sowie irgendwelche Bewegungsursachen

nach Piaton die primären Ursachen aller natürlichen
Vorgänge, sondern in erster Linie wiederum die wahrhaft seienden Ideen
als die Formal- und Wesensursachen aller Dinge.

Zweierlei Wesensmerkmale aller Ideen aber sind es nun nach

Piaton, welche ihre universale Gültigkeit und Vorbildlichkeit, ja sogar
ihr wahres Sein recht eigentlich begründen, nämlich ihre jeweilige
Einheit und Gutheit: Jede Idee ist gegenüber den unter sie befaßten

Einzelphänomenen durch urbildliche und vorbildliche Einheit und
Gutheit gekennzeichnet, und verursacht sie durch beides. Alle noch
wesenhaft voneinander verschiedenen Ideen bilden aber zusammen
keine absolute Einheit und keine absolut einfache Gutheit mehr, und
daher sind sie in ihrem Sein, in ihrer einheitlichen Vielheit, in ihrer
noch unvollkommenen Einheit und Gutheit noch vom vollkommen
Einen und Guten der absolut einfachen und guten Idee des Guten
abhängig, welche als höchstes Prinzip selbst über das wahre Sein der
andern Ideen noch erhaben ist.

98



Was für eine Bedeutung hat nun aber dieser ganze Begriff der

Philosophie bei Piaton, die Philosophie als Lebensform und
Denkmethode und der Forschungsgegenstand und weltanschauliche Inhalt
der Philosophie für seine Erziehungslehre? Piaton hat seine

Erziehungslehre bekanntlich auf klassische und systematisch gegliederte
Weise in seinem Staatswerk der mittleren Schaffensperiode, der

«Politeia», exponiert. Die große Zielsetzung der Erziehung der
Wächter des platonischen Idealstaates aber wird nur deutlich, wenn
man sich überlegt, welches der letzte Sinn der platonischen
Staatskonstruktion in der «Politeia» ist. Piatons Werk «Der Staat» geht
aus von dem großen Problem, daß oft die Ungerechten glücklich und
erfolgreich zu sein scheinen und die Gerechten unglücklich und in
verzweifelter Lage, während doch nach wahrhaft philosophischer
Erkenntnis nur der Gerechte wahrhaft glücklich sein kann, der Ungerechte

dagegen zutiefst elend ist. Angesichts dieses Grundproblems
ergibt sich für Piaton die große philosophisch ethische Aufgabe, zu
erforschen, unter welchen Bedingungen Gerechtigkeit in der menschlichen

Seele entsteht und besteht, woraus sich auch ergeben wird, was

Gerechtigkeit und Tugend überhaupt als innere Seinsverfassung der

Seele und nicht ihren äußeren Wirkungen und Umständen nach sind.
Da nun aber nach Piaton die Verhältnisse in der menschlichen Seele

den Verhältnissen im Staat analog sind und zudem zu klein sind, um
ein adäquates Studium des Entstehens der Gerechtigkeit in ihr zu

gestatten, muß die ganze Untersuchung über die Entstehung der

Gerechtigkeit und Tugend in der Seele zu einer Erforschung des

Entstehens von Gerechtigkeit und Tugend im großen Ganzen des

platonischen Idealstaates werden. Der platonische Idealstaat setzt sich

zusammen aus drei Ständen, die je eine verschiedene Funktion bei der
Erhaltung des Staates haben, nämlich aus Bauern und Handwerkern,
die für die wirtschaftliche Erhaltung des Staates verantwortlich sind,
den Kriegern, die die militärische Verteidigung des Staates nach
außen besorgen und den Philosophenherrschern, die den Staat politisch

regieren und lenken und denen auch das gesamte Erziehungsund

Bildungswesen obliegt. Die beiden letztgenannten oberen Stände
heißen Wächter, die Krieger Hilfswächter und die Philosophenherrscher

vollkommene Wächter des Staates. Den beiden oberen
Ständen des Staates allein wird eine wirkliche Erziehung und Bildung
zuteil. Wichtig aber für die Erziehungslehre ist nun, daß der
Dreiteilung des Staates in drei Stände analog in der menschlichen Seele

99



eine Dreiteilung in drei Seelenteile entspricht. Den Philosophenherrschern

entspricht der vernünftige Seelenteil des Menschen, den

Kriegern der kriegerisch muthafte Seelenteil und dem dritten Stand
der begierig triebhafte Seelenteil. Die Tugend des Staates wie der
menschlichen Seele läßt sich in die vier Kardinaltugenden der Weisheit,

Tapferkeit, Gerechtigkeit und Besonnenheit einteilen. Die Weisheit

ist die Tugend des obersten Standes und des vernünftigen Seelenteils,

die Tapferkeit die Tugend des zweiten Standes und des

muthaften Seelenteils, die Gerechtigkeit besteht darin, daß jeder der drei
Stände des Staates und Teile der Seele das Seine tut und die
Besonnenheit in der Übereinstimmung zwischen Herrschendem und
Beherrschtem in Staat und Seele darüber, wer zu herrschen habe, nämlich

die Philosophenherrscher, bzw. der vernünftige Seelenteil des

Menschen.
Die Tugend aber als die beste, sittlich vollkommenste Seinsverfassung

der Seele wie des Staatsganzen soll nun nach Piaton durch den

in der «Politeia», im Staatswerk Piatons, beschriebenen Erziehungsgang

erreicht werden, sie kann also eingeübt und in ihrem letzten,
wurzelhaften Grunde auch gelehrt werden, da sie wesentlich im
Wissen ihre Begründung hat. Das Ziel des ganzen Erziehungsganges,
welchen Piaton für die beiden oberen Stände des Staates und die
beiden oberen Seelenteile vorgesehen hat, ist letztlich die Erkenntnis
der Idee des Guten als des höchsten Prinzips von Allem und des

letzten metaphysischen Grundes auch jeder menschlichen und
staatlichen Sittlichkeit. Erziehung ist also nach Piaton die bewußt geübte
Führung und Zuwendung des Menschen zu höchster sittlicher und
intellektueller Vervollkommnung.

Auf welche Weise aber soll nun diese Erziehung zu höchster
sittlicher und intellektueller Vollkommenheit, die, soweit sie dem
Menschen möglich und erreichbar ist, auch seine wahre Glückseligkeit
begründet, grundsätzlich verwirklicht und durchgeführt werden,
unter welchem Prinzip muß sie stehen, wenn sie ihr Ziel erreichen
soll? Die Erziehung muß letztlich in der Art und Weise ihres Vollzugs
nichts Anderes zum Inhalt haben, als die Umwendung (TCEQiaycoyij)

der Seele und des Menschen vom Glauben an die sinnlich wahrnehmbare

Körperwelt und den psychisch erzeugten äußeren Schein als das

allein wahrhaft Wirkliche und Belangvolle zur Anerkennung und
Erkenntnis eines transzendenten, noch über alles sinnlich Wahrnehmbare

und Psychische erhabenen wahren und rein nur denkbaren Seins

100



der Ideen, welches von einer höchsten, noch über Sein und Wesenheit
der andern Ideen erhabenen Idee des Guten beherrscht wird. Die
sinnlich wahrnehmbare Körperwelt und der psychisch erzeugte
Schein im äußeren Handeln sind nur Abbilder, und sie für das allein
wahrhaft Wirkliche zu halten, bedeutet, die Kopie mit dem Original
zu verwechseln.

Warum aber ist es für die Tugend der Seele und des Staatsganzen

von so entscheidender Bedeutung, die metaphysische Wahrheit des

transzendenten, unsinnlichen und rein nur denkbaren wahren Seins

der Ideen zu erkennen und anzuerkennen, warum ist es wichtig zu
wissen, daß sie das wahre und eigentliche, unwandelbare und ewige
Sein sind, während die sinnlich wahrnehmbare Körperwelt und sogar
auch die seelische Wirklichkeit des Menschen nur Abbilder der Ideen
und nur ein Sein zweiten und dritten Ranges sind? Weil die wahrhaft
seienden Ideen, wie wir früher schon gezeigt haben, nach Piaton die
wahren Prinzipien, Ursachen und Vorbilder des ganzen menschlichen

Erkennens, Seins und Sollens sind sowie auch die Seinsursachen der

ganzen sinnlich wahrnehmbaren Welt des Werdens und weil es ohne
Erkenntnis der Ideen und zuhöchst der Idee des Guten unmöglich ist,
ein gerechtes und gutes Leben zu führen, sowie zu sittlicher und
intellektueller Vollkommenheit zu gelangen.

Auf dieses Ziel der Umwendung der Seele zur intelligiblen Welt der
Ideen ist also der ganze Erziehungsgang der Wächter in Piatons
«Staat» ausgerichtet; die traditionelle griechische Erziehung in
Gymnastik und musischer Kunst ist nur Vorbereitung, sie soll Körper
und Seele dazu geeignet machen, dem Erlernen der letztgültigen
Erkenntnisse zu dienen, bzw. für diese Erkenntnisse aufnahmefähig
zu werden. Der höchste Teil der Erziehung, welcher nun nicht mehr
wie Gymnastik und Musenkunst Kriegern und Philosophenherrschern
gemeinsam, sondern nur noch den künftigen Philosophenherrschern
vermittelt werden soll, wird eingeleitet durch Studien in den
mathematischen Fächern Arithmetik, Geometrie, Astronomie und musikalischer

Harmonielehre, welche die Seele vom Sinnlichen zum
Intellektuellen hinübergeleiten sollen und findet seinen Abschluß und
seine Vollendung in der Dialektik, welche sich nun rein nurmehr im
Bereich des Unsinnlichen und der Ideen bewegt und die Krönung des

gesamten Wissens bildet.
Wenn wir nun abschließend zur Behandlung Piatons noch die

zusammenfassende Frage nach den Beziehungen zwischen Philosophie

101



und Erziehung bei Piaton stellen wollen, so dürfen wir zunächst darauf
verweisen, daß schon bei der Behandlung der Erziehung und der
Philosophie Piatons Verschiedenes darüber gesagt worden ist: So ist die

Philosophie als Lebensform, als Form der prinzipiellen erkenntnismäßigen

Lebensbewältigung aufs engste mit der Erziehung als

Führung zu sittlicher und intellektueller Vollendung verwandt, so

kehrt die dialektische Methode, welche nur vom wahren Philosophen
geübt werden kann, in der Ausbildung der Wächter des platonischen
Idealstaates, genauer, an deren Spitze wieder, und so ist der
weltanschauliche Gehalt und eigentliche Forschungs- und Erkenntnisgegenstand

der Philosophie Piatons, nämlich die wahrhaft seienden

Ideen, auch diejenige höchste Wirklichkeit, auf welche in einem

systematisch ausgedachten Erziehungsgang die Wächter des

platonischen Idealstaates umgewendet und ausgerichtet werden sollen. Die
Umwendung der Seele zu den Ideen ist sogar nach Piaton der
innerste Kern des Vollzugs der Erziehimg, weil nur dadurch die
Seele zu wahrer Tugend und Gerechtigkeit gelangen kann.

Wenn man ferner bedenkt, daß Piaton die ganze Staatskonstruktion
im gleichnamigen Werk «Politeia» nur aufstellt, weil der Staat ein

Analogon der Seele ist und er beim Staat als einer Projektion der
Seele ins Große besser feststellen kann, wie die Gerechtigkeit in der
Seele entsteht, darf man sicher annehmen, daß mit der Erziehung
der beiden oberen Stände im platonischen Idealstaat auch die Erziehung

der beiden oberen Teile der menschlichen Seele, des muthaften
und des vernünftigen, zu wahrer Erkenntnis der Ideen, zuhöchst der
Idee des Guten und damit zur wahren Begründung ihrer Sittlichkeit
gemeint ist. Wenn nun die Umwendung zur Erkenntnis der Ideen
auch und gerade bei der einzelnen Seele der innerste Kern des

Erziehungsvollzuges nach Piaton ist, geschieht dann nicht in der

Erziehung im Prinzip genau dasselbe wie in der Philosophie, wenn
diese auch platonisch als Lebensform verstanden wird? Die
philosophische Erziehung und Erziehungslehre ist also ein Vorgang innerhalb

der Philosophie selber und ein Grundbestandteil der Philosophie.
Erziehung überhaupt und vor allem eine philosophisch begründete
Erziehungslehre spielt also bei Piaton für das innerste Wesen der
Philosophie als Lebensform eine große Rolle und wird auch im
innersten Kern der Philosophie als eines prinzipiellen, erkenntnismäßigen

Erlebens und Ergreifens der für die Sittlichkeit und alles
Sein entscheidenden letzten Wirklichkeit der Ideen immer wieder

102



neu vollzogen und verwirklicht, denn Erziehung und Philosophie
sind bei Piaton letztlich beide Umwendung der Seele zur
Ermöglichung ihres intellektuellen Aufstieges zu den Ideen.

Wenn wir uns aber nun am Beispiel Piatons vor Augen geführt
haben, welche Bedeutung eine philosophisch konzipierte Erziehung
und eine philosophische Erziehungslehre für die Philosophie und in
der Philosophie selber haben kann, so soll uns nun weiter das Beispiel

Jean-Jacques Rousseaus zeigen, welche Bedeutung eine philosophisch
begründete Gesamtansicht der Wirklichkeit und besonders ein

philosophisches Bild vom Menschen für die Erziehungslehre haben
kann.

Philosophie ist für Jean-Jacques Rousseau wesentlich Wissenschaft

und Lehre vom Menschen. Wenn auch Rousseau in jenem großen
Gesamtüberblick über sein Weltbild, welchen die Profession de foi
du Vicaire Savoyard im vierten Buch des Erziehungsromans «Emile»
offenbart, in echt philosophischer Weise die universalen Sinnzusammenhänge

in der Wirklichkeit als Ganzem, d. h. die Zusammenhänge
zwischen Gott, Mensch und Welt überblickt und erforscht, so ist
doch ganz klar, daß auch das philosophische Denken Rousseaus wie

übrigens das der ganzen Philosophie des 18. Jahrhunderts als des

Zeitalters der Aufklärung wesentlich auf die Wissenschaft vom
Menschen konzentriert und ausgerichtet ist. Auch in der Philosophie
Piatons und in seinen erzieherischen Bemühungen ist der Mensch
sich selbst unumgängliches Problem und Anliegen, aber der Mensch
findet sich bei Piaton gerade auch als Einzelner eingeordnet in
übergreifende kosmische und politische Zusammenhänge, aus denen er
niemals absolut heraustreten kann, und er findet sich in seinem Leben

vor allem den unbedingten, überpersönlichen und doch göttlichen
Normen des Ideenbereiches unterstellt. Anders verhält es sich bei
Rousseau: Er geht als Denker in seinen beiden berühmten Discours
wesentlich von den kulturellen und gesellschaftlichen Grundproblemen

des Menschen als eines Einzelnen aus. Der Bewahrung der Freiheit

des Einzelnen auch im staatlichen, unter dem Leitbild der
Vorherrschaft des Gesamtwillens gesetzlich geregelten Zusammenhange

gilt auch das Interesse seiner politischen Philosophie und schließlich
bezweckt auch die ganze im Erziehungsroman «Emile» systematisch

angeordnete und ausgebreitete Erziehungslehre Rousseaus nichts
Anderes als die Erziehung des natürlich gebliebenen und doch zu
vollendeter Sittlichkeit und Religiosität geführten Einzelnen zu sich

103



selber. Nur wenn der Einzelne durch die naturgemäße Erziehung
ganz er selbst geworden ist, kann er dem Leben in der Welt und sogar
in der Gesellschaft gerecht werden, kann er das Dasein uneingeschränkt

genießen und die Probleme, die das Schicksal ihm zu lösen

aufgibt, handelnd bewältigen. Eine öffentliche, gemeinsame Erziehung

ist für den einzelnen Menschen seiner Zeit nach Rousseau nicht
mehr sinnvoll, weil es keine Vaterländer mehr gibt, weil Staat und
Gesellschaft im Ancien Régime des 18. Jahrhunderts längst unheilbar
verdorben sind. Die öffentliche, gemeinsame Erziehung ist nach
Rousseau in der schönsten Abhandlung über Erziehung, die je
geschrieben wurde, nämlich in Piatons «Staat», zur Darstellung gekommen.

Rousseau selbst will seinem Zögling Emile nurmehr eine private,
häusliche Erziehung, d. h. eben die Erziehung zu sich selber,
zukommen lassen, welche Rousseau als die allein naturgemäße Erziehung

begreift.
Der Mensch also ist auch bei Rousseau wie im ganzen 18.

Jahrhundert wesentlicher Inhalt und Forschungsgegenstand seines

philosophischen Denkens und nicht primär der den Menschen als Einzelnen

übergreifende kosmische Zusammenhang oder das den Kosmos
beherrschende und dem Menschen als ewiges Leitbild vorschwebende
Göttliche. Aber nicht nur in dieser Konzentration der philosophischen
und erzieherischen Aufmerksamkeit auf den Menschen als Einzelnen,
welcher ein um seiner selbst willen wertvoller und wichtiger
Forschungsgegenstand ist, unterscheidet sich Rousseau von Piaton,
sondern auch hinsichtlich der Art und Weise, wie er den Menschen als

zentralen Gegenstand seiner philosophischen und pädagogischen
Aufmerksamkeit seinem Wesen nach erforscht. Rousseau bedient sich

zur Erforschung des menschlichen Wesens nicht des Rückgriffs auf
die allgemeine Idee dessen, was der Mensch ist und zu sollen hat, wie
Piaton, sondern er bedient sich zur Erforschung des Menschen
wesentlich der genetischen Methode, d. h. er geht aus von der zu
seiner Zeit aktuellen und gegenwärtigen geistigen, kulturellen und
gesellschaftlichen Situation des Menschen und versucht diese zu
erklären, indem er die Entwicklungsgeschichte der Menschheit aus einem

ursprünglichen Naturzustand aufzeigt. Dabei ist seine Betrachtungsweise

niemals völlig neutral, sie ist vielmehr immer wertend und an
ethischen Maßstäben orientiert. Wir werden aus der Entwicklungsgeschichte

des menschlichen Wesens, wie sie Rousseau ganz besonders

im zweiten Discours über den Ursprung und die Grundlagen der

104



Ungleichheit unter den Menschen darstellt, jene dargestellten
Wesenszüge herausgreifen, welche auch für Rousseaus Erziehungslehre
von Bedeutung sind, und gleichzeitig unter vornehmlicher
Bezugnahme auf Rousseaus Erziehungsroman «Emile» darzustellen haben,
wie gewisse Grundzüge von Rousseaus Erziehungslehre auf wesenhaft

philosophischen Voraussetzungen beruhen. Dabei ist von vorneherein

wesentlich zu bemerken, daß ebenso wie Rousseau die
gesellschaftlich-kulturelle und moralische Entartung des Menschen

entwicklungsgeschichtlich vor allem in seinem zweiten Discours
darstellt, er dann auch die positive Bewahrung des natürlichen Menschen
durch seine naturgemäße Erziehung und seine Weiterentwicklung
durch moralische und religiöse Erziehung im Erziehungsroman
«Emile» entwicklungsgeschichtlich darstellt. Der negativen
Entwicklungsgeschichte der Menschheit zu kultureller und gesellschaftlicher

Entartung, wie Rousseau sie in den beiden Discours, vor allem
aber im zweiten Discours zeichnet, entspricht also die positive
Entwicklungsgeschichte des Zöglings Emile, welcher durch naturgemäße
Erziehung zum natürlichen Menschen und durch sittliche und
religiöse Erziehung zum moralisch und religiös gereiften Menschen
werden soll.

Am besten läßt sich also die Bedeutung von Rousseaus

philosophischem Menschenbild für seinen Begriff und seine Lehre von der

Erziehung aus einem Vergleich einiger seiner anthropologischen
Grundthesen im zweiten Discours mit gewissen Erziehungsgrundsätzen

des Romans «Emile» erkennen. Dies zeigt sich schon in der

Einleitung zum zweiten Discours, in welchem Rousseau von der

negativ bewerteten gesellschaftlichen Ungleichheit und gegenseitigen,

vor allem finanziellen Abhängigkeit der Menschen seiner Zeit
ausgeht, und diese aus einem ursprünglichen Naturzustand völliger
Gleichheit und Freiheit unter den Menschen ableitet. Die
naturrechtliche Frage danach, welches denn die natürlichen Grundrechte
für alle Menschen seien, nämlich Gleichheit und Freiheit, liegt also

der genetisch entwicklungsgeschichtlichen Frage zugrunde, wie die
Menschen sich aus einem natürlichen Urzustand vollkommener
Gleichheit und Freiheit zu gesellschaftlicher Abhängigkeit und
Ungleichheit entwickelt haben. Der ursprüngliche Naturzustand, wie
ihn Rousseau im zweiten Discours schildert, meint sowohl in seiner

ersten Phase des isolierten Alleinlebens der Naturmenschen in den

Wäldern, als auch in seiner zweiten Phase, der beginnenden Ver-

8 Studia Philosophica XXXII 105



gesellschaftung, nicht einfach nur ein absolut wertneutrales, bzw.

etwas weiter entwickeltes Urstadium der Menschheitsgeschichte,
sondern besitzt einen gewissen, wenn auch nicht absolut vorbildlichen
Modellcharakter für alle spätere Neubegründung gerechter
staatlicher Ordnung, wie sie dann etwa der «Contrat social» versuchen

wird, und darum gleichzeitig eine nicht zu unterschätzende positive
Bedeutung für Rousseaus Erziehungslehre.

Welches sind aber nun die hauptsächlichsten Wesensmerkmale des

primitiven, als Einzelner in den Wäldern herumstreifenden
Naturmenschen, die eine ganz grundsätzliche, bestimmende Bedeutung
auch für Rousseaus Erziehungslehre haben? Zunächst einmal ist als

Erstes zu erwähnen, daß der primitive Naturmensch bei Rousseau in
der ersten Phase des Naturzustandes (d. h. noch vor der beginnenden
Vergesellschaftung) völlig isoliert in den Wäldern lebt, die er als

Einzelner durchstreift und in denen er auch als Einzelner sein
Auskommen findet und zudem völlig mit sich selbst zufrieden ist. Diese

Kennzeichnung des Lebens des Menschen im ursprünglichen
Naturzustande (durch die sich übrigens Rousseau von den Auffassungen
aller andern Naturrechtslehrer unterscheidet, die den Menschen im
Naturzustand als soziales Wesen sehen) bedeutet ethisch gesehen, daß

es nach Rousseau keine Schande für den Menschen und vor allem
ihm nicht unnatürlich ist, allein für sich selbst zu leben, und daß der
Mensch gerade auch in dieser Lebensweise bereits sein volles Lebensglück

finden kann. Die ursprüngliche natürliche Bestimmung des

Menschen ist also nach Rousseau nicht von vorneherein die, ein
Gesellschaftswesen zu sein, mit anderen Menschen zusammenzuleben
und von Anfang an eine Beziehung zu ihnen zu haben. Wie nun aber
auch aus dem «Emile» deutlich hervorgeht, muß auch die ideale

Erziehung des Menschen, welche den natürlichen, aber nicht den

primitiven Menschen zum Ziele hat, den Menschen von Anfang an,
und dann noch lange Zeit außerhalb der menschlichen Gesellschaft
durch einen einzigen Erzieher, welcher sich seinem Zögling allein
widmen kann, erziehen lassen. Das bedeutet doch wohl, daß die
sittliche und bildungsmäßige Vervollkommnung des Menschen, die
harmonische, gleichmäßige Ausbildung und natürliche Entwicklung aller
seiner Organe und Fähigkeiten (im Hinblick auf vollendete Sittlichkeit),

sich am besten zunächst am allein für sich selbst lebenden
Menschen vollzieht, der keinerlei depravierenden Einflüssen der
menschlichen Gesellschaft ausgesetzt ist, wenn er auch durch seine

106



Erziehung und Ausbildung instandgesetzt werden soll, sich in der
bestehenden Gesellschaft einmal seelisch unversehrt zu behaupten.

Das zweite, auch für die ideale Erziehung im «Emile» wichtige
Wesensmerkmal des primitiven Naturmenschen ist seine völlige
materielle und seelische Autarkie. Die ersten, primitiven
Naturmenschen waren nach Rousseau materiell autark, indem sie ihre
Bedürfnisse nach Nahrung und Unterkunft völlig von sich aus, ohne
die Hilfe anderer Menschen rein aus der Natur befriedigen konnten;
sie waren aber auch seelisch autark, indem sie bei ihrer Lebensweise

völlig glücklich waren und rein seelisch in sich selber ruhten, ohne zu
ihrem Glück der Anerkennung durch andere Menschen zu bedürfen.
Es ist keine Frage, daß für Rousseau diese Autarkie und Unabhängigkeit

etwas Positives und Ideales ist, welches auch bei der Erziehung
Emiles, mit gewissen Modifikationen freilich, als anzustrebendes Ziel
hochgehalten wird. So wird sorgfältig darauf geachtet, daß bereits das

Kind Emile nie in ein schmerzlich ihm fühlbares Abhängigkeitsverhältnis

zu den Menschen hineingeraten kann. Die Abhängigkeit
von den Dingen der Natur ist nicht moralischer Art und kann darum
weder dem Kind noch dem Erwachsenen nach der Erziehungslehre
des «Emile» schaden. Die finanzielle und seelische Abhängigkeit von
den Menschen aber ist in höchstem Grade unmoralisch. Herr und
Knecht verderben sich in ihrem Verhältnis gegenseitig und darum
darf der Zögling Emile nie in ein solches Verhältnis hineingeraten.
Er muß, wenn die Zeit kommt, ein Handwerk erlernen, das ihm eine

gewisse finanzielle Unabhängigkeit und vor allem im Unterschied

zum Bauern die Unabhängigkeit vom eigenen Boden sichert; der

Zögling muß aber auch, und das ist viel wichtiger, zu einem gesunden

Selbstgefühl und Selbstbewußtsein erzogen werden, er muß aus direktem

eigenem Erleben des Daseins heraus seine Befriedigung schöpfen,
niemals darf er nur in der Meinung anderer leben, niemals darf er
seelisch von ihrem Beifall oder ihren Mißfallensäußerungen abhängig
sein. Den Wettbewerb mit anderen, welcher wesentlich mit einem
solchen seelischen Abhängigkeitsverhältnis zu anderen zusammenhängt,

lehnt Rousseau als Erziehungsmittel völlig ab.

Zwei weitere Grundwesensmerkmale, die schon dem primitiven
Naturmenschen nach Rousseaus Ausführungen im «Deuxième
Discours» zukommen und ihn sogar vom Tiere unterscheiden, spielen

nun auch in der Erziehungslehre Rousseaus eine große Rolle, nämlich
Freiheit und Perfektibilität. Was den Menschen vom Tiere unter-

107



scheidet, ist nach Rousseau im 2. Discours vor allem seine Fähigkeit,
frei zu wählen, ein frei Handelnder und Wirkender (agent libre) zu
sein, und andererseits seine Fähigkeit, sich unbegrenzt zu
vervollkommnen und sich im Hinblick auf seine Vervollkommnung zu
wandeln, welche Rousseau seine perfectibilité nennt. Freiheit des

Willens ebenso wie Perfektibilität des Menschen sind rein geistige

Eigenschaften des Menschen. Der Mensch ist nicht mehr wie das Tier
eine Maschine, die den Instinkten völlig unterworfen ist, er kann
ihnen auch widerstehen und frei wählen. Freiheit und Perfektibilität
des Menschen, welche dem primitiven Naturmenschen nur als potentielle

Anlagen zukommen und erst später voll aktualisiert werden,
bergen allerdings nicht nur alle positiven, sondern auch alle sittlich
negativen Möglichkeiten des Menschseins in sich. Dennoch werden

gerade diese beiden Grundeigenschaften des Menschen durch die

Erziehungslehre Rousseaus sehr sorgfältig ausgenützt und
berücksichtigt, oder vielmehr geschieht dies gerade auch, weil beides auch
die Möglichkeit der Entartung in sich birgt. Bevor noch Vorurteile
und menschliche Einrichtungen unsere natürlichen Neigungen
verändert haben, so sagt Rousseau im «Emile», besteht das Glück der
Kinder ebenso wie der erwachsenen Menschen im Gebrauch ihrer
Freiheit. Man muß also die Kinder schon frühzeitig dazu anhalten,
den richtigen Gebrauch von ihrer Freiheit zu machen, auf keinen
Fall darf man ihnen die Freiheit durch Verbote und Gebote, welche
sie vor allzu vielem und besonders vor eigener Erfahrung bewahren

wollen, einschränken. Nur natürliche Hindernisse und die eigene
Schwäche, die sich den Äußerungen des freien Willens bei den Kindern

entgegenstellen, sollen die Einschränkungen sein, durch die die
Freiheit der Kinder begrenzt wird. Das Kind ist also nur durch die
natürlichen Gesetze des Möglichen und des Unmöglichen, nicht aber
durch die moralisch lehrhaften des Erlaubten und Verbotenen zu
leiten. Die wohlgeregelte Freiheit (liberté bien réglée) ist also nach
Rousseau die einzig richtige Erziehungsmethode, im Unterschied zu
all den moralisch schädlichen Leidenschaften, die man sonst im
Kinde erregt, um es zu lenken, wie Wettstreit, Eifersucht, Neid,
Eitelkeit, Gier und Furcht. Die Freiheit, welche auch im Freisein von
unvernünftigen Wünschen und unnatürlichen Bedürfnissen besteht,
und sich in der Mäßigung des Herzens äußert, wird denn auch in der

Skizze, die Rousseau von seinem Weltbild in der Profession de foi
du Vicaire Savoyard im vierten Buch des «Emile» gibt, in das geistige

108



und gute Prinzip im Menschen verlegt, welches im Gegensatz zum
Prinzip der Sinnlichkeit und der Leidenschaften steht. Sie ist als im
freien Urteil beruhende Freiheit der Wahl die Vorbedingung und die

erste Stufe zur unbedingt positiven Verwirklichung des Guten als der

positiven Freiheit des Menschen vom Bösen und darum muß sie auch
durch die Erziehung in jeder Weise gefördert werden. Die Perfekti-

bilität aber bietet auch im Erziehungsroman «Emile» die Erklärung
dafür, daß Emile zunächst in seinem Erziehungsgang, d. h. während
seiner Kindheit bis zum fünfzehnten Lebensjahr, rein individualistisch

nur zu sich selber, zum individuellen Genuß und zur
individuellen Bewältigung des Daseins erzogen wird, und dann von
seiner Jugendzeit, d. h. von der Pubertät an, dennoch zu einem
Wesen werden soll, das durch sein Gewissen befähigt wird, in positive
moralische Beziehungen auch zu andern Menschen einzutreten, und
in diesem Sinne doch ein zur Gemeinschaft fähiger Mensch (homme
sociable) zu werden.

Schließlich sind es nun noch zwei weitere Grundeigenschaften des

primitiven Naturmenschen, die für die Erziehungslehre Rousseaus

im «Emile» von größter Bedeutung sind: Es handelt sich um die zwei

grundlegenden Instinkte, die beim primitiven Naturmenschen noch

vor Vernunft und Überlegung da sind, und die er mit den Tieren
gemeinsam hat, nämlich den Selbsterhaltungstrieb, die Liebe zu sich

selbst (amour de soi) und eine angeborene Abneigung, ein fühlendes
Wesen und vor allem seinesgleichen umkommen oder leiden zu
sehen, d. h. das Mitleid (commisération). Obwohl der Selbsterhaltungstrieb

anfänglich beim primitiven Naturmenschen nur sehr
einfache und leicht zu befriedigende Bedürfnisse und Güter, wie

Nahrung, Weibchen und Ruhe kennt und als einzige Übel Schmerz und

Hunger fürchtet, und obwohl auch das Mitleid bei ihm anfänglich
eher ein Instinkt als ein bewußtes Gefühl ist, glaubt Rousseau doch
bereits im Deuxième Discours aus diesen beiden Prinzipien und aus
der Verbindung, die unser Geist später aus diesen beiden ursprünglich
instinkthaften Regungen herzustellen imstande ist, alle Regeln des

Naturrechts ableiten zu können. Aus dem Selbsterhaltungstrieb, der

ursprünglich guten und noch nicht verfälschten Liebe zu sich selbst,

welche von Egoismus und Eigensucht (amour-propre) sorgfältig zu
unterscheiden ist, leitet sich das elementare Recht, ja die Pflicht des

Menschen ab, sich selbst zu erhalten und für die Erhaltung und
Vervollkommnung seiner selbst auch als eines Individuums zu sorgen;

109



und aus dem Mitleid leitet sich die Verpflichtung des Menschen ab,
auch auf andere Rücksicht zu nehmen, und zur Sorge für sie in den

Grenzen des ihm Möglichen beizutragen, sowie ihnen nach Möglichkeit

keinen Schaden zuzufügen. Aber nicht nur im Rahmen der

Lehre von der Entwicklung des Menschen aus einem ursprünglich
guten Naturzustande und von der Begründung des Naturrechts

spielen Selbstliebe und Mitleid bei Rousseau eine große Rolle,
sondern auch in seiner Erziehungslehre, wie er sie im «Emile»
exponiert. Hier im «Emile» wird bestimmt, daß die Quelle aller
Leidenschaften, die mit der Pubertät zum vollen Ausbruch kommen,
der Ursprung und die Grundlage aller übrigen Leidenschaften, die

einzige, die mit dem Menschen geboren wird, und die ihn niemals

verläßt, so lange er lebt, die Selbstliebe ist. Sie ist ursprünglich
angeboren und darum schon im Kinde wirksam, nur dort noch nicht in
der Form einer wachen, bewußten Leidenschaft. Die Selbstliebe geht
allen andern Leidenschaften voran, welche in gewissem Sinne ihre

Spielarten sind, und sofern sie dies sind, auch natürlich sind. Die
Selbstliebe ist nach Rousseau stets gut und der Ordnung gemäß. Da

jeder auf seine eigene Weise für seine Selbsterhaltung sorgen muß, so

muß es auch sein erstes und wichtigstes Bestreben sein, unablässig
darüber zu wachen. Wir müssen uns also um unserer Erhaltung willen
selbst lieben, und daraus folgt unmittelbar, daß wir alles lieben, was

unserer Erhaltung dient. Alle natürlichen Regungen, sofern sie der

ursprünglichen Neigungsrichtung der Selbstliebe auf die
Selbsterhaltung entsprechen und ihr konform sind, dürfen also durch die

Erziehung im Kinde an der freien Entfaltung nicht gehindert und
müssen beim Jugendlichen kultiviert und gefördert werden.

Anders als gegenüber der Selbstliebe, die sie in allen Spielarten und

Auswirkungen zu fördern hat, hat sich die Erziehung gegenüber der
Eigensucht zu verhalten, gegenüber dem amour-propre, welcher von
der natürlichen Selbstliebe noch sorgfältig zu unterscheiden ist. Eigensucht

entsteht erst dadurch, daß sich der Mensch, im Falle der

Erziehung der Zögling Emile, nachdem er in ersten gesellschaftlichen

Kontakt mit andern Menschen gekommen ist, mit andern zu
vergleichen beginnt, mehr sein will als sie, vor ihnen Vorzüge und
Vorteile haben will, ja geradezu unter ihnen die erste Stelle einnehmen

will. Wie Emile davor bewahrt werden mußte, sich nur in der

Anerkennung durch andere Menschen glücklich zu fühlen, so muß er
auch besonders beim Entstehen seiner ersten gesellschaftlichen Bezie-

110



hungen zu andern Menschen davor bewahrt werden, daß seine
legitime Selbstliebe zur gefährlichen Eigensucht mit all ihren schädlichen
moralischen Wirkungen ausartet. Die erste natürliche, nicht auf sich

selbst gerichtete Neigung, sondern auf andere Menschen bezügliche
Empfindung, die in Emile erwacht, darf also nicht die Eigensucht,
sondern muß vielmehr das Mitleid oder Mitgefühl (pitié oder
compassion) mit anderen Menschen sein. Das Mitgefühl ist gemäß
Rousseaus Ausführungen im «Emile» das erste Gefühl für andere,
das nach der Ordnung der Natur das Menschenherz bewegt und
auch bewegen soll. Die Menschen schließen sich an ihresgleichen
weniger durch das Miterleben ihrer Freuden als vielmehr durch das

Mitfühlen ihrer Leiden an, denn darin sehen sie besser die Gleichheit
ihrer Natur und die Bürgschaft für die Anhänglichkeit anderer
Menschen an sie. Das Mitleid oder Mitgefühl ist also das soziale Grundgefühl

überhaupt und muß beim jungen Menschen nach Rousseau

mit allen Mitteln genährt und gefördert werden, da es die
grundlegende natürliche Ergänzung zur Selbstliebe bildet. Rousseau hatte
bereits im «Deuxième Discours» auf Grund einer philosophischen
Analyse der entwicklungsgeschichtlichen Veränderungen des menschlichen

Wesens erkannt, daß sich der spätere Zustand gesellschaftlicher

Entartung, welcher sich im Krieg aller gegen alle und schließlich

in gesellschaftlich sanktionierter wirtschaftlicher und sozialer

Ungleichheit der Menschen und ebensolcher Abhängigkeit voneinander

manifestiert, nur darum prinzipiell aus einem ursprünglichen
Naturzustand der Freiheit und Gleichheit aller Menschen entwickeln
konnte, weil in den Menschen die immer mehr überhandnehmende

Eigensucht nach und nach jedes Mitleid erstickte. Aus dieser Erkenntnis

zieht Rousseau im Erziehungsroman «Emile» die pädagogische

Konsequenz, daß das Kind Emile lange Zeit von allen möglichen
Versuchungen der Eigensucht ferngehalten werden muß, und daß
das Mitleid das erste wirklich soziale und auf andere Menschen

bezogene Grundgefühl ist, welches im Jugendlichen Emile zusammen
mit der legitimen und natürlichen Selbstliebe genährt und gefördert
werden muß.

Es ist zu hoffen, daß schon aus diesen wenigen wichtigen Beispielen
mit genügender Deutlichkeit hervorgegangen ist, wie groß bei
Rousseau die Bedeutung philosophisch weltanschaulicher
Voraussetzungen für seine prinzipiell gefaßte Erziehungslehre (und wohl für
jede Pädagogik dieser Art) ist und wie sehr seine prinzipiell begrün-

111



dete Erziehungslehre als solche bereits der Ausdruck einer bestimmten
philosophischen Weltanschauung ist. Aus der philosophischen Analyse

der kulturellen und gesellschaftlichen Entartung der Menschheit
seiner Zeit und vor allem aus der Ableitung dieser Entartung von
einem ursprünglichen Naturzustand gewinnt Rousseau auch die

Prinzipien, nach denen er die naturgemäße Erziehung des wahrhaft
natürlichen und doch zur Sittlichkeit fortgebildeten Menschen, d. h.
seines Zöglings Emile, neu gestalten will. Der Erziehungsroman
«Emile» selbst ist nicht nur ein pädagogisches Buch, sondern als

Ganzes ein bestimmtes weltanschauliches Manifest, dessen

pädagogische Bestimmungen durchaus der Ausdruck einer philosophischen
Ansicht vom Wesen und der Bestimmung des Menschen sind.

Unsere beiden Beispiele, nämlich Piaton und Rousseau, an denen

wir die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung studiert
haben, haben uns, so dürfen wir abschließend feststellen, gezeigt, wie

eng und untrennbar die Verbindung von philosophischer
Weltanschauung einerseits und einer philosophisch konzipierten
Erziehungslehre andererseits sein kann, sei es nun, daß die Erziehung und
Erziehungslehre im innersten Kern der Philosophie selbst eine

überragende Rolle spielt, wie bei Piaton, oder sei es, daß philosophisch
weltanschauliche Voraussetzungen für die Erziehungslehre grundlegend

sind, wie bei Rousseau. Daß wir bei beiden von uns
untersuchten Denkern zum selben Ergebnis, nämlich der untrennbaren
Verbundenheit von Philosophie und Erziehung, gekommen sind, ist

umso erstaunlicher, als, wie wir hinreichend glauben angedeutet
zu haben, beide Philosophen die Repräsentanten ganz verschiedener

Zeitalter sind, in ihrer jeweiligen Philosophie von ganz anderen

Voraussetzungen ausgehen, eine wesenhaft andere Denkrichtung

einschlagen, und gerade auch in ihren Lehren vom Wesen

und der Bestimmung des Menschen durchaus verschiedener Ansicht
sind.

Ganz zum Schluß sei nun noch die Bemerkung erlaubt, daß unserer
Ansicht nach die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung,
wie wir sie anhand der beiden Beispiele Piatons und Jean-Jacques
Rousseaus aufgewiesen haben, für die Bestimmung des Verhältnisses
zwischen Philosophie und Erziehung heute noch richtungweisend
sind, ganz unabhängig davon, wie man die weltanschaulichen Inhalte
der platonischen Philosophie, bzw. des Rousseauschen Denkens im
Einzelnen beurteilen mag. Es kommt nicht von ungefähr, daß bei

112



Platon, der das Wesen der Philosophie erstmals in umfassender und

philosophischer Weise bestimmt hat, sich am allerdeutlichsten die

Notwendigkeit der Begründung einer philosophischen Erziehungslehre

im Rahmen der Philosophie selber ergibt. Die Philosophie,
welche ihre wahre Bestimmung nur erreicht, wenn sie sich als Wissenschaft

von den universalen Sinnzusammenhängen der Wirklichkeit
im Ganzen konstituiert, kann diese Aufgabe nur erfüllen, wenn der

Philosoph, der sich intellektuell und wissenschaftlich diese Aufgabe
stellt, auch sein ganzes Leben prinzipiell auf dieses Ziel allgemeinster
Erkenntnis ausrichtet. Das aber wiederum kann nur geschehen, wenn
das ganze menschliche Leben zunächst theoretisch unter dem
Gesichtspunkt der Erziehung betrachtet wird, d. h. wenn untersucht

wird, inwiefern prinzipiell eine gewisse bewußte Führung und

Formung des menschlichen Lebens gerade von Kindheit und Jugend auf
durch den Menschen selber möglich ist, inwiefern es möglich ist, das

menschliche Leben entsprechend prinzipieller Erkenntnis und nach
bestimmten Prinzipien und Ideen zu leiten. Die Erziehung ist also

eine von der Philosophie untrennbare Aufgabe im Rahmen der

Philosophie selbst.

Umgekehrt aber kann auch Erziehung, wenn sie den Problemen
des Menschseins und den Schwierigkeiten des menschlichen Lebens

gerade heute gerecht werden will, auf eine philosophische Besinnung
über die universalen Sinnzusammenhänge in der Wirklichkeit als

Ganzem und über das Wesen und die Bestimmung des Menschen im
Rahmen der Gesamtwirklichkeit nicht verzichten. In jedem menschlichen

Leben und auch bei jeder Berufswahl sind, oft nicht ganz
bewußt und nicht völlig durchreflektiert, gewisse Ansichten,
Vorentscheidungen und Vorurteile darüber maßgebend, welches die
wahre Bestimmung des Menschen im Leben und welches seine

eigentliche Stellung und Aufgabe in der Wirklichkeit als Ganzem sei.

Die Philosophie versucht dem Menschen dazu zu verhelfen, sich mit
der Lösung der theoretischen und praktischen Grundprobleme seines

Lebens auf reflektierte, kritische, bewußte und systematische Weise

zu befassen, und darum ist sie für die Ausgestaltung jeder prinzipiell
gefaßten Erziehungslehre von größter Bedeutung. In einer Zeit
rapiden gesellschaftlichen Wandels und ständiger Veränderungen im
Berufsleben kann gerade auch dem einzelnen Menschen erzieherisch

nur geholfen werden, wenn er philosophisch dazu gebracht wird, sich

über den prinzipiellen Wert und Sinn seines Lebens klar zu werden.

113



So bleibt nicht nur Philosophie auf Erziehung, sondern auch Erziehung

auf Philosophie immer angewiesen.

114


	Die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung bei Platon und bei Jean-Jacques Rousseau

