Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Logique et adaptation

Autor: Grize, Jean-Blaise

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Logique et adaptation
par Fean-Blaise Grize

En hommage au professeur Ferdinand Gonseth

1. Introduction

Le titre méme de cet essai exige quelques commentaires. On pour-
rait y voir, en effet, comme une sorte de contradiction. La logique
n’est-elle pas, par excellence, la science qui ne change pas, celle dont
les normes sont immuables, celle ol toute indétermination est exclue
par nature et n’y a-t-il pas scandale a vouloir parler de méthodologie
ouverte a son propos? Qui pourrait faire que, si une propriété est
vraie de tous les éléments d’une classe, elle ne le soit pas de chacun
d’eux? Qui pourrait réellement tenir pour provisoire la loi «si p alors
g et si p sont vraies, ¢ est aussi vraie»?

Il est méme possible d’aller plus loin et de prétendre que les prin-
cipes mémes de toute méthodologie, et ceux donc de la méthodologie
ouverte, conduisent a une alternative simple. Ou bien, ils sont I’ex-
pression d’une opinion, ou bien ils sont fondés en raison. Dans le
premier cas, leur portée est d’ordre psychologique: ils éclairent la
forme d’esprit de ceux qui les adoptent, mais ne disent rien de certain
sur la nature de la connaissance. Dans le second cas, n’ont-ils pas eu
nécessairement recours a la logique et leur valeur ne dépend-elle pas
alors de celle de la logique et de son immuabilité?

De tels raisonnements ont les premiéres apparences pour eux. Ils
semblent bien fondés, et peut-étre le sont-ils, mais sur certains pré-
supposés. Or, parmi eux, il y a au moins celui-ci que le sens des mots
y a été tenu constant et, tout particulierement, que le mot «logique»
a partout la méme signification. Mais, a relire attentivement le dis-
cours qui préceéde, on constate aisément que «logique» s’emploie en
deux sens.

(1) En un premier sens, «logique» renvoie a un systéme connu et
achevé, systeme dont les éléments et les lois n’ont aucune signification
en dehors de lui. Tel est le cas de la régle qui veut que ce qui est vrai

85



de tous le soit de chacun. Elle n’a aucune portée a I’état isolé, de
sorte que, insérée dans certains systemes, elle peut étre valide et que,
insérée dans d’autres, elle peut ne I’étre pas.

Qu’il existe des systemes logiques en ce sens, et qu’ils puissent se
présenter sous la forme trés stricte de «systémes formels», personne
ne le niera, ni méme ne mettra en doute qu’ils puissent rendre les
plus grands services a la connaissance, qu’ils puissent étre de la plus
grand utilité. Mais, ils n’épuisent pas le sens du mot «logique».

(2) Le terme méme d’utilité que je viens d’employer le fait voir.
Si un objet est utile, il I’est pour quelqu’un et en vue d’une certaine
fin. En ce nouveau sens alors la logique consiste en un ensemble de
procédures qu’un sujet qui pense met en ceuvre pour diriger telle ou
telle de ses actions.

Logique-systéme et logique-pensée représentent deux acceptions fort
différentes d’une méme réalité, entre lesquelles s’établit sans cesse un
rapport d’opposition. Un systeme logique, en tant qu’il résulte d’une
construction dont le constructeur s’est retiré, n’est pas plus révisible
que le systtme de Copernic — j’entends celui que, historiquement,
nous devons & Copernic. En revanche la logique en tant qu’elle est
actuellement assumée par quelqu’un qui s’en sert, n’est plus un sys-
téme achevé: elle ne s’y réduit pas davantage que I’astronomie ne se
réduit & Copernic. En ce sens, elle est une science — M. Gonseth dit
méme une «science naturelle»! — et elle jouit alors, & chaque instant
du statut d’un schéma, qui est d’étre sommaire, provisoire et ouvert.

Ceci toutefois est encore insuffisant. Si la logique n’était que som-
maire, que provisoire, que susceptible d’ouverture, elle ne serait qu’une
sorte de réverie, elle se disperserait en tous sens. Pour qu’elle puisse
donc étre cet instrument de connaissance qu’on reconnait justement
en elle, il lui faut comme un principe stabilisateur, un principe qui
puisse aussi rendre compte de son aspect systématique. Et c’est ici
qu’il convient de rappeler que, pour M. Gonseth, les fins de la logique
sont «celles de ’action»?. Cela signifie que le procés est orienté, que
son déroulement est sans cesse commandé par une volonté d’adap-
tation a quelque réalité, quitte & ce que, dans certains cas, cette
réalité soit la logique elle-méme. Non d’ailleurs qu’une telle adap-
tation découle d’une quelconque harmonie préétablie. La logique

1 Les mathématiques et la réalité. Paris, Alcan, 1936, p. 155.
2 Jbid.

86



est adaptée parce que celui qui I’utilise I’a adaptée ou, mieux encore,
est en train de ’adapter. Ainsi faut-il entendrée le terme «adaptation»,
qui figure dans le titre de ces breves réflexions, comme désignant non
un état, mais un processus, un devenir.

Ce devenir permet de préciser la nature de la relation entre la
logique-systtme et la logique-proces. Peut-étre certains ont-ils été
frappés par le réle-vedette que la géométrie tient dans la réflexion de
M. Gonseth. Méme quand il traite de morale, c’est encore et d’abord
de géométrie qu’il parle. C’est en effet que le monde des mathé-
matiques est construit de telle sorte qu’il jouit d’un privilége unique.
I1 est possible d’avoir sous les yeux cette sorte de squelette que cons-
titue un systtme formel. Ce jeu de désincarnation s’est révélé extra-
ordinairement riche d’enseignements. A la surprise d’ailleurs de ceux
qui ’ont joué — et parce qu’ils sont allés jusqu’au bout de ses régles —
les limites de la logique-systéme sont apparues en pleine clarté. Des
théorémes, dont celui de Godel est, sinon le premier en date, tout au
moins le plus souvent cité, ont fait bien plus que de tracer des fron-
tieres. Dans le méme mouvement qu’ils élevaient des barriéres, ils
renvoyaient a la pensée qui les construisait. En se retirant par méthode
de son objet, le sujet logique s’est trouvé nécessairement renvoyé a
lui-méme.

I1 s’agit bien la d’une démarche que ’on peut qualifier de dialec-
tique et le rapport d’opposition entre les deux logiques se trouve étre
ainsi un rapport dialectique. C’est exactement ici que s’est installée
la longue réflexion de M. Gonseth.

Si ce qui précede peut éventuellement servir a justifier, ou tout au
moins a expliquer, le titre de cet essai, encore faut-il en tirer parti.
C’est ce que je voudrais faire maintenant par quelques bréves con-
sidérations, non plus sur la démonstration, mais sur ’argumentation.

2. La logique de I’argumentation

Notons tout d’abord que les phénomenes d’argumentation se dé-
roulent toujours sur plusieurs plans a la fois et que, par conséquent,
ils peuvent s’étudier de divers points de vue. Il est, par exemple,
indéniable que des rapports affectifs s’établissent toujours entre 1’ora-
teur et son auditoire, que les places respectives que les deux parties
occupent dans les divers appareils sociaux et économiques jouent un
réle. Toutefois, je voudrais me limiter ici & ce qu’on pourrait appeler

87



la logique de I’argumentation, c’est-a-dire aux mécanismes qui arti-
culent entre elles les parties d’un discours argumentatif. Mais il faut,
pour cela, commencer par dénoncer deux positions, toutes deux in-
compatibles avec les vues qui préceédent.

La premiére consiste a voir, dans une argumentation, une démons-
tration mal faite, peu rigoureuse, entachée d’implicites de toutes
sortes: une démonstration qui aurait «mal tourné».

Cette facon de voir oublie simplement que la logique-procés est en
continuelle adaptation & autre chose qu’elle. Il s’ensuit que ce qui est
bon pour un théoréme, peut fort bien ne 1’étre pas pour une plaidoirie
ou pour un sermon. Pascal ne disait-il pas déja que, si ’on est siir de
convaincre par la géométrie, en revanche «quoi que ce soit qu’on
veuille persuader, il faut avoir égard a la personne a qui on en veut» ?3

La seconde attitude consiste, en présence de la complexité du
phénomene, a soutenir qu’il ne suit aucune regle et que son déroule-
ment ne dépend que du talent et du sentiment de I’orateur.

Mais c’est postuler ainsi que les régles doivent étre inscrites quelque
part sous les choses, qu’on les découvre comme on découvre un oignon
de tulipe en retournant une plate-bande. C’est donc oublier la fonction
schématisante de toute pensée et, parce qu’on ne peut d’abord cons-
truire que des schémas grossiers, oublier qu’ils portent en eux leur
propre perfectionnement.

La position que j’aimerais suggérer découle de la double critique
qui précede. Elle revient essentiellement a situer I’argumentation au
sein d’un dialogue, a la saisir donc dans son «déploiement discursif».
(L’expression est de M. Gonseth?.)

Ce n’est évidemment encore la que situer le probléme. S’il doit
y avoir argumentation, c’est que les deux parties ne sont pas d’accord,
c’est qu’il existe des énoncés — au moins implicites — qui les opposent.
Y a-t-il véritablement des mécanismes susceptibles de permettre le
dépassement de telles situations?

Sans étre déja capable de décrire de tels mécanismes dans leurs
détails, c’est-a-dire d’une fagon adéquate a un usage pratique, il est
cependant possible de répondre affirmativement a la question et ceci

3 De ’esprit géométrique et de ’art de persuader, Buvres compléles, Paris,
Bibliothéque de la Pléiade, 1954, p. 594.

4 La morale peut-elle faire ’objet d’une recherche de caractére scientifique?
Rev. universitaire de science morale, 1969, 10-11, p. 7.

88



grace, tout justement, aux propriétés d’inachévement des schémas.

Si les deux partenaires s’affrontaient munis chacun d’un systéme
axiomatique achevé, d’un systéme au sens formel sur les valeurs, les
choses et les faits, alors le probléme serait sans issue. Mais, et ceci
jusque dans le domaine des sciences dites exactes, tel n’est jamais le
cas. Dans les circonstances les meilleures, chacun ne dispose que d’un
schéma: simplement il est explicite. Dans tous les autres cas, et spé-
cialement dans les circonstances de la vie quotidienne, les schémas
sont implicites et se rameénent a ceux qui sont inscrits dans les mots et
dans les phrases utilisés. Les mots toutefois ne sont pas les choses, d’ou
il s’ensuit que toute argumentation se situe nécessairement a un cer-
tain niveau d’abstraction. Dés lors, comme I’écrit M. Gonseth, «1’adé-
quation des notions abstraites, aux concrets qui les réalisent, n’est que
schématique... [et]... aucune de ces notions ne peut étre légitimement
considérée comme définitivement achevée»®. Cela signifie que tout
discours argumentatif apparait comme une micro-évolution a laquelle
participent orateur et auditoire, apparait comme une adaptation,
locale certes, mais un peu meilleure et dont il est des lors possible de
déceler les lois.

Tout ceci demanderait & étre précisé et ne s’offre guére ici que
comme déclaration d’intentions, louables peut-étre, fortement désin-
carnées certainement. Toutefois, plutét que de poursuivre dans cette
direction, il me parait plus indiqué ici d’aborder un théme paralléle.

I1 est bien connu depuis Frege que les interprétations que I’on sait
donner de la logique-systéme sont extensionnelles. Ses propositions,
tout en signifiant tel ou tel état de fait, ne désignent que le vrai ou le
faux®. Ses prédicats ont tel et tel sens, mais ils désignent des classes
d’objets, ou de couples d’objets, ou n-uples d’objets. Or les logiques
usuelles ne maitrisent réellement que les désignations, ce qui est peu
«naturel». Il est peu probable en effet, sur un plan disons psycho-
logique, qu’une relation, comme celle de mari a femme par exemple,
soit appréhendée comme cette classe de paires ordonnées dont le
premier terme est un homme qui a épousé en justes noces le second
terme qui est une femme! Il manque donc — et cela aussi Frege I’a
dit — une logique de la compréhension, au sens olt compréhension et
extension sont deux aspects complémentaires de tout concept. Toute-

§ Les mathématiques et la réalité, p. 359.
® Ou d’autres valeurs si I’on veut, mais cela ne change rien 2 la situation.

7 Studia Philosophica XXXII 89



fois et a condition de ne pas imaginer la logique de la compréhension
comme une sorte de décalque de celle de I’extension, il se pourrait
bien que la logique de M. Gonseth fournisse tout justement la base de
celle sans laquelle on ne peut que déformer la «pensée naturelle» et
sans laquelle on ne saurait aborder fructueusement I’étude des articu-
lations argumentatives.

3. La notion d’objet

C’est treés probablement par le réle que joue I’objet dans la dé-
marche de M. Gonseth que la chose se manifeste le plus clairement.
Avouerais-je que, lorsque j’ai lu pour la premiere fois Qu’est-ce que la
logique 77, j’ai été choqué. Faire de la logique une physique, fiit-ce celle
de I'objet quelconque, cela me paraissait tenir de la provocation.
Peut-étre n’irais-je pas aujourd’hui jusqu’a soutenir qu’il n’y a la
aucune provocation, simplement, je la crois salutaire.

Souvenons-nous, en effet, que ’objet primitif de la logique est
constitué par «les réalités les plus immédiates et les plus communes
du monde physique»® et que ses «fins sont celles de 1’action»8. Par
ailleurs, ces réalités ne sont pas données comme objets. Ceux-ci sont le
résultat d’une conquéte et, avant d’étre quelconques et de ne relever
alors que de I’étre, du non-étre et de I’identité?, ils sont ces objets-ci
sur quoi porte le discours. Le discours lui-méme a pour premier effet
de réaliser un découpage dans le référent dont il traite, d’en fournir
déja un schéma. Un schéma poss¢de ses lois internes, aussi bien est-il
vrai qu’on ne peut concevoir une logique sans syntaxe. Mais c’est
en méme temps un schéma de. D’o1 il s’ensuit qu’il est simultanément
soumis a des lois externes. Peut-on dire & des lois sémantiques? Je le
croirais volontiers 4 la double condition de ne chercher a appréhender
la sémantique ni indépendamment de la syntaxe, ni indépendamment
de la pragmatique. La premie¢re condition est dictée par ceci que tout
schéma est un et la seconde par ce que la raison d’étre méme d’un
schéma est a chercher dans I’action.

S’il reste donc toujours possible de «quelconquifier» ’objet, il
n’est jamais nécessaire d’aller jusqu’au point ol la compréhension se

7 Paris, Hermann, 1937.
8 ¢f note (1)
® Qu'est-ce que la logique?, p. 71.

90



dissout en extension. En d’autres termes, les relations de la logique
pure, celles qui permettent les démonstrations les plus formelles, sont
situées a une étape d’un chemin qui part de liaisons toutes intuitives.
Il y a donc des degrés dans le quelconque. Et, sitét qu’on renonce a
détacher les abstractions du concret qui les engendre, on dispose
enfin — ou, encore — d’une logique de la compréhension, d’une «doc-
trine des significations en devenir», pour parler comme M. Gonseth!?

Je pense alors que c’est au sein d’une telle doctrine qu’il faut
chercher les modeles propres a rendre compte de certains des aspects
de la «pensée naturelle» et, plus précisément, de ’argumentation.
En effet, 'orateur qui s’adresse 2 un auditoire n’argumente que tres
exceptionnellement sur la situation immédiate et actuelle et, si méme
il le faisait, son discours ne cesserait pas pour autant de créer les objets
dont il veut traiter. Peut-étre pourrait-il le faire & moins de frais que
s’il doit les évoquer entierement. Peu importe d’ailleurs puisque, dans
tous les cas, son discours fait de phrases et de mots ne fournit d’abord
que des objets assez flous pour qu’il puisse leur donner peu a peu la
signification que requiert son intention argumentative. Et ce n’est pas
pour rien que dans les textes qui n’ont pas a cacher les procédures
utilisées — dans les manuels scolaires par exemple — les définitions
jouent un role si considérable.

Personne n’a jamais pu assumer un jugement pour autrui. C’est
a l'auditeur de procéder de mise en relation en mise en relation,
quitte a ce que ’orateur lui en propose ’exemple. Et comme persua-
der n’est pas seulement convaincre, on peut penser que I’on touche ici
a cette autre variante du rationnel — autre par rapport a celle qui est
née et a triomphé dans la géométrie — cette variante a laquelle M.
Gonseth s’attache depuis quelques années et qu’il appelle «anthro-
pologique» ou « phénoménologique»!l.

1® Les mathématiques et la réalité, p. 284.
11 ¢f. note (4).

91



	Logique et adaptation

