
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Logique et adaptation

Autor: Grize, Jean-Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Logique et adaptation

par Jean-Biaise Grize

En hommage au professeur Ferdinand Gonseth

1. Introduction

Le titre même de cet essai exige quelques commentaires. On pourrait

y voir, en effet, comme une sorte de contradiction. La logique
n'est-elle pas, par excellence, la science qui ne change pas, celle dont
les normes sont immuables, celle où toute indétermination est exclue

par nature et n'y a-t-il pas scandale à vouloir parler de méthodologie
ouverte à son propos? Qui pourrait faire que, si une propriété est

vraie de tous les éléments d'une classe, elle ne le soit pas de chacun
d'eux? Qui pourrait réellement tenir pour provisoire la loi «si p alors

q et si p sont vraies, q est aussi vraie»?
Il est même possible d'aller plus loin et de prétendre que les principes

mêmes de toute méthodologie, et ceux donc de la méthodologie
ouverte, conduisent à une alternative simple. Ou bien, ils sont
l'expression d'une opinion, ou bien ils sont fondés en raison. Dans le

premier cas, leur portée est d'ordre psychologique: ils éclairent la
forme d'esprit de ceux qui les adoptent, mais ne disent rien de certain
sur la nature de la connaissance. Dans le second cas, n'ont-ils pas eu
nécessairement recours à la logique et leur valeur ne dépend-elle pas
alors de celle de la logique et de son immuabilité?

De tels raisonnements ont les premières apparences pour eux. Ils
semblent bien fondés, et peut-être le sont-ils, mais sur certains
présupposés. Or, parmi eux, il y a au moins celui-ci que le sens des mots

y a été tenu constant et, tout particulièrement, que le mot «logique»
a partout la même signification. Mais, à relire attentivement le
discours qui précède, on constate aisément que «logique» s'emploie en
deux sens.

(1) En un premier sens, «logique» renvoie à un système connu et

achevé, système dont les éléments et les lois n'ont aucune signification
en dehors de lui. Tel est le cas de la règle qui veut que ce qui est vrai

85



de tous le soit de chacun. Elle n'a aucune portée à l'état isolé, de

sorte que, insérée dans certains systèmes, elle peut être valide et que,
insérée dans d'autres, elle peut ne l'être pas.

Qu'il existe des systèmes logiques en ce sens, et qu'ils puissent se

présenter sous la forme très stricte de «systèmes formels», personne
ne le niera, ni même ne mettra en doute qu'ils puissent rendre les

plus grands services à la connaissance, qu'ils puissent être de la plus
grand utilité. Mais, ils n'épuisent pas le sens du mot «logique».

(2) Le terme même d'utilité que je viens d'employer le fait voir.
Si un objet est utile, il l'est pour quelqu'un et en vue d'une certaine
fin. En ce nouveau sens alors la logique consiste en un ensemble de

procédures qu'un sujet qui pense met en œuvre pour diriger telle ou
telle de ses actions.

Logique-système et logique-pensée représentent deux acceptions fort
différentes d'une même réalité, entre lesquelles s'établit sans cesse un
rapport d'opposition. Un système logique, en tant qu'il résulte d'une
construction dont le constructeur s'est retiré, n'est pas plus révisible

que le système de Copernic — j'entends celui que, historiquement,
nous devons à Copernic. En revanche la logique en tant qu'elle est

actuellement assumée par quelqu'un qui s'en sert, n'est plus un
système achevé: elle ne s'y réduit pas davantage que l'astronomie ne se

réduit à Copernic. En ce sens, elle est une science — M. Gonseth dit
même une «science naturelle»1 - et elle jouit alors, à chaque instant
du statut d'un schéma, qui est d'être sommaire, provisoire et ouvert.

Ceci toutefois est encore insuffisant. Si la logique n'était que

sommaire, que provisoire, que susceptible d'ouverture, elle ne serait qu'une
sorte de rêverie, elle se disperserait en tous sens. Pour qu'elle puisse
donc être cet instrument de connaissance qu'on reconnaît justement
en elle, il lui faut comme un principe stabilisateur, un principe qui
puisse aussi rendre compte de son aspect systématique. Et c'est ici
qu'il convient de rappeler que, pour M. Gonseth, les fins de la logique
sont «celles de l'action»2. Cela signifie que le procès est orienté, que
son déroulement est sans cesse commandé par une volonté d'adaptation

à quelque réalité, quitte à ce que, dans certains cas, cette
réalité soit la logique elle-même. Non d'ailleurs qu'une telle
adaptation découle d'une quelconque harmonie préétablie. La logique

1 Les mathématiques et la réalité. Paris, Alcan, 1936, p. 155.
» Ibid.

86



est adaptée parce que celui qui l'utilise l'a adaptée ou, mieux encore,
est en train de l'adapter. Ainsi faut-il entendre le terme «adaptation»,
qui figure dans le titre de ces brèves réflexions, comme désignant non
un état, mais un processus, un devenir.

Ce devenir permet de préciser la nature de la relation entre la
logique-système et la logique-procès. Peut-être certains ont-ils été

frappés par le rôle-vedette que la géométrie tient dans la réflexion de
M. Gonseth. Même quand il traite de morale, c'est encore et d'abord
de géométrie qu'il parle. C'est en effet que le monde des

mathématiques est construit de telle sorte qu'il jouit d'un privilège unique.
Il est possible d'avoir sous les yeux cette sorte de squelette que constitue

un système formel. Ce jeu de désincarnation s'est révélé extra-
ordinairement riche d'enseignements. A la surprise d'ailleurs de ceux
qui l'ont joué - et parce qu'ils sont allés jusqu'au bout de ses règles -
les limites de la logique-système sont apparues en pleine clarté. Des

théorèmes, dont celui de Gödel est, sinon le premier en date, tout au
moins le plus souvent cité, ont fait bien plus que de tracer des

frontières. Dans le même mouvement qu'ils élevaient des barrières, ils

renvoyaient à la pensée qui les construisait. En se retirant par méthode
de son objet, le sujet logique s'est trouvé nécessairement renvoyé à

lui-même.

Il s'agit bien là d'une démarche que l'on peut qualifier de dialectique

et le rapport d'opposition entre les deux logiques se trouve être
ainsi un rapport dialectique. C'est exactement ici que s'est installée
la longue réflexion de M. Gonseth.

Si ce qui précède peut éventuellement servir à justifier, ou tout au
moins à expliquer, le titre de cet essai, encore faut-il en tirer parti.
C'est ce que je voudrais faire maintenant par quelques brèves

considérations, non plus sur la démonstration, mais sur l'argumentation.

2. La logique de Vargumentation

Notons tout d'abord que les phénomènes d'argumentation se

déroulent toujours sur plusieurs plans à la fois et que, par conséquent,
ils peuvent s'étudier de divers points de vue. Il est, par exemple,
indéniable que des rapports affectifs s'établissent toujours entre l'orateur

et son auditoire, que les places respectives que les deux parties

occupent dans les divers appareils sociaux et économiques jouent un
rôle. Toutefois, je voudrais me limiter ici à ce qu'on pourrait appeler

87



la logique de l'argumentation, c'est-à-dire aux mécanismes qui
articulent entre elles les parties d'un discours argumentativ Mais il faut,
pour cela, commencer par dénoncer deux positions, toutes deux
incompatibles avec les vues qui précèdent.

La première consiste à voir, dans une argumentation, une démonstration

mal faite, peu rigoureuse, entachée d'implicites de toutes
sortes: une démonstration qui aurait «mal tourné».

Cette façon de voir oublie simplement que la logique-procès est en
continuelle adaptation à autre chose qu'elle. Il s'ensuit que ce qui est

bon pour un théorème^ peut fort bien ne l'être pas pour une plaidoirie
ou pour un sermon. Pascal ne disait-il pas déjà que, si l'on est sûr de

convaincre par la géométrie, en revanche «quoi que ce soit qu'on
veuille persuader, il faut avoir égard à la personne à qui on en veut»?3

La seconde attitude consiste, en présence de la complexité du
phénomène, à soutenir qu'il ne suit aucune règle et que son déroulement

ne dépend que du talent et du sentiment de l'orateur.
Mais c'est postuler ainsi que les règles doivent être inscrites quelque

part sous les choses, qu'on les découvre comme on découvre un oignon
de tulipe en retournant une plate-bande. C'est donc oublier la fonction
schématisante de toute pensée et, parce qu'on ne peut d'abord
construire que des schémas grossiers, oublier qu'ils portent en eux leur

propre perfectionnement.
La position que j'aimerais suggérer découle de la double critique

qui précède. Elle revient essentiellement à situer l'argumentation au
sein d'un dialogue, à la saisir donc dans son «déploiement discursif».

(L'expression est de M. Gonseth4.)
Ce n'est évidemment encore là que situer le problème. S'il doit

y avoir argumentation, c'est que les deux parties ne sont pas d'accord,
c'est qu'il existe des énoncés — au moins implicites — qui les opposent.
Y a-t-il véritablement des mécanismes susceptibles de permettre le
dépassement de telles situations?

Sans être déjà capable de décrire de tels mécanismes dans leurs

détails, c'est-à-dire d'une façon adéquate à un usage pratique, il est

cependant possible de répondre affirmativement à la question et ceci

a De l'esprit géométrique et de l'art de persuader, Œuvres complètes, Paris,
Bibliothèque de la Pléiade, 1954, p. 594.

1 La morale peut-elle faire l'objet d'une recherche de caractère scientifique?
Rev. universitaire de science morale, 1969, 10-11, p. 7.

88



grâce, tout justement, aux propriétés d'inachèvement des schémas.

Si les deux partenaires s'affrontaient munis chacun d'un système

axiomatique achevé, d'un système au sens formel sur les valeurs, les

choses et les faits, alors le problème serait sans issue. Mais, et ceci

jusque dans le domaine des sciences dites exactes, tel n'est jamais le
cas. Dans les circonstances les meilleures, chacun ne dispose que d'un
schéma: simplement il est explicite. Dans tous les autres cas, et
spécialement dans les circonstances de la vie quotidienne, les schémas

sont implicites et se ramènent à ceux qui sont inscrits dans les mots et
dans les phrases utilisés. Les mots toutefois ne sont pas les choses, d'où
il s'ensuit que toute argumentation se situe nécessairement à un
certain niveau d'abstraction. Dès lors, comme l'écrit M. Gonseth,
«l'adéquation des notions abstraites, aux concrets qui les réalisent, n'est que
schématique... [et] aucune de ces notions ne peut être légitimement
considérée comme définitivement achevée»5. Cela signifie que tout
discours argumentatif apparaît comme une micro-évolution à laquelle
participent orateur et auditoire, apparaît comme une adaptation,
locale certes, mais un peu meilleure et dont il est dès lors possible de

déceler les lois.

Tout ceci demanderait à être précisé et ne s'offre guère ici que
comme déclaration d'intentions, louables peut-être, fortement
désincarnées certainement. Toutefois, plutôt que de poursuivre dans cette

direction, il me paraît plus indiqué ici d'aborder un thème parallèle.
Il est bien connu depuis Frege que les interprétations que l'on sait

donner de la logique-système sont extensionnelles. Ses propositions,
tout en signifiant tel ou tel état de fait, ne désignent que le vrai ou le

faux6. Ses prédicats ont tel et tel sens, mais ils désignent des classes

d'objets, ou de couples d'objets, ou n-uples d'objets. Or les logiques
usuelles ne maîtrisent réellement que les désignations, ce qui est peu
«naturel». Il est peu probable en effet, sur un plan disons

psychologique, qu'une relation, comme celle de mari à femme par exemple,
soit appréhendée comme cette classe de paires ordonnées dont le

premier terme est un homme qui a épousé en justes noces le second

terme qui est une femme! Il manque donc - et cela aussi Frege l'a
dit - une logique de la compréhension, au sens où compréhension et
extension sont deux aspects complémentaires de tout concept. Toute-

8 Les mathématiques et la réalité, p. 359.
" Ou d'autres valeurs si l'on veut, mais cela ne change rien à la situation.

7 Studia Philosophica XXXII 89



fois et à condition de ne pas imaginer la logique de la compréhension
comme une sorte de décalque de celle de l'extension, il se pourrait
bien que la logique de M. Gonseth fournisse tout justement la base de

celle sans laquelle on ne peut que déformer la «pensée naturelle» et
sans laquelle on ne saurait aborder fructueusement l'étude des articulations

argumentatives.

3. La notion d'objet

C'est très probablement par le rôle que joue l'objet dans la
démarche de M. Gonseth que la chose se manifeste le plus clairement.

Avouerais-je que, lorsque j'ai lu pour la première fois Qu'est-ce que la

logique P7, j'ai été choqué. Faire de la logique une physique, fût-ce celle
de l'objet quelconque, cela me paraissait tenir de la provocation.
Peut-être n'irais-je pas aujourd'hui jusqu'à soutenir qu'il n'y a là

aucune provocation, simplement, je la crois salutaire.

Souvenons-nous, en effet, que l'objet primitif de la logique est

constitué par «les réalités les plus immédiates et les plus communes
du monde physique»8 et que ses «fins sont celles de l'action»8. Par

ailleurs, ces réalités ne sont pas données comme objets. Ceux-ci sont le

résultat d'une conquête et, avant d'être quelconques et de ne relever
alors que de l'être, du non-être et de l'identité9, ils sont ces objets-ci

sur quoi porte le discours. Le discours lui-même a pour premier effet
de réaliser un découpage dans le réfèrent dont il traite, d'en fournir
déjà un schéma. Un schéma possède ses lois internes, aussi bien est-il

vrai qu'on ne peut concevoir une logique sans syntaxe. Mais c'est

en même temps un schéma de. D'où il s'ensuit qu'il est simultanément
soumis à des lois externes. Peut-on dire à des lois sémantiques? Je le

croirais volontiers à la double condition de ne chercher à appréhender
la sémantique ni indépendamment de la syntaxe, ni indépendamment
de la pragmatique. La première condition est dictée par ceci que tout
schéma est un et la seconde par ce que la raison d'être même d'un
schéma est à chercher dans l'action.

S'il reste donc toujours possible de «quelconquifier» l'objet, il
n'est jamais nécessaire d'aller jusqu'au point où la compréhension se

' Paris, Hermann, 1937.

' cf note (1)
* Qu'est-ce que la logique?, p. 71.

90



dissout en extension. En d'autres termes, les relations de la logique

pure, celles qui permettent les démonstrations les plus formelles, sont
situées à une étape d'un chemin qui part de liaisons toutes intuitives.
Il y a donc des degrés dans le quelconque. Et, sitôt qu'on renonce à

détacher les abstractions du concret qui les engendre, on dispose
enfin - ou, encore - d'une logique de la compréhension, d'une «doctrine

des significations en devenir», pour parler comme M. Gonseth10

Je pense alors que c'est au sein d'une telle doctrine qu'il faut
chercher les modèles propres à rendre compte de certains des aspects
de la «pensée naturelle» et, plus précisément, de l'argumentation.
En effet, l'orateur qui s'adresse à un auditoire n'argumente que très

exceptionnellement sur la situation immédiate et actuelle et, si même

il le faisait, son discours ne cesserait pas pour autant de créer les objets
dont il veut traiter. Peut-être pourrait-il le faire à moins de frais que
s'il doit les évoquer entièrement. Peu importe d'ailleurs puisque, dans

tous les cas, son discours fait de phrases et de mots ne fournit d'abord

que des objets assez flous pour qu'il puisse leur donner peu à peu la

signification que requiert son intention argumentative. Et ce n'est pas

pour rien que dans les textes qui n'ont pas à cacher les procédures
utilisées — dans les manuels scolaires par exemple — les définitions

jouent un rôle si considérable.
Personne n'a jamais pu assumer un jugement pour autrui. C'est

à l'auditeur de procéder de mise en relation en mise en relation,
quitte à ce que l'orateur lui en propose l'exemple. Et comme persuader

n'est pas seulement convaincre, on peut penser que l'on touche ici
à cette autre variante du rationnel — autre par rapport à celle qui est

née et a triomphé dans la géométrie - cette variante à laquelle M.
Gonseth s'attache depuis quelques années et qu'il appelle
«anthropologique» ou «phénoménologique»11.

10 Les mathématiques et la réalité, p. 284.
11 cf. note (4).

91


	Logique et adaptation

