
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Was meinen wir mit "philosophisch"?

Autor: Brülisauer, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was meinen wir mit «philosophisch»?

von B. Brülisauer

Viele der erregendsten Probleme der Philosophie kommen aus

Grenzgebieten, mit anderen Worten, es ist nicht immer leicht zu
unterscheiden, wieweit der Philosoph über gewisse Probleme als

Philosoph und wieweit er über sie z. B. als Sprachwissenschafter,
Theologe oder Politiker spricht. Es scheint nun, es müsse im Interesse
des Philosophen liegen - oder ihm wenigstens an einem Versuch
gelegen sein -, die Problembereiche abzugrenzen, nicht bloß der

Ordnung wegen, sondern namentlich auch wegen der Kompetenzen.
Man möchte doch wissen, wer für welche Frage zuständig ist.

Angenommen, man ist vorerst geneigt zu glauben, es sei eine Abgrenzung

irgendwie möglich, dann ist die nächste Frage die: Wovon hat
eine solche Abgrenzung zwischen Philosophie und Nicht-Philosophie
überhaupt auszugehen?

Wir dürfen wohl davon ausgehen, daß jede Philosophie, soweit sie

sich theoretisch äußert, die Form von Sätzen annimmt.Jemand könnte
hier entgegnen, daß für einen Philosophen das Sätzeaussprechen oder
-niederschreiben nicht relevant sei, denn es komme nicht darauf an,
was ein Philosoph sagt, sondern darauf, was er tut. Das ließe sich

etwa so verstehen: Philosoph ist ein Mensch, der mitten am Tag mit
einer brennenden Laterne durch die Stadt läuft; oder: Philosoph ist
ein Mensch, der, wenn er einen Schlag auf die rechte Wange erhalten
hat, auch die linke hinhält. Gemeint ist damit also : Philosophie bloß
als Haltung, als theorielose Praxis. - Nun ist es aber nicht so sehr

diese Art von Philosophie, die nach einer Abgrenzung verlangt,
vielmehr ist es jene andere, die sich in einer Theorie, oder wenigstens in
Sätzen, zu formulieren versucht. Abgesehen davon würde es

wahrscheinlich schwer fallen, einen Menschen im oben beschriebenen
Sinne - wenn er sich in keiner Weise theoretisch äußert - zu
unterscheiden von einem Clown oder einem Psychopathen; um sich von
den Letzteren zu unterscheiden, würde zumindest erwartet, daß er,
nach seinem absonderlichen Tun gefragt, etwa Gründe anführt, also

6 Studia Philosophien XXXII 73



Sätze spricht, und das brächte uns wiederum zurück zur Frage,
welcher Art den die Sätze sind, die er spricht.

Sollen wir nun, im Hinblick auf eine mögliche Abgrenzung,
ausgehen von philosophischen «Theorien» oder, allgemeiner, von
philosophischen «Sätzen»? Es scheint mir, daß es für eine Bestimmung

der Philosophie angemessener, daß der Rahmen vor allem viel
weiter gefaßt ist, wenn wir nicht von Theorien, sondern von Sätzen

ausgehen. So wird man etwa bezüglich eines Satzes wie «Ich weiß,
daß ich nichts weiß» leicht bereit sein, ihn eine philosophische
Äußerung zu nennen, kaum aber eine Theorie. Im übrigen ist es

eine heikle Frage, was alles wir unter einer Theorie zu begreifen
haben; über die Frage, was ein Satz sei, wird man sich eher einigen.
Die Frage, von der wir im folgenden ausgehen, nimmt jetzt also die

speziellere Form an: Läßt sich eine Abgrenzung zwischen
philosophischen und nicht-philosophischen Sätzen entweder auffinden
oder konventionell festlegen?

Nach dem Abgrenzungsvorschlag von Karl Popper ist ein synthetischer

Satz genau dann wissenschaftlich, wenn er falsifizierbar ist,
und umgekehrt ist ein synthetischer Satz genau dann, wenn er nicht
falsifizierbar ist, metaphysisch. Aus den Ausführungen in « Logik der

Forschung» geht nicht eindeutig hervor, ob nach diesem Kriterium
Philosophie mit Metaphysik identisch ist. Deutlicher spricht sich

Popper aus in einem Aufsatz1, wo er drei Arten von Theorien
unterscheidet, die logisch-mathematischen (sie bestehen aus analytischen,
logisch widerlegbaren Sätzen), die empirisch-wissenschaftlichen (sie
enthalten synthetische, empirisch widerlegbare Sätze) und die
philosophischen Theorien (sie enthalten synthetische, weder logisch noch

empirisch widerlegbare, wohl aber kritisierbare Sätze); den fünf
Beispielen, die er hier anführt, glaubt man entnehmen zu dürfen,
daß Popper Philosophie mit Metaphysik identisch setzt.
Philosophische Sätze wären demnach etwa: «Der Geist ist der Widersacher
der Seele»; «Die Welt ist nur meine Vorstellung», «Alle Vorgänge
in der empirischen Welt erfolgen nach Gesetzen», «Warum ist
überhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts?», «Woher kommt das

Gesetzmäßige in der Welt?», «Woher, wenn alles gesetzmäßig ist,
kommt das Individuelle in der Welt?» u.a.m.

1 Über die Nichtwiderlegbarkeit philosophischer Theorien, in : Ratio, Bd. 2

(1957).

74



Hält man sich an Poppers Definition von Metaphysik, dann sagt
der Satz «Alle philosophischen Sätze sind metaphysische Sätze»

allerdings wenig aus. Uber das Unzulängliche seiner Definition ist
anderswo das Wichtige schon gesagt worden2. Bestimmter wäre der,
inbezug auf Poppers Abgrenzungskriterium invariante Vorschlag von
G. Janoska3, wonach wir unter «Metaphysik» verstehen können «das

Bemühen, das raumzeitlich unbestimmbare Sein begründend zur
Sprache zu bringen», also eine Bestimmung von einem
«metaphysisch» zu nennenden Gegenstand her. So nämlich wären die

philosophischen Sätze eindeutig abgegrenzt: sie wären danach
ausgezeichnet durch einen speziellen Gegenstandsbereich, auf den nur
sie sich beziehen, und der von dem der Wissenschaft unterschieden
ist. Anders, glaube ich, wenn man nur von den Arten der Sätze

ausgeht, wird eine Abgrenzung zwischen Wissenschaft und
Metaphysik kaum gelingen. Jedoch nebst dem hat Poppers Vorschlag,
sofern wir ihn so verstehen, daß dadurch Metaphysik und Philosophie
zusammenfallen, zwei kaum annehmbare Konsequenzen: die
Philosophie kennte nur Sätze mit Wahrheitswert (z. B. also keine Normen) ;

es gäbe keine nicht-metaphysische Philosophie, was zwar trivialerweise

daraus folgt, aber dennoch, bloß als Feststellung, wahrscheinlich
zu bedenken gibt.

Wenn Popper Philosophie mit Metaphysik gleichsetzt, dann sieht

es so aus, als ob er seine eigene Erkenntnislogik nicht als ein
philosophisches Buch betrachtet. Er selbst sagt hierzu: «Ob freilich der

Philosoph unsere methodologischen Untersuchungen überhaupt
«philosophisch» wird nennen wollen, ist fraglich; aber das ist uns
auch nicht wichtig»4. Nehmen wir einmal an, sie seien

«philosophisch», dann finden sich in seiner Erkenntnislogik, die sich als

Methodologie sowohl mit der logischen Analyse von Begriffen,
Sätzen und deren Beziehung zueinander wie mit methodologischen
Festsetzungen beschäftigt, mindestens zwei Arten von Sätzen, die
nicht zu den metaphysischen gehören: nämlich Metasätze und eben

Festsetzungen. Den Ausführungen Poppers wäre dann, ohne daß er

2 G. Janoska, Popper und das Problem der Metaphysik, in : Kant-Studien, Bd. 58

(1967).
3 Derselbe, Abgrenzung und Grundlegung der metaphysica specialis bei Immanuel

Kant, in: Kant-Studien, Bd. 56 (1965).
4 Karl R. Popper, Logik der Forschung, zweite (deutsche) Ausgabe, Tübingen

1966, S. 28.

75



selbst es irgendwo so formuliert hätte, der Vorschlag zu entnehmen:
«Alle philosophischen Sätze sind, wenn nicht metaphysische Sätze,
entweder Metasätze oder Sätze mit Festsetzungscharakter».

Zur Ansicht, daß die meisten, wenn nicht gar alle Sätze in der

Philosophie Metasätze sind, wird man bald einmal gelangen auf
Grund der Überlegung, daß die Philosophie - vorausgesetzt man
gibt zu, daß Metaphysik nicht ihre Sache ist - keinen eigenen

Objektbereich hat, oder daß zumindest ihre Sätze nicht im gleichen
Sinn einer Objektsprache angehören wie etwa die Sätze der Physik
oder Soziologie. Ihre Aufgabe, nach der Forderung der Analytiker,
wäre nicht, Aussagen aufzustellen, sondern den Sinn von Aussagen

zu klären. Metasätze wären etwa: philosophisches Reden über den

Sprachgebrauch (den alltäglichen und den wissenschaftlichen),
Definitionen z. B. der «Gerechtigkeit», der «Freiheit», des «Staates»,
der «Kausalität», Fragen von der Art wie «Was ist ein philosophischer

Satz?», «Was ist eine Frage?». Nun zeigt sich, daß die Formulierung

«Alle philosophischen Sätze sind Metasätze» als Abgrenzungskriterium

dennoch wenig taugt, weil es nicht umkehrbar ist. Nicht alle
Metasätze sind philosophische Sätze. Popper selbst bemerkt gut, daß

die Sprachanalyse als Methode für die Philosophie nicht wesentlicher
sei als für irgendeine andere wissenschaftliche Untersuchung.
Philosophische Metasätze könnten sich von den anderen Metasätzen
allenfalls dadurch auszeichnen, daß sie sich auf eine spezielle Objektsprache

beziehen. Die Frage würde sich nur verschieben: welcher
Art sind die Sätze dieser Objektsprache?

Überlegenswerter ist die Reduktion auf «Alle philosophischen
Sätze sind Festsetzungen». Beachtet man, wie viele Sätze in der

Philosophie Festsetzungscharakter haben — Sinnkriterien, methodologische

Regeln, Abgrenzungskriterien, Wahrheitskriterien, moralische

Normen, definitorische Festsetzungen, Zielsetzungen im
Forschungsbetrieb, in der Politik, im privaten Leben -, so wäre die

Frage so unsinnig nicht, ob die Philosophen je etwas anderes gemacht
haben als Festsetzungen. Provokant ist diese Frage, weil man heraushört:

wer festsetzt (das liegt im Wort), begründet nicht, was für den

Böswilligen soviel heißt wie: der Philosoph verfährt willkürlich,
unvernünftig, «unphilosophisch», und vor allem: er leistet keine
Erkenntnis (wider seinen legendären Ruf, daß es ihm nur darauf
ankomme). Festsetzungen verhelfen vielleicht zu Erkenntnissen, sind
selbst aber keine Erkenntnisse, und die Erkenntnisse, zu denen sie

76



verhelfen, liegen dann meist im Gebiet der Wissenschaft.

Nichtsdestoweniger scheint dieser Vorschlag, wonach philosophische Sätze

in dieser oder jener Hinsicht Festsetzungscharakter haben, durch
viele Beispiele bestätigt werden zu können. Auch im Hinblick auf
metaphysische Sätze; zum Satz «Der Geist ist der Widersacher der
Seele» ließe sich etwa bemerken, «Geist» und «Seele» seien hier in
ihrer Bedeutung definitorisch gerade so festgelegt, daß sie

analytischerweise «Widersacher» sein müssen. Ähnlich im Falle von
Schopenhauers Satz: «Es gibt im Leben nur zwei Zustände, die Not
und die Langeweile»; entweder - so der Einwand - ist dieser Satz

synthetisch, dann wahrscheinlich falsch, oder er ist analytisch, dann
ist er jedoch nicht mehr als ein skurriler Einfall, der nicht mehr sagt
als: «die Gesamtheit aller erlebbaren Zustände zerfalle in die Klasse

der «Notstände» und in die kontradiktorisch davon ausgeschlossene

andere Klasse jener Zustände, die wir einfach als «langweilig»
bezeichnen. In der Philosophie gibt es viele Beispiele dieser Art.

Bedenkt man es aber genauer, so zeigt sich, daß auch dieser

Vorschlag als Abgrenzungskriterium zwar für viele, doch nicht für alle
Fälle zutrifft. Zudem hat es auch den Mangel an sich, nicht umkehrbar

zu sein. Es gibt genug Fälle, in denen sich der Sinn eines

philosophischen Satzes nicht auf eine Festsetzung reduzieren läßt,
angefangen bei den philosophischen Fragesätzen, ferner z. B. bei den

ontologischen Sätzen. Es ist auch nicht von vorneherein klar, was es

bedeuten soll, ein Philosoph mache vor allem oder gar ausschließlich

Festsetzungen. «Festsetzung» ist ein hartes Wort. Jemand, der
festsetzt - macht es den Eindruck -, will meistens rechtbehalten. Nun
zeichnet es aber einen Philosophen sicher besser aus, wenn er nicht
à tout prix rechtbehalten will, wenn er bereit ist zu revidieren. Man
spräche in diesem Falle, statt von «Festsetzungen», besser von
«Vorschlägen». Etwa so: der Philosoph macht Vorschläge, setzt aber
nicht fest, welche Vorschläge gelten sollen - das überläßt er dem

Physiker, dem Politiker, dem Juristen. John Wisdom6 spricht von
philosophischen Sätzen als von «verbal recommandations»: «A
philosophical answer is really a verbal recommendation in response
to a request which is really a request with regard to a sentence which
lacks a conventional use whether there occur situations which could

5 John Wisdom, Philosophical Perplexity, in: Proceedings of the Aristotelian
Society, XXXVII (1936-37), S. 71-88.

77



conventionally be described by it.» Danach besteht die traditionelle
Philosophie - grob gesprochen - aus Vorschlägen, wie man vom
gewöhnlichen Sprachgebrauch abweichen und «Probleme» schaffen

kann, die neuere analytische Philosophie dagegen aus Vorschlägen,
wie man vom abweichenden Sprachgebrauch wiederum zum
gewöhnlichen sich zurückfindet. «Vorschlag» kann jedoch auch in
einem weiteren Sinne verstanden werden. Im Satz «Im Leben gibt
es nur zwei Zustände, die Not und die Langeweile» liegt vermutlich
der Vorschlag: mit dem Genießen auf dieser Welt ist es schlecht

bestellt; töte, soweit du es vermagst, deine Triebe ab und nähere dich
schon im Leben bestmöglich dem Nirvana. «Die Welt ist nur
erträglich als ästhetisches Phänomen» (Gottfried Benn), darin liegt
der Vorschlag: stelle keine Forderungen, lege nicht moralische Maßstäbe

an, habe mit niemandem Mitleid - sonst hältst du's nicht aus.

«Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts?», darin
könnte der Vorschlag liegen: seht einmal anders herum, als ob das

nicht so, jenes nicht so wäre, als ob nichts Seiendes wäre - vielleicht
ändert sich dann etwas in deinem Lebensgefühl. Und in ähnlicher
Weise lassen sich Sätze verstehen wie «Alles ist vergänglich», «Ama
et fac quod vis», «der Handelnde ist immer gewissenlos», «Rein
liegt das Leben vor der reinen Seele», also jene ungezählten Sätze,
die man unter das Sammelwort «Spruchweisheit» subsumieren
könnte.

Nun ja, alle diese Sätze können wir als Vorschläge verstehen, wenn
wir das so wollen. Doch müssen wir sie als solche verstehen? Ist es

nicht erlaubt, sie auch anders zu verstehen, sie z. B. — der Positivist

möge jetzt weghören - als Erkenntnisse zu verstehen? Es gibt
philosophische Sätze, die sich als Vorschläge verstehen lassen, jedoch es

gibt auch andere, die man kaum so verstehen kann. «Das Leben hat
keinen Sinn, und nimmt man an, Gott könne ihm einen geben, dann
wird Gott sinnlos», oder «Gottesglaube und Moral schließen sich

aus, einmal weil die göttliche Vorsehung den Menschen determiniert,
zum andern weil jedermann die Normen bloß aus Furcht befolgen
würde, niemand aus Pflicht», oder «Die Forderung nach Freiheit ist

paradox insofern, als der Zustand, in dem jeder in seinem Handeln
völlig frei ist, in kürzester Zeit zur Versklavung der Schwächeren
durch die Stärkeren, also zur Unfreiheit der meisten führen würde»
u.a.m. Bei solchen Beispielen hat es im übrigen wenig Sinn, nach
dem spezifisch Philosophischen des einzelnen Satzes zu fragen. Das,

78



worauf es in derartigen Äußerungen ankommt, liegt weniger im
einzelnen Satz als vielmehr in einer ganzen Reflexionsbewegung. Es

scheint, je länger wir nach Beispielen suchen, umso größer wird die

Verwirrung.
Diese Verwirrung, in die wir anscheinend hineingeraten, solange

wir von einzelnen Sätzen ausgehen, könnte ein Hinweis sein, daß wir
das Abgrenzungskriterium anderswo suchen müssen, sozusagen auf
einer anderen Ebene. Es ist ja eine Eigenschaft der Philosophen, daß
sie mitunter exzentrische Einfälle haben. Einfälle wie «creatio ex

nihilo», «Atom», «das Unbewußte», «transzendentales Subjekt»
u. a. m. Derartige Einfälle zeugen meist von einer höheren Reflexionsstufe

als jener, der das nichtphilosophische Denken angehört. Das

hängt offenbar zusammen mit der Gepflogenheit des Philosophen,
auch beim Selbstverständlichen noch einmal Warum? zu fragen. So

gesehen - nun in einem weiteren Sinne des Wortes - erweist sich die

Philosophie insgesamt als ein Meta-Denken. Auffallend zeigt sich das

in der Art, wie Philosophen Fragen zu stellen pflegen. Solche Fragen
sind etwa: «Das Seiende könnte auch anders sein als es ist, doch

warum ist überhaupt Seiendes?», oder «Niemand wird ernsthaft

leugnen, daß es Erkenntnis gibt - aber was ist die Bedingung der

Möglichkeit von Erkenntnis?», oder «Was ist die Bedeutung von
Bedeutung?». Diesen Metacharakter finden wir auch in Aussagesätzen,

so etwa in Kants Behauptung « Die Bedingungen der Möglichkeit

der Erfahrung überhaupt sind zugleich Bedingungen der
Möglichkeit der Gegenstände der Erfahrung, und haben darum objektive
Gültigkeit in einem synthetischen Urteil a priori»6. Ebenso finden
wir es in präskriptiven Sätzen: z. B. der kategorische Imperativ ist
nicht eine besondere Maxime, sondern die Norm für die Wahl für
eine besondere Maxime; ebenso gibt es methodologische Regeln
höherer Ordnung, die vorschlagen, nach welchen Gesichtspunkten
methodologische Regeln aufzustellen sind. - Ausgehend von dem

augenscheinlich durchgehenden Metacharakter aller philosophischen
Sätze könnte man erneut versucht sein, ein Abgrenzungskriterium
aufzustellen. Etwa so: «Philosophische Sätze sind Sätze, die mindestens

eine Reflexionsstufe höher sind als nicht-philosophische Sätze»

- ein allerdings nicht von vornherein - eindeutig klares Kriterium.
Es schaut jedoch ganz danach aus, als ob der behauptete Meta-

6 Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, B § 197.

79



charakter in vielen Fällen zwar den Fragesätzen, dagegen nur in
wenigen Fällen den deskriptiven und den präskriptiven Sätzen

zukommt. Ich glaube, er ist kaum vorhanden in philosophischen
Sinnsprüchen von der Art eines «Carpe diem» oder «Nil admirari»
oder in Schopenhauers ethischer Handformel «Neminem laede, immo

omnes, quantum potes, iuva». Was zu solchen Sätzen führt ist weniger
ein Metadenken als vielmehr eine induktive Verallgemeinerung.
Diese allerdings finden wir auch in vielen nicht-philosophischen
Sätzen. Und umgekehrt : ist das Metadenken charakteristisch nur für
philosophisches Denken? Anders gefragt, nennen wir z. B. die folgenden

Sätze «philosophische»: «Die Welt ist nur erträglich als ästhetisches

Phänomen» («ein philosophischer Sinnspruch», sagt der eine,
«dieser Satz ist wahr nur in einer kapitalistischen Gesellschaft», sagt
ein anderer), oder «Die Bedeutung eines Wortes ist sein Gebrauch in
der Sprache», oder «Der Mensch in der kapitalistischen Gesellschaft
ist entfremdet» u.a.m.? Der Versuch, ein Abgrenzungskriterium
aufzufinden oder festzusetzen, hat neben der Tatsache, daß wir zwar
Leichtigkeit haben, auf philosophische Sätze hinzuzeigen, aber dann

unfähig sind zu sagen, worin das Philosophische dieser Sätze liegt,
auch mit jenen Fällen zu rechnen haben, wo man sich nicht einig ist,
ob ein Satz, der vorliegt, ein philosophischer oder ein nicht-philosophischer

genannt werden soll. Zwischen Philosophie und
NichtPhilosophie eine Grenze zu ziehen, scheint hier zusehends unmöglich.

Wittgenstein gibt in den «Philosophischen Untersuchungen»
Beispiele von Wörtern wie «Farbe», «Erfahrung», «Sprache»,
«Spiel», und er zeigt, daß es für solche Wörter eine verbale Definition
nicht gibt. «Wie würden wir jemandem erklären, was ein Spiel ist?
Ich glaube, wir werden ihm Spiele beschreiben, und wir könnten der
Beschreibung hinzufügen: «das, und Ähnliches, nennt man ,Spiele'».
«Man gibt Beispiele und will, daß sie in einem gewissen Sinn
verstanden werden. - Aber mit diesem Ausdruck meine ich nicht: er
solle nun in diesen Beispielen das Gemeinsame sehen, welches ich —

aus irgendeinem Grunde - nicht aussprechen konnte. Sondern: er
solle diese Beispiele nun in bestimmter Weise verwenden»7. Angewandt
auf unsere Frage: Zähle Beispiele auf von Sätzen, die wir
«philosophische» zu nennen pflegen, aber suche nun nicht nach einer alle
diese Sätze verbindenden Gemeinsamkeit - diese gibt es nicht. Was

7 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen § 69.

80



Satz A mit Satz B verbindet, muß B nicht auch mit C gemeinsam
haben, aber B ist mit C durch etwas anderes verbunden. «Wir kennen
die Grenzen nicht, weil keine gezogen sind»8. Was die philosophischen

Sätze verbindet, ist eine Art Familienähnlichkeit - nicht mehr.
Die Antwort auf die Frage «Was meinen wir mit, philosophisch'?»

kann also nicht darin bestehen, daß wir auf feste Grenzen hinzeigen
und ein Abgrenzungskriterium formulieren, wodurch «philosophisch»
definiert würde. Wie sich gezeigt hat, suchen wir nach einer Definition
von «Philosophie» vergeblich. Nun können wir uns aber, glaube ich,
sehr wohl eine Situation vorstellen, wo eine solche Definition, käme
sie auch bloß durch eine Konvention zustande, wünschenswert ist.
Es gibt ja die Philosophie auch als Lehrfach, und damit hängt zusammen

die triviale Tatsache eines «Philosophischen Institutes», eines

«Philosophischen Lehrkörpers» usw. Und vor allem gibt es eine

große Zahl von Studenten, die dieses Fach studieren, und für die,
welche dieses Fach lehren, gibt es, nicht zu übersehen, auch Gehälter.
So gesehen, ist Philosophie deutlich abgegrenzt, nämlich eben als

Institution, und wenn nun einer dieser Studenten wieder einmal die

Frage stellt, was es denn «eigentlich» sei, womit er es als Student
dieses Faches zu tun habe, dann, dünkt mich, ist der Angesprochene,
der Vertreter dieses Faches, sozusagen institutionell gezwungen,
ausführlicher zu antworten als bloß mit einem Fingerzeig auf Wittgenstein.

Mir scheint, das könnte etwa so geschehen.
Die Frage, wie «Philosophie» durch Konvention definiert werden

könnte, läßt sich auch so formulieren: Soll eine Definition von
«Philosophie» ausgehen von einem von einer Gruppe von
zeitgenössischen Philosophen festgesetzten Kriterium, dem alles, was
heute und fortan als Philosophie auftritt, genügen muß, oder soll
sich eine Definition von «Philosophie» in erster Linie richten nach
dem Gebrauch dieses Wortes in der Geschichte?

Betrachten wir die zweite Möglichkeit zuerst. Einerseits scheint es

einleuchtend, daß eine Definition von «Philosophie» historisch
adäquat sein muß. Anderseits kann das wiederum nicht bedeuten, die
Definition müsse sich einfach an das halten, was unter dem Namen
« Philosophie » in der Geschichte bisher tatsächlich lief. Aufdiese Weise

würde z. B. keine Abgrenzung gezogen gegen die Wissenschaften

- für Aristoteles gehörten diese zur «Philosophie», womit er pauschal

9 ebda.

81



bezeichnet hat die theoretische Einstellung zur Welt überhaupt.
Ferner wird man wohl einräumen müssen, daß Sätze wie «Das
Wasser ist der Urgrund aller Dinge», wie Thaies gemeint hat, oder
«Muß man bei den Engeln eine morgendliche und abendliche
Erkenntnis unterscheiden?», was Thomas von Aquin für notwendig
erachtet hat9, für eine Bestimmung der Philosopnie heute kaum mehr

von großem Einfluß sind. (Man soll ja philosophische Probleme nicht
pflegen.) Wittgensteins Vorschlag, man möge darauf achten, wie ein
Wort gebraucht wird, läßt sich auf unsere Frage besser anwenden,
wenn wir das Wort «Gebrauch» weiter differenzieren, nämlich indem
wir unterscheiden zwischen Wörtern, deren Gebrauch geschichtlich
relativ konstant ist, wie «Stein», «Platte», «Fünf», und solchen,
deren Gebrauch sich in der Geschichte geändert hat, wie das Wort
«Philosophie». Die Erklärung Wittgensteins «Die Bedeutung eines

Wortes ist sein Gebrauch in der Sprache»10 führt bald einmal zur
weiteren Frage, wodurch der Gebrauch seinerseits wiederum
bestimmt sei. Z. B. können wir darauf hinweisen, daß seit der Zeit
zwischen Galilei und Kepler die Bedeutung von «Philosophie»
insofern eine engere geworden ist, als nun fortan Sätze über Planetenbahnen

unter «Wissenschaft» fallen. Das können wir nun zwar wohl
so ausdrücken, indem wir sagen, daß von jener Zeit an der Gebrauch

des Wortes «Philosophie» ein anderer gewesen ist, aber wir können
dasselbe auch sachlich so ausdrücken : seit jener Zeit sind die
Naturwissenschaften soweit recht genau durch das gekennzeichnet, was wir
heute «funktionelles Denken» nennen, daß wir darin eine Abgrenzung

gegen nicht-naturwissenschaftliches, also etwa gegen
philosophisches Denken, sehen können, nur daß jetzt in der zweiten
Ausdrucksweise die Betonung eben nicht mehr auf «Gebrauch»
liegt, sondern auf dem, was diesen verändert hat, z. B. eine neue
Methode seitens der Wissenschaft. Und bei näherem Hinsehen auf
das, was jeweils diesen Gebrauch verändert hat, sehen wir, daß es

sich hierbei - in einem weiteren Wortsinne — meist um eine
Festsetzung gehandelt hat. Vornehmlich aber gegen diese hat Wittgenstein

den «Gebrauch» so sehr betont.
Betrachten wir nun die erste Möglichkeit, den Vorschlag also, eine

Definition von «Philosophie» einfach festzusetzen. Gegen diesen

9 Thomas von Aquin, Quaestiones disputatae de veritate, Quaestio VIII, Art. 16.
10 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen 43.

82



Vorschlag gibt es etliche Einwände. Einmal: Wer setzt fest? Und
dann: es scheint auch sachliche Gründe geben zu müssen, warum
z. B. gerade so, und nicht anders, festgesetzt wird; und gibt es solche

nicht, soll es sich also nur um einen terminologischen Entschluß

handeln, wer kann dann dem etwas entgegenhalten, der die

Festsetzung so trifft : «Philosophisch sind alle Sätze, die mehr als fünfzig
Buchstaben enthalten»? Ein Unsinn, sicher; aber auch im Fall, daß
die Festsetzung günstiger getroffen wird, so bedeutet sie doch immer
eine Reduktion dessen, was fortan Philosophie sein darf und was

nicht, und soweit man sich, ausgehend von einer solchen Definition,
für die Geschichte der Philosophie überhaupt noch interessiert, ist es

dann nicht mehr wichtig, was zu verschiedenen Zeiten die
Philosophien zu sein beanspruchten, sondern allein noch, als was man sie,

angeblich ehrlicherweise, hat erkennen müssen, d. h. sie werden
entweder als Unphilosophie verworfen oder im Sinne der Festsetzung
willkürlich so gedeutet, daß sie deren Forderung entsprechen.

Ajdukiewicz macht eine Unterscheidung, die wir hier, glaube ich,
mit Vorteil nicht übersehen11. Er spricht von einer «terminologischen
Festsetzung» für den Fall, daß ein Wort neu eingeführt wird, und
weil ein solches Wort an keinen Gebrauch gebunden ist, herrscht hier
Definitionsfreiheit. Dasselbe trifft nicht zu auf Wörter, deren
Gebrauch schon vorgegeben ist, hier sind wir im Definieren - er spricht
nur in einem solchen Fall von einer «Definition» - nicht frei, weil
eben gebunden an einen Gebrauch. Wer also versucht, «Philosophie»
zu definieren, hat niemals die Freiheit zu einem terminologischen
Entschluß, er ist, mehr als in den meisten anderen Fällen, gebunden
an einen jahrhundertelangen Gebrauch dieses Wortes in der
Geschichte.

Die Regeln, die den Gebrauch des Wortes «Philosophie» heute

bestimmen, sind nicht explizit formulierbar; sie können jederzeit
verändert werden durch die Einführung einer neuen Methode, durch
einen neuen Einfall; sie bestimmen den Gebrauch dieses Wortes bloß

zu einer bestimmten Zeit. Jemanden, der wissen möchte, was
«Philosophie» bedeute, müßten wir wahrscheinlich bitten, seine Frage
bestimmter zu formulieren, etwa «Was nannten die alten Griechen

,Philosophie'?» oder «Was versteht ein Oxfordianer heute unter
,Philosophie'?» usw. Uns bliebe nicht viel mehr als eine Art Finger-

11 Ajdukiewicz, Abriß der Logik, Berlin 1958, S. 39.

83



zeig: «Sieh, was in Oxford als Philosophie gelehrt wird; sieh, was in
Warschau als Philosophie gelehrt wird; daneben gibt es aber auch
noch die Hindus, die auch eine Philosophie haben; und vergiß nicht
jenen Mann, der sich nicht darum schert, was als Philosophie
,gelehrt' wird, der aber dennoch seine eigene hat».

84


	Was meinen wir mit "philosophisch"?

