Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Zur Geschichte der Todesdeutung
Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Symposium 1972
Der Tod —La mort

ZUR GESCHICHTE DER TODESDEUTUNG
Versuch einer Typologie

von Anton Hiigli

1. Einleitung

Die subjektive Bedingung aller unserer mdéglichen Erfahrung ist
«das Leben: folglich kann nur auf die Beharrlichkeit der Seele im
Leben geschlossen werden, denn der Tod des Menschen ist das Ende
aller Erfahrung, was die Seele als einen Gegenstand derselben be-
trifft . . . Also kann die Beharrlichkeit der Seele nur im Leben des
Menschen (deren Beweis man uns wohl schenken wird), aber nicht
nach dem Tode (als woran uns eigentlich gelegen ist) dargetan wer-
den, und zwar aus dem allgemeinen Grunde, weil der Begriff der
Substanz, sofern er mit dem Begriff der Beharrlichkeit als notwendig
verbunden angesehen werden soll, dieses nur nach einem Grundsatze
moglicher Erfahrung und also auch nur zum Behuf derselben sein
kann.»! Mit diesen Satzen umrei8t Kant die Schwierigkeit, die sich
jedem Versuch, den Tod und das Totsein zu denken, in den Weg
stellt: Mit dem Tod endet auch unsere Erfahrung, wie aber sollen
wir mit den Erfahrungsbegriffen des Lebens, die am Gegenstindli-
chen, Zeitlichen, Bestimmten und Unterschiedlichen gewonnen wur-
den, das absolut Ungegenstindliche, Unzeitliche, Unbestimmte und
Unterschiedslose des Todes denken kénnen? Fiihrt nicht jede gedank-
liche Antizipation des Todes unweigerlich in die Metaphysik im
eigentlichen Sinne des Wortes? Die iiberlieferte Schulphilosophie
wiirde uns darin sicher recht geben. Nach ihrem Ficherkatalog ist der
Tod und sein Verhiltnis zur Seele ein Gegenstand der psychologia
rationalis, eines der drei Teilgebiete der metaphysica specialis neben

! Kant, Akad. Ausg. IV, 355 (Prolegomena § 48).



der theologia und der cosmologia. Vom Tod lieBe sich daher nur
sprechen im Rahmen einer allgemeinen Ontologie der Substanz, im
Zusammenhang mit dem Leib-Seele-Problem und mit Hilfe von Be-
griffen wie Individualitit, Immaterialitit, Immortalitit, Zeit, Ewig-
keit usw.,

Schon dieser kurze Hinweis zeigt, wie tief das Todesproblem in
die traditionellen philosophischen Fragestellungen hineingreift. Doch
es ist nicht Aufgabe dieses Vortrages, den Stellenwert des Todes in der
Geschichte der philosophischen Systeme zu ermitteln oder ihn gar als
das bewuBte oder unbewuBte Motiv alles Philosophierens zu entlar-
ven?, Noch weniger geht es darum, die kantische Frage nach dem Recht
oder Unrecht aller Metaphysik erneut aufzurollen®. Wir haben viel-
mehr auszugehen von der Tatsache, daB3, aus welchen Griinden und in
welchen Zusammenhingen auch immer, im Verlaufe der Philosophie-
geschichte stets von neuem versucht wurde, eine endgiiltige Antwort
auf die Frage nach dem Wesen des Todes zu finden. Denkwiirdiges
finden wir unter diesen Antworten, Merkwiirdiges aber auch und
eine groBe Masse von Nachempfundenem mit etwas persénlichem
oder lokalem Kolorit. Sie alle herzuzihlen wire jedoch in unserem
Rahmen in verschiedener Hinsicht ein hoffnungsloses Unterfangen?.
Dazu kommt ein weiteres: Angesichts der fragwiirdigen Legitimation
der klassischen Todesmetaphysik sind die Inhalte der einzelnen
Philosopheme meist nur noch von antiquarischem und bestenfalls von
existentiellem Interesse. AufschluBreich bleiben dagegen in jedem
Falle die begrifflichen Mittel und Denkmodelle, deren man sich be-

® Diese Tendenz verfolgt etwa 7. Choron: Der Tod im abendlindischen
Denken, Stuttgart 1967. Vgl. S. 7: Zum zweiten will diese Untersuchung
«philosophische Motivforschung betreiben: sie will erhellen, in welchem
Umfang der Tod (mit Schopenhauer) als’der eigentliche inspirierende Genius
oder der Musaget der Philosophie’ bezeichnet werden kann». — Vgl. dazu
meine Rezension in Studia Philosophica XXVII, 252 ff,

3 Zum Verhiltnis zwischen Metaphysik und Tod vgl. etwa H. Driesch:
Wirklichkeitslehre, Ein metaphysischer Versuch, Leipzig 19222, und seine
These vom Tod als «Tor zur Metaphysik héchster Art» (S. 301ff.) - Vgl
neuerdings auch: E. Fink: Metaphysik und Tod, Stuttgart 1969.

¢ Abgesehen von einzelnen epochalen Untersuchungen und dem Werk von
Choron, a.a.O., gibt es bisher keine einzige umfassende Monographie zur
Geschichte des Todesproblems. AuBerst umfangreich ist dagegen die Litera-
tur zur Unsterblichkeitsfrage.

2



diente, um die Grenze oder das Jenseits des Todes zu vergegenwér-
tigen. Lenkt man den Blick auf diese formale Seite, dann schrumpft
auch die Masse des Materials sehr bald auf einige wenige Gedanken-
figuren zusammen. Ich will daher im folgenden versuchen, nicht
historisch-individualisierend, sondern typisierend vorzugehen®, und
im Ausgang von einzelnen exemplarischen Texten oder Textstellen
einige Grundformen der Todesdeutung herausarbeiten, die im Ver-
laufe der Geschichte immer wieder variiert und modifiziert wurden.

2. Entwurf einer Typologie der Todesdeutungen

Das Leben ist uns auf zwei grundsétzlich verschiedene Weisen gege-
ben: es kann von aulBen beobachtet oder von innen her erlebt werden.

Der Tod als das Ende und das schlechthin Andere des Lebens — so-
viel sei hier vorausgesetzt — ist weder erfahrbar noch erlebbar und

8 Eine typisierende Untersuchung ist von einer historischen in mehrfacher
Weise zu unterscheiden: Das Interesse einer historischen Darstellung gilt der
spezifischen Eigenart und Zeitgebundenheit ihres Gegenstandes, sie sucht ihn
moglichst addquat — was das auch immer heien mag —, moglichst vollstindig
und im Rahmen seiner Wirkungsgeschichte zu erfassen. Die typologische
Betrachtung dagegen interessiert sich fiir den Einzelfall nur insofern, als er
einen bestimmten allgemeinen Typus verkorpert. Um diesen Typus, der als
solcher in der Wirklichkeit nicht anzutreffen ist, in seiner Reinheit zu ge-
winnen, mulB sie in einer «ideeierenden Abstraktion» von allen «stérenden
Einzelheiten» absehen. Sehr oft wird dabei ein einzelner exemplarischer Text
oder Gedanke aus dem Kontext eines philosophischen Werkes herausgeldst
und selbst dieser noch, einseitig — und ohne Riicksicht auf historische Ndhe
oder Ferne oder wirkungsgeschichtlicher Relevanz —, unter einem einzigen
Aspekt zur Geltung gebracht. (Wenn im folgenden verkiirzend von platoni-
scher, heraklitischer usw. Todesauffassung gesprochen wird, dann heiB3t das
also immer platonische, heraklitische usw. Todesauffassung in bezug auf die
angegebenen Werke oder Textstellen!) — Bei aller Gegensitzlichkeit zwischen
historischer und typologischer Untersuchung diirfen ihre gegenseitigen Be-
ziehungen nicht iibersehen werden: 1. Typologische Unterscheidungen kon-
nen nicht a priori deduziert, sondern nur im Wechselspiel zwischen systemati-
schem Entwurfund empirischer Kontrolle am historischen Material erarbeitet
werden. 2. Die typologisch gewonnenen Begriffe sind ihrerseits ein Mittel,
mit dessen Hilfe historische Phinomene interpretiert und beschrieben werden
kénnen. — Zur methodischen Reflexion auf Genese und Funktion ideal-
typischer Begriffe vgl. M. Weber: Methodologische Schriften, Frankfurt a. M.



darum auch nicht aussagbar. Jeder Versuch, ihn positiv zu bestimmen,
hebt seine Fremdheit und Negativitit auf und fiihrt ihn zuriick auf
Phinomene des duBern oder des innern Lebens®. Als objektivierend
bezeichne ich im folgenden jene Todesdeutungen, die sich der Begriffe
des beobachtbaren Lebens bedienen; als subjektivierend alle jene, in
denen die Begriffe des innern Lebens vorherrschen.

Aristoteles hat sich nur spérlich zum Problem des Todes geduBert.
Mit seiner Kinesislehre hat er uns aber eine mégliche Typologie aller
jener Todesdeutungen in die Hand gegeben, die sich iiberall dort
aufdriangen, wo man den Tod nach dem Modell innerweltlicher
Phianomene der Verwandlung und des Vergehens zu erkliren ver-
sucht. Bleibt ein identisch und substanziell Seiendes iiber den Tod
hinaus erhalten, dann ist der Tod eine bloBe Ortsverinderung (popd),
ein quantitatives Abnehmen (¢#loic) oder eine qualitative Verin-
derung (aAdolwots) ; endet im Tod auch das mit sich identische Sub-
Jjekt, so ist der T'od ein Vergehen im Sinne der ¢pfopd?. Die Schwierig-
keiten, in die Aristoteles mit den Begriffen yéveoic und @pdogd, dem
Ubergang von Nichtsein in Sein und von Sein in Nichtsein, geriets,
schlagen aber auch hier durch: das Vergehen des Individuums kann
kein absolutes Vergehen sein, sondern muB sich selbst wiederum an
einem andern, ihm Zugrundeliegenden vollziehen. Der Tod ist ent-

1968. Als Beispiele typologischer Untersuchungen vgl. etwa H. Leisegang:
Denkformen, Berlin 19512, K. Faspers: Psychologie der Weltanschauungen,
Berlin/Géttingen/Heidelberg 19605.

® Den beiden Gegebenheitsweisen des Lebens entsprechend wird in der
Literatur unterschieden zwischen fremdem und eigenem Tod. Vgl. etwa
H. Kunz: Die anthropologische Bedeutung der Phantasie, Basel 1946, II,
78ff. Die These von der Unerfahrbarkeit des Todes driickt sich bei Kunz
terminologisch aus in «der scharfen Unterscheidung des tatsédchlichen Todes
vom Sterben sowohl wie vom Gestorbensein» (S. 80).

7 Zur Unterscheidung der verschiedenen Bewegungsarten vgl. vor allem
Phys. 225 a 1ff,. 226 a 23ff., 260 a 26ff.; Metaph. 1067 b 1 - 1069 a 14,
1042 a 32.

8 Die Schwierigkeiten zeigen sich nicht nur im schwankenden Wortge-
brauch, der die Arten der Verinderung, Enstehen und Vergehen, bald
ausdriicklich von der %{vpoug im engern Sinne unterscheidet (Phys. 225 a 26,
35; 229 a 30), bald mit ihr gleichsetzt (vgl. etwa Phys. 201a 91f,, 261a 9); sie
werden auch sichtbar in der These, daB es kein absolutes Entstehen oder Ver-
gehen geben kénne (Gen. et. Corr. 318 a 13), daB3 vielmehr alles aus einem
Seienden werde und sich wieder in ein Seiendes auflése (Phys. 261a 3).

4



weder Riickkehr in das Ureine oder bloBes Moment der Verwand-
lung in einem ewigen Kreislauf des Werdens®.

Ausgangspunkt solcher objektivierender Todesdeutungen ist der
Fremdtod, der sich im Sterben und Gestorbensein anderer mani-
festiert. Aber der Tod trifft nicht nur die andern, sondern droht jeden
Augenblick in die eigene Existenz einzubrechen. Neben die objekti-
vierende Todesdeutung tritt die Vorstellung vom jederzeit moéglichen
eigenen Tod. Beim spekulativen Versuch, diese Vorstellung mit In-
halt zu fiillen, wird man sich nicht an den Phinomenen der duBlern
Natur orientieren, sondern an scheinbar analogen psychischen Phéno-
menen wie Schlaf, BewuBtlosigkeit, unio mystica usw. Aber ist nicht
jede subjektivierende Todesdeutung letztlich abhingig von einem ob-
jektivierenden Todesverstindnis? Kann ich in einem bestimmten
innern Erlebnis eine Antizipation des Todes sehen, wenn ich nicht
schon zu wissen glaube, was der Tod ist? Eines jedenfalls 128t sich nicht
bestreiten: Antizipationen des Totseins haben nur dann einen Sinn,
wenn man ein Subjekt annimmt, das die Grenze des Todes mit vollem
BewuBtsein iiberschreiten kann. Der innere Tod erscheint deshalb in
zwei prinzipiell verschiedenen Formen: als iiberschreitbare Grenze,
wenn das Subjekt im Tod erhalten bleibt, und als uniiberwindliche
Schranke!®, wenn das Subjekt im Tode endet. Die Typologie der
objektivierenden Todesdeutungen bleibt also auch fur die subjektivie-
rende Deutung bestimmend, erscheint jedoch unter einem neuen
Aspekt, durch den sie nicht nur ergianzt, sondern auch verfeinert
werden kann. So lieBen sich innerhalb des Todes als Grenze in bezug
auf die innern Qualititen, die das Subjekt nach dem Tode annimmt,
eine Reihe typologischer Unterscheidungen treffen, die von der Ein-
teilung nach den Bewegungsarten weitgehend unabhingig wéren.
Diese Méglichkeit der Verfeinerung soll hier allerdings nur genannt,
aber nicht mehr ausgefithrt werden. Sie 14Bt sich auch kaum mehr
auf Grund irgendeiner Systematik, sondern nur noch am historischen
Material erarbeiten.

® Diese Unterscheidung kann nicht mehr direkt aus Aristoteles abgelesen
werden ; eine gewisse Stiitze hat sie allenfalls in der aristotelischen Kosmologie,
nach der das Entstehen und Vergehen innerhalb des Weltganzen teils auf eine
Zusammensetzung und Scheidung, teils auf eine Umwandlung der Stoffe
zuriickzufiihren ist (vgl. Meteor. 378 b 31ff.; Phys. 260 b 8).

10 Zur Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze vgl. Kant, Akad.
Ausg. IV, 350ff. (Prolegomena § 57).



3. Die objektivierenden Todesdeutungen

Nietzsche sagt einmal von den Vorsokratikern, man kénne sie, wenn
man sich miBgiinstig ausdriicken wolle, «die Einseitigen nennen und
ihre Epigonen, mit Plato an der Spitze, die Vielseitigen. Richtiger
und unbefangener wiirde es sein, die letzteren als philosophische
Mischcharaktere, die ersteren als die reinen Typen zu begreifen»!?.
Die Geschichte des Todesgedankens kann Nietzsche nur recht geben:
Den Vorsokratikern verdanken wir die Entwicklung der entschei-
denden philosophischen Todesbegriffe in beinahe idealtypischer Rein-
heit!2,

3.1 Der Tod als Riickkehr ins Ureine

Das Wort #dvatog, durch religiése und dichterische Anschauun-
gen reichlich vorbelastet, geht anscheinend erst bei Heraklit in den
philosophischen Sprachgebrauch ein. Die erste, historischmaBgebende
Todesdeutung verbirgt sich aber im Grunde schon in der Frage der
ionischen Naturphilosophen nach der dgy7 des Seienden; denn das
Woher des Entstehens — soviel zumindest geht aus dem ritselhaften
Spruch des Anaximander hervor — ist immer auch ein Wohin des Ver-
gehens. «Woraus aber das Werden ist den seienden Dingen», so iiber-
setzt Diels, «in das hinein geschieht auch ihr Vergehen nach der
Schuldigkeit; denn sie zahlen einander gerechte Strafe und BuBe fiir
ihre Ungerechtigkeit nach der Zeit Anordnung»!3. Der Tod, obwohl
nicht genannt, wird hier verstanden als Riickkehr der Einzelexistenz
in das unendliche Ureine, das weder Entstehen noch Vergehen kennt.
Das Sterben ist ein Zu-Grunde-gehen im eigentlichen Sinne des Wor-
tes; der ewige Urgrund aber — man denke an Anaximanders Bestim-

11 Werke, hrsg. K. Schlechta, Miinchen 1956, 3, 358 (Die Philosophie im
tragischen Zeitalter der Griechen).

12 Zur Geschichte der griechischen Todesvorstellungen vgl. 4. de Ridder:
De l'idée de la mort en Gréce a I’époque classique, Diss. Paris 1896. — E.
Rhode: Psyche, Tiibingen 19218, II, 137-197, 263-335. 7. Leipoldt: Der Tod
bei Griechen und Juden, Leipzig 1942. — G. Pfannmiiller: 'Tod, Jenseits und
Unsterblichkeit in der Religion, Literatur und Philosophie der Griechen und
Ro6mer, Miinchen 1953.

13 Diels-Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, 1951¢, 12 B 1.



mung des Apeiron —ist dddvaroy xa: dvddAedpov, ohne Tod und ohne
Verderben!4.

Eine neue Wendung dieses Todesverstindnisses finden wir bei
Empedokles, der statt des einen Prinzips die klassischen vier Urelemente
ansetzt: Was die Menschen Geburt nennen, ist nach seiner Lehre
nichts anderes als Mischung und Austausch der Elemente, was sie
Tod nennen, die Entmischung und Auflésung der Einzelwesen in
die Elemente!s. Der Gedanke des Ureinen wird dabei jedoch nicht
fallengelassen: Die Urstoffe entstammen ihrerseits dem gottlichen
ogaipog, in dem sie sich urspriinglich ungeschieden zusammenballten
und in dem sie noch jetzt in lebendiger Harmonie verbunden sind?*€.

Der Grundgedanke also bleibt sich gleich, und er andert sich auch
nicht, wenn man — wie in der Folge Demokrit — den Kosmos aus
mechanisch bewegten Atomen aufgebaut denkt und den Tod als
Auflésung einer zufillig entstandenen Zusammensetzung von Kor-
per- und Seelenatomen bei mangelnder Zufuhr bewegender und
beseelender Atome!”. Das Wesentliche dieser monistischen Todes-
deutung — wie man sie nennen koénnte — bleibt auch dann erhalten,
wenn das materielle Substrat durch ein rein geistiges Prinzip ersetzt
wird: etwa durch Spinozas Gott, Schopenhauers Wille zum Leben
oder Feuerbachs ewigen Geist. In jedem Falle gilt: Im Tod gibt das
Individuum seine Besonderung auf und kehrt zuriick in dasewige Sein,
mit dem verglichen das Leben in der Vereinzelung bloBe Erscheinung
oder gar — wie bei Parmenides — nichtiger Schein ist. Das Entstehen
und Vergehen der Einzelgestalten ist das unwirkliche Spiel der Akzi-
denzien an der einen Substanz — gleich wie die stindig wechselnden
und wogenden Wellen auf dem Meer, die nichts anderes sind als das
Meer selbst.

3.2. Der Tod im Kreislauf des Werdens

Eine qualitativ andere Form gewinnt das Todesverstindnis, wenn
alles Substantielle in die Bewegung des Entstehens und Vergehens
eingeht und nichts Beharrendes die stindige Verwandlung iiber-

14 Vorsokr. 12 B 3.

15 Vorsokr. 31 B 8, 9.

16 Vgl. Vorsokr. 31 B 26-29.
17 Vgl. Rhode, a.a.O., II, 190.



dauert. Dieses Todes- und Weltverstindnis ist seit der Antike an einen
Namen gekniipft: an den Heraklits. Sein Kreislauf des Werdens ver-
leiht den Begriffen «Leben» und «Tod» eine ungeahnte spekulative
Bedeutung. Sie sind gleichsam die Urform aller Gegensitze, in denen
sich der Kosmos entfaltet und die er in «gegenstrebiger Harmonie
wie die des Bogens und der Leier»'® zu einer Einheit zusammen-
zwingt. Sterben und Tod des Einen ist Geburtund Lebendes Andern!®.
Aus Allem wird Eins und aus Einem Alles??. « Feuer lebt der Erde Tod
und Luft lebt des Feuers Tod ; Wasser lebt der Luft Tod und Erde den
des Wassers.»?! Das Ende dieses «wechselweisen Umsatzes»?? wird
wiederum zum Anfang und von neuem beginnt das Spiel in ewigem
Hinauf und Hinab: «Fiir Seelen ist es Tod Wasser zu werden, fiir
Wasser aber Tod Erde zu werden. Aus Erde aber wird Wasser und
aus Wasser Seele. »?2

Was in der ewig sich wandelnden Welt Heraklits eines ist, bleibt
auch im Wort «Tod» ungeschieden: der ProzeB, der zum Tod fiihrt,
der Grenzpunkt, an dem ein Zustand in den andern umschligt, und
der neue Zustand, der daraus entspringt. Das Wort « Tod» bedeutet
daher immer auch das «Tote», und der Gegensatz von Leben und
Tod als das Miteinander zweier gegenlidufiger Prozesse ist zugleich —
wie das folgende Fragment verrit — der Gegensatz von Lebendigem
und Totem. « Und es ist immer ein und dasselbe was in uns wohnt:
Lebendes und Totes und Waches und Schlafendes und Junges und
Altes. Denn dieses ist umschlagend jenes und jenes zuriickumschla-
gend dieses. »24

Der heraklitische Gedanke einer Einheit von Leben und Tod zieht
sich wie ein unterirdischer Strom durch die mystische oder mystisch
gefarbte Literatur des Abendlandes: wir finden ihn wieder bei Pau-
lus, bei den Mystiken des Mittelalters, den Naturphilosophen der
Renaissance und im Deutschen Idealismus. Er kann sich dabei, wie
schon am Beispiel des Empedokles aufzuzeigen wire, leicht mit dem
monistischen Todesbegriff vermischen. Doch davon spiter.

18 Vorsokr. 22 B 51.

19 Vgl. Vorsokr. 22 B 36, 48, 62.

20 Vorsokr. 22 B 10.

21 Vorsokr. 22 B 76.

22 Vorsokr. 22 B 90.

28 Vorsokr. 22 B 36.

2 Vorsokr. 22 B 88, vgl. auch B 21, 26.



Gehen wir nun zum zweiten Haupttypus der Todesdeutung iiber,
der weit eher geeignet war, abendlindisches Gemeingut zu werden:
zum T'od bei unsterblicher Seele.

3.3. Der Tod als Ortsveranderung

Die wohl aus Indien stammende und von den Sehern und Priestern
der orphischen Mysterien verkiindete Seelenwanderungslehre fand
durch Pythagoras Eingang in die Philosophie: Die Seele des Menschen
ist gottlicher Abkunft, aber zur Strafe fir eine alte Schuld wurde sie
in das «Gefingnis» des Leibes eingeschlossen — daher das Wortspiel
von gdua und ojjua — aus dem sie nur der Tod befreien kann. Nach
einer gewissen Zeit der Lauterung zieht sie in einen neuen Menschen-
oder Tierleib ein, bis sie schlieBlich, nach langer Wanderung durch
verschiedene Gestalten, ins Géttliche zuriickfindet.?®

Die Details dieser Lehre sind iiberlieferungsmiBig schwer greifbar,
ihre Tendenz aber ist unverkennbar: der Tod bedeutet letztlich nichts
anderes als ein etwas sprunghafter Ortswechsel, eine uereuyiyoaots,
eine « Umseelung», wie die griechische Sprache sagt. Die Seelenwan-
derungslehre ist daher — gemaf3 unserer T'ypologie — das Schulbeispiel
fiir die Deutung des Todes'im Sinne der gogd, der Ortsverénderung.
Diese Todesvorstellung, von den griechischen Dichtern vielfach abge-
wandelt, von den Philosophen — man denke an Empedokles?® —
oft beziehungslos neben eine rein physiologische Todeserklarung
gestellt, gewinnt durch Platon ihre neue und historisch maBgebende
Form.

3.4. Der Tod als qualitative Veranderung

Der Sokrates der « Apologie» laB3t es ironisch im Ungewissen, ob das
Totsein ein Nichtsein ist — vergleichbar dem traumlosen Schlaf — oder
aber eine Auswanderung der Seele an einen andern Ort.2? In den

25 Rhode, a.a.O., I1, 161ff.

26 Vgl. seine «Lehre von der Reinigung» (B 1121l.), die — im Gegensatz
zu den Fragmenten iiber die Natur — auf der Seelenwanderungslehre beruht.

27 Apol. 40c.

2 Studia Philosophica XXXII 9



spatern Dialogen entscheidet sich Platon fir das zweite: der Tod - so
lautet die zur Standardformel gewordene Bestimmung in Gorgias und
Phaidon - ist nichts anderes als «zweier Dinge Trennung vonein-
ander, der Seele und des Leibes», ein ywptouog pvyss ano coparos.?®
Die Seele selbst kann — wie Platon auf mehreren und immer wieder
scheiternden Wegen zu zeigen versucht — im Tode ebensowenig
untergehen, wie die Drei jemals gerade sein kann oder das Feuer kalt;
denn sie steht in notwendiger Verbindung mit der Idee des Lebens,
dem Gegensatz allen Todes??. « Tritt also der Tod den Menschen an:
so stirbt, wie es scheint, das Sterbliche an ihm, das Unsterbliche aber
und Unvergéangliche zieht wohlbehalten ab, dem Tode aus dem
Wege.»3? In mythischen Bildern beschwért Platon das Schicksal der
Seele nach dem Tod. Fiir unsere Typologie des Todes sind diese
eschatologischen Mythen allerdings von untergeordnetem Interesse.
Relevant ist ein anderer Aspekt: die spekulative Bestimmung des
Verhiltnisses von Leben und Tod. In diesem Punkt gerit der orphi-
sche Todesgedanke Platons unversehens in den Bann heraklitischer
Gedankenfiguren. Was immer ein Werden hat, so argumentiert So-
krates im Phaidon, das entspringt notwendigerweise ausseinem Gegen-
satz: Das GroBere wird aus dem Kleineren, das Schwichere aus dem
Starkeren, das Gerechtere aus dem Ungerechteren. Entsprechend
gelte fiir den Gegensatz von Leben und Tod: Wie das Schlafen aus
dem Wachen und das Wachen aus dem Schlafen, so entstehe aus dem
Lebenden das Tote und aus dem Toten das Lebende?l. Das, was wir
Tod nennen, ist also nicht nur Ende, sondern auch Anfang des Le-
bens, und zwar — so méchte ich interpretierend hinzufiigen — Anfang
im eigentlichen Sinne des Wortes, denn so wie die ewig seienden Ideen
Ursprung der sinnlichen Dinge sind, so ist der Tod Ursprung des
leibgebundenen Lebens der Seele. Dies gilt nicht nur im ontologi-
schen, sondern auch im gnoseologischen Sinn: Erst im Tode ist die
Seele «der Torheit des Leibes entledigt» und kann die Ideen rein,
d. h. ungetriibt von kérperlichen Leiden und Begierden, erschauen3?,
«Und offenbar dann erst werden wir haben, was wir begehren und

28 Gorg. 524b; Phaid. 67d.

29 Vgl. Phaid. 102bff.; insbesondere 106b.
30 Phaid. 106e (Ubers. Schleiermacher).
31 Phaid. 70cfT.

32 Phaid. 65aff.

10



wessen Liebhaber wir zu sein behaupten, die Weisheit . . ., solange
wir leben aber nicht. »33

Mit andern Worten: die Negativitit des Todes ist das wahrhaft
Positive, das Totsein das eigentliche Leben. Sterben heiBlt darum
nicht nur: Auswanderung an einen andern Ort, sondern dariiber hin-
aus: Wechsel und qualitative Verdnderung des psychischen Seins.
Schon bei den Pythagoreern klingt dieses Motiv an, aber es gewinnt
bei Platon eine derartige Dominanz, daB3 seine Todesspekulation als
das wohl beste Beispiel fiir die Deutung des Todes im Sinne der
dAhoiwoes, der qualitativen Verwandlung eines in sich beharrenden
Subjektes, angesehen werden kann. Daf3 Platon die qualitative Ver-
anderung des Todes dennoch immer wieder als bloBe Ortsbewegung
auszulegen scheint, erklirt sich nicht nur aus seiner mythopoetischen
Sprechweise, sondern hat auch den von Aristoteles her bekannten
systematischen Grund: jede qualitative Verdnderung setzt notwen-
digerweise die raumliche Bewegung voraus?4.

3.5. Der Tod als quantitative Verdnderung

Noch fehlt ein historisches Beispiel fiir das letzte Glied unserer
Typologie: die Todesdeutung nach dem Muster der quantitativen
Verianderung. Einzelne Ziige dieses Typus finden sich zwar an den
schon beschriebenen Modellen, in seiner Reinheit verwirklicht wurde
er aber, soweit ich sehe, erst in der Neuzeit — bei Leibniz. Die Leibni-
zische T'odesanschauung ist ein wesentlicher Bestandteil seiner « Mona-
dologie». Rufen wir uns daher ihre Grundgedanken kurz in Er-
innerung.

Das Universum setzt sich zusammen aus unsichtbaren kleinsten
Einheiten von der Art des psychischen Seins, deren Wesen darin be-
steht, Perzeptionen zu haben und von einer Perzeption zur andern
itbergehen zu wollen, unablassig strebend nach dem ihnen inne-
wohnenden Werdeziel. Diese Substanzen oder Monaden emanieren

33 Phaid. 66a. — Zur Todesdeutung Platons vgl. H. Barth: Die Seele in der
Philosophie Platons, Tiibingen 1921, S. 145-198. — H. Scholz: Der platonische
Philosoph auf der Hohe des Lebens und im Anblick des Todes, Tiibingen
1931. — E. Martin: Das Problem des Todes bei Plato, Aufgezeigt an seiner
Sokratesgestalt, Diss. Miinchen 1952.

3¢ Vgl. Phys. 260 b 1ff.

11



in stindigen «Ausblitzungen», in «Fulgurations continuelles», aus
der Urmonade®® und kénnten darum durch diese potentiell wieder
vernichtet werden. Aktualiter aber sind sie unzerstérbar oder — falls
sie nicht nur Perzeption, sondern auch Apperzeption, d. h. Selbst-
bewuBtsein haben — sogar unsterblich®é, Alle Dinge in Raum und Zeit
sind nichts anderes als Aggregate oder — wie bei den Pflanzen, Tieren
und Menschen — zentral organisierte Konfigurationen solcher Mona-
den?®?. Das Organisationszentrum bildet eine Seelenmonade, die in
einem stindigen ProzeB der Verwandlung immer neue Monaden in
die Komposition ihrer KérpermaBe aufnimmt und wieder entlifBt.
Die Seelen trennen sich daher niemals véllig von ihren Kérpern,
«et ne passent point d’un corps dans un autre corps, qui leur soit
entierement nouveau. Il n’y a point de Metempsychose, mais il y a
Metamorphose.»®® In der korperlichen Natur erscheint jedoch diese
Metamorphose als eine bloB mechanische Verinderung, d. h. als Aus-
dehnung oder Zusammenziehung des Korpers und Vermehrung oder
Verminderung seiner Teile. Die grundlegenden Prozesse sind dem-
nach — aristotelisch gesprochen — aféyoic und @d/ois, quantitatives
Wachsen und Abnehmen. Von Tod sprechen wir nach Leibniz dann,
wenn die «substance composé» so klein wird, daB sie sich unserem
Auge entzieht, von Geburt, sobald sie wieder eine bestimmte GréB3e
anzunehmen beginnt. Die Geburt ist somit nichts anderes als eine
Entfaltung und Vermehrung, der Tod eine Verpuppung und Ver-
minderung. «. .. la mort, comme la generation, n’est que la trans-
formation du méme animal, qui est tantost augmenté, et tantost
diminué. »3?

Mit diesem wohl eindeutigen Fall einer Todesdeutung im Sinne der
@d{ots kénnen wir die Reihe der philosophisch relevanten objektivie-
renden Todesbestimmungen abschlieBen. Es bleiben die fiinf ideal-
typischen Méglichkeiten: der monistische und heraklitische Todes-
begriff auf der einen, die pythagoreische, platonische und leibnizische

35 Vgl. Philos. Schriften, hrsg. C. J. Gerhardt, Berlin 1875-90, VI, 614
(Monad. § 47).

36 Zur Unterscheidung zwischen Unzerstorbarkeit und Unsterblichkeit
vgl. ebda., VI, 151f. (Theodizee I, 89).

87 Vgl. etwa ebda., VI, 607, 617 ff. (Monad. § 2, 63ff.).

38 Ebda., VI, 601f. (Principes § 6); vgl. auch VI, 619 (Monad. § 72f.);
VI, 152 (Theodizee I, 90).

39 Ebda., VI, 543 (Sur le principe de vie).

12



Todesdeutung auf der andern Seite (wobei diese historischen Namen
nur anzeigen, an welchen Autoren die betreffenden Typen g'ewonnen
wurden, keineswegs aber, daB3 deren Todesdeutung in einem einzigen
Typus aufgeht??). Alles weitere ist Variation, Modifikation und Kom-
bination.

Ein Blick auf die Geschichte des Todesbegriffs zeigt, daB3 die Kombi-
nation der Typen nicht immer ohne gefahrliche Spriinge im philoso-
phischen System abging. Uberzeugende Synthesen gliickten selten;
meist versuchte man, formal unvereinbare Momente aus verschie-
denen Typen der Todesdeutung zu einer Einheit zusammenzuzwin-
gen, und rief dadurch Schwierigkeiten oder innere Widerspriiche
hervor.

3.6. Interferenzen

Sprechendes Beispiel fiir die Interferenzen zwischen verschiedenen
Typen der Todesdeutung ist die Stoa*!. Von Heraklit iibernahm sie
die Vorstellung vom Tode als perafoldy, als Umwandlung der Ele-
mente und stetigem Ubergang von einem Zustand in den andern®2.
Der menschliche Organismus galt als ein ovyxptudrioy, ein Elementen-
gemisch®®, das dem Tode verfillt, sobald sich die einzelnen Elemente
verwandeln und eine neue Mischung eingehen*t. Die Verwandlung
der orocyela wird aber in der spatern Stoa nichtim Sinne von Heraklit,
sondern von Empedokles gedeutet: als Auflésung der Elementen-
mischung und Riickkehr der Mischungsteile zu den Urelementen:
«Was in dir Feuer war», so lehrt z. B. Epiktet, «geht in Feuer uber,
was Erde, in Erde, was Luft, in Luft, was Wasser, in Wasser »45,

Gefahrdet wurde diese heraklitisch-monistische Todesauffassung
durch die schon in der frithen Stoa auftauchende platonische Bestim-

40 Vgl. Anm. 5.

41 Zum Todesproblem in der Stoa vgl. E. Benz: Das Todesproblem in
der stoischen Philosophie, Stuttgart 1929. — E. Hoffmann: Leben und Tod in
der stoischen Philosophie, Heidelberg 1946.

42 Vgl. H. v. Armin: Stoicorum veterum fragmenta, Leipzig 1903, I, 102;
Diog. Laert. VII, 142; dazu Benz, a.a.0., S. 4ff.

3 Marc Aurel: In semet ipsum libri XII, recogn. H. Schenkl, 1913, II, 3.

44 Ebda. VIII, 6.

45 Dissertationes 3, 13.

13



mung des Todes als Trennung von Seele und Leib. Die Spaltung der
Welt in zwei heterogene Prinzipien konnte zwar anfanglich vermieden
werden, indem man die Seele als das Element des Feuers und somit
als Teil des Korpers auffa3te, unter Berufung auf Zenons Argument,
nur Korperliches kénne von Korperlichem getrennt werdenS. Allein,
die Seele wurde immer mehr zu einer eigenstindigen. Substanz, der
Dualismus offenkundiger, und als man im Anschluf3 an Poseidonios zu
bestreiten begann, daB sich die Seele zusammen mit dem Kérper auf-
16st*?, war man gezwungen, vor oder nach dem korperlichen Tod
einen Tod der Seele anzunehmen. Nach Cleanthes und Chrysipp kann
die Seele den Koérper tiberleben und stirbt erst im nichsten Welten-
brand, laut Seneca erleiden die Menschen, die den Begierden des
Leibes verfallen und das Gute weder erkennen noch befolgen, den
Tod der Seele schon bei lebendigem Leib%. Der urspriinglich phy-
sische Tod verschiebt sich ins Moralische und ins Kosmische.
Historisch weit folgenreicher als die Synkretismen der Stoiker war
die Vermischung philosophischer Todesbegriffe mit der grundsitz-
lich neuen Todesauffassung des Fuden- und Christentums: der Lehre
vom Tod als der Siinde Sold*®. Der Mensch hat das gottliche Gebot
miBachtet, er ist von Gott abgefallen, verfiel darum der Stinde und

48 p. Arnim 1, 137.

47 Vgl. Benz; a.a.0., S. 22fF.

4 Vgl. Epist. 82, 3.

49 Rom. 6, 23. — Zur biblischen Todesauffassung vgl. G. Jietlov: Der Tod,
Biblische Studien, Giitersloh 1913. — 4. Schulz: Der Sinn des Todes im Alten
Testament, Braunsberg Akademie, Verzeichnis der Vorlesungen SS 1919. -
A. Quell: Die Auffassung des Todes in Israel, Leipzig 1925. — N. Aberg:
Antike Todesauffassung, Manus 21 (1929), S. 13-25. — A. C. Rush: Death
and Burial in Christian Antiquity, Diss. Washington 1941. — Th. Schneider:
Mort de Christ et mort de ’homme selon des Evangiles synoptiques et
I’Apotre Paul avec I'interprétation de ces notions chez A. Schweitzer, R. Bult-
mann et O. Cullmann, Diss. Neuchéitel 1949. — W. Vollborn: Das Problem des
Todes in Genesis 2 und 3, Theol. Lit. Ztg. 77 (1952). — H. M. Feret: Der Tod
in der biblischen Uberlieferung, in: Das Mysterium des Todes (1955),
S. 13-126. — G. Schunack: Das hermeneutische Problem des Todes im Horizont
von Romer 5, Tiibingen 1967. — Vgl. weiter die einschligigen Handbiicher
und die dort angegebene Literatur, insbesondere: Biblisches Reallexikon,
hrsg. E. Kalt, Paderborn 1931, Artikel «Tod». — R. Bultmann: Theologie des
Neuen Testamentes, Tiibingen 19588, S. 222-226, 287-301, 327-348. -
RGG, Tiibingen 19623, Artikel «Tod». — Handbuch Theologischer Grund-
begriffe, hrsg. H. Fries, Miinchen 1962/63, Artikel « Tod».

14



mit der Siinde dem Tod: so lehrt das Alte Testament®?. Das Neue
Testament bringt die Wende: Durch die Siinde Adams kam der Tod
in die Welt, aber Christi Opfertat hat ihn fiir immer besiegt®'. In der
theologisch grundlegenden Deutung von Paulus fiigen sich die Be-
griffe «Leben» und «Tod» zu einem dhnlichen Gedankenkreis wie
bei Heraklit®?, nur bezeichnen sie nicht stoffliche, sondern heilsge-
schichtliche Zustande: Einssein mit Gott und Getrenntsein von Gott.
Das Leben wird durch die Siinde zum Tod, der Tod durch Christi
Heilstat zum ewigen Leben53.

Bereits in der Patristik wird die paulinisch-christliche Todeslehre
mit der ihr wesensfremden platonischen Bestimmung des Todes ver-
mengt®. Bei Paulus sind Leben und Tod zwei entgegengesetzte, aber
auseinander hervorwachsende Krifte: In dem MalBe wie in der Ein-
heit mit Christus das od@pa mvevuarixoy wichst, erstirbt das siindige
odua puyxov. An die Stelle dieser mythischen Méchte treten jetzt
mehrere, nach dem Art-Gattungsschema geordnete Privationsstufen.
Das Leben wird verstanden als Einheit der Seele mit ihrem Leib
und mit Gott und der Tod als partielle oder vollstindige Negation
dieser Bestimmungen. So zerfillt — nach der fiir das gesamte Mittel-
alter giiltigen Fassung Augustins — der sogenannte erste Tod in drei

80 1. Mos. 2, 17; 3, 19.

51 1. Kor. 15, 20-28.

82 Es ist vor allem das Verdienst von H. Leisegang, die innere Verwandt-
schaft zwischen der heraklitischen und der paulinischen Denkweise aufge-
wiesen zu haben. Vgl. Denkformen, a.a.O. (Anm. 5), S. 88-134.

8 Rom. 5, 12-21. — Hier gilt allerdings eine Einschrankung: Nur die
Glaubigen erwachen zu ewigem Leben, den Unglaubigen droht nach der
Apokalypse (Off. 20, 14; 21, 8) ein zweiter Tod (dedregog Pdvarog): die
ewige Verdammnis, die ihr Dasein nicht nur vor den Menschen, sondern
auch vor Gott ausloscht.

8¢ Die Unvereinbarkeit dieser beiden Todesauffassungen ist nicht zuletzt
eine Unvereinbarkeit der ihnen zugrundeliegenden Denkformen. Zu welchen
MifBverstindnissen eine platonisierende Deutung paulinischer Texte fithren
kann, hat Leisegang am Beispiel des geschichtsphilosophischen Entwurfs von
Augustin aufgezeigt (vgl. Denkformen, a.a.O. (Anm. 5), S. 379-409). -
Zur Todesauffassung in der Patristik vgl. 7. 4. Fischer: Studien zum Todes-
gedanken in der alten Kirche, Die Beurteilung des natiirlichen Todes in der
kirchlichen Literatur der ersten drei Jahrhunderte, Miinchen 1954. — 7.
Riviére: Mort et démon chez les Péres, Revue des Sciences Religieuses 10
(1930), S. 577-621. — 7. Pelikans: The Shape of Death, Life and Immortality
in the Early Fathers, New York 1961.

15



Todesarten ; einen Tod der Seele, mors animae, bei dem die Seele sich
von Gott trennt, einen Tod des Leibes, mors corporis, bei dem der
Leib der Seele beraubt wird, und einen Tod des ganzen Menschen:
der Zustand, in dem die Seele, von Gott und Leib getrennt, der Auf-
erstehung harrt. Ewigen Tod, mors aeterna, nennt Augustin jenen im
Neuen Testament erwidhnten zweiten Tod%%, bei dem die Seele, von
Gott getrennt, aber mit dem Leib verbunden, in ewiger Verdammnis
ihre Strafen erleidet5®.

Die Interferenzen, welche die platonische Unsterblichkeitslehre bei
den christlichen Denkern hervorrief, zeigen sich am deutlichsten in
den folgenden drei Punkten:

1) Eine unsterbliche Seele kann per definitionem nicht sterben und
kennt darum, streng genommen, keinen Tod. Wann kann man von
einem Menschen sagen, er sei im Tode, fragt sich Augustin und kommt
zu dem Schlusse: «Solange er noch lebt, ist er vor dem Tod, sobald er
zu leben aufgehért hat, ist er schon nach dem Tod. Daher ist sein
Sterben, sein Im-Tode-Sein niemals zu erfassen.»%? Die Schwere des
biblischen Todes verfliichtigt sich zu dem unfabaren Augenblick des
Ubergangs vom einen Zustand in den andern.

2) Wenn die Seele auch ohne Leib existieren kann, hat die Aufer-
stehung des Fleisches keinen Sinn. Einige der alten Kirchenviter,
Justin, Tatian und Arnobius, lehrten deshalb folgerichtig — wie
spater in dhnlicher Weise die Averroisten und heute die meisten
protestantischen Theologen — einen Tod des ganzen Menschen®. Mit
dem Leib stirbt auch die Seele. Doch der Unsterblichkeitsglaube wurde
verbindlich, der Thnetopsychitismus zur Héresie. Wo der Platonis-
mus besonders dominierte — bei Augustin etwa und Erigena — ging
man in der Verachtung des Fleisches soweit, dal man den Tod
weiterhin als Befreiung der Seele von dem Banne der Materie pries5?.
Thomas von Aquin fand schlieBlich die fir die katholische Kirche bis
heute maBgebende KompromifBiformel: Die Seele ist zwar im Sinne

8 Vgl. Anm. 53.

8¢ De Civitate Dei 13, 2; 12. — Zur Todesauffassung Augustins vgl. C. Hart-
mann: Der Tod in seiner Beziehung zum menschlichen Dasein bei Augustinus,
Catholica 1 (1932), S. 159fF.

57 Ebda. 13, 11 (Ubers. C. J. Perl).

88 Fischer, a.a.0., S. 50-65.

8 Vgl. H. Doerries: Zur Geschichte der Mystik, Erigena und der Neu-
platonismus, Tiibingen 1925, S. 51f., 59.

16



Platons etwas Substantielles und darum unzerstérbar, andererseits
aber, gemiB der aristotelischen Lehre, als « Form mit dem Koérper»
vereint. Die leiblose Seele ist daher ebensowenig die ganze Person wie
der seelenlose Leib®°,

3) Die Vermischung von christlichem und platonischem Denken
fithrt zu einer zweifachen Begriindung des Todes: einer biblischen —
aus der Siinde — und einer «natiirlichen» — aus der leibseelischen
Doppelnatur des Menschen als eines a0vderov (@ov. Eine Vermittlung
dieser sich widerstreitenden Erklirungen findet sich schon in der
frithen Patristik: Die Doppelnatur des Menschen, so lehren z. B.
Origines und Laktanz, ermoéglicht zwar den Tod, aktualisiert aber
und zur Notwendigkeit erhoben wird diese Moglichkeit erst durch die
Siinde®l.

Im Protestantismus konnte sich diese Losung, soweit ich sehe, nie
richtig durchsetzen. Die Reformatoren — wie spiter iibrigens auch die
Jansenisten — verwerfen jede natiirliche Erklirung des Todes. Fiir sie
ist und bleibt der Tod der Stuinde Sold ®2. Schleiermacher schlieBlich und
mit ihm die meisten protestantischen Dogmatiker losen den Wider-
spruch zwischen natiirlicher und theologischer Erklirung dadurch,
daB sie jeden Kausalzusammenhang zwischen dem Tod als physi-
schem und der Siinde als metaphysischem Vorgang verneinen. Der
Tod gehort notwendigerweise zur Natur des Menschen; durch die
Siinde erhilt er aber seinen negativen Sinn: er wird zum Ubel®2.

Die Suche nach Interferenzen zwischen gegensitzlichen Typen der
objektivierenden Todesdeutung fithrte uns hauptsiachlich ins Mittel-
alter und in den Bereich der Theologie. Die groBen Synthesen dagegen
finden sich vor allem in der Philosophie der Neuzeit.

8¢ Vgl. Summa Theologica I, 75-89.

81 Vgl. Fischer, a.a.0., S. 73-103.

82 Vgl. etwa Luther, Erlanger Ausg. 51, 174. Pascal: Brief an M. et Mme.
Périer vom 17. Okt. 1651, Oeuvres complétes, Paris 1954, S. 492. — Zu
Luthers Todesauffassung vgl. F. Blanke: Die Bedeutung von Tod, Aufer-
stehung und Unsterblichkeit bei Luther, « Luther» 1926. — C. Stange: Kar-
freitagsgedanken Luthers, Zeitschr. f. systemat. Theol. 9 (1932), S. 58ff. -
Derselbe: Luthers Gedanken iiber Tod, Gericht und ewiges Leben, ebda. 10
(1933), S. 491ff. — M. A. H. Stomps: Die Anthropologie Martin Luthers,
Frankfurt a.M. 1935, S. 98ff. — Zum Verhiltnis Siinde-Tod vgl. W. Joest:
Der Zusammenhang von Siinde und Tod, Diss. Tiibingen 1946.

8 Vgl. Schleiermacher: Der christliche Glaube, Berlin 1822, I, 330; II,
86ff. — P. Althaus: Die letzten Dinge, Giitersloh 19618, S. 82 ff.

17



3.7. Synthesen

Die von der Mystik gepriagten Naturphilosophen der Renaissance®*
iibertragen das mystische Erlebnis des sogenannten Absterbens von
der Welt und des Einswerdens mit Gott auf den natiirlichen Tod?®.
Fiir sie ist der Tod ein Ubergang in eine andere, hohere Seinsweise,
mit Parcelcus gesprochen: «ein Austilgung und Undertruckung der
ersten Natur und ein Generation der andern und newen Natur» 6.

Diese an Heraklit erinnernde Einheit von Leben und Tod kehrt in
der Neuzeit immer wieder®?, aber sie wird — in Anlehnung an die
andern Todestypen — auf verschiedene Weise gedeutet, bald als Be-
wahrung und Steigerung, bald als Auflésung der Individualitit, bald
als ewiger Schlaf, bald als Erwachen zum wahren Leben. Zur Ver-
mittlung dieser Gegensitze und zu der wohl groBartigsten Synthese
aller bisherigen Todesdeutungen kommt es im Deutschen Idealismus.
Kant zwar fragt, wie vor ihm die Aufklirung, nicht nach dem Tod,
sondern nach der Unsterblichkeit. Fiir die idealistischen Systematiker
dagegen istder T'od von héchstem spekulativen Interesse®. Sie sehen in
ihm, sehr verkiirzend gesprochen, den Ubergang von einer begrenz-
ten, partikularen Gestalt zu der umfassenden Daseinsform und damit
die Verséhnung des in die Endlichkeit entiuBerten Absoluten mit sich
selbst. Fichte nennt ihn Geburt und sichtbare Erscheinung eines

8¢ Zum Zusammenhang zwischen Mystik und Naturphilosophie in der
Renaissance vgl. K. Foel: Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geist
der Mystik, Jena 1926, S. 8-28.

5 Die Beziehung der unio mystica zum Tod verrit sich auch in Aus-
driicken wie «mors mystica», «mors spiritualis» (vgl. Thomas v. Aquin, 4 sent.
21, 1, 3, 2¢). — Diese Ubertragung mystischer Erfahrungen auf den natiir-
lichen Tod ist einer der wenigen Fille, in denen sich das Abhéangigkeitsver-
hiltnis zwischen subjektivierender und objektivierender Todesdeutung um-
kehrt und das objektivierende Todesverstindnis durch das subjektivierende
bedingt ist.

66 Hussersche Ausg. (1589-1591) 6, 281.

67 Zur Geschichte des Todesproblems in der Neuzeit vgl. W. Rehm: Der
Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter bis zur Romantik,
Halle/Saale 1928.

8 Vgl. R. Unger: Herder, Novalis und Kleist, Studien iiber die Entwicklung
des Todesproblems in Denken und Dichten vom Sturm und Drang zur
Romantik, Frankfurt a.M. 1922. — H. G. Boehm: Das Todesproblem bei
Hegel und Hoélderlin (1797-1800), Diss. Hamburg 1922. — 4. Kojéve: Intro-
duction a la lecture de Hegel, Paris 1947, S. 527-573.

18



zweiten Lebens®?, Schelling spricht von einer «reductio ad essentiamy,
einem Ubergang des Menschen vom Naturreich in die Geisterwelt
als dem wahren Esse?®; und fiir Hegel ist «der Tod der nur unmittel-
baren einzelnen Lebendigkeit ... das Hervorgehen des Geistes», der
«Ubergang der Individualitit in die Allgemeinheit».

Die Begriffe « Allgemeines» und « Einzelnes», « Einheit» und « Viel-
heit» weisen zuriick auf die monistische Todesanschauung, die Rede-
weise von einer Erhebung ins Wesentliche erinnert an Platon, und die
Gedankenfigur vom Tod des einen als der Geburt des andern ist
zweifellos heraklitisch. Von welchem dieser Gegensidtze man aber
auch ausgehen mag, ob vom Widerspruch zwischen Sein und Wer-
den?, vom Gegensatz zwischen Wesen und Erscheinung? oder von
der Unangemessenheit des Einzelnen an das Allgemeine? — sie er-
klaren alle die Notwendigkeit des Todes: Weil das Einzelne in seiner
Endlichkeit und Partikularitit verharrt, entfernt es sich von der
universalen Natur?, verliert den Zusammenhang mit dem ewig wer-
denden Leben und verfillt damit dem Tod.

Es ist also — wie Fichte sagt — nicht der Tod, welcher «totet, sondern
das lebendigere Leben, welches, hinter dem alten verborgen, beginnt
und sich entwickelt»?8. Oder mit Schelling ausgedriickt: Das Leben
braucht den Tod «zur Befreiung der innern Lebensgestalt von der
dubBern, die sie unterdriickt halt»??. Der Tod erweist sich so als ein
Aufheben in dem von Hegel formulierten dreifachen Sinn: als ein
«Negieren» und Abstreifen der «todten Hiille» der Natur?®, als ein
Bewahren des Wesentlichen?? und als eine « Erhebung in eine héhere
Potenz»8%. Die auch in dieser Synthese letztlich ungeléste Spannung
trat aber schon kurz nach Hegels Tod zu Tage: in der Kontroverse

89 Samtliche Werke, hrsg. J. H. Fichte, Berlin 1834-1846, 2, 315, 317, 414.

70 Simtliche Werke, Stuttgart/Augsburg 1856-1861, 1/7, 476.

"1 Jub. Ausg. (1965%) 8, 433f.; 9, 716.

"2 Vgl. Fichte, Werke 4, 225.

 Vgl. Schelling, Werke 1/7, 474 1.

" Vgl. Hegel, Jub. Ausg. 9, 719; 10, 24; 8, 433.

" Vgl. etwa Baader: Samtl. Werke, hrsg. F. Hoffmann, Leipzig 1851-60,
14, 82.

7¢ Werke, 2, 317.

77 Werke 1/9, 55.

"8 Hegel, Jub. Ausg. 9, 719.

79 Schelling, Werke 1/7, 475.

80 Ebda. 1/9, 62.

19



der Hegelianer iiber die Frage der personlichen Unsterblichkeit.
Wird — wie Fichte und Schelling glaubten — im Tod die Individuali-
tat erhalten®l, oder ist der Tod im Schleiermacherschen Sinne®? ein
Aufheben des Fiir-sich-Seins und ein VerflieBen im Universum?
Oder sind vielleicht diese beiden Moglichkeiten wiederum bloBe Re-
flexionsgegensitze, die selbst der spekulativen Aufhebung bediirfen?

Die Todesvorstellungen, mit deren Typen und historischen Ent-
wicklungen wir es bisher zu tun hatten, sind — wir stellten es schon
fest — nichts anderes als die ins Kosmische und Metaphysische ver-
lingerten natiirlichen Vorginge der Verinderung und des Verge-
hens. Doch der Tod ist nicht nur Gegenstand einer moglichen
auBeren, sondern auch einer méglichen inneren Erfahrung. Die ob-
jektivierenden Todesdeutungen waren daher — wie wir in unserem
Entwurf der Typologie andeuteten — meist begleitet von irgendwel-
chen subjektivierenden Antizipationen des innern Todes®3. Verfolgen
wir zum AbschluB3 einige dieser subjektivierenden Deutungsformen
und — soweit dieses ethische Moment mitberiicksichtigt werden muf3 -
die Art und Weise, in der man sich auf Grund des jeweiligen Todes-
verstindnisses auf den Tod vorzubereiten und ihm gleichsam zuvor-
zukommen versuchte.

£

4. Die subjektivierenden Todesdeutungen

Der Tod als Grenze und der Tod als Schranke: dies sind, gemiB
unserer typologischen Erérterung, die beiden Hauptformen subjek-
tivierender Todesdeutung.

4.1. Der Tod als Grenze und als Schranke

Das naheliegende Modell fiir den Tod als Schranke ist zweifellos das
Versinken des Ich in Ohnmacht und traumlosen Schlaf. Epikur hat
diese Todesvorstellung auf ihre klassische Formel gebracht: Der Tod

81 Vgl. etwa Schelling, Werke 1/9, 72f.

82 Vgl. etwa: Dialektik, hrsg. Jonas, Berlin 1839, S. 241.

83 Die Schwierigkeit, eine Erfahrung zu antizipieren, die prinzipiell auBer
jeder Erfahrbarkeit liegt, stellt sich hier in dhnlicher Form wie bei der ob-
jektiven Todesdeutung. Vgl. etwa S. Kierkegaard: AbschlieBende unwissen-
schaftliche Nachschrift, Diisseldorf/ Koln 1957, I, 158f.: Wie kann ein Leben-

20



geht uns nichts an, denn er ist Verlust jeder Empfindung und kann
daher auch nicht empfunden werden. «. . . solange wir noch da sind,
ist der Tod nicht da; stellt sich aber der Tod ein, so sind wir nicht
mehr da.»® Die ethischen Haltungen gegeniiber dem Tod als
Schranke reichen von der epikuridischen Austreibung der Todes-
furcht® tiber die stoische Kunst des Sterbens®¢ bis zu Schopenhauers
Ethik des Mitleids, die im Tod den «inspirirenden Genius oder den
Musageten der Philosophie»®7? sieht, weil er uns lehrt, nicht im Ich,
sondern im Nicht-Ich unser wahres Wesen zu suchen®, und uns da-
durch zum héchsten ethischen Ziel, zur Willensumkehr und Willens-
aufhebung, fiithrt®®,

Die exemplarische Haltung gegeniiber dem Tod als Grenze formu-
lierte Platon. Nach seiner Voraussetzung besteht das hochste Geschaft
der vom Leibe getrennten Seele in der reinen Anschauung der Ideen?®°.
Die Seele muB3 sich daher, um die kiinftige reine Erkenntnis des
Ewigen einzuiiben, schon in diesem Leben von den Sinnen und
Begierden des Leibes befreien. In diesem Sinne gilt der bekannte
Satz: Der Philosoph strebt nach nichts anderem «als nur zu sterben
und tot zu sein»?l. Wenn die Seele nicht schon in diesem Leben vom
Leibe abstirbt, wird sie nach dem Tode, statt in die Geisterwelt auf-
zusteigen, als Schatten umherirren und wieder ins Koérperliche ab-
sinken 92,

In Platons Haltung wirkt nicht nur das alte orphisch-pythagorei-
sche Seelenreinigungsmotiv nach, sondern auch die Vorstellung von
einem notwendigen Zusammenhang zwischen diesseitiger Lebens-
fuhrung und kiinftigem Schicksal der Seele, die beinahe alle Seelen-

der sich iiberhaupt experimentierend dem Tode nahern, «ohne in komischer
Weise ein Opfer seines Experiments zu werden . . ., weil er sich selbst nicht
aus der Erfahrung zuriicknehmen und spater davon Nutzen haben kann,
sondern in der Erfahrung steckenbleibt».

8 Diog. Laert., De vitis X, 125 (Ubers. O. Apelt).

86 Vgl. Diog. Laert. X, 142.

8 Vgl. E. Benz, a.a.O. (Anm. 41), S. 85-88.

87 Séimtl. Werke, hrsg. J. Frauenstiadt, Leipzig 1873f., 3, 528.

88 Ebda. 3, 582f.

89 Zu Schopenhauers Todesdeutung vgl. 7. Wach: Das Problem des Todes
in der Philosophie unserer Zeit, Tiibingen 1934, S. 8ff.

90 Vgl. Phaid. 65b—67b.

81 Phaid. 64a; 80e.

92 Phaid. 81 b—e.

21



wanderungs- und Unsterblichkeitslehren begleitet. Wie wirksam diese
Vorstellung durch die Jahrhunderte gewesen ist, bezeugt nicht nur
die christliche Gnadenwahltheorie. Man findet sie z. B. wieder in dem
Satze des Platonikers Pico, jedes Individuum bestimme selbst, ob es
kiinftig zum Tier entarten oder zum Géttlichen sich wiedergebiren
wolle®, und in verscharfter Form in dem Ausspruch von Goethe, wir
seien nicht alle «auf die gleiche Weise unsterblich, und um sich
kiinftig als groBe Entelechie zu manifestieren», miisse man auch eine
sein %,

4.2. Der Tod als Grenze zu einem iiberindividuellen Leben

Die bei Platon dominierende Vorstellung der Transzendierung des
Todes durch die reine Erkenntnis des Ewigen fand, iiber die plato-
nische und platonistische Tradition hinaus, auch bei jenen Denkern
Eingang, die keine persénliche Unsterblichkeit kennen. Man denke
etwa an die wie ein platonisches Relikt wirkende aristotelische Lehre
vom vo¥¢ TocmeTLx0G, vom reinen titigen Intellekt, der bei der Geburt
von auBen in den Menschen eintritt und ihn beim Tod wieder ver-
14Bt%, oder an die Fortbildung dieses Gedankens in Marc Aurels
7yeuovex6v®®, in den Lehren der Averroisten und nicht zuletzt in
Spinozas amor Dei intellectualis, durch den die Seele zwar nicht
Unsterblichkeit im Sinne einer endlosen Dauer, wohl aber eine Art der
Ewigkeit gewinnt®?,

Aber wie kommt es zu dieser eigenartigen Vermischung von pla-
tonischem und heraklitisch-monistischem Todesdenken, auf die wir
schon bei den objektivierenden Todesdeutungen stieBen®? Wohl da-
her, daB3 beide Anschauungen in bezug auf den innern Tod ein und
derselben Wurzel entspringen kénnen: dem mystisch-ekstatischen Er-
lebnis einer innern Befreiung der Seele von und aus der Welt und ihrer

93 De hominins dignitate, ed. E. Garin, Florenz 1942, S. 280.

% An Eckermann 1. 9. 1829.

6 Vgl. De anima 430 a 17ff.; De gen. anim. 736 b 28; und dazu W. Faeger:
Aristoteles, Berlin 19552, S. 256, 355.

96 In semet ipsum 12, 1; 2.

97 Vgl. Ethica V, 36; 23.

®8 Vgl. die heraklitischen Denkfiguren in Platons Todesdeutung und die
Ambivalenz des Deutschen Idealismusin bezug auf die Frage nach Erhaltung
oder Vernichtung der Individualitit im Tode.

22



Erhebung ins Géttliche®®. In der nachtriglichen Rationalisierung
dieser gnostischen Ekstasen kann die unio mystica ebensosehr als
Potenzierung wie als Vernichtung der Individualitit gedeutet wer-
den. Welche Deutung man aber auch wihlen mag, in beiden Fillen
scheint die von der Welt und allen irdischen Beschrinkungen befreite
Seele jene Vollkommenheit zu erlangen, die man gemeinhin dem
Gottlichen zuschreibt : sie wird «qualitétslos, korperlos, gefiihllos» —
und fihrt in diesem Sinne ein «unbedingtes Dasein»199, Falls man
nun diesen Akt der Vergottlichung der Seele als das Todeserlebnis par
excellence auffaBt, erscheint der Tod auch bei heraklitisch-monisti-
schem Todesverstindnis nicht mehr als uniiberwindliche Schranke,
sondern als jederzeit iiberschreitbare Grenze. Er ist nicht mehr ein
Schlaf, sondern ein Erwachen zu einem tiberindividuellen Leben.
Dieser dritte Typus der subjektivierenden Todesdeutung hat in Feuer-
bachs « Todesgedanken» von 1830 seinen vorlaufigen AbschluB8 und
seine wohl reinste Verwirklichung gefunden.

Ausgangspunkt der von Hegelianismen durchsetzten Todesspeku-
lation Feuerbachs bildet der Satz: Gott oder das unendliche Wesen
als der Grund und das Prinzip des Lebens ist auch Grund und Prinzip
des Todes!?, Er ist Grund und Bejahung meines Lebens, sofern er mit
mir identisch ist, er ist Negation meines Lebens und metaphysischer
Grund meines Todes, sofern er — als Inbegriff der sinnlichen Dinge
auBler mir — meiner Person in Form einer Schranke entgegentritt!2,
Zum wirklichen und nicht bloB metaphysischen Grund meines Todes
wird Gott aber erst durch die Tétigkeit meiner Vernunft, durch die
ich mich tiber mein beschrianktes, physisches Dasein erhebe. In dem
MaBe niamlich, in dem ich meiner im Medium des allgemeinen Gei-
stes bewuBt werde, verliere ich meine Individualitit, und sobald ich
vollig zum Objekt der Vernunft geworden bin, verfalle ich — geistig
gesehen — dem Todel%. Da jedoch alle Individualitit und Besonder-

%9 E. Topitsch (Sozialphilosophie zwischen Ideologie und Wissenschaft,
Neuwicd/Berlin 1971%) sieht in Erlebnissen dieser Art den Ursprung der
sogenannten « ekstatisch-kathartischen» oder «gnostischen» Seelenvorstellung
(S. 1971L.).

100 Vgl. Topitsch, ebda., S. 208.

101 Simtliche Werke, hrsg. W. Bolin u. F. Jodl, Stuttgart-Bad 1903-1911
(195911.2), 1, 64. — Wach, a.a.O. (Anm. 89), S. 14-28.

102 Fbda., 1, 22-28.

103 Ebda., 1, 65ff.

23



heit an die raumlich und zeitlich begrenzte Form des leiblichen Da-
seins gebunden ist, mufB3 mit der Auflésung meiner Individualitit im
allgemeinen Wesen des Geistes auch meine leibliche Gestalt zerfallen:
der geistige Grund des Todes wird zum physischen'®. Der Tod ist
also nicht Naturnotwendigkeit, sondern eigenes, freies Tun!%,

Halten wir als abschlieBendes Ergebnis fest: Die subjektivierenden
Todesdeutungen lassen sich nach drei Grundformen ordnen: Tod als
Schranke und Tod als Grenze zu einem individuellen oder tiberindi-
viduellen Leben. Weitere Differenzierungen, etwa im Hinblick auf
die innere Qualitit des jenseitigen individuellen oder iiberindividuel-
len Lebens, wiren typologisch sicher lohnend, sollen hier aber nicht
mehr verfolgt werden!9¢,

5. Der Tod als Moment des Lebens

Kennzeichnend fiir die objektivierenden wie fur die subjektivieren-
den Todesdeutungen ist das Bestreben, schon in diesem Leben so nahe
wie moglich an die Grenze des Todes heran oder gar iiber sie hinaus

164 Ebda., 1, 42fF.

105 Ebda., 1, 69f.

108 Ein guter Ansatzpunkt zu weiteren Unterscheidungen findet sich bei
H. Driesch, a.a.O. (Anm. 2). Driesch unterscheidet, ahnlich wie wir, zwischen
drei Méglichkeiten: 1. Ich lebe nach dem Tode als ein persénliches Ich weiter;
bin aber eine nicht kérperlich verkettete Einzelseele mit ganz anderem Er-
leben (S. 303f.). 2. Nach meinem Tod bin ich als wissendes Einzel-Ich aus-
geloscht. Ich gehe ohne Spur von Erinnerung in ein Uber-Ich ein, das mit
meinem Ich nichts mehr zu tun hat (S. 304f.). 3. Ich gehe nach dem Tod in
ein Uberpersonliches ein, von dem ich mich als Teil weiB. Ich bin noch, aber
nicht mehr in der Zeit, sondern aeternus (S. 305f.). — Moglichkeit 2 deckt
sich ziemlich genau mit unserem Typus des Todes als Schranke; Méglich-
keiten 1 und 3 entsprechen in etwa dem Tod als Grenze zu individuellem oder
iiberindividuellem Leben, wobei der Typus der Grenze zu iiberindividuellem
Leben mehr Moglichkeiten offen hilt als das in Driesch’s Typus 3 voraus-
gesetzte Teil-Ganzes-Verhiltnis. — AuBerst fruchtbar fiir weitere Differen-
zierungen in bezug auf 1 und 3 ist aber zweifellos der von Driesch beige-
brachte Gesichtspunkt der Zeitbestimmung des postmortalen Daseins: Das
kiinftige Leben konnte — um nur die naheliegendsten Moglichkeiten aufzu-
greifen — entweder als zeitlich oder als zeitfrei, als sempiternitas oder als
aeternitas, gedacht werden, und entsprechend erhielte auch die Grenze des
Todes eine andere Gestalt. Derartige Unterscheidungen verlangten freilich
eine genaue Analyse des Zeitbegrifis.

24



zu gelangen. Aber gibt es nicht auch die allen diesen Versuchen radi-
kal entgegengesetzte Moglichkeit: dal man nicht nach dem kiinftigen
Dasein im Tode oder nach dem Tode fragt, sondern nach dem Dasein
des Todes im Leben und im BewuBtsein der Lebenden?

Es ist das Verdienst der Lebens- und Existenzphilosophie unseres
Jahrhunderts, diesen Gegentypus zu allen metaphysischen Todes-
deutungen, zumindest der Tendenz nach, realisiert zu haben.

Bahnbrechend fiir das moderne Todesdenken wirkte zweifellos
Georg Simmel mit seiner Lehre vom Tod als das jedem Einzelnen inne-
wohnende apriorische und formgebende Moment!??. Als innere Form
sei der Tod nicht im selben Sinne eine Grenze, «in dem der unor-
ganische Korper dadurch raumlich zu Ende ist, daB ein anderer sich
gegen ihn schiebt und ihm seine Form — als Aufhoren seines Seins —
bestimmt»; er trete nicht erst, im Sinne der gingigen « Parzen-Vor-
stellung», in einem bestimmten Zeitpunkt der Lebensbahn auf, son-
dern sei mit dem Leben schon im keimenden Samen verbunden!©®.
Simmel spricht dabei — dhnlich wie Rilke — von einem Wachsen und
Reifen des Todes im Leben des Einzelnen!®®, Da jeder seine eigene
einmalige Form hat, hat jeder auch «seinen eigenen Tod ».

Scheler fithrt Simmels Gedanken weiter, wobei er versucht, die Im-
manenz des Todes im Leben nicht nur zu postulieren, sondern phé-
nomenologisch aufzuweisen. Als Ausgangspunkt wiahlt er die nahe-
liegende, aber noch nie so radikal gestellte Frage nach dem Ursprung
der TodesgewiBheit und kommt zu dem Ergebnis, die TodesgewiB3-
heit sei nicht, wie man iiblicherweise annehme, auf 4uBBere Beobach-
tung und Induktion zuriickzufiithren, sondern auf eine Intuition, die
jedoch verdriangt oder verdunkelt werden konne. Der Tod bedeute
fiir das innere BewufBtsein das Apriori jeder Erfahrung; denn das
Leben als der Inbegriff alles Erlebbaren sei uns als eine geschlossene,
vom Tode begrenzte Totalitit gegeben, aufgeteilt in Vergangenes,
Gegenwirtiges und Zukiinftiges. Der vor dem BewuBtsein abrollende
LebensprozeB bestehe in nichts anderem als in einer Verschiebung
des gesamten Erlebnisgehaltes von der Zukunft in die Vergangenheit.
In dem MaBe wie der Umfang des Erlebten wachse, nehme der
Umfang des noch zu Erlebenden stetig ab. Diese fortschreitende Ver-

107 Zur Metaphysik des Todes, Logos Bd. 1 (1910/11), S. 57ff. Vgl. dazu
Wach, a.a.O. (Anm. 89), S. 29-39.

108 Ebda., S. 58f.

109 Vgl. Rembrandt, Leipzig 19192, S. 90.

3 Studia Philosophica XXXII 25



ringerung des Erlebbaren weise auf das natiirliche Ende des Lebens-
prozesses hin: auf jenen Augenblick, in dem der Umfang des Zu-
kiinftigen gleich Null sein wird!10,

Durch Heidegger und [faspers kommt ein weiteres Moment mit ins
Spiel: Das im memento mori des Mittelalters anklingende, in der
groBen Tradition der christlichen Erbauungsliteratur vielfach abge-
wandelte und von Kierkegaard wieder aufgenommene Thema vom
Tod als dem « Lehrmeister des Ernstes»11, der uns stiindlich an unser
Seelenheil mahnt. Wie fiir Kierkegaard so gibt es auch fiir Heidegger
und Jaspers eine Flucht vor dem Tod, sei es durch ein Vergessen,
durch falsche Ruhe in sinnlichen Jenseits- und Unsterblichkeitsvor-
stellungen'?, sei es durch ein Verfallen an die «Alltdglichkeit» des
Man, durch ein «Verfiigenwollen» iiber den Tod!3. Ahnlich wie
Kierkegaard unterscheiden auch Heidegger und Jaspers zwischen
eigentlichem und uneigentlichem Verhalten gegeniiber dem Tod,
aber wihrend Jaspers den Tod als Grenzsituation beschwort und
Mboglichkeiten existentiellen Verhaltens gegeniiber dem Tod auf-
zeigt, um den Einzelnen zur Existenz zu erwecken, siecht Heidegger
in der «existentiellen Méglichkeit» des Seins zum Tode nur einen
giinstigen Ausgangspunkt fiir die « Herausstellung der ontologischen
Struktur . .. des Daseins»!4.

Nach Heidegger verleiht der mogliche Tod dem wesensgemall un-
abgeschlossene Dasein seine Ganzheit; er ist ein Ende, aber nicht im
Sinne eines Aufhérens, Reifens oder Fertigwerdens, auch nicht eines
Verendens wie beim Tier, sondern als ein Sterben, als ein bewultes
Sein zum Tode''5, In der «Befindlichkeit der Angst» enthiillt sich
dem Dasein der Tod als eine ihm wesenhaft zugehorige, dullerste, un-
beziigliche und uniiberholbare Moglichkeit16, die es — um zu eigent-
licher Existenz zu kommen — als seine eigenste Moglichkeit, als die
«Méglichkeit der Unméglichkeit der Existenz itberhaupt» zu iiber-
nehmen hat. Dieses « Vorlaufen zum Tode» ermoglicht es dem Da-
sein, es selbst zu sein «in der leidenschaftlichen, von den Illusionen

110 Schriften aus dem Nachla3, Bern 1957, 1, 16ff.

111 Erbauliche Reden 1844/45, Diisseldorf/Kéln 1964, S. 178.
12 K. FJaspers: Philosophie, Berlin 19563, 2, 224.

113 M. Heidegger: Sein und Zeit, Tiibingen 196711, S, 255-260.
14 Ehda., S. 249.

115 Ebda., S. 242fF.

116 Fbda., S. 250.

26



des Man gel6sten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich dngstenden
Freiheit zum Tode»'17.

Jaspers beschreibt die Situation des Menschen, der die vitale Angst
vor dem Tod des Daseins durch die «augenblickliche Gegenwart
existentieller Wirklichkeit» zu iiberwinden sucht, stindig bedroht
von der noch gréBeren Gefahr des «existentiellen Todes», d. h. der
Unmoéglichkeit, sich existentiell zu verwirklichen'®. Objektiv ge-
sehen ist der Tod nach Jaspers das immer gleiche Faktum, in der
Grenzsituation aber wandle er sich mit der Existenz, und es gebe
Augenblicke — er erwihnt wie G. Marcel als Beispiel den Tod des
geliebten Menschen!'® — wo ich inne werde, daB der Tod nur die
Erscheinung, aber nicht das Sein selbst zerstéren kann!2°,

Zum radikalen Bruch mit allen diesen Versuchen deutscher Philo-
sophie, den Tod im Leben zu integrieren, kommt es durch Sartre und
Camus: Fur sie hat der Tod im Leben keinen Platz, er ist dessen ab-
solute Negation. Der Tod, schreibt Sartre, ist weder eine Dachluke zu
einem Absoluten, noch, wie Heidegger glaubt, eine mir zugehorige
uniiberholbare Moglichkeit, «mais une néantisation toujours possible de
mes possibles, qui est hors de mes possibilités»'?1, Er ist ein kontingentes
Faktum, der Freiheit des Fiursich-seins vollig entzogen und darum
sinnlos, absurd, «elle vient & nous du dehors et elle nous transforme en
dehors»'22, Wir kénnen ihn weder gedanklich erfassen noch erwarten,
noch uns gegen ihn wappnen; es gibt ihm gegeniiber weder eine
eigentliche noch eine uneigentliche Haltung!?%. Camus nimmt die

117 Ebda., S. 266.

118 Philosophie, a.a.O., 2, 226.

119 Présence et Immortalité, Paris 1959, S. 182.

120 Philosophie, a.a.O., 2, 221f. - Zum Todesproblem bei Heidegger und
Jaspers vgl. D. Sternberger: Der verstandene Tod, Eine Untersuchung zu M.
Heideggers Existentialontologie, Leipzig 1934. — K. Lehmann: Der Tod bei
Heidegger und Jaspers, Diss. Heidelberg 1938. — H. U. v. Balthasar: Apoka-
lypse der deutschen Seele, Salzburg/Leizpig 1939, 3, 230-261. — G. Henne-
mann: Der Tod in der Philosophie der Neuzeit, Universitas 3 (1948), S.
285-296. — R. Jolivet: Le probléme de la mort chez M. Heidegger et J. P.
Sartre, Paris 1950. — E. Morin: L’Homme et la Mort dans I’Histoire, Paris
1951. — 7. M. Demske: Der Tod im Denken M. Heideggers, Diss. Freiburg
1962. — §. Chandra: Das Phinomen des Todes im Denken Heideggers und in
der Lehre Buddhas, Diss. Kéln 1965.

121 I ’¢tre et le néant, Paris 194318, S. 621.

122 Ebda., S. 630.

123 Ebda., S. 619ff.

27



Absurditit des Todes als Tatsache hin und zieht aus ihr die Konse-
quenzen: revoltierend gilt es, dem Tod so viel und so intensives Leben
wie méglich zu entreiBen’?4,

6. Schiup

Mit diesem SchluBstrich unter den vorliufig letzten Versuch phi-
losophischer Todesbewiltigung méchte ich unseren typologisch mehr
oder weniger geordneten Gang durch die Geschichte der Todesdeu-
tung abschlieBen. Der Weg fithrte uns von den objektivierenden
Todesdeutungen (der monistischen, heraklitischen, pythagoreischen,
platonischen und leibnizischen) und deren Modifikationen iiber die
entsprechenden subjektivierenden Todesvorstellungen (Tod als
Schranke, Tod als Grenze zu individuellem oder iiberindividuellen
Leben) bis zu der all diesen Spekulationen entgegengesetzten mo-
dernen Frage nach der Gegenwart des Todes im Leben. Vieles blieb
bloB angedeutet, allzuoft muBten Gedankenginge bis zur Unkennt-
lichkeit verkiirzt werden, und nie haben wir vom Tod selbst, sondern
immer nur tiber den Tod gesprochen. Unsere Aufmerksamkeit galt
ausschlieBlich der Form und Herkunft der philosophischen Deutungs-
modelle, doch die formale Genese sagt iiber die Legitimitit einer
Todesdeutung ebensowenig wie etwa der Nachweis ihrer sozialen oder
psychischen Funktion!?, Die letztlich entscheidende Frage, welches
Todesverstindnis man wihlen und welches man verwerfen soll, kann
auf diesem Wege weder diskutiert noch beantwortet werden. Ein
kritischer Stachel allerdings bleibt: Kénnen wir —angesichts ihrer frag-
wiirdigen Herkunft—in den klassischen T'odesspekulationen heute noch
mehr sehen als gedankliche Gebilde von vielleicht groBem Trost- und
Erbauungs-, aber zweifelhaftem Erkenntniswert? Sagtletztlich der Tod
nicht weit mehr iiber die Philosophie als die Philosophie iiber den Tod ?

124 Egsais, Paris 1965, S. 143. — Zum Tod bei Camus vgl. K. Schaub: Albert
Camus und der Tod, Ziirich 1968.

125 Dies ist die prinzipielle Grenze der sogenannten Ideologiekritik, wie sie
etwa E. Topitsch an der Metaphysik und — was in unserem Zusammenhang
vor allem interessiert — an den philosophischen Seelenvorstellungen zu iiben
versucht (vgl. a.a.0. (Anm. 99)). Eine MiBachtung dieser Grenze bedeutet
eine MiBachtung des methodologischen Unterschiedes zwischen Entstehungs-
und Begriindungszusammenhang. — Vgl. den dhnlichen Einwand von W. Steg-
miiller in bezug auf die erkenntnistheoretische Relevanz der Ideologiekritik
(Metaphysik, Skepsis, Wissen, Berlin/Heidelberg/New York 19692, S. 3ff.).

28



	Zur Geschichte der Todesdeutung

