
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 32 (1972)

Artikel: Zur Geschichte der Todesdeutung

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Symposium 1972

Der Tod-La mort

ZUR GESCHICHTE DER TODESDEUTUNG
Versuch einer Typologie

von Anton Hügli

1. Einleitung

Die subjektive Bedingung aller unserer möglichen Erfahrung ist
«das Leben: folglich kann nur auf die Beharrlichkeit der Seele im
Leben geschlossen werden, denn der Tod des Menschen ist das Ende
aller Erfahrung, was die Seele als einen Gegenstand derselben
betrifft Also kann die Beharrlichkeit der Seele nur im Leben des

Menschen (deren Beweis man uns wohl schenken wird), aber nicht
nach dem Tode (als woran uns eigentlich gelegen ist) dargetan werden,

und zwar aus dem allgemeinen Grunde, weil der Begriff der
Substanz, sofern er mit dem Begriff der Beharrlichkeit als notwendig
verbunden angesehen werden soll, dieses nur nach einem Grundsatze

möglicher Erfahrung und also auch nur zum Behuf derselben sein

kann.»1 Mit diesen Sätzen umreißt Kant die Schwierigkeit, die sich

jedem Versuch, den Tod und das Totsein zu denken, in den Weg
stellt: Mit dem Tod endet auch unsere Erfahrung, wie aber sollen
wir mit den Erfahrungsbegriffen des Lebens, die am Gegenständlichen,

Zeitlichen, Bestimmten und Unterschiedlichen gewonnen wurden,

das absolut Ungegenständliche, Unzeitliche, Unbestimmte und
Unterschiedslose des Todes denken können? Führt nicht jede gedankliche

Antizipation des Todes unweigerlich in die Metaphysik im
eigentlichen Sinne des Wortes? Die überlieferte Schulphilosophie
würde uns darin sicher recht geben. Nach ihrem Fächerkatalog ist der
Tod und sein Verhältnis zur Seele ein Gegenstand der psychologia
rationalis, eines der drei Teilgebiete der metaphysica specialis neben

1 Kant, Akad. Ausg. IV, 355 (Prolegomena § 48).

1



der theologia und der cosmologia. Vom Tod ließe sich daher nur
sprechen im Rahmen einer allgemeinen Ontologie der Substanz, im
Zusammenhang mit dem Leib-Seele-Problem und mit Hilfe von
Begriffen wie Individualität, Immaterialität, Immortalität, Zeit, Ewigkeit

usw.
Schon dieser kurze Hinweis zeigt, wie tief das Todesproblem in

die traditionellen philosophischen Fragestellungen hineingreift. Doch
es ist nicht Aufgabe dieses Vortrages, den Stellenwert des Todes in der
Geschichte der philosophischen Systeme zu ermitteln oder ihn gar als

das bewußte oder unbewußte Motiv alles Philosophierens zu entlarven2.

Noch weniger geht es darum, die kantische Frage nach dem Recht
oder Unrecht aller Metaphysik erneut aufzurollen3. Wir haben
vielmehr auszugehen von der Tatsache, daß, aus welchen Gründen und in
welchen Zusammenhängen auch immer, im Verlaufe der Philosophiegeschichte

stets von neuem versucht wurde, eine endgültige Antwort
auf die Frage nach dem Wesen des Todes zu finden. Denkwürdiges
finden wir unter diesen Antworten, Merkwürdiges aber auch und
eine große Masse von Nachempfundenem mit etwas persönlichem
oder lokalem Kolorit. Sie alle herzuzählen wäre jedoch in unserem
Rahmen in verschiedener Hinsicht ein hoffnungsloses Unterfangen4.
Dazu kommt ein weiteres : Angesichts der fragwürdigen Legitimation
der klassischen Todesmetaphysik sind die Inhalte der einzelnen

Philosopheme meist nur noch von antiquarischem und bestenfalls von
existentiellem Interesse. Aufschlußreich bleiben dagegen in jedem
Falle die begrifflichen Mittel und Denkmodelle, deren man sich be-

2 Diese Tendenz verfolgt etwa J. Choron: Der Tod im abendländischen
Denken, Stuttgart 1967. Vgl. S. 7: Zum zweiten will diese Untersuchung
«philosophische Motivforschung betreiben: sie will erhellen, in welchem

Umfang der Tod (mit Schopenhauer) als'der eigentliche inspirierende Genius
oder der Musaget der Philosophie' bezeichnet werden kann». - Vgl. dazu
meine Rezension in Studia Philosophica XXVII, 252 ff.

3 Zum Verhältnis zwischen Metaphysik und Tod vgl. etwa H. Driesch:

Wirklichkeitslehre, Ein metaphysischer Versuch, Leipzig 19222, und seine
These vom Tod als «Tor zur Metaphysik höchster Art» (S. 301 ff.) - Vgl.
neuerdings auch: E. Fink: Metaphysik und Tod, Stuttgart 1969.

4 Abgesehen von einzelnen epochalen Untersuchungen und dem Werk von
Choron, a.a.O., gibt es bisher keine einzige umfassende Monographie zur
Geschichte des Todesproblems. Äußerst umfangreich ist dagegen die Literatur

zur Unsterblichkeitsfrage.

2



diente, um die Grenze oder das Jenseits des Todes zu vergegenwärtigen.

Lenkt man den Blick auf diese formale Seite, dann schrumpft
auch die Masse des Materials sehr bald auf einige wenige Gedankenfiguren

zusammen. Ich will daher im folgenden versuchen, nicht
historisch-individualisierend, sondern typisierend vorzugehen5, und
im Ausgang von einzelnen exemplarischen Texten oder Textstellen

einige Grundformen der Todesdeutung herausarbeiten, die im
Verlaufe der Geschichte immer wieder variiert und modifiziert wurden.

2. Entwurf einer Typologie der Todesdeutungen

Das Leben ist uns aufzwei grundsätzlich verschiedene Weisen gegeben

: es kann von außen beobachtet oder von innen her erlebt werden.
Der Tod als das Ende und das schlechthin Andere des Lebens -
soviel sei hier vorausgesetzt — ist weder erfahrbar noch erlebbar und

6 Eine typisierende Untersuchung ist von einer historischen in mehrfacher
Weise zu unterscheiden : Das Interesse einer historischen Darstellung gilt der
spezifischen Eigenart und Zeitgebundenheit ihres Gegenstandes, sie sucht ihn
möglichst adäquat - was das auch immer heißen mag -, möglichst vollständig
und im Rahmen seiner Wirkungsgeschichte zu erfassen. Die typologische
Betrachtung dagegen interessiert sich für den Einzelfall nur insofern, als er
einen bestimmten allgemeinen Typus verkörpert. Um diesen Typus, der als

solcher in der Wirklichkeit nicht anzutreffen ist, in seiner Reinheit zu
gewinnen, muß sie in einer «ideeierenden Abstraktion» von allen «störenden
Einzelheiten» absehen. Sehr oft wird dabei ein einzelner exemplarischer Text
oder Gedanke aus dem Kontext eines philosophischen Werkes herausgelöst
und selbst dieser noch, einseitig - und ohne Rücksicht auf historische Nähe
oder Ferne oder wirkungsgeschichtlicher Relevanz -, unter einem einzigen
Aspekt zur Geltung gebracht. (Wenn im folgenden verkürzend von platonischer,

heraklitischer usw. Todesauffassung gesprochen wird, dann heißt das

also immer platonische, heraklitische usw. Todesauffassung in bezug auf die
angegebenen Werke oder Textstellen!) - Bei aller Gegensätzlichkeit zwischen
historischer und typologischer Untersuchung dürfen ihre gegenseitigen
Beziehungen nicht übersehen werden: 1. Typologische Unterscheidungen können

nicht a priori deduziert, sondern nur im Wechselspiel zwischen systematischem

Entwurfund empirischer Kontrolle am historischen Material erarbeitet
werden. 2. Die typologisch gewonnenen Begriffe sind ihrerseits ein Mittel,
mit dessen Hilfe historische Phänomene interpretiert und beschrieben werden
können. - Zur methodischen Reflexion auf Genese und Funktion
idealtypischer Begriffe vgl. M. Weber: Methodologische Schriften, Frankfurt a. M.

3



darum auch nicht aussagbar. Jeder Versuch, ihn positiv zu bestimmen,
hebt seine Fremdheit und Negativität auf und führt ihn zurück auf
Phänomene des äußern oder des innern Lebens6. Als objektivierend

bezeichne ich im folgenden jene Todesdeutungen, die sich der Begriffe
des beobachtbaren Lebens bedienen; als subjektivierend alle jene, in
denen die Begriffe des innern Lebens vorherrschen.

Aristoteles hat sich nur spärlich zum Problem des Todes geäußert.
Mit seiner Kinesislehre hat er uns aber eine mögliche Typologie aller
jener Todesdeutungen in die Hand gegeben, die sich überall dort
aufdrängen, wo man den Tod nach dem Modell innerweltlicher
Phänomene der Verwandlung und des Vergehens zu erklären
versucht. Bleibt ein identisch und substanziell Seiendes über den Tod
hinaus erhalten, dann ist der Tod eine bloße Ortsveränderung (cpopd),
ein quantitatives Abnehmen ((p&loiç) oder eine qualitative
Veränderung (àtâolcuoiç) ; endet im Tod auch das mit sich identische Subjekt,

so ist der Tod ein Vergehen im Sinne der cpûoQd1. Die Schwierigkeiten,

in die Aristoteles mit den Begriffen ysveaiç und (pûogd, dem
Übergang von Nichtsein in Sein und von Sein in Nichtsein, geriet8,
schlagen aber auch hier durch: das Vergehen des Individuums kann
kein absolutes Vergehen sein, sondern muß sich selbst wiederum an
einem andern, ihm Zugrundeliegenden vollziehen. Der Tod ist ent-

1968. Als Beispiele typologischer Untersuchungen vgl. etwa H. Leisegang:
Denkformen, Berlin 19512. K. Jaspers: Psychologie der Weltanschauungen,
Berlin/Göttingen/Heidelberg 19606.

6 Den beiden Gegebenheitsweisen des Lebens entsprechend wird in der
Literatur unterschieden zwischen fremdem und eigenem Tod. Vgl. etwa
H. Kunz: Die anthropologische Bedeutimg der Phantasie, Basel 1946, II,
78 ff. Die These von der Unerfahrbarkeit des Todes drückt sich bei Kunz
terminologisch aus in «der scharfen Unterscheidung des tatsächlichen Todes
vom Sterben sowohl wie vom Gestorbensein» (S. 80).

7 Zur Unterscheidung der verschiedenen Bewegungsarten vgl. vor allem
Phys. 225 a Iff,. 226 a 23ff., 260a26ff.; Metaph. 1067 b 1 - 1069 a 14,
1042 a 32.

8 Die Schwierigkeiten zeigen sich nicht nur im schwankenden Wortgebrauch,

der die Arten der Veränderung, Enstehen und Vergehen, bald
ausdrücklich von der xlv/AOlg im engern Sinne unterscheidet (Phys. 225 a 26,
35; 229 a 30), bald mit ihr gleichsetzt (vgl. etwa Phys. 201 a 9ff., 261 a 9) ; sie
werden auch sichtbar in der These, daß es kein absolutes Entstehen oder
Vergehen geben könne (Gen. et. Corr. 318 a 13), daß vielmehr alles aus einem
Seienden werde und sich wieder in ein Seiendes auflöse (Phys. 261 a 3).

4



weder Rückkehr in das Ureine oder bloßes Moment der Verwandlung

in einem ewigen Kreislauf des Werdens9.

Ausgangspunkt solcher objektivierender Todesdeutungen ist der

Fremdtod, der sich im Sterben und Gestorbensein anderer
manifestiert. Aber der Tod trifft nicht nur die andern, sondern droht jeden
Augenblick in die eigene Existenz einzubrechen. Neben die
objektivierende Todesdeutung tritt die Vorstellung vom jederzeit möglichen
eigenen Tod. Beim spekulativen Versuch, diese Vorstellung mit
Inhalt zu füllen, wird man sich nicht an den Phänomenen der äußern
Natur orientieren, sondern an scheinbar analogen psychischen Phänomenen

wie Schlaf, Bewußtlosigkeit, unio mystica usw. Aber ist nicht
jede subjektivierende Todesdeutung letztlich abhängig von einem

objektivierenden Todesverständnis? Kann ich in einem bestimmten
innern Erlebnis eine Antizipation des Todes sehen, wenn ich nicht
schon zu wissen glaube, was der Tod ist? Eines jedenfalls läßt sich nicht
bestreiten: Antizipationen des Totseins haben nur dann einen Sinn,
wenn man ein Subjekt annimmt, das die Grenze des Todes mit vollem
Bewußtsein überschreiten kann. Der innere Tod erscheint deshalb in
zwei prinzipiell verschiedenen Formen: als überschreitbare Grenze,

wenn das Subjekt im Tod erhalten bleibt, und als unüberwindliche
Schranke10, wenn das Subjekt im Tode endet. Die Typologie der

objektivierenden Todesdeutungen bleibt also auch für die subjektivierende

Deutung bestimmend, erscheint jedoch unter einem neuen
Aspekt, durch den sie nicht nur ergänzt, sondern auch verfeinert
werden kann. So ließen sich innerhalb des Todes als Grenze in bezug
auf die innern Qualitäten, die das Subjekt nach dem Tode annimmt,
eine Reihe typologischer Unterscheidungen treffen, die von der
Einteilung nach den Bewegungsarten weitgehend unabhängig wären.
Diese Möglichkeit der Verfeinerung soll hier allerdings nur genannt,
aber nicht mehr ausgeführt werden. Sie läßt sich auch kaum mehr
auf Grund irgendeiner Systematik, sondern nur noch am historischen
Material erarbeiten.

8 Diese Unterscheidung kann nicht mehr direkt aus Aristoteles abgelesen
werden ; eine gewisse Stütze hat sie allenfalls in der aristotelischen Kosmologie,
nach der das Entstehen und Vergehen innerhalb des Weltganzen teils aufeine
Zusammensetzung und Scheidung, teils auf eine Umwandlung der Stoffe
zurückzuführen ist (vgl. Meteor. 378 b 3Iff.; Phys. 260 b 8).

10 Zur Unterscheidung zwischen Schranke und Grenze vgl. Kant, Akad.
Ausg. IV, 350 ff. (Prolegomena § 57).

5



3. Die objektivierenden Todesdeutungen

Nietzsche sagt einmal von den Vorsokratikern, man könne sie, wenn
man sich mißgünstig ausdrücken wolle, «die Einseitigen nennen und
ihre Epigonen, mit Plato an der Spitze, die Vielseitigen. Richtiger
und unbefangener würde es sein, die letzteren als philosophische
Mischcharaktere, die ersteren als die reinen Typen zu begreifen»11.
Die Geschichte des Todesgedankens kann Nietzsche nur recht geben:
Den Vorsokratikern verdanken wir die Entwicklung der entscheidenden

philosophischen Todesbegriffe in beinahe ideal typischer
Reinheit12.

3.1 Der Tod als Rückkehr ins Ureine

Das Wort iïdvaroç, durch religiöse und dichterische Anschauungen

reichlich vorbelastet, geht anscheinend erst bei Heraklit in den

philosophischen Sprachgebrauch ein. Die erste, historisch maßgebende
Todesdeutung verbirgt sich aber im Grunde schon in der Frage der
ionischen Naturphilosophen nach der aQ%rj des Seienden; denn das

Woher des Entstehens - soviel zumindest geht aus dem rätselhaften

Spruch des Anaximander hervor - ist immer auch ein Wohin des

Vergehens. «Woraus aber das Werden ist den seienden Dingen», so übersetzt

Diels, «in das hinein geschieht auch ihr Vergehen nach der

Schuldigkeit; denn sie zahlen einander gerechte Strafe und Buße für
ihre Ungerechtigkeit nach der Zeit Anordnung»13. Der Tod, obwohl
nicht genannt, wird hier verstanden als Rückkehr der Einzelexistenz

in das unendliche Ureine, das weder Entstehen noch Vergehen kennt.
Das Sterben ist ein Zu-Grunde-gehen im eigentlichen Sinne des Wortes;

der ewige Urgrund aber - man denke an Anaximanders Bestim-

11 Werke, hrsg. K. Schlechta, München 1956, 3, 358 (Die Philosophie im
tragischen Zeitalter der Griechen).

12 Zur Geschichte der griechischen Todesvorstellungen vgl. A. de Ridder:
De l'idée de la mort en Grèce à l'époque classique, Diss. Paris 1896. - E.
Rhode: Psyche, Tübingen 1921e, II, 137-197, 263—335. J. Leipoldt: Der Tod
bei Griechen und Juden, Leipzig 1942. - G. Pfannmüller: Tod, Jenseits und
Unsterblichkeit in der Religion, Literatur und Philosophie der Griechen und
Römer, München 1953.

13 Diels-Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker, 1951", 12 B 1.

6



mung des Apeiron - ist à&dvazov xal àvœle&pov, ohne Tod und ohne
Verderben14.

Eine neue Wendung dieses Todesverständnisses finden wir bei
Empedokles, der statt des einen Prinzips die klassischen vier Urelemente
ansetzt: Was die Menschen Geburt nennen, ist nach seiner Lehre
nichts anderes als Mischung und Austausch der Elemente, was sie

Tod nennen, die Entmischung und Auflösung der Einzelwesen in
die Elemente15. Der Gedanke des Ureinen wird dabei jedoch nicht
fallengelassen: Die Urstoffe entstammen ihrerseits dem göttlichen
ocpaiQog, in dem sie sich ursprünglich ungeschieden zusammenballten
und in dem sie noch jetzt in lebendiger Harmonie verbunden sind16.

Der Grundgedanke also bleibt sich gleich, und er ändert sich auch

nicht, wenn man - wie in der Folge Demokrit - den Kosmos aus
mechanisch bewegten Atomen aufgebaut denkt und den Tod als

Auflösung einer zufällig entstandenen Zusammensetzung von Körper-

und Seelenatomen bei mangelnder Zufuhr bewegender und
beseelender Atome17. Das Wesentliche dieser monistischen

Todesdeutung - wie man sie nennen könnte - bleibt auch dann erhalten,
wenn das materielle Substrat durch ein rein geistiges Prinzip ersetzt
wird: etwa durch Spinozas Gott, Schopenhauers Wille zum Leben
oder Feuerbachs ewigen Geist. In jedem Falle gilt: Im Tod gibt das

Individuum seine Besonderung auf und kehrt zurück in das ewige Sein,
mit dem verglichen das Leben in der Vereinzelung bloße Erscheinung
oder gar - wie bei Parmenides - nichtiger Schein ist. Das Entstehen
und Vergehen der Einzelgestalten ist das unwirkliche Spiel der
Akzidenzien an der einen Substanz — gleich wie die ständig wechselnden
und wogenden Wellen auf dem Meer, die nichts anderes sind als das

Meer selbst.

3.2. Der Tod im Kreislauf des Werdens

Eine qualitativ andere Form gewinnt das Todesverständnis, wenn
alles Substantielle in die Bewegung des Entstehens und Vergehens
eingeht und nichts Beharrendes die ständige Verwandlung über-

14 Vorsokr. 12 B 3.
16 Vorsokr. 31 B 8, 9.
16 Vgl. Vorsokr. 31 B 2&-29.

" Vgl. Rhode, a.a.O., II, 190.

7



dauert. Dieses Todes- und Weltverständnis ist seit der Antike an einen

Namen geknüpft: an den Heraklits. Sein Kreislauf des Werdens
verleiht den Begriffen «Leben» und «Tod» eine ungeahnte spekulative
Bedeutung. Sie sind gleichsam die Urform aller Gegensätze, in denen
sich der Kosmos entfaltet und die er in « gegenstrebiger Harmonie
wie die des Bogens und der Leier»18 zu einer Einheit zusammenzwingt.

Sterben und Tod des Einen ist Geburt und Lebendes Andern19.
Aus Allem wird Eins und aus Einem Alles20. «Feuer lebt der Erde Tod
und Luft lebt des Feuers Tod ; Wasser lebt der Luft Tod und Erde den
des Wassers.»21 Das Ende dieses «wechselweisen Umsatzes»22 wird
wiederum zum Anfang und von neuem beginnt das Spiel in ewigem
Hinauf und Hinab: «Für Seelen ist es Tod Wasser zu werden, für
Wasser aber Tod Erde zu werden. Aus Erde aber wird Wasser und
aus Wasser Seele. »2S

Was in der ewig sich wandelnden Welt Heraklits eines ist, bleibt
auch im Wort «Tod» ungeschieden: der Prozeß, der zum Tod führt,
der Grenzpunkt, an dem ein Zustand in den andern umschlägt, und
der neue Zustand, der daraus entspringt. Das Wort «Tod» bedeutet
daher immer auch das «Tote», und der Gegensatz von Leben und
Tod als das Miteinander zweier gegenläufiger Prozesse ist zugleich —

wie das folgende Fragment verrät — der Gegensatz von Lebendigem
und Totem. «Und es ist immer ein und dasselbe was in uns wohnt:
Lebendes und Totes und Waches und Schlafendes und Junges und
Altes. Denn dieses ist umschlagend jenes und jenes zurückumschlagend

dieses. »24

Der heraklitische Gedanke einer Einheit von Leben und Tod zieht
sich wie ein unterirdischer Strom durch die mystische oder mystisch
gefärbte Literatur des Abendlandes: wir finden ihn wieder bei Paulus,

bei den Mystiken des Mittelalters, den Naturphilosophen der
Renaissance und im Deutschen Idealismus. Er kann sich dabei, wie
schon am Beispiel des Empedokles aufzuzeigen wäre, leicht mit dem

monistischen Todesbegriff vermischen. Doch davon später.

18 Vorsokr. 22 B 51.
» Vgl. Vorsokr. 22 B 36, 48, 62.
20 Vorsokr. 22 B 10.
81 Vorsokr. 22 B 76.
82 Vorsokr. 22 B 90.
28 Vorsokr. 22 B 36.
21 Vorsokr. 22 B 88, vgl. auch B 21, 26.

8



Gehen wir nun zum zweiten Haupttypus der Todesdeutung über,
der weit eher geeignet war, abendländisches Gemeingut zu werden:

zum Tod bei unsterblicher Seele.

3.3. Der Tod als Ortsveränderung

Die wohl aus Indien stammende und von den Sehern und Priestern
der orphischen Mysterien verkündete Seelenwanderungslehre fand
durch Pythagoras Eingang in die Philosophie : Die Seele des Menschen
ist göttlicher Abkunft, aber zur Strafe für eine alte Schuld wurde sie

in das «Gefängnis» des Leibes eingeschlossen - daher das Wortspiel
von a&fxa und arjfxa - aus dem sie nur der Tod befreien kann. Nach
einer gewissen Zeit der Läuterung zieht sie in einen neuen Menschenoder

Tierleib ein, bis sie schließlich, nach langer Wanderung durch
verschiedene Gestalten, ins Göttliche zurückfindet.25

Die Details dieser Lehre sind überlieferungsmäßig schwer greifbar,
ihre Tendenz aber ist unverkennbar: der Tod bedeutet letztlich nichts
anderes als ein etwas sprunghafter Ortswechsel, eine fiere/jxpùxoats,
eine «Umseelung», wie die griechische Sprache sagt. Die
Seelenwanderungslehre ist daher-gemäß unserer Typologie - das Schulbeispiel
für die Deutung des Todes'im Sinne der cpoQci., der Ortsveränderung.
Diese Todesvorstellung, von den griechischen Dichtern vielfach
abgewandelt, von den Philosophen — man denke an Empedokles26 -
oft beziehungslos neben eine rein physiologische Todeserklärung
gestellt, gewinnt durch Piaton ihre neue und historisch maßgebende
Form.

3.4. Der Tod als qualitative Veränderung

Der Sokrates der «Apologie» läßt es ironisch im Ungewissen, ob das

Totsein ein Nichtsein ist - vergleichbar dem traumlosen Schlaf- oder
aber eine Auswanderung der Seele an einen andern Ort.27 In den

26 Rhode, a.a.O., II, 161 ff.
26 Vgl. seine «Lehre von der Reinigung» (B 112ff), die - im Gegensatz

zu den Fragmenten über die Natur - auf der Seelenwanderungslehre beruht.
27 Apol. 40 c.

2 Studia Philosophica XXXII 9



spätem Dialogen entscheidet sich Piaton für das zweite: der Tod - so

lautet die zur Standardformel gewordene Bestimmung in Gorgias und
Phaidon — ist nichts anderes als «zweier Dinge Trennung voneinander,

der Seele und des Leibes», ein xcoQiafibçcpvyrjçàno acofiaroç,28
Die Seele selbst kann - wie Piaton auf mehreren und immer wieder
scheiternden Wegen zu zeigen versucht - im Tode ebensowenig
untergehen, wie die Drei jemals gerade sein kann oder das Feuer kalt;
denn sie steht in notwendiger Verbindung mit der Idee des Lebens,
dem Gegensatz allen Todes29. «Tritt also der Tod den Menschen an:
so stirbt, wie es scheint, das Sterbliche an ihm, das Unsterbliche aber
und Unvergängliche zieht wohlbehalten ab, dem Tode aus dem
Wege.»30 In mythischen Bildern beschwört Piaton das Schicksal der
Seele nach dem Tod. Für unsere Typologie des Todes sind diese

eschatologischen Mythen allerdings von untergeordnetem Interesse.
Relevant ist ein anderer Aspekt: die spekulative Bestimmung des

Verhältnisses von Leben und Tod. In diesem Punkt gerät der orphi-
sche Todesgedanke Piatons unversehens in den Bann heraklitischer
Gedankenfiguren. Was immer ein Werden hat, so argumentiert So-

krates im Phaidon, das entspringt notwendigerweise aus seinem Gegensatz

: Das Größere wird aus dem Kleineren, das Schwächere aus dem

Stärkeren, das Gerechtere aus dem Ungerechteren. Entsprechend
gelte für den Gegensatz von Leben und Tod: Wie das Schlafen aus

dem Wachen und das Wachen aus dem Schlafen, so entstehe aus dem
Lebenden das Tote und aus dem Toten das Lebende31. Das, was wir
Tod nennen, ist also nicht nur Ende, sondern auch Anfang des

Lebens, und zwar - so möchte ich interpretierend hinzufügen - Anfang
im eigentlichen Sinne des Wortes, denn so wie die ewig seienden Ideen

Ursprung der sinnlichen Dinge sind, so ist der Tod Ursprung des

leibgebundenen Lebens der Seele. Dies gilt nicht nur im ontologi-
schen, sondern auch im gnoseologischen Sinn: Erst im Tode ist die
Seele «der Torheit des Leibes entledigt» und kann die Ideen rein,
d. h. ungetrübt von körperlichen Leiden und Begierden, erschauen32.

«Und offenbar dann erst werden wir haben, was wir begehren und

28 Gorg. 524b; Phaid. 67 d.
29 Vgl. Phaid. 102bff.; insbesondere 106b.
80 Phaid. 106e (Übers. Schleiermacher).
81 Phaid. 70 c ff.
82 Phaid. 65 a ff.

10



wessen Liebhaber wir zu sein behaupten, die Weisheit solange
wir leben aber nicht. »33

Mit andern Worten: die Negativität des Todes ist das wahrhaft
Positive, das Totsein das eigentliche Leben. Sterben heißt darum
nicht nur : Auswanderung an einen andern Ort, sondern darüber
hinaus: Wechsel und qualitative Veränderung des psychischen Seins.

Schon bei den Pythagoreern klingt dieses Motiv an, aber es gewinnt
bei Piaton eine derartige Dominanz, daß seine Todesspekulation als

das wohl beste Beispiel für die Deutung des Todes im Sinne der
à^Àoicoatç, der qualitativen Verwandlung eines in sich beharrenden

Subjektes, angesehen werden kann. Daß Piaton die qualitative
Veränderung des Todes dennoch immer wieder als bloße Ortsbewegung
auszulegen scheint, erklärt sich nicht nur aus seiner mythopoetischen
Sprechweise, sondern hat auch den von Aristoteles her bekannten

systematischen Grund: jede qualitative Veränderung setzt
notwendigerweise die räumliche Bewegung voraus34.

3.5. Der Tod als quantitative Veränderung

Noch fehlt ein historisches Beispiel für das letzte Glied unserer

Typologie: die Todesdeutung nach dem Muster der quantitativen
Veränderung. Einzelne Züge dieses Typus finden sich zwar an den
schon beschriebenen Modellen, in seiner Reinheit verwirklicht wurde
er aber, soweit ich sehe, erst in der Neuzeit - bei Leibniz Die Leibni-
zische Todesanschauung ist ein wesentlicher Bestandteil seiner «

Monadologie». Rufen wir uns daher ihre Grundgedanken kurz in
Erinnerung.

Das Universum setzt sich zusammen aus unsichtbaren kleinsten
Einheiten von der Art des psychischen Seins, deren Wesen darin
besteht, Perzeptionen zu haben und von einer Perzeption zur andern

übergehen zu wollen, unablässig strebend nach dem ihnen
innewohnenden Werdeziel. Diese Substanzen oder Monaden emanieren

38 Phaid. 66a. - Zur Todesdeutung Piatons vgl. H. Barth: Die Seele in der
Philosophie Piatons, Tübingen 1921, S. 145-198. - H. Scholz: Der platonische
Philosoph auf der Höhe des Lebens und im Anblick des Todes, Tübingen
1931. - E. Martin: Das Problem des Todes bei Plato, Aufgezeigt an seiner

Sokratesgestalt, Diss. München 1952.
34 Vgl. Phys. 260 b 1 ff.

11



in ständigen «Ausblitzungen», in «Fulgurations continuelles», aus
der Urmonade35 und könnten darum durch diese potentiell wieder
vernichtet werden. Aktualiter aber sind sie unzerstörbar oder - falls
sie nicht nur Perzeption, sondern auch Apperzeption, d. h.
Selbstbewußtsein haben - sogar unsterblich38. Alle Dinge in Raum und Zeit
sind nichts anderes als Aggregate oder - wie bei den Pflanzen, Tieren
und Menschen - zentral organisierte Konfigurationen solcher Monaden37.

Das Organisationszentrum bildet eine Seelenmonade, die in
einem ständigen Prozeß der Verwandlung immer neue Monaden in
die Komposition ihrer Körpermaße aufnimmt und wieder entläßt.
Die Seelen trennen sich daher niemals völlig von ihren Körpern,
«et ne passent point d'un corps dans un autre corps, qui leur soit
entièrement nouveau. Il n'y a point de Metempsychose, mais il y a

Metamorphose. »38 In der körperlichen Natur erscheint jedoch diese

Metamorphose als eine bloß mechanische Veränderung, d. h. als

Ausdehnung oder Zusammenziehung des Körpers und Vermehrung oder

Verminderung seiner Teile. Die grundlegenden Prozesse sind demnach

- aristotelisch gesprochen - a'ôÇyoïç und qrih'oiç, quantitatives
Wachsen und Abnehmen. Von Tod sprechen wir nach Leibniz dann,
wenn die «substance composé» so klein wird, daß sie sich unserem
Auge entzieht, von Geburt, sobald sie wieder eine bestimmte Größe
anzunehmen beginnt. Die Geburt ist somit nichts anderes als eine

Entfaltung und Vermehrung, der Tod eine Verpuppung und
Verminderung. «. la mort, comme la generation, n'est que la
transformation du même animal, qui est tantost augmenté, et tantost
diminué.»39

Mit diesem wohl eindeutigen Fall einer Todesdeutung im Sinne der

cpdlaiç können wir die Reihe der philosophisch relevanten objektivierenden

Todesbestimmungen abschließen. Es bleiben die fünf
idealtypischen Möglichkeiten: der monistische und heraklitische Todesbegriff

auf der einen, die pythagoreische, platonische und leibnizische

36 Vgl. Philos. Schriften, hrsg. C. J. Gerhardt, Berlin 1875-90, VI, 614
(Monad. § 47).

36 Zur Unterscheidung zwischen Unzerstörbarkeit und Unsterblichkeit
vgl. ebda., VI, 151 f. (Theodizee I, 89).

" Vgl. etwa ebda., VI, 607, 617ff. (Monad. § 2, 63ff.).
38 Ebda., VI, 601 f. (Principes § 6); vgl. auch VI, 619 (Monad. § 72 f.) ;

VI, 152 (Theodizee I, 90).
39 Ebda., VI, 543 (Sur le principe de vie).

12



Todesdeutung auf der andern Seite (wobei diese historischen Namen

nur anzeigen, an welchen Autoren die betreffenden Typen gewonnen
wurden, keineswegs aber, daß deren Todesdeutung in einem einzigen
Typus aufgeht40). Alles weitere ist Variation, Modifikation und
Kombination.

Ein Blick aufdie Geschichte des Todesbegriffs zeigt, daß die Kombination

der Typen nicht immer ohne gefährliche Sprünge im
philosophischen System abging. Überzeugende Synthesen glückten selten;
meist versuchte man, formal unvereinbare Momente aus verschiedenen

Typen der Todesdeutung zu einer Einheit zusammenzuzwin-

gen, und rief dadurch Schwierigkeiten oder innere Widersprüche
hervor.

3.6. Interferenzen

Sprechendes Beispiel für die Interferenzen zwischen verschiedenen

Typen der Todesdeutung ist die Stoa41. Von Heraklit übernahm sie

die Vorstellung vom Tode als peraßoArj, als Umwandlung der
Elemente und stetigem Ubergang von einem Zustand in den andern42.

Der menschliche Organismus galt als ein ovyxpipduov, ein Elementengemisch43,

das dem Tode verfällt, sobald sich die einzelnen Elemente
verwandeln und eine neue Mischung eingehen44. Die Verwandlung
der ozoc%eia wird aber in der spätem Stoa nicht im Sinne von Heraklit,
sondern von Empedokles gedeutet: als Auflösung der Elementenmischung

und Rückkehr der Mischungsteile zu den Urelementen:
«Was in dir Feuer war», so lehrt z. B. Epiktet, «geht in Feuer über,
was Erde, in Erde, was Luft, in Luft, was Wasser, in Wasser»46.

Gefährdet wurde diese heraklitisch-monistische Todesauffassung
durch die schon in der frühen Stoa auftauchende platonische Bestim-

40 Vgl. Anm. 5.
41 Zum Todesproblem in der Stoa vgl. E. Benz: Das Todesproblem in

der stoischen Philosophie, Stuttgart 1929. - E. Hoffmann: Leben und Tod in
der stoischen Philosophie, Heidelberg 1946.

42 Vgl. H. v. Armin: Stoicorum veterum fragmenta, Leipzig 1903, I, 102;
Diog. Laert. VII, 142; dazu Benz, a.a.O., S. 4ff.

43 Marc Aurel: In semet ipsum libri XII, recogn. H. Schenkl, 1913, II, 3.
44 Ebda. VIII, 6.
45 Dissertationes 3, 13.

13



mung des Todes als Trennung von Seele und Leib. Die Spaltung der
Welt in zwei heterogene Prinzipien konnte zwar anfänglich vermieden
werden, indem man die Seele als das Element des Feuers und somit
als Teil des Körpers auffaßte, unter Berufung auf Zenons Argument,
nur Körperliches könne von Körperlichem getrennt werden46. Allein,
die Seele wurde immer mehr zu einer eigenständigen Substanz, der
Dualismus offenkundiger, und als man im Anschluß an Poseidonios zu
bestreiten begann, daß sich die Seele zusammen mit dem Körper
auflöst47, war man gezwungen, vor oder nach dem körperlichen Tod
einen Tod der Seele anzunehmen. Nach Cleanthes und Chrysipp kann
die Seele den Körper überleben und stirbt erst im nächsten Weltenbrand,

laut Seneca erleiden die Menschen, die den Begierden des

Leibes verfallen und das Gute weder erkennen noch befolgen, den
Tod der Seele schon bei lebendigem Leib48. Der ursprünglich
physische Tod verschiebt sich ins Moralische und ins Kosmische.

Historisch weit folgenreicher als die Synkretismen der Stoiker war
die Vermischung philosophischer Todesbegriffe mit der grundsätzlich

neuen Todesauffassung des Juden- und Christentums: der Lehre

vom Tod als der Sünde Sold49. Der Mensch hat das göttliche Gebot

mißachtet, er ist von Gott abgefallen, verfiel darum der Sünde und

4,1 v. Arnim I, 137.
47 Vgl. Benz; a.a.O., S. 22ff.
48 Vgl. Epist. 82, 3.
48 Rom. 6, 23. - Zur biblischenTodesauffassung vgl. G. Ztlov: Der Tod,

Biblische Studien, Gütersloh 1913. - A. Schulz: Der Sinn des Todes im Alten
Testament, Braunsberg Akademie, Verzeichnis der Vorlesungen SS 1919. -
A. Quell: Die Auffassung des Todes in Israel, Leipzig 1925. - N. Âberg:
Antike Todesauffassung, Manus 21 (1929), S. 13-25. - A. C. Rush: Death
and Burial in Christian Antiquity, Diss. Washington 1941. - Th. Schneider:

Mort de Christ et mort de l'homme selon des Evangiles synoptiques et

l'Apôtre Paul avec l'interprétation de ces notions chez A. Schweitzer, R. Bult-
mann et O. Cullmann, Diss. Neuchâtel 1949. - W. Vollborn: Das Problem des

Todes in Genesis 2 und 3, Theol. Lit. Ztg. 77 (1952). - H. M. Feret: Der Tod
in der biblischen Überlieferung, in: Das Mysterium des Todes (1955),
S. 13-126. - G. Schmach: Das hermeneutische Problem des Todes im Horizont
von Römer 5, Tübingen 1967. - Vgl. weiter die einschlägigen Handbücher
und die dort angegebene Literatur, insbesondere: Biblisches Reallexikon,
hrsg. E. Kalt, Paderborn 1931, Artikel «Tod». - R. Bultmann: Theologie des
Neuen Testamentes, Tübingen 1958s, S. 222-226, 287-301, 327-348. -
RGG, Tübingen 19623, Artikel «Tod». - Handbuch Theologischer
Grundbegriffe, hrsg. H. Fries, München 1962/63, Artikel «Tod».

14



mit der Sünde dem Tod: so lehrt das Alte Testament50. Das Neue
Testament bringt die Wende: Durch die Sünde Adams kam der Tod
in die Welt, aber Christi Opfertat hat ihn für immer besiegt61. In der
theologisch grundlegenden Deutung von Paulus fügen sich die

Begriffe «Leben» und «Tod» zu einem ähnlichen Gedankenkreis wie
bei Heraklit52, nur bezeichnen sie nicht stoffliche, sondern
heilsgeschichtliche Zustände : Einssein mit Gott und Getrenntsein von Gott.
Das Leben wird durch die Sünde zum Tod, der Tod durch Christi
Heilstat zum ewigen Leben63.

Bereits in der Patristik wird die paulinisch-christliche Todeslehre
mit der ihr wesensfremden platonischen Bestimmung des Todes

vermengt64. Bei Paulus sind Leben und Tod zwei entgegengesetzte, aber
auseinander hervorwachsende Kräfte : In dem Maße wie in der Einheit

mit Christus das a&fxa nvev/nazixov wächst, erstirbt das sündige
aajfxa (puyixov. An die Stelle dieser mythischen Mächte treten jetzt
mehrere, nach dem Art-Gattungsschema geordnete Privationsstufen.
Das Leben wird verstanden als Einheit der Seele mit ihrem Leib
und mit Gott und der Tod als partielle oder vollständige Negation
dieser Bestimmungen. So zerfällt - nach der für das gesamte Mittelalter

gültigen Fassung Augustins - der sogenannte erste Tod in drei

60 1. Mos. 2, 17; 3, 19.

» 1. Kor. 15, 20-28.
62 Es ist vor allem das Verdienst von H. Leisegang, die innere Verwandtschaft

zwischen der heraklitischen und der paulinischen Denkweise
aufgewiesen zu haben. Vgl. Denkformen, a.a.O. (Anm. 5), S. 88-134.

63 Rom. 5, 12-21. - Hier gilt allerdings eine Einschränkung: Nur die
Gläubigen erwachen zu ewigem Leben, den Ungläubigen droht nach der
Apokalypse (Off. 20, 14; 21, 8) ein zweiter Tod (ôsÛtsqoç ftdvazoç) : die
ewige Verdammnis, die ihr Dasein nicht nur vor den Menschen, sondern
auch vor Gott auslöscht.

34 Die Unvereinbarkeit dieser beiden Todesauffassungen ist nicht zuletzt
eine Unvereinbarkeit der ihnen zugrundeliegenden Denkformen. Zu welchen
Mißverständnissen eine platonisierende Deutung paulinischer Texte führen
kann, hat Leisegang am Beispiel des geschichtsphilosophischen Entwurfs von
Augustin aufgezeigt (vgl. Denkformen, a.a.O. (Anm. 5), S. 379-409). -
Zur Todesauffassung in der Patristik vgl. J. A. Fischer: Studien zum
Todesgedanken in der alten Kirche, Die Beurteilung des natürlichen Todes in der
kirchlichen Literatur der ersten drei Jahrhunderte, München 1954. - J.
Rivière: Mort et démon chez les Pères, Revue des Sciences Religieuses 10

(1930), S. 577-621. - J. Pelikans: The Shape of Death, Life and Immortality
in the Early Fathers, New York 1961.

15



Todesarten; einen Tod der Seele, mors animae, bei dem die Seele sich

von Gott trennt, einen Tod des Leibes, mors corporis, bei dem der
Leib der Seele beraubt wird, und einen Tod des ganzen Menschen:
der Zustand, in dem die Seele, von Gott und Leib getrennt, der
Auferstehung harrt. Ewigen Tod, mors aeterna, nennt Augustin jenen im
Neuen Testament erwähnten zweiten Tod55, bei dem die Seele, von
Gott getrennt, aber mit dem Leib verbunden, in ewiger Verdammnis
ihre Strafen erleidet58.

Die Interferenzen, welche die platonische Unsterblichkeitslehre bei
den christlichen Denkern hervorrief, zeigen sich am deutlichsten in
den folgenden drei Punkten :

1) Eine unsterbliche Seele kann per definitionem nicht sterben und
kennt darum, streng genommen, keinen Tod. Wann kann man von
einem Menschen sagen, er sei im Tode, fragt sich Augustin und kommt
zu dem Schlüsse: «Solange er noch lebt, ist er vor dem Tod, sobald er

zu leben aufgehört hat, ist er schon nach dem Tod. Daher ist sein

Sterben, sein Im-Tode-Sein niemals zu erfassen.»57 Die Schwere des

biblischen Todes verflüchtigt sich zu dem unfaßbaren Augenblick des

Übergangs vom einen Zustand in den andern.
2) Wenn die Seele auch ohne Leib existieren kann, hat die
Auferstehung des Fleisches keinen Sinn. Einige der alten Kirchenväter,
Justin, Tatian und Arnobius, lehrten deshalb folgerichtig - wie

später in ähnlicher Weise die Averroisten und heute die meisten

protestantischen Theologen - einen Tod des ganzen Menschen68. Mit
dem Leib stirbt auch die Seele. Doch der Unsterblichkeitsglaubewurde
verbindlich, der Thnetopsychitismus zur Häresie. Wo der Platonis-

mus besonders dominierte - bei Augustin etwa und Erigena - ging
man in der Verachtung des Fleisches soweit, daß man den Tod
weiterhin als Befreiung der Seele von dem Banne der Materie pries59.
Thomas von Aquin fand schließlich die für die katholische Kirche bis
heute maßgebende Kompromißformel: Die Seele ist zwar im Sinne

85 Vgl. Anm. 53.
66 De Civitate Dei 13, 2 ; 12. - Zur Todesauffassung Augustins vgl. C.

Hartmann: Der Tod in seiner Beziehung zum menschlichen Dasein bei Augustinus,
Catholica 1 (1932), S. 159ff.

« Ebda. 13, 11 (Übers. C. J. Perl).
68 Fischer, a.a.O., S. 50-65.
69 Vgl. H. Doerries: Zur Geschichte der Mystik, Erigena und der Neu-

platonismus, Tübingen 1925, S. 51 f., 59.

16



Piatons etwas Substantielles und darum unzerstörbar, andererseits

aber, gemäß der aristotelischen Lehre, als «Form mit dem Körper»
vereint. Die leiblose Seele ist daher ebensowenig die ganze Person wie
der seelenlose Leib60.

3) Die Vermischung von christlichem und platonischem Denken
führt zu einer zweifachen Begründung des Todes: einer biblischen -
aus der Sünde - und einer «natürlichen» - aus der leibseelischen

Doppelnatur des Menschen als eines aùv&erov Çcpov. Eine Vermittlung
dieser sich widerstreitenden Erklärungen findet sich schon in der
frühen Patristik: Die Doppelnatur des Menschen, so lehren z. B.

Origines und Laktanz, ermöglicht zwar den Tod, aktualisiert aber
und zur Notwendigkeit erhoben wird diese Möglichkeit erst durch die
Sünde61.

Im Protestantismus konnte sich diese Lösung, soweit ich sehe, nie

richtig durchsetzen. Die Reformatoren - wie später übrigens auch die

Jansenisten - verwerfen jede natürliche Erklärung des Todes. Für sie

ist und bleibt der Tod der Sünde Sold62. Schleiermacher schließlich und
mit ihm die meisten protestantischen Dogmatiker lösen den Widerspruch

zwischen natürlicher und theologischer Erklärung dadurch,
daß sie jeden Kausalzusammenhang zwischen dem Tod als
physischem und der Sünde als metaphysischem Vorgang verneinen. Der
Tod gehört notwendigerweise zur Natur des Menschen; durch die
Sünde erhält er aber seinen negativen Sinn: er wird zum Übel63.

Die Suche nach Interferenzen zwischen gegensätzlichen Typen der

objektivierenden Todesdeutung führte uns hauptsächlich ins Mittelalter

und in den Bereich der Theologie. Die großen Synthesen dagegen
finden sich vor allem in der Philosophie der Neuzeit.

60 Vgl. Summa Theologica I, 75-89.
91 Vgl. Fischer, a.a.O., S. 73-103.
62 Vgl. etwa Luther, Erlanger Ausg. 51, 174. Pascal: Brief an M. et Mme.

Périer vom 17. Okt. 1651, Oeuvres complètes, Paris 1954, S. 492. - Zu
Luthers Todesauffassung vgl. F. Blanke: Die Bedeutung von Tod,
Auferstehung und Unsterblichkeit bei Luther, «Luther» 1926. - C. Stange:

Karfreitagsgedanken Luthers, Zeitschr. f. systemat. Theol. 9 (1932), S. 58ff. -
Derselbe: Luthers Gedanken über Tod, Gericht und ewiges Leben, ebda. 10

(1933), S. 491 ff. - M. A. H. Stomps: Die Anthropologie Martin Luthers,
Frankfurt a.M. 1935, S. 98ff. - Zum Verhältnis Sünde-Tod vgl. W. Joest:
Der Zusammenhang von Sünde und Tod, Diss. Tübingen 1946.

63 Vgl. Schleiermacher: Der christliche Glaube, Berlin 1822, I, 330; II,
86 ff. —P. Althaus: Die letzten Dinge, Gütersloh 19618, S. 82 ff.

17



3.7. Synthesen

Die von der Mystik geprägten Naturphilosophen der Renaissance64

übertragen das mystische Erlebnis des sogenannten Absterbens von
der Welt und des Einswerdens mit Gott auf den natürlichen Tod65.

Für sie ist der Tod ein Übergang in eine andere, höhere Seinsweise,

mit Parcelcus gesprochen: «ein Austilgung und Undertruckung der
ersten Natur und ein Generation der andern und newen Natur»66.

Diese an Heraklit erinnernde Einheit von Leben und Tod kehrt in
der Neuzeit immer wieder67, aber sie wird - in Anlehnung an die
andern Todestypen - auf verschiedene Weise gedeutet, bald als

Bewahrung und Steigerung, bald als Auflösung der Individualität, bald
als ewiger Schlaf, bald als Erwachen zum wahren Leben. Zur
Vermittlung dieser Gegensätze und zu der wohl großartigsten Synthese
aller bisherigen Todesdeutungen kommt es im Deutschen Idealismus.

Kant zwar fragt, wie vor ihm die Aufklärung, nicht nach dem Tod,
sondern nach der Unsterblichkeit. Für die idealistischen Systematiker
dagegen ist der Tod von höchstem spekulativen Interesse68. Sie sehen in
ihm, sehr verkürzend gesprochen, den Übergang von einer begrenzten,

partikularen Gestalt zu der umfassenden Daseinsform und damit
die Versöhnung des in die Endlichkeit entäußerten Absoluten mit sich

selbst. Fichte nennt ihn Geburt und sichtbare Erscheinung eines

81 Zum Zusammenhang zwischen Mystik und Naturphilosophie in der
Renaissance vgl. K. Joel: Der Ursprung der Naturphilosophie aus dem Geist
der Mystik, Jena 1926, S. 8-28.

66 Die Beziehung der unio mystica zum Tod verrät sich auch in
Ausdrücken wie «mors mystica», «mors spiritualis» (vgl. Thomas v. Aquin, 4 sent.
21, 1, 3, 2 c). - Diese Übertragung mystischer Erfahrungen auf den natürlichen

Tod ist einer der wenigen Fälle, in denen sich das Abhängigkeitsverhältnis

zwischen subjektivierender und objektivierender Todesdeutung
umkehrt und das objektivierende Todesverständnis durch das subjektivierende
bedingt ist.

66 Hussersche Ausg. (1589-1591) 6, 281.
67 Zur Geschichte des Todesproblems in der Neuzeit vgl. W. Rehm: Der

Todesgedanke in der deutschen Dichtung vom Mittelalter bis zur Romantik,
Halle/Saale 1928.

68 Vgl. R. Unger: Herder, Novalis und Kleist, Studien über die Entwicklung
des Todesproblems in Denken und Dichten vom Sturm und Drang zur
Romantik, Frankfurt a. M. 1922. - H. G. Boehm: Das Todesproblem bei
Hegel und Hölderlin (1797-1800), Diss. Hamburg 1922. - A. Kojève:
Introduction à la lecture de Hegel, Paris 1947, S. 527-573.

18



zweiten Lebens69, Schelling spricht von einer «reductio ad essentiam»,
einem Übergang des Menschen vom Naturreich in die Geisterwelt
als dem wahren Esse70; und für Hegel ist «der Tod der nur unmittelbaren

einzelnen Lebendigkeit das Hervorgehen des Geistes», der
«Übergang der Individualität in die Allgemeinheit»71.

Die Begriffe «Allgemeines» und «Einzelnes», «Einheit» und «Vielheit»

weisen zurück auf die monistische Todesanschauung, die Redeweise

von einer Erhebung ins Wesentliche erinnert an Piaton, und die

Gedankenfigur vom Tod des einen als der Geburt des andern ist
zweifellos heraklitisch. Von welchem dieser Gegensätze man aber
auch ausgehen mag, ob vom Widerspruch zwischen Sein und
Werden72, vom Gegensatz zwischen Wesen und Erscheinung73 oder von
der Unangemessenheit des Einzelnen an das Allgemeine74 - sie

erklären alle die Notwendigkeit des Todes: Weil das Einzelne in seiner

Endlichkeit und Partikularität verharrt, entfernt es sich von der
universalen Natur75, verliert den Zusammenhang mit dem ewig
werdenden Leben und verfällt damit dem Tod.

Es ist also - wie Fichte sagt - nicht der Tod, welcher «tötet, sondern
das lebendigere Leben, welches, hinter dem alten verborgen, beginnt
und sich entwickelt»76. Oder mit Schelling ausgedrückt: Das Leben
braucht den Tod «zur Befreiung der innern Lebensgestalt von der

äußern, die sie unterdrückt hält»77. Der Tod erweist sich so als ein
Aufheben in dem von Hegel formulierten dreifachen Sinn: als ein

«Negieren» und Abstreifen der «todten Hülle» der Natur78, als ein
Bewahren des Wesentlichen79 und als eine «Erhebung in eine höhere
Potenz»80. Die auch in dieser Synthese letztlich ungelöste Spannung
trat aber schon kurz nach Hegels Tod zu Tage: in der Kontroverse

69 Sämtliche Werke, hrsg. J. H. Fichte, Berlin 1834-1846, 2, 315, 317, 414.
70 Sämtliche Werke, Stuttgart/Augsburg 1856-1861, 1/7, 476.
71 Jub. Ausg. (1965*) 8, 433f.; 9, 716.
72 Vgl. Fichte, Werke 4, 225.
72 Vgl. Schelling, Werke 1/7, 474 ff.
71 Vgl. Hegel, Jub. Ausg. 9, 719; 10, 24; 8, 433.
75 Vgl. etwa Baader: Sämtl. Werke, hrsg. F. Hoffmann, Leipzig 1851-60,

14, 82.
79 Werke, 2, 317.
77 Werke 1/9, 55.
78 Hegel, Jub. Ausg. 9, 719.
79 Schelling, Werke 1/7, 475.
89 Ebda. 1/9, 62.

19



der Hegelianer über die Frage der persönlichen Unsterblichkeit.
Wird - wie Fichte und Schelling glaubten - im Tod die Individualität

erhalten81, oder ist der Tod im Schleiermacherschen Sinne82 ein
Aufheben des Für-sich-Seins und ein Verfließen im Universum?
Oder sind vielleicht diese beiden Möglichkeiten wiederum bloße

Reflexionsgegensätze, die selbst der spekulativen Aufhebung bedürfen?
Die Todesvorstellungen, mit deren Typen und historischen

Entwicklungen wir es bisher zu tun hatten, sind - wir stellten es schon

fest - nichts anderes als die ins Kosmische und Metaphysische
verlängerten natürlichen Vorgänge der Veränderung und des Vergehens.

Doch der Tod ist nicht nur Gegenstand einer möglichen
äußeren, sondern auch einer möglichen inneren Erfahrung. Die
objektivierenden Todesdeutungen waren daher - wie wir in unserem
Entwurf der Typologie andeuteten - meist begleitet von irgendwelchen

subjektivierenden Antizipationen des innern Todes83. Verfolgen
wir zum Abschluß einige dieser subjektivierenden Deutungsformen
und - soweit dieses ethische Moment mitberücksichtigt werden muß -
die Art und Weise, in der man sich auf Grund des jeweiligen
Todesverständnisses auf den Tod vorzubereiten und ihm gleichsam
zuvorzukommen versuchte.

4. Die subjektivierenden Todesdeutungen

Der Tod als Grenze und der Tod als Schranke: dies sind, gemäß

unserer typologischen Erörterung, die beiden Hauptformen subjek-
tivierender Todesdeutung.

4.1. Der Tod als Grenze und als Schranke

Das naheliegende Modell für den Tod als Schranke ist zweifellos das

Versinken des Ich in Ohnmacht und traumlosen Schlaf. Epikur hat
diese Todesvorstellung auf ihre klassische Formel gebracht: Der Tod

81 Vgl. etwa Schelling, Werke 1/9, 72 f.
82 Vgl. etwa: Dialektik, hrsg. Jonas, Berlin 1839, S. 241.
83 Die Schwierigkeit, eine Erfahrung zu antizipieren, die prinzipiell außer

jeder Erfahrbarkeit liegt, stellt sich hier in ähnlicher Form wie bei der
objektiven Todesdeutung. Vgl. etwa S. Kierkegaard: Abschließende
unwissenschaftliche Nachschrift, Düsseldorf/Köln 1957, I, 158f. : Wie kann ein Leben-

20



geht uns nichts an, denn er ist Verlust jeder Empfindung und kann
daher auch nicht empfunden werden. «. solange wir noch da sind,
ist der Tod nicht da; stellt sich aber der Tod ein, so sind wir nicht
mehr da.»84 Die ethischen Haltungen gegenüber dem Tod als

Schranke reichen von der epikuräischen Austreibung der
Todesfurcht85 über die stoische Kunst des Sterbens86 bis zu Schopenhauers
Ethik des Mitleids, die im Tod den « inspirirenden Genius oder den

Musageten der Philosophie»87 sieht, weil er uns lehrt, nicht im Ich,
sondern im Nicht-Ich unser wahres Wesen zu suchen88, und uns
dadurch zum höchsten ethischen Ziel, zur Willensumkehr und
Willensaufhebung, führt89.

Die exemplarische Haltung gegenüber dem Tod als Grenze formulierte

Piaton. Nach seiner Voraussetzung besteht das höchste Geschäft

der vom Leibe getrennten Seele in der reinen Anschauung der Ideen90.

Die Seele muß sich daher, um die künftige reine Erkenntnis des

Ewigen einzuüben, schon in diesem Leben von den Sinnen und
Begierden des Leibes befreien. In diesem Sinne gilt der bekannte
Satz : Der Philosoph strebt nach nichts anderem « als nur zu sterben

und tot zu sein»91. Wenn die Seele nicht schon in diesem Leben vom
Leibe abstirbt, wird sie nach dem Tode, statt in die Geisterwelt
aufzusteigen, als Schatten umherirren und wieder ins Körperliche
absinken92.

In Piatons Haltung wirkt nicht nur das alte orphisch-pythagorei-
sche Seelenreinigungsmotiv nach, sondern auch die Vorstellung von
einem notwendigen Zusammenhang zwischen diesseitiger
Lebensführung und künftigem Schicksal der Seele, die beinahe alle Seelen-

der sich überhaupt experimentierend dem Tode nähern, «ohne in komischer
Weise ein Opfer seines Experiments zu werden weil er sich selbst nicht
aus der Erfahrung zurücknehmen und später davon Nutzen haben kann,
sondern in der Erfahrung steckenbleibt».

84 Diog. Laert., De vitis X, 125 (Übers. O. Apelt).
86 Vgl. Diog. Laert. X, 142.
86 Vgl. E. Benz, a.a.O. (Anm. 41), S. 85-88.
87 Sämtl. Werke, hrsg. J. Frauenstädt, Leipzig 1873f., 3, 528.
88 Ebda. 3, 582 f.
89 Zu Schopenhauers Todesdeutung vgl. J. Wach: Das Problem des Todes

in der Philosophie unserer Zeit, Tübingen 1934, S. 8ff.
99 Vgl. Phaid. 65b-67b.
91 Phaid. 64a; 80 e.
99 Phaid. 81b-e.

21



wanderungs- und Unsterblichkeitslehren begleitet. Wie wirksam diese

Vorstellung durch die Jahrhunderte gewesen ist, bezeugt nicht nur
die christliche Gnadenwahltheorie. Man findet sie z. B. wieder in dem
Satze des Platonikers Pico, jedes Individuum bestimme selbst, ob es

künftig zum Tier entarten oder zum Göttlichen sich wiedergebären
wolle93, und in verschärfter Form in dem Ausspruch von Goethe, wir
seien nicht alle «auf die gleiche Weise unsterblich, und um sich

künftig als große Entelechie zu manifestieren», müsse man auch eine
sein94.

4.2. Der Tod als Grenze zu einem überindividuellen Leben

Die bei Piaton dominierende Vorstellung der Transzendierung des

Todes durch die reine Erkenntnis des Ewigen fand, über die
platonische und platonistische Tradition hinaus, auch bei jenen Denkern
Eingang, die keine persönliche Unsterblichkeit kennen. Man denke

etwa an die wie ein platonisches Relikt wirkende aristotelische Lehre

vom vovç TZOtrjeTexôç, vom reinen tätigen Intellekt, der bei der Geburt
von außen in den Menschen eintritt und ihn beim Tod wieder
verläßt95, oder an die Fortbildung dieses Gedankens in Marc Aurels
;fjye/j,ovixov96, in den Lehren der Averroisten und nicht zuletzt in
Spinozas amor Dei intellectualis, durch den die Seele zwar nicht
Unsterblichkeit im Sinne einer endlosen Dauer, wohl aber eine Art der

Ewigkeit gewinnt97.
Aber wie kommt es zu dieser eigenartigen Vermischung von

platonischem und heraklitisch-monistischem Todesdenken, auf die wir
schon bei den objektivierenden Todesdeutungen stießen98? Wohl
daher, daß beide Anschauungen in bezug auf den innern Tod ein und
derselben Wurzel entspringen können: dem mystisch-ekstatischen
Erlebnis einer innern Befreiung der Seele von und aus der Welt und ihrer

93 De hominins dignitate, ed. E. Garin, Florenz 1942, S. 280.
94 An Eckermann 1. 9. 1829.
95 Vgl. De anima 430 a 17 ff. ; De gen. anim. 736 b 28 ; und dazu W. Jaeger:

Aristoteles, Berlin 19553, S. 256, 355.
96 In semet ipsum 12, 1 ; 2.
97 Vgl. Ethica V, 36; 23.
98 Vgl. die heraklitischen Denkfiguren in Piatons Todesdeutung und die

Ambivalenz des Deutschen Idealismus in bezug auf die Frage nach Erhaltung
oder Vernichtung der Individualität im Tode.

22



Erhebung ins Göttliche". In der nachträglichen Rationalisierung
dieser gnostischen Ekstasen kann die unio mystica ebensosehr als

Potenzierung wie als Vernichtung der Individualität gedeutet werden.

Welche Deutung man aber auch wählen mag, in beiden Fällen
scheint die von der Welt und allen irdischen Beschränkungen befreite
Seele jene Vollkommenheit zu erlangen, die man gemeinhin dem
Göttlichen zuschreibt : sie wird «qualitätslos, körperlos, gefühllos»-
und führt in diesem Sinne ein «unbedingtes Dasein»100. Falls man
nun diesen Akt der Vergöttlichung der Seele als das Todeserlebnis par
excellence auffaßt, erscheint der Tod auch bei heraklitisch-monisti-
schem Todesverständnis nicht mehr als unüberwindliche Schranke,
sondern als jederzeit überschreitbare Grenze. Er ist nicht mehr ein
Schlaf, sondern ein Erwachen zu einem überindividuellen Leben.
Dieser dritte Typus der subjektivierenden Todesdeutung hat in Feuerbachs

«Todesgedanken» von 1830 seinen vorläufigen Abschluß und
seine wohl reinste Verwirklichung gefunden.

Ausgangspunkt der von Hegelianismen durchsetzten Todesspekulation

Feuerbachs bildet der Satz: Gott oder das unendliche Wesen
als der Grund und das Prinzip des Lebens ist auch Grund und Prinzip
des Todes101. Er ist Grund und Bejahung meines Lebens, sofern er mit
mir identisch ist, er ist Negation meines Lebens und metaphysischer
Grund meines Todes, sofern er - als Inbegriff der sinnlichen Dinge
außer mir - meiner Person in Form einer Schranke entgegentritt102.
Zum wirklichen und nicht bloß metaphysischen Grund meines Todes

wird Gott aber erst durch die Tätigkeit meiner Vernunft, durch die
ich mich über mein beschränktes, physisches Dasein erhebe. In dem
Maße nämlich, in dem ich meiner im Medium des allgemeinen Geistes

bewußt werde, verliere ich meine Individualität, und sobald ich

völlig zum Objekt der Vernunft geworden bin, verfalle ich - geistig
gesehen - dem Tode103. Da jedoch alle Individualität und Besonder-

98 E. Topitsch (Sozialphilosophie zwischen Ideologie und Wissenschaft,
Neuwied/Berlin 19713) sieht in Erlebnissen dieser Art den Ursprung der
sogenannten «ekstatisch-kathartischen» oder «gnostischen» SeelenVorstellung
(S. 197 ff.).

i°° Vgl. Topitsch, ebda., S. 208.
101 Sämtliche Werke, hrsg. W. Bolin u. F. Jodl, Stuttgart-Bad 1903-1911

(1959ff.2), 1, 64. - Wach, a.a.O. (Anm. 89), S. 14-28.
102 Ebda., 1, 22-28.
103 Ebda., 1, 65 ff.

23



heit an die räumlich und zeitlich begrenzte Form des leiblichen
Daseins gebunden ist, muß mit der Auflösung meiner Individualität im
allgemeinen Wesen des Geistes auch meine leibliche Gestalt zerfallen:
der geistige Grund des Todes wird zum physischen104. Der Tod ist
also nicht Naturnotwendigkeit, sondern eigenes, freies Tun106.

Halten wir als abschließendes Ergebnis fest: Die subjektivierenden
Todesdeutungen lassen sich nach drei Grundformen ordnen: Tod als

Schranke und Tod als Grenze zu einem individuellen oder überindividuellen

Leben. Weitere Differenzierungen, etwa im Hinblick auf
die innere Qualität des jenseitigen individuellen oder überindividuel-
len Lebens, wären typologisch sicher lohnend, sollen hier aber nicht
mehr verfolgt werden100.

5. Der Tod als Moment des Lebens

Kennzeichnend für die objektivierenden wie für die subjektivieren-
den Todesdeutungen ist das Bestreben, schon in diesem Leben so nahe
wie möglich an die Grenze des Todes heran oder gar über sie hinaus

101 Ebda., 1, 42 ff.
106 Ebda., 1, 69 f.
106 Ein guter Ansatzpunkt zu weiteren Unterscheidungen findet sich bei

H. Driesch, a.a.O. (Anm. 2). Driesch unterscheidet, ähnlich wie wir, zwischen
drei Möglichkeiten : 1. Ich lebe nach dem Tode als ein persönliches Ich weiter;
bin aber eine nicht körperlich verkettete Einzelseele mit ganz anderem
Erleben (S. 303f.). 2. Nach meinem Tod bin ich als wissendes Einzel-Ich
ausgelöscht. Ich gehe ohne Spur von Erinnerung in ein Über-Ich ein, das mit
meinem Ich nichts mehr zu tun hat (S. 304f.). 3. Ich gehe nach dem Tod in
ein Überpersönliches ein, von dem ich mich als Teil weiß. Ich bin noch, aber
nicht mehr in der Zeit, sondern aeternus (S. 305f.). - Möglichkeit 2 deckt
sich ziemlich genau mit unserem Typus des Todes als Schranke; Möglichkeiten

1 und 3 entsprechen in etwa dem Tod als Grenze zu individuellem oder
überindividuellem Leben, wobei der Typus der Grenze zu überindividuellem
Leben mehr Möglichkeiten offen hält als das in Driesch's Typus 3

vorausgesetzte Teil-Ganzes-Verhältnis. - Äußerst fruchtbar für weitere
Differenzierungen in bezug auf 1 und 3 ist aber zweifellos der von Driesch
beigebrachte Gesichtspunkt der Zeitbestimmung des postmortalen Daseins: Das
künftige Leben könnte - um nur die naheliegendsten Möglichkeiten
aufzugreifen - entweder als zeitlich oder als zeitfrei, als sempiternitas oder als
aeternitas, gedacht werden, und entsprechend erhielte auch die Grenze des
Todes eine andere Gestalt. Derartige Unterscheidungen verlangten freilich
eine genaue Analyse des Zeitbegriffs.

24



zu gelangen. Aber gibt es nicht auch die allen diesen Versuchen radikal

entgegengesetzte Möglichkeit : daß man nicht nach dem künftigen
Dasein im Tode oder nach dem Tode fragt, sondern nach dem Dasein
des Todes im Leben und im Bewußtsein der Lebenden?

Es ist das Verdienst der Lebens- und Existenzphilosophie unseres

Jahrhunderts, diesen Gegentypus zu allen metaphysischen
Todesdeutungen, zumindest der Tendenz nach, realisiert zu haben.

Bahnbrechend für das moderne Todesdenken wirkte zweifellos

Georg Simmel mit seiner Lehre vom Tod als das jedem Einzelnen
innewohnende apriorische und formgebende Moment107. Als innere Form
sei der Tod nicht im selben Sinne eine Grenze, «in dem der
unorganische Körper dadurch räumlich zu Ende ist, daß ein anderer sich

gegen ihn schiebt und ihm seine Form - als Aufhören seines Seins -
bestimmt»; er trete nicht erst, im Sinne der gängigen «Parzen-Vor-
stellung», in einem bestimmten Zeitpunkt der Lebensbahn auf,
sondern sei mit dem Leben schon im keimenden Samen verbunden108.

Simmel spricht dabei - ähnlich wie Rilke - von einem Wachsen und
Reifen des Todes im Leben des Einzelnen109. Da jeder seine eigene

einmalige Form hat, hat jeder auch «seinen eigenen Tod».
Scheler führt Simmeis Gedanken weiter, wobei er versucht, die

Immanenz des Todes im Leben nicht nur zu postulieren, sondern

phänomenologisch aufzuweisen. Als Ausgangspunkt wählt er die
naheliegende, aber noch nie so radikal gestellte Frage nach dem Ursprung
der Todesgewißheit und kommt zu dem Ergebnis, die Todesgewißheit

sei nicht, wie man üblicherweise annehme, auf äußere Beobachtung

und Induktion zurückzuführen, sondern auf eine Intuition, die

jedoch verdrängt oder verdunkelt werden könne. Der Tod bedeute

für das innere Bewußtsein das Apriori jeder Erfahrung; denn das

Leben als der Inbegriff alles Erlebbaren sei uns als eine geschlossene,

vom Tode begrenzte Totalität gegeben, aufgeteilt in Vergangenes,
Gegenwärtiges und Zukünftiges. Der vor dem Bewußtsein abrollende

Lebensprozeß bestehe in nichts anderem als in einer Verschiebung
des gesamten Erlebnisgehaltes von der Zukunft in die Vergangenheit.
In dem Maße wie der Umfang des Erlebten wachse, nehme der

Umfang des noch zu Erlebenden stetig ab. Diese fortschreitende Ver-

107 Zur Metaphysik des Todes, Logos Bd. 1 (1910/11), S. 57ff. Vgl. dazu
Wach, a.a.O. (Anm. 89), S. 29-39.

108 Ebda., S. 58f.
108 Vgl. Rembrandt, Leipzig 19192, S. 90.

3 Studia Philosophica XXXII 25



ringerung des Erlebbaren weise auf das natürliche Ende des

Lebensprozesses hin: auf jenen Augenblick, in dem der Umfang des

Zukünftigen gleich Null sein wird110.

Durch Heidegger und Jaspers kommt ein weiteres Moment mit ins

Spiel: Das im memento mori des Mittelalters anklingende, in der

großen Tradition der christlichen Erbauungsliteratur vielfach
abgewandelte und von Kierkegaard wieder aufgenommene Thema vom
Tod als dem «Lehrmeister des Ernstes»111, der uns stündlich an unser
Seelenheil mahnt. Wie für Kierkegaard so gibt es auch für Heidegger
und Jaspers eine Flucht vor dem Tod, sei es durch ein Vergessen,
durch falsche Ruhe in sinnlichen Jenseits- und Unsterblichkeitsvor-
stellungen112, sei es durch ein Verfallen an die «Alltäglichkeit» des

Man, durch ein «Verfügenwollen» über den Tod113. Ähnlich wie

Kierkegaard unterscheiden auch Heidegger und Jaspers zwischen

eigentlichem und uneigentlichem Verhalten gegenüber dem Tod,
aber während Jaspers den Tod als Grenzsituation beschwört und

Möglichkeiten existentiellen Verhaltens gegenüber dem Tod
aufzeigt, um den Einzelnen zur Existenz zu erwecken, sieht Heidegger
in der «existentiellen Möglichkeit» des Seins zum Tode nur einen

günstigen Ausgangspunkt für die «Herausstellung der ontologischen
Struktur des Daseins»114.

Nach Heidegger verleiht der mögliche Tod dem wesensgemäß

unabgeschlossene Dasein seine Ganzheit; er ist ein Ende, aber nicht im
Sinne eines Aufhörens, Reifens oder Fertigwerdens, auch nicht eines

Verendens wie beim Tier, sondern als ein Sterben, als ein bewußtes
Sein zum Tode115. In der «Befindlichkeit der Angst» enthüllt sich

dem Dasein der Tod als eine ihm wesenhaft zugehörige, äußerste,

unbezügliche und unüberholbare Möglichkeit116, die es - um zu eigentlicher

Existenz zu kommen - als seine eigenste Möglichkeit, als die

«Möglichkeit der Unmöglichkeit der Existenz überhaupt» zu
übernehmen hat. Dieses «Vorlaufen zum Tode» ermöglicht es dem
Dasein, es selbst zu sein «in der leidenschaftlichen, von den Illusionen

110 Schriften aus dem Nachlaß, Bern 1957, 1, 16ff.
111 Erbauliche Reden 1844/45, Düsseldorf/Köln 1964, S. 178.
112 K.Jaspers: Philosophie, Berlin 19563, 2, 224.
113 M. Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 196711, S. 255-260.

Ebda., S. 249.
113 Ebda., S. 242 ff.
113 Ebda., S. 250.

26



des Man gelösten, faktischen, ihrer selbst gewissen und sich ängstenden
Freiheit zum Tode»117.

Jaspers beschreibt die Situation des Menschen, der die vitale Angst
vor dem Tod des Daseins durch die «augenblickliche Gegenwart
existentieller Wirklichkeit» zu überwinden sucht, ständig bedroht
von der noch größeren Gefahr des «existentiellen Todes», d. h. der

Unmöglichkeit, sich existentiell zu verwirklichen118. Objektiv
gesehen ist der Tod nach Jaspers das immer gleiche Faktum, in der
Grenzsituation aber wandle er sich mit der Existenz, und es gebe

Augenblicke — er erwähnt wie G. Marcel als Beispiel den Tod des

geliebten Menschen119 - wo ich inne werde, daß der Tod nur die

Erscheinung, aber nicht das Sein selbst zerstören kann120.

Zum radikalen Bruch mit allen diesen Versuchen deutscher
Philosophie, den Tod im Leben zu integrieren, kommt es durch Sartre und
Camus: Für sie hat der Tod im Leben keinen Platz, er ist dessen

absolute Negation. Der Tod, schreibt Sartre, ist weder eine Dachluke zu
einem Absoluten, noch, wie Heidegger glaubt, eine mir zugehörige
unüberholbare Möglichkeit, «mais une néantisation toujours possible de

mes possibles, qui est hors de mes possibilités»m. Er ist ein kontingentes
Faktum, der Freiheit des Fürsich-seins völlig entzogen und darum
sinnlos, absurd, « elle vient à nous du dehors et elle nous transforme en
dehors»122. Wir können ihn weder gedanklich erfassen noch erwarten,
noch uns gegen ihn wappnen; es gibt ihm gegenüber weder eine

eigentliche noch eine uneigentliche Haltung123. Camus nimmt die

11 ' Ebda., S. 266.
118 Philosophie, a.a.O., 2, 226.
119 Présence et Immortalité, Paris 1959, S. 182.
120 Philosophie, a.a.O., 2, 221 f. - Zum Todesproblem bei Heidegger und

Jaspers vgl. D. Sternberger: Der verstandene Tod, Eine Untersuchung zu M.
Heideggers Existentialontologie, Leipzig 1934. — K. Lehmann: Der Tod bei
Heidegger und Jaspers, Diss. Heidelberg 1938. - H. U. v. Balthasar: Apokalypse

der deutschen Seele, Salzburg/Leizpig 1939, 3, 230-261. - G. Hennemann:

Der Tod in der Philosophie der Neuzeit, Universitas 3 (1948), S.

285-296. - R. Jolivet: Le problème de la mort chez M. Heidegger et J. P.

Sartre, Paris 1950. - E. Marin: L'Homme et la Mort dans l'Histoire, Paris
1951. - J. M. Demske: Der Tod im Denken M. Heideggers, Diss. Freiburg
1962. - S. Chandra: Das Phänomen des Todes im Denken Heideggers und in
der Lehre Buddhas, Diss. Köln 1965.

121 L'être et le néant, Paris 194318, S. 621.
122 Ebda., S. 630.
123 Ebda., S. 619 ff.

27



Absurdität des Todes als Tatsache hin und zieht aus ihr die

Konsequenzen: revoltierend gilt es, dem Tod so viel und so intensives Leben
wie möglich zu entreißen124.

6. Schluß

Mit diesem Schlußstrich unter den vorläufig letzten Versuch
philosophischer Todesbewältigung möchte ich unseren typologisch mehr
oder weniger geordneten Gang durch die Geschichte der Todesdeutung

abschließen. Der Weg führte uns von den objektivierenden
Todesdeutungen (der monistischen, heraklitischen, pythagoreischen,
platonischen und leibnizischen) und deren Modifikationen über die

entsprechenden subjektivierenden Todesvorstellungen (Tod als

Schranke, Tod als Grenze zu individuellem oder überindividuellen
Leben) bis zu der all diesen Spekulationen entgegengesetzten
modernen Frage nach der Gegenwart des Todes im Leben. Vieles blieb
bloß angedeutet, allzuoft mußten Gedankengänge bis zur Unkenntlichkeit

verkürzt werden, und nie haben wir vom Tod selbst, sondern

immer nur über den Tod gesprochen. Unsere Aufmerksamkeit galt
ausschließlich der Form und Herkunft der philosophischen Deutungsmodelle,

doch die formale Genese sagt über die Legitimität einer

Todesdeutung ebensowenig wie etwa der Nachweis ihrer sozialen oder

psychischen Funktion125. Die letztlich entscheidende Frage, welches

Todesverständnis man wählen und welches man verwerfen soll, kann
auf diesem Wege weder diskutiert noch beantwortet werden. Ein
kritischer Stachel allerdings bleibt: Können wir - angesichts ihrer
fragwürdigen Herkunft-in den klassischen Todesspekulationen heute noch
mehr sehen als gedankliche Gebilde von vielleicht großem Trost- und
Erbauungs-, aber zweifelhaftem Erkenntniswert? Sagt letztlich der Tod
nicht weit mehr über die Philosophie als die Philosophie über den Tod

124 Essais, Paris 1965, S. 143. - Zum Tod bei Camus vgl. K. Schaub: Albert
Camus und der Tod, Zürich 1968.

126 Dies ist die prinzipielle Grenze der sogenannten Ideologiekritik, wie sie

etwa E. Topitsch an der Metaphysik und - was in unserem Zusammenhang
vor allem interessiert - an den philosophischen Seelenvorstellungen zu üben
versucht (vgl. a.a.O. (Anm. 99)). Eine Mißachtung dieser Grenze bedeutet
eine Mißachtung des methodologischen Unterschiedes zwischen Entstehungsund

Begründungszusammenhang. - Vgl. den ähnlichen Einwand von W.
Stegmüller in bezug auf die erkenntnistheoretische Relevanz der Ideologiekritik
(Metaphysik, Skepsis, Wissen, Berlin/Heidelberg/New York 19692, S. 3 ff.).

28


	Zur Geschichte der Todesdeutung

