Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 30-31 (1970-1971)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Aristote: De la richesse — De la priére — De la noblesse — Du plaisir —~ De
Péducation. Fragments et témoignages, édités, traduits et commentés,
sous la direction et avec une préface de Pierre Maxime Schuhl, par
Jean Aubonnet, Janine Bertier, Jacques Brunschwig, Pierre Hadot,
Jean Pépin et Pierre Thillet. Publ. de la Fac. des Lettres et Sciences
humaines de Paris Sorbonne, Paris, P.U.F., 1968. 1 vol., 172 p.

Ce volume présente un double intérét: le progrés dans la discussion de
fragments d’Aristote ou relatifs 4 sa pensée, et d’autre part un témoignage
de l’activité du Centre de recherche dirigé par M.P.M. Schuhl dans les con-
ditions actuelles de la critique. Pour philologiques ou historiques qu’elles
soient, les questions d’attributions par exemple ne se débattent pas sans une
discussion philosophique et leur résultat contribue au patient travail de I’inter-
prétation. Par exemple, M. Thillet tente d’établir la valeur relative des
témoignages et fragments de Plutarque, Cicéron, Philodéme, Lydus quant au
traité de la Richesse ainsi que leur signification morale, M. Pépin examine les
fragments d’un traité de la Priére quant aux relations avec la tradition
platonicienne, Mlle Bertier dégage le sens philosophique des notions d’aporie,
d’étonnement et de polymathie et leur réle dans P’histoire des sciences, a
partir de fragments d’un traité de I’éducation. D. Christoff

Aristote: L’ Analytique. Textes choisis par Pierre Trotignon. Paris,
P.U.F., 1968 (Les Grands Textes).

Ce recueil d’extraits est plus systématiquement unifié que les deux précé-
dents du méme Aristote (Morale et politique et Physique et Métaphysique): les
trois premiéres parties préparent une théorie trés compléte du syllogisme:
la premiére concerne les principes de la démonstration, la seconde les termes,
catégories et postprédicaments, la troisi¢me la proposition; aux sources princi-
pales (Catégories, De linterprétation, 1°™ analytiques surtout) sont joints quelques
extraits utiles de la Métaphysique surtout, de la Physique, de 'Ethique et du
Traité de ’ame. L’auteur s’explique par la juxtaposition d’autres notes et la
perspective est cohérente quant au but visé. Un choix si abondant et parlant
en quelque sorte de lut-méme une fois I’arrangement établi a le mérite de la
nouveauté et de laisser a 'usager le libre usage de son propre commentaire.
Ainsi le choix & destination scolaire implique une nouvelle maniére de lire
et d’enseigner. Les lecteurs moins entrainés d’Aristote trouveront 13 un

297

20 Studia Philosophica XXX/XXXI



utile répertoire et, dans une note liminaire, le résumé indispensable 2

Pintelligence de la notation traditionnelle des figures et des modes.
D. Christoff

Schopenhauer: La volonté dans la nature. Trad. avec introd. et notes par
Edouard Sans. Paris, P.U.F., 1969. 1 vol., 206 p.

Cet opuscule (apres lequel il ne restera a traduire que les Parerga) remonte
A 1836: Schopenhauer, au comble de 'amertume, fuyait Berlin, le choléra et
la défaveur. Le Monde était au pilon. D’ot les invectives — si actuelles — contre
les charlatans et les «pensionnaires» de la philosophie, mais surtout contre
«limpudent Hegel». L’intention essentielle de ces pages — bien minces en
comparaison du Monde —est d’exposer «les confirmations que la philosophie de
I’auteur depuis son apparition, dix-sept ans, a regues des sciences empiriques».
Ces huit chapitres, ou les principales sciences sont appelées a témoigner,
peuvent paraitre pauvres si I’on considére les connaissances réelles de Schopen-
hauer, ses études scientifiques, son trés vif intérét pour les sciences de la nature.
On y trouve du moins un témoignage sur I'état de diffusion des connaissances
scientifiques: magnétisme, physiologie, chimie, surtout ce qui contredit le
mécanisme et fait apparaitre la volonté inconsciente, dans I’organisme et
méme dans 'inanimé (v. le chapitre fondamental sur ’astronomie physique).
La documentation dépasse cependant celle de maint tenant de I’école
romantique; si certains éléments paraissent surannés, d’autres, tels des faits
relatifs & ’évolution des espéces, sont bien d’actualité. La linguistique elle-
méme est appelée briévement a la rescousse avec quelques considérations sur
Pimportance du verbe vouloir dans les langues indo-européennes et méme en
chinots. Ce curieux livre témoigne surtout d’un recours presque désespéré et,
chose étrange, médiocre méme par le style, pour faire entendre une grande
idée en se plagant au niveau des platitudes que 'auteur combattait chez ses
contemporains matérialistes. D. Christoff

Edmund Husserl: L'idée de la phénoménologie. Traduction, avertissement,
notes d’Alexandre Lowit. Paris, P.U.F., 1970. Coll. Epiméthée.
1 vol., 136 p.

Les legons de 1907, éditées en 1950 (Husserliana 11) sont maintenant tra-
duites. Texte capital parce qu’il contient le premier exposé de la réduction,
sa premiére caractéristique phénoménologique & la différence du doute
cartésien — et témoigne des hésitations de Husserl. Sur le probléme central:
comprendre «quel peut étre le sens d’un étre qui soit en soi et pourtant connu»,
ne peut-on pas attendre de ces lecons que la conversion idéaliste de Husserl
ait bien un motif phénoménologique? Cependant, si la conscience naive, la
thése du monde et la situation phénoménologique passent I’une et I’autre la
présence des choses mémes, une dualité subsiste. La réduction écarte bien
Pobstacle qui empéche d’apercevoir I'identité de la présence perceptive des
choses et de leur étre en chair et en os, mais si elle rend cette unité possible
elle ne la rend pas nécessaire. Le désespoir sceptique demeure, la décision est

298



rendue 2 la conscience constituante. On consultera utilement ’introduction
et les notes du traducteur, avant d’entreprendre les comparaisons qui s’im-
posent entre les exposés successifs dela réduction. D. Christoff

Edmund Husserl: Expérience et Jugement. Recherche en vue d’une généalogie

de la logique. Paris, P.U.F., 1970. Coll. Epiméthée. 1 vol., 498 p.
Trad. D. Souche.

Cet ouvrage composite, résultant de manuscrits de cours et de la colla-
boration du maitre et de son assistant, le Prof. L. Landgrebe, est le témoin-
résidu du grand ouvrage de Logique transcendantale que Husserl se proposait
de tirer de ses cours a la fin de sa carriére, et en vue duquel il avait publié
Logique formelle et transcendantale comme une sorte d’introduction. L’histoire de
la composition du texte et de son édition étant bien connue, grice a la préface
de M. Landgrebe et la place faisant défaut pour revenir sur le contenu, on se
bornera ici 4 louer la traduction, dont la sobriété est extréme: hors le texte
méme, U'intervention du traducteur se borne & un utile index et & quelques
notes sur la transcription des couples mot allemand-mot étranger par un ou
plusieurs termes frangais. Il sera quelque jour utile de réunir les notes d’inter-
prétation des traducteurs de Husserl. D. Christoff

J. Ritter (Hrsg.): Historisches Warterbuch der Philosophie, Bd. 1: A-C.
Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1971.

Die wissenschaftliche Beschiftigung mit der Philosophie ist gegenwirtig
durch den Mangel an deutschen Nachschlagewerken erschwert. Zwar gibt es
seit mehr als einem Jahrhundert den vorziiglichen « Uberweg», die um-
fassendste Geschichte der Philosophie in deutscher Sprache; aber seine letzte
Bearbeitung stammt aus den zwanziger Jahren. Der « Ziegenful3», ein Hand-
worterbuch der Philosophie nach Personen, ist, obwohl bedeutend jiinger
(1949), ebenfalls veraltet. Bei den Lexika der philosophischen Begriffe ist die
Situation nicht giinstiger: Der dreibindige «Eisler» erschien zum letzten-
mal 1927. Das modernste Worterbuch der philosophischen Begriffe, der
«HofImeister», leistet wohl dem Studenten gute Dienste, ist aber fiir die
Arbeit des Forschers wenig ergiebig. Der jiingere Wissenschaftler ist in einer
grotesken Lage: Die deutschen Philosophen geben ihm die wesentlichsten
Texte, die deutschen Philosophieprofessoren aber nur ein ganz ungeniigendes
Instrumentarium zu ihrer Erforschung. Er muB sich an die Nachschlage-
werke anderer Wissenschaften und anderer Sprachgebiete halten.

An der Behebung dieses Mif3standes wird zur Zeit intensiv gearbeitet. Seit
1955 erscheint das von Erich Rothacker gegriindete «Archiv fiir Begriffs-
geschichte». Eine véllig neue Bearbeitung des « Uberwegs» ist angekiindigt.
Seit kurzer Zeit liegt der 1. Band des «Historischen Worterbuchs der Philo-
sophie» vor. Sein Erscheinen ist fiir die Fachwelt und fiir die angrenzenden
Wissenschaftsgebiete ein Ereignis.

Das «Historische Worterbuch der Philosophie» ist ein Gemeinschaftswerk,
an dem iiber 700 Gelehrte aus verschiedenen Lindern arbeiten. Es wird das

299



gréBte philosophische Nachschlagewerk sein, das es bisher in deutscher
Sprache gegeben hat. Seine 8 Lexikon-Bande sollen je etwa 1000 Spalten
umfassen. Ein zusitzlicher Registerband wird zu den insgesamt 4500 Artikeln
alle notigen Verweise liefern. Das Schwergewicht liegt auf den eigentlich
philosophischen Begriffen. Doch reicht die Nomenklatur weit dartiber hinaus
in die philosophisch relevante Terminologie der einzelnen Wissenschaften.
Durch diese Weite spiegelt sich im Werk die wechselweise Beeinflussung von
Philosophie und Wissenschaften in ihrer begrifflichen Ausfaltung, seit es
diese Trennung iberhaupt gibt.

Innerhalb dieser Weite setzte der Herausgeberstab, geleitet von Joachim
Ritter, klare Grenzen: Das Worterbuch enthilt keine Artikel iiber einzelne
Philosophen, keine geschlossenen Darstellungen ihrer Lehren, keine Artikel
iiber einzelne Wendungen. Es verzichtet ebenfalls auf den Einbezug philo-
sophisch fruchtbarer Metaphern. Es ist also keine Enzyklopadie der Philo-
sophie, sondern ein Wérterbuch der philosophischen Begriffssprache. Ob-
wohl historisches Worterbuch, ist es nicht eine Sammlung von begriffs-
geschichtlichen Monographien. Ziel ist nicht die vollstindige Historie der
einzelnen Begriffe, sondern die vollstindige Darstellung der Begriffsbestim-
mungen im Horizont ihrer geschichtlichen Entfaltung. Die Historie wird so
zum Mittel der Darstellung, das es erméglicht, dem Wissenschaftler den
begrifflichen Bestand einer geschichtlich gewachsenen Fachsprache bereit-
zustellen.

Damit steht dieses Worterbuch letztlich im Dienst des gegenwirtigen
Philosophierens. Es ist ein Beitrag zum Selbstverstindnis der Philosophie in
ihrer ganzen gegenwirtigen Weite. Es propagiert nicht und diskriminiert
nicht. Es erhebt nicht den Anspruch zu wissen, was aus der Philosophie wer-
den soll, sondern es zeigt, was sie im Spiegel ihrer Begrifflichkeit war und
heute ist.

Dem Werk liegt also die Haltung zugrunde: Was Philosophie in einem
absoluten Sinn ist, wissen wir nicht. Was sie bisher war, zeigt sich in der
ganzen Weite ihrer Begrifflichkeit. Was sie noch werden kann, muB3 offen
bleiben. Es darf kein Verengen und Verwissern der Begrifflichkeit geben,
weder durch das Vergessen noch durch die voreilige Antizipation dessen, was
Philosophie sein soll. Denn jeder Verlust an Begrifflichkeit senkt die Prazision
und das Niveau des Denkens. — Eben diese Denkungsart aber ist die um-
fassende Bedingung fiir die Wissenschaftlichkeit des Werks. Diese hat denn
auch einen Rang, den zuvor kein philosophisches Worterbuch in deutscher
Sprache erreicht hat.,

Die vorliegende Kritik des 1. Bandes geht von Fragen aus, die sich an jedes
Nachschlagewerk richten lassen: Ist das Werk vollstindig? — Gewahrt es die
Méglichkeit schneller Orientierung? — Halt es den Vergleich mit den bis-
herigen dhnlichen Werken aus?

Was die erste Frage betrifft, so scheinen uns folgende Einwinde moglich
zu sein: In der Nomenklatur sind Liicken. So finden wir etwa unter dem
Buchstaben A keine Artikel iiber die Termini «Abfally, «Absolutismus»,
«Allgemeingiiltigkeit», «Amphibolie», «Anfang», «Aneignung», « Argu-
ment», «AusschlieBlichkeit» u. a. Man muB den Registerband abwarten,

300



um anhand der Verweise zu sehen, wo diese Termini untergebracht sind. Ab-
gesehen davon, daB das einen Informationsverlust auf Jahre hinaus be-
deutet, wird man die Vermutung nicht ganz los, daB} einige Termini, etwa
«Absolutismus», «Anfang», «Aneignung» (als Verstehensbegriff), «Aus-
schlieBlichkeit» unter den Tisch gefallen sind. Das wire ein Schaden, der ni
einem Ergidnzungsteil wettgemacht werden mii3te. — Innerhalb der einzelnen
Artikel fehlt zuweilen bei Termini, die vor allem fiir einzelne Denker spe-
zifisch sind (z. B. die Termini Kierkegaards), die Fortfithrung bis in die
Gegenwart.

Die schnelle Orientierung ist hin und wieder durch mangelhafte Unter-
teilung der Nomenklatur behindert. Man spiirt die Tendenz, die notwendigen
Spezifikationen nicht hervorzuheben, sondern in umfassende Artikel einzu-
arbeiten. So muB man etwa «analogia entis» im groBen Artikel iiber Ana-
logie, « Anschauungsformen» im Artikel « Anschauung» suchen. Zudem liegt
in einzelnen Artikeln ein epischer Zug; eine Straffung auf die wesentlichen
historischen Wendepunkte wire oft niitzlich gewesen. Andererseits werden
manchmal Kurzartikel weggelassen, die blof3 aus einer Begriffserklarung und
einem historischen Hinweis bestehen kénnten, deren Vorhandensein aber
wiinschenswert wire (z. B. «Agathologie», «Aetiologie» u. a.). SchlieBlich
ist die sprachliche Fassung nicht immer einfach und klar genug. Dem
elitiren BewuBtsein einiger Wissenschaftler scheint die Einsicht schwer zu
fallen, daBl die Sprache eines Nachschlagewerks die Allgemeinsprache sein
muf}, daf also Fachsprache nicht wieder durch Fachsprache oder gar durch
den Jargon einer Richtung erldutert werden darf. Etwa den informativ
hervorragenden Artikel «Bildung» wird kaum ein Student beim ersten Lesen
verstehen. Das spricht nicht gegen den Studenten, sondern gegen die Arbeit
des Redaktors.

Trotz dieser Miéngel ist es keine Frage, da3 das « Historische Worterbuch
der Philosophie» auf lange Zeit das mafigebende Nachschlagewerk fiir die
philosophische Begriffssprache sein wird. Es enthilt eine Fiille von Artikeln,
die nicht nur iiber den heutigen Forschungsstand orientieren, sondern selber
ein gutes Stiick Forschung leisten. Ganze Bereiche des Denkens sind in das
Werk einbezogen, die in fritheren Worterbiichern fast durchwegs fehlen. Der
Gesamteindruck ist der der wissenschaftlichen Verlafllichkeit und eines
immensen Reichtums an oft glinzend durchgliedertem Material. Insofern
bedarf das Werk keiner Empfehlung, sondern es dringt sich dem Philosophen
und dem philosophisch interessierten Wissenschaftler durch seine Unent-
behrlichkeit selber auf. Man mochte dem Herausgeber, den Mitarbeitern
und dem Verlag den Dank aussprechen fiir ein kostbares Werkzeug, das einen
Fortschritt in der Wissenschaft bedeutet. Hans Saner

Naguib Baladi: La pensée de Plotin. Paris, P.U.F., 1970. 1 vol., 128 p.

Quarante ans aprés La pensée de Plotin de Bréhier, vingt ans aprés La sagesse
de Plotin de Gandillac, voici une introduction audacieuse peut-étre parce que
le dessein premier de 'auteur avait été de décrire la pensée religicuse de Plotin.
Cet exposé rompt en effet avec la tradition de Pémanation continue, de

301



I’équilibre ontologique, de ’harmonie entre procession et conversion, pour
se consacrer essentiellement 4 la notion d’audace: audace en tant que mouve-
ment de PIntelligence qui s’est séparée de ’Etre, audace de I’Ame, création
du temps, audace de la matiére, ’ensemble dirigé A partir de son expérience
propre selon audace du théologien et sa méthode négative; audace et non pas
témérité: ce qui est manifesté en chaque point, c’est la différence et la parti-
cipation — ou le reflet. Ainsi se détache sur le fond de 'identité le surgissement
du monde et le destin de ’homme.

Exposé pénétrant d’un interpréte qui, citant Ravaisson (p. 8, n. 3), montre
«que l'origine du mal est dans ’audace» et, citant le Sophiste, retrouve
Paudace du non-étre, mais qui y trouve aussi Papparition du monde et la
manifestation. Professeur & Rabat, connu entre autres par une introduction
sur I’Ecole d’Alexandrie, Pauteur prend soin, dans son introduction, de
rattacher ce théme de 'audace & Homére, aux Tragiques, a Platon, a
IEcole d’Alexandrie, au Pythagorisme, aux problémes des Gnostiques dont
se distinguera précisément la conception propre de Plotin.  D. Christoff

Maurice Clavelin: La Philosophie naturelle de Galilée. Essai sur les origines
et la formation de la mécanique classique. Armand Colin, Paris
1968 (Coll. Philosophies pour I’Age de la science). 1 vol., 504 p.

Le projet mené a bien par Pauteur est «de se placer délibérément 4 I'inté-
rieur de I’ceuvre, d’essayer de la restituer dans son organisation et sa com-
plexité...» (Avant-propos). Une telle entreprise de restitution et de réactuali-
sation interne s’articule nécessairement selon le schéme traditionnel suivant:
(1) Rappel de la tradition, dont I’horizon et le contenu délimitent initialement
le champ d’investigation de I’auteur étudié (2) Description de la démarche
scientifique s’assimilant cette tradition et définissant en elle un ensemble de
positions personnelles, marquant par 12 du méme coup une libération pro-
gressive a I'égard de la donnée traditionnelle. (3) Mise en lumiére des initia-
tives dont I’ensemble plus ou moins systématique constituera 'apport de I’au-
teur dans le domaine qui est le sien. Une fois I’objet réactualisé dans son
détail aussi bien que dans sa pureté, un quatriéme moment dégagera la signi-
fication des découvertes et surtout de la méthode galiléenne pour I’idée de la
science. — La compréhension de chacun de ces moments suppose la pleine
connaissance du moment précédent; notamment, elle rend nécessaire la
présentation détaillée, en ce qui concerne I'ceuvre de Galilée, de la quasi-
totalité des théories relatives au mouvement, existant vers la fin du quator-
zieme siécle. Il faut doncfaire retour aux premiers commencements, 4 ceux
par rapport auxquels la physique aristotélicienne apparait déja comme une
solution a des problemes, des paradoxes ou des apories et, partant, comme un
progres: a Parménide. Ce retour 4 un stade spéculatif de la question
marque d’ailleurs fort bien le degré de profondeur et de radicalité auquel
il faut se placer pour comprendre I’ceuvre scientifique de Galilée. 11 illustre
aussi parfaitement le postulat selon lequel rien ne se perd dans histoire de
la pensée. Mais surtout, ce mouvement régressif dans 1’élucidation d’une

302



ceuvre — ici totalement assumé et sans jamais aucune lourdeur - fait trés
clairement voir qu’une ceuvre peut se comprendre comme réponse dialo-
gante 4 des ceuvres antérieures. L’«ontologie» de Parménide a, dans cette
perspective, pour principal mérite de faire surgir le probléme du lien par
lequel I’étre peut étre uni au changement. Aristote qui, le premier, a tenté de
construire une science du changement, fournit une réponse, dont les termes
sont ceux de forme et matiére, acte et puissance, etc. Leur systéme com-
plexe est analysé dans le long chapitre initial du livre; celui-ci offre par
14 une étude précise et d’une rare pénétration sur la pensée mécanique d’Aris-
tote; deux tableaux facilitent son accés. L’une des parties les plus originales
du livre est consacrée & «La tradition du XIVe siécle». L’auteur en fait
un exposé qui essaie de la saisir pour elle-méme, indépendamment du fait
qu’elle annonce plus ou moins Galilée. A lire ’ouvrage de M. Clavelin dans
son entier, on se convainc sans peine de la fécondité d’une telle option
méthodologique: oppositions, contours, analogies opératoires apparaissent
avec leur réle et leur intelligibilité spécifiques. Cette option prise, I’auteur
n’en sera pas moins conduit a4 affirmer «le caractére prégaliléen de la
mécanique médiévale... surtout a propos de ’analyse intrinségue du mouvement
et de ses fondements cosmologiques». Le cadre de cette physique reste péripaté-
ticien, les différents domaines de la recherche sont cloisonnés, Y'introduction
dans un domaine d’une conception nouvelle nele restructure pas mais s’ajoute
aux explications anciennes — ce qui permet 2 M. Clavelin de caractériser
la physique du XIVe siécle par son aspect non cumulatif (terme peut-étre mal
choisi).

Dans sa partie centrale, I’ouvrage de M. Clavelin retrace patiemment
I'itinéraire de Galilée, dés les «Juvenilia» et le «Tractatus de elementis»
purement aristotéliciens et ou il faut voir «un entrecroisement d’influences»,
«dont le témoignage est capital pour suivre la formation de Galilée», jusqu’aux
«Discours» avec lesquels nait la mécanique classique. A chaque fois, Iessen-
tiel du contenu des ceuvres nous est présenté; ce travail d’initiation, dont
I'auteur s’acquitte admirablement, est indispensable. Une chronologie gali-
léenne placée en téte du livre permet de situer aisément les ceuvres dont il
est question, — L’auteur excelle particulierement & décrire les processus de
Pinvention. Ainsi nous voyons que c’est souvent par 1’attaque de problémes
particuliers (mouvement des projectiles, p. ex.) qu'une notion ancienne est
éliminée (le lourd et le léger par soi, p. ex.) et une nouvelle introduite, dans
un rapport plus ou moins étroit avec celles-la (possibilité du mouvement dans
le vide, p. ex.). D’autres questions ne subissent qu’une modification partielle
(opposition entre mouvements naturels et violents, p. ex.). Toutefois, ’entrée
dans la physique par le biais de points particuliers précis ne saurait aussitot
bouleverser la totalité de celle-ci — et de loin; une théorie scientifique du mou-
rement des projectiles ne pouvait, par exemple, menacer des associations trés
fondamentales de notions, dont le poids opératoire continue donc 4 se mani-
fester dans les théories, ni mettre en danger des blocs doctrinaux comme la
cosmologie traditionnelle, dans ses structures essentielles. L’analyse de ce jeu
complexe de facteurs divers permet & 'auteur d’écrire: «D’abord simplement
commentée, la tradition est progressivement dominée, puis reconstruite; dans

303



la précision et la transformation des concepts anciens, c’est la science nouvelle
qui déja s’annonce.» Ce n’est pas ici le lieu de retracer la suite compléte des
découvertes par lesquelles est intaurée la physique moderne. Les principaux
thémes par lesquels se fait cette instauration sont la constitution d’une
cosmologie copernicienne (chap. IV), les problémes du mouvement diurne
(chap. V); elle culmine dans la géométrisation du mouvement des graves
(chap. VI et VII). — Enfin, le chapitre VIII (La raison et le réel), qui clot
Pouvrage «tente de reconstruire le traité galiléen de la méthode». Les deux
éléments essentiels en sont: La redéfinition de Iintelligibilité scientifique et
Part d’associer la raison et le réel. L’auteur s’attache particuli¢rement a
décrire les modalités et la portée de ’explication dans la science galiléenne,
montrant que cette explication est une genése rationnelle. Cette méthode
comprend aussi, et c’est I'une de ses parties les plus dignes d’intérét, une
technique d’argumentation: les arguments de la science traditionnelle, les
réponses données par Galilée & ces arguments constituent un jeu dont la
connaissance précise assure aux notions nouvelles une plus profonde intelligi-
bilité. D’ailleurs, dans I’ordre méme de I'invention, la Conclusion nous dit:
«... 'idée d’un Galilée faisant table rase du passé et construisant sa propre
science au moyen d’une interrogation directe de Pexpérience, doit étre
écartée définitivement: la science de quelque fagon nait toujours de la science,
c’est-a-dire de systémes théoriques déja constitués, fat-ce pour les utiliser a
des fins que jamais leurs auteurs n’avaient prévues». — En méme temps qu’un
remarquable livre de science et de méthode, M. Clavelin nous a donné un
important livre de philosophie. Jean-Louis Galay

Martial Guéroult: Spinoza I. Diew (Ethique I). Paris, Aubier et Hildes-
heim, Olms, 1968.

La méditation de Spinoza, démonstrative 2 la maniére géométrique,
s'offre comme d’elle-méme au commentaire de M. Guéroult, commentaire
d’autant plus philosophique que plus technique et structural, d’autant plus
vivant qu’il s’attache au texte rationnel. C’est que «1'unique voie légitime pour
entrer dans la doctrine est de s’associer au processus démonstratif qui seul,
selon elle, peut produire la vérité» dit M. Guéroult qui a choisi pour épi-
graphe a son commentaire le scolie de la proposition 23 de la 5¢ partie: «Les
yeux de ’Ame, par lesquels elle voit et observe les choses, sont les démons-
trations elles-mémes». Il s’agit donc de suivre «’auteur dans la marche gé-
nétique de ses pensées selon 'ordre déductif imposé 4 elles par les exigences
intimes de la raison», de le lire comme il veut étre Iu pour suivre la cons-
truction synthétique de Dessence divine et justifier le rationalisme absoly,
«premier article de foi du spinozisme» sur lequel se fonde toute I’ Ethigue,
tant pour s’opposer 4 I'erreur d’imagination que pour aborder la méditation,
au dela de tout formalisme et de toute mystique subjective.

La richesse de ce commentaire simple et monumental exclut le compte
rendu, mais il faut du moins mentionner 'opinion de M. Guéroult sur Pagence-
ment de I’ceuvre entiére: non seulement elle aurait été congue d’abord en 3

304



puis en 5 parties, comme on le sait, mais elle aurait, en un stade intermédiaire,
comporté 4 parties (la 3¢ et la 4¢ partie n’en formant qu’une, cf. note 11 p.
14-15), et ’on peut conjecturer qu’une fois achevée, elle aurait été divisée en
6 parties, les deux sujets de la 4¢ partie — servitude de I’homme et vie sous la
conduite de la Raison — donnant lieu chacun a une partie distincte.

Certes, «de méme que Descartes avec les Méditations, Spinoza avec
I’Ethique offre cet avantage de renfermer toute sa philosophie en une ceuvre
fondamentale», mais le commentaire qui analyse proposition par proposition
ne manque pas de les comparer avec d’autres écrits de Spinoza — et notam-
ment avec la correspondance — ni de situer 'ceuvre dans son contexte his-
torique, la tradition philosophique connue de Spinoza, principalement Des-
cartes, Aristote, Maimonide, Saint Thomas. Dix-huit appendices permettent
de discuter d’autres interprétations, de comparer ’Ethique et les écrits anté-
rieurs et de préciser des points particuliers, par exemple le nombre et 'infini
(Lettre XII), les observations de Frege quant a la Lettre L sur la critique de
Punique, l'interprétation hégélienne des concepts d’attribut et de substance.

Ce commentaire de 'auteur du Descartes selon ordre des raisons couronne
I’ceuvre commencée par I’analyse magistrale de la Doctrine de la Science de Fichte
il y a quelque quarante ans et qui a suscité chez nombre de philosophes une
si stire méthode. Mais il n’est pas terminé: tel qu’il est, on pourrait dire qu'il
se suffit, précisément comme le livre I de I’Ethique, mais il sera suivi du com-
mentaire du livre IT déja sous presse. Déja, il réconcilie des opinions habi-
tuellement peu tolérantes, chez les débutants étudiants méme: toute discus-
sion s’en trouve conduite & approfondir 'intention du philosophe dans la
certitude de le comprendre toujours mieux, comme on le verra dans le
commentaire du livre II ou «s’établira avec évidence», sur chaque point,
«Pindiscernabilité absolue de la philosophie et de la déduction qui I’accom-

plit». D. Christoff

Ferdinand Alquie: La critique kantienne de la métaphysique. Paris, Presses
Universitaires de France, 1968, 148 p. (Collection SUP).

Admirable ouvrage, qui rompt enfin avec la tradition francaise de consi-
dérer Kant comme un adversaire de toute métaphysique et une sorte de pré-
curseur du positivisme. L’accent est mis sur la conjonction de la Dialectique
transcendantale et des Prolégoménes a toute métaphysique future, ce qui permet de
voir en Kant un phénoménologue avant la lettre, mais un phénoménologue
qui ajoute & la volonté de saisir les choses en soi celle de fonder la connais-
sance de ces choses dans une perspective critique. — Cet ouvrage rejoint de
trés pres le renouveau allemand des études kantiennes, et se trouve proche des
travaux d’un Heimsoeth ou d’un Gottfried Martin. Tout se passe comme si
Kant devait devenir, une fois encore, le véritable maitre 4 penser de notre
€poque, toutes perspectives nationales et surtout nationalistes étant enfin

abolies. J-Claude Piguet

305



René Lacroze: Maine de Biran, Paris, P.U.F., 1970. Coll. Les grands
penseurs. 1 vol., 242 p.

La collection «Les grands penseurs», continuant l’ancienne collection
«Les grands philosophes», réunit des monographies plus étendues que celles
de la collection «Philosophes» et vise 4 donner, de tel philosophe et de sa
doctrine, une idée compléte. Les publications qui s’y succédent sont aussi
souvent ’occasion de rafraichir périodiquement I'information, de renouveler
I'interprétation en tenant compte des publications récentes. Venant aprés les
travaux de M. Gouhier et de M. G. Le Roy, et ’ouvrage déja ancien de Del-
bos, le livre de M. Lacroze sur Maine de Biran répond a ce besoin; quant a
la remarquable thése de M. Henry, elle est peu discutée, si ce n’est sur le point
de savoir si Biran fut un isolé ou un incompris... Le philosophe de Bergerac est
présenté avec la finesse que requiert sa pensée complexe aux frontiéres de la
psychologie, de la physiologie et de la métaphysique et surtout avec la sym-
pathie de Pauteur de L’angoisse et I’émotion et des Eléments d’anthropologie. Maine
de Biran est bien situé, tant par rapport — surtout — aux physiologistes, aux
idéologues et aux empiristes — notamment Condillac et Hume ~ que par
rapport 2 la spiritualité d’un Fénelon. Sur un point particulier, M. Lacroze
examine (pp. 117-119) la distinction de Stapfer entre 1a volition et la motion
qui la suit, ainsi que sa discussion avec Biran; il rappelle comment Brun-
schvicg a repris cette question. Quant & lui, avec G. Le Roy, il conclut en
faveur de Biran: «les deux termes n’en font qu’un»; «’effort est la prise de
conscience d’une dualité primitive», «c’est un fait 4 deux faces». Le dernier
chapitre, «I’épanouissement du biranisme au 19¢ siécle», joint aux noms de
Ravaisson, Lachelier, Boutroux, celui de Jules Lagneau, tout en distinguant

d’ailleurs cette derniére doctrine et méme en V'opposant  celle de Biran.
D. Christoff

Henrt Arvon: La philosophie allemande, Paris, Seghers, 1970 (Coll. Philo-
sophies de tous les temps). 1 vol., 222 p.

Quelque quatre-vingts doctrines présentées en paragraphes d’une page
(Cassirer) 4 dix pages (Husser], Marx) jalonnent ce panorama sommaire
de la philosophie allemande depuis environ 1840. En des pages synthétiques,
Pauteur cherche a expliquer les conditions et les forces vives de cette pensée
et en découvre les racines chez Hegel, Schelling, Schopenhauer, voire
Hamann et Herder. Certes le genre est difficile et le présent tableau offre
I'avantage du nombre des doctrines, de la consultation relativement aisée,
de doxographies utiles pour de premiéres références. Beaucoup de points
fondamentaux y sont présentés. L’auteur, dont les ouvrages d’information —
Bakounine, Lukacs, I’Anarchisme, le Marxisme, I’Athéisme, Esthétique
marxiste, — et surtout les travaux sur Stirner et sur Feuerbach sont connus,
a voulu rompre avec la dispersion chronologique et classer les doctrines en
cinq sections: irrationalisme, pensée dialectique, langage, phénoménologie

306



et philosophie existentielle, néokantisme. Mais il réussit a rétablir des moments
de continuité dans 'histoire de 'hégélianisme et du kantisme, ou encore a
reprendre une doctrine — celle de Scheler par exemple — sous plusieurs aspects.

Lauteur a, dés les premiéres pages, voulu faire ressortir 'irrationalisme
«congénital». Dans cette section, apreés Schelling, Schopenhauer, Kierke-
gaard et Nietzsche, le national-socialisme ne manque pas, mis en perspective
entre le néoidéalisme, le néoromantisme, le néovitalisme d’une part et, de
I’autre, ’anthropologie philosophique. Mais, pour donner un exemple d’in-
nombrables «différences» qui n’apparaissent aucunement, il n’est nullement
expliqué que, malgré l'influence et surtout 'exploitation de quelques idées
mal comprises de Nietzsche, la doctrine nationale-socialiste ne pouvait
qu’écarter cet individualisme, jugé aristocratique et asocial. Mais si 'on peut
admettre que le dynamisme, soit irrationaliste soit dialectique, est présenté
dans ’ensemble justement, on en voit mal I’antithése, le matérialisme statique
qui exploite et neutralise a la fin du siécle et jusque vers 1914 toutes les dia-
lectiques: scientisme, empiriocriticisme, monisme matérialiste, fictionalisme
(d’ailleurs mentionnés) apparaissent mal dans leur réle, culturel pour ainsi
dire, a cause de la disposition choisie. Le matérialisme parait se réduire aux
trois noms toujours cités (Vogt, Moleschott, Biichner) et se trouve curieuse-
ment placé en préface au néokantisme. Le positivisme du cercle de Vienne
méme n’est que rapidement présenté. Beaucoup de réalité passe donc entre
les mailles. On saisit mal de quoi était faite la situation intellectuelle de
certaines époques, par exemple le second Empire. Alors que la situation de
1848 est bien indiquée, le Kulturkampfau contraire est quasi ignoré. De méme
P’aspect religieux des doctrines n’apparait guére qu’a propos de Pexistentia-
lisme. Quant aux doctrines individuelles, il était certes difficile d’en donner si
briévement une idée juste, et trés souvent ’exposé touche bien des points
essentiels. Pourtant, que dire lorsqu’on voit Jaspers qualifié de disciple de
Descartes (p.170) alors que son rapport a Kant n’est pas indiqué? Enfin, il
était difficile de ne pas trop isoler la philosophie; certes, beaucoup de pensées
sont mentionnées: Ranke et Savigny, Geethe, Schiller, Holderlin, Schlegel et
Novalis, ce qui tient apparemment du tour de force; mais les perspectives ne
peuvent étre saisies en profondeur,

Enfin, un certain nombre de détails demandent encore une mise au point:
La Logique de Husserl de S. Bachelard est rangée dans la collection Phaeno-
menologica (140); le prénom de Schelling, les dates du séjour de Husserl a
Goeettingue sont inexacts. Des ouvrages de Dewey et de Bochenski (Euro-
paische Philosophie der Gegenwart; 1’édition frangaise parait ignorée!) sont
classés comme histoires allemandes de la philosophie allemande! Dans cette
bibliographie, Ueberweg est ignoré et il semble qu’il elit été possible d’indi-
quer les histoires de la philosophie contemporaine de Stegmuller et de von
Aster en ce qu’elles traitent principalement d’auteurs allemands. Par contre,
il faut reconnaitre que les titres allemands des ceuvres sont transcrits correcte-
ment en général, ce qui est rare — mais rien n’indique si ces ouvrages ont
été traduits ou non. Pour un ouvrage qui semble devoir remplacer la lecture
des philosophes, on ne saurait étre assez sévére car, méme s’il tombe fort
juste sur bien des points, toutefois il ne donne pas accés 4 I’explication histo-

307



rique pour ceux qui ignorent lhistoire politique, économique, religieuse,
scientifique et littéraire de PAllemagne, au XIX¢ siécle surtout.
D. Christoff

G. J. Warnock: English Philosophy since 1900. London, Oxford Univ.
Press, 1958. 1 vol., 180 p.

A Toccasion du compte rendu précédent, nous revenons sur ce petit
historique qui fait en langue anglaise le bilan d’un demi-siecle de logique et
d’analyse, avec des appréciations non dénuées d’humour. Entre une premicre
étape ou 'on trouvera, & c6té de ’atomisme logique de Russell et du Trac-
tatus de Wittgenstein, les analyses de Moore, et une étape récente ou, apres
Wittgenstein, les questions principales d’Austin et de Strawson sont évoquées,
sur quelques points, de fagon éclairante, la place centrale est occupée par le
changement de la pensée de Wittgenstein puis par celle de Ryle. La réflexion
sur la pensée de Wittgenstein et de ses contemporains conduit 4 un examen du
statut de la logique et de la métaphysique (notamment & proposde Waismann).
Sur ce dernier point, il apparait bien que soit I’analyse soit le positivisme ont
dirigé leurs attaques contre une pensée déja éteinte, alors que la question

sérieuse de la neutralité et de ’engagement philosophique dominait déja.
D. Christoff

Ugo Spirito: Giovanni Gentile, (Florence, Sansoni, 1969).

Sous le titre de Giovanni Gentile, Pauteur publie ce qu’il estime avoir écrit
de plus important, de 1923 4 1967, sur ce philosophe auquel il doit, dés qu’il
le connut & Rome en 1918, une «transformation radicale de sa fagon de
penser et de concevoir la vie» (p. 7). C’est d’un recueil qu’il s’agit donc, ou
I’on trouve en somme lhistoire de «VPactualisme» dans la perspective d’un
disciple et ami qui s’en est nourri durant une cinquantaine d’années, et dont
la dissidence (polémique au départ) ne Pempéche pas de reconnaitre au-
Jourd’hui qu’il se sent lié & Gentile mort plus encore qu’il ne le fut jamais de
son vivant. Le rappel de certains chapitres: Gentile et Marx; Gentile et
Croce; la religion de Gentile; la réforme Gentile de I’enseignement; ’huma-
nisme de Giovanni Gentile; la postérité de I’actualisme et ’'humanisme du
travail; Gentile, dans la perspective historique d’aujourd’hui, montre Péten-
due de cet ouvrage, d’une écriture nette et ferme malgré la présence, parfois,
de ce pathos qui accompagna 1’affirmation de P«actualisme» en Italie.

A propos des rapports entre Gentile et Croce, définitivement brouillés
aprés I'avénement du fascisme, 'auteur entreprend de réfuter la filiation
établie le plus souvent au détriment du premier. Selon lui, c’est & I’influence
de Gentile, encore étudiant, que Croce dut son premier intérét pour la
philosophie, et cette influence n’a cessé ensuite de s’exercer sur ses recherches
dans le domaine de 'esthétique, du matérialisme historique et de la pensée
hégélienne. En bref, ce serait seulement aprés s’en étre abondamment nourri
que Croce a dénigré I'actualisme (p. 88).

308



Dans Pattitude crocéenne d’opposition au fascisme, Gentile et ses disciples
ne virent qu’incohérence et aveuglement; lui qui était nolens volens, par son
éducation philosophique comme par linspiration la plus profonde de sa
pensée, «un authentique fasciste sans chemise noire» (Gentile, Qu’est-ce que le
Sascisme? 1925).

En revanche, affirmait Spirito en 1956, c’est tout naturellement que
Gentile, appelé au pouvoir par Mussolini aprés la marche sur Rome, se trouva
étre «le plus fasciste des fascistes» (p. 146) — Car dans sa pensée on recon-
naissait «l’expression la plus haute et la plus systématique de la culture
fasciste» (p. 149). Gentile était le premier 4 s’en convaincre, ainsi qu’en
témoigne en particulier son article a la gloire de la marche sur Rome dans
I’Idea Nazionale du 28 oct. 1923. En elle, affirmait-il, débouche tout le mouve-
ment idéaliste italien depuis 1900, pourfendeur du matérialisme réfugié dans
les idéologies démocratiques, socialistes, illuministes, positivistes, etc., et
auquel se joignaient d’autres éléments tels que la résurrection du sentiment
religieux, le syndicalisme de Sorel, la guerre (p. 148).

On sait que Gentile, président de 12 Commission pour I’étude des réformes
constitutionnelles, et président de I'Institut national fasciste de culture, fut
encore Pauteur du déplorable «manifeste des intellectuels fascistes» comme
d’une fameuse réforme de Penseignement en Italie. Réforme au sujet de
laquelle on trouvera dans cet ouvrage une étude publiée en 1956 par Spirito
(pp- 125~159), obligé de reconnaitre que tout le systtme éducatif s’est
aujourd’hui transformé dans un sens diamétralement opposé aux prescriptions
d’un Gentile persuadé qu’il y avait trop d’éléves dans ’enseignement secon-
daire, trop d’universités, trop de professeurs...

Si Pattitude de Gentile «libéral» étonne, celle qu’il eut a 1’égard de la
religion peut surprendre aussi bien. N’affirma-t-il pas en février 1943, une
année avant sa mort, dans une conférence tenue & 1’Université de Florence,
et intitulée Ma religion, qu’il était non seulement chrétien, mais catholique; en
précisant que «la religion, c’est I’Eglise» avec son ordre et son pape «qui
approuve et condamne»?

Rappelant les rumeurs suscitées par cette profession de foi (Gentile s’est
converti!) Spirito se réclame d’un écrit postérieur de quelques mois (Genése
et structure de la Société, dernier ouvrage du philosophe) pour affirmer que
Gentile demeurait fidéle 4 lui-méme, et que son catholicisme était identique
a son idéalisme et actualisme (p. 115). Car ce dernier message dissipe entiére-
ment I'équivoque de 'immortalité au sens traditionnel (perpétuité dans le
temps ou pure et simple éternité en dehors du temps) en dénongant a ce propos
I'illusion de ’Ame comme substance. La distinction persiste donc chez Gentile
entre pensée mythique et pensée critique, conformément 4 sa réforme scolaire
qui prescrivait la religion & I’école primaire et la philosophie dans ’enseigne-
ment supérieur (p. 117).

Mais comme la conférence en question n’était pas destinée 4 des écoliers,
Spirito, qui exclut la «conversion», doit bien reconnaitre que la profession
de foi florentine est de nature 2 engendrer quelque perplexité (pp. 122-23).

De toute facon, c’est dans le dernier ouvrage de Gentile déja cité (Genése
et structure de la Société) qu’il voit le testament du philosophe disparu tragique-

309



ment; ccuvre d’un homme frappé dans ses affections et souvent menacé de
mort, qui retrouve dans I'identité du connaitre et du faire une certaine
parenté de sa pensée avec celle de Marx (auquel il avait consacré un ouvrage
dans sa jeunesse: La philosophie de Marx, 1899); qui préconise un humanisme
du travail en voyant désormais dans le communisme le régime de I’avenir,
mais comme but atteignable par une patiente maturation et non par un
saut (p. 192). F. L. Mueller

Predrag Grujic: Hegel und die Sowjetphilosophie der Gegenwart. Francke-
Verlag, Bern/Minchen 1969.

Die Arbeit des 1935 in Jugoslawien geborenen Predrag Grujic (die um-
gearbeitete Form einer im Sommer 1967 der Universitiat Freiburg i. Br.
vorgelegten Dissertation) «hat sich das Ziel gesetzt, die Grundlagen und
Voraussetzungen der gegenwirtigen sowjetrussischen Philosophie zu unter-
suchen» (S. 7). Dabei beschrankt sich der Verfasser ausdriicklich auf die
materialistische Dialektik, «weil gerade auf diesem Gebiet der Einflull Hegels
in seiner ganzen Tragweite faBbar ist» (S. 7). Weiter heillt es: «Die Forde-
rung einer ernsthaften und vorurteilslosen Auseinandersetzung mit dem
Marxismus ist schon darin gegeben, daB3 die marxistische Philosophie nicht
nur die Weltanschauung der vom Kommunismus beherrschten Liander ist,
sondern daB3 die marxistische Philosophie ebenso, wenn auch auf verschiedene
Art und Weise, die von einem groBen Teil der Menschheit — itberwiegend
unbewul3t — praktizierte Lebensform ist» (S. 7). Man wird dem Verfasser
gewill zugestehen miissen, dall er seine ernsthafte, um Vorurteilslosigkeit
bemiihte Intention, die ganze Arbeit hindurch einzuhalten versucht hat. Hin-
gegen scheint der Versuch, «den dialektischen Materialismus nicht als Ideo-
logie, sondern als Philosophie darzustellen» (S. 7-8), weniger zu gliicken;
nicht etwa, weil Grujic seine durchaus berechtigte Einstellung der marxis-
tischen Philosophie (wir wiirden die Bezeichnung «Marxismus» fiir eine
ins Uferlose ansteigende Zahl von philosophischen, soziologischen und poli-
tischen Richtungen nicht so ohne weiteres verwenden) gegeniiber plétzlich
aufgibt, sondern weil eine derartige Philosophie, wie uns scheinen will,
ohne Beriicksichtigung der ideologischen Aspekte nicht vollumfinglich ver-
stindlich gemacht werden kann. Wir teilen die Ansicht also nicht, daf3:
«Wenn die geistige Auseinandersetzung mit den Grundideen SowjetruBBlands
[das ist ein zu weites Feld, AM] fruchtbar sein soll, so darf der dialektische
Materialismus nicht als politische Ideologie, sondern er muB als Philosophie
akzeptiert und beurteilt werden.»(S. 29)

Hingegen méchten wir uns der Ansicht Grujics durchaus anschlieBen, daB
der Diamat nicht eine bloBe Umkehrung der Hegelschen Philosophie dar-
stellt; nur wire es vermutlich angebracht gewesen, diesen Umbruch in der
Hegelianischen Bewegung etwas deutlicher und unter Beriicksichtigung ver-
mehrter Details in die Augen springen zu lassen. Fragwiirdig hingegen ist die
Aussage, daB8 die «Philosophie Hegels und die scharf formulierten philo-
sophischen Konzeptionen von Karl Marx, die erst in der Auseinander-

310



setzung mit Hegel ihre volle Prignanz empfingen [. . .], die Grundlagen und
Voraussetzungen der gegenwirtigen sowjetrussischen Philosophie» (8. 8) sein
sollen. Denn die Geschichte, die diese Grundlagen durchgemacht haben, ist
fiir die heutige Philosophie in der Sowjetunion nicht unwichtig. Hitte
Grujic die Wandlungen und Verfilschungen, denen das Hegel-Bild in
Russland unterworfen wurde, etwas mehr beachtet, wire eine tibertriebene
Vereinfachung wie diese nicht méglich gewesen ; doch soll das nicht iiber den
Wert der Arbeit des Verfassers wegtiduschen.

Der Aufnahme Hegelscher Gedanken stand im letzten Jahrhundert in
Russland nichts im Wege. Eine gewisse kulturelle und geistige Verwandt-
schaft zwischen dem deutschen und dem russischen 19. Jahrhundert ist nicht
zu leugnen. Es ist insofern auch bezeichnend, dafl die Dichter und Literatur-
historiker beziehungsweise -kritiker schon um 1850-60, spiter aber vermehrt,
sich auf Hegel berufen haben, so auch eine der Schliisselfiguren des russischen
Hegelianismus, niamlich Tschernischevskij in seinem Buch FEstetiéeskie otno-
Senija iskustva dejetvitel’nosti (Die dsthetischen Beziige zwischen Kunst und Wirklich-
keit). Andererseits ragt die Personlichkeit Alexander Herzens hervor, von
dem Grujic sagt: «Als Philosoph und Soziologe, aber ebenso als Romancier
und Naturwissenschaftler trat er auf die Seite der revolutiondren Bewegung.
Herzen hat [. . .] die Schriften Hegels und insbesondere die Phanomenologie
gut gekannt und versuchte gewissermaBen eine Ubertragung der Hegelschen
Philosophie in die Probleme der eigenen Zeit.» (S. 14.) Herzen, «der sich
fiir die unverletzliche Freiheit der Personlichkeit einsetzte» (S. 14), ist
insofern die Gegenfigur zu Tschernischevskij, als ja dieser als erster versuchte,
die Dialektik zu naturalisieren. In der Zeit zwischen 1860 und 1905 (dem
Jahre der Revolution und des russisch-japanischen Krieges) spielt sich die
ganze Auseinandersetzung zwischen (grob gesagt) Materialisten und Ideali-
sten, Personalisten und Populisten ab — eine Auseinandersetzung, die spiter
ideologisch zugunsten eines platten Materialismus entschieden wurde.

Doch worin zeigt sich denn der Umbruch von Hegel zum Diamat? In dem
mit Systematik betitelten, dreigeteilten Abschnitte gibt der Verfasser zuerst
einen Vergleich zwischen dem Hegelschen und dem Marxschen Begriff der
Arbeit. Wahrend fiir Hegel «die Arbeit eine Formgestalt der Idee» ist, «die
sich auf ihrer Riickkehr in das absolute Wissen vorgibt» (S. 22), gilt fiir Marx
die Arbeit (in Form der «aktualisierten Philosophie» [S. 26]) als Eingriff in die
Natur, und damit als eine Befreiung von der Natur (S. 26). Eine derartige
Konzeption beruht nach Grujic auf einer Theorie der Materie, die sich in
drei Punkten zusammenfassen 148t: 1. die Materie ist ewig; 2. die Materie ist
ithrem Wesen nach bewegt; 3. «diese Bewegung der Materie ist wesentlich
aufsteigende Bewegung, Evolution, Geschichte» (S. 27).

Diese Theorie ist bestimmend sowohl fiir die Erkenntnistheorie wie auch
fiir die Erfassung der Natur, Geschichte und Gesellschaft. Ihr eignet — wie
bekannt — ein Anspruch auf Totalitit. Woraus Grujic durchaus richtig
folgert, daB die Philosophie in der UdSSR — mag man sie hier noch so gering
schitzen — das Bindeglied zwischen Naturwissenschaften einerseits, Geistes-
und Gesellschaftswissenschaften andererseits bildet. Freilich mag sie diese
einheitsbildende und verbindende Funktion nur deswegen ausiiben, weil

311



allen Disziplinen der Diamat als unveriufBlerliche Grundlage (die, als un-
verduBerlich erklirt und verstanden, nachgerade Ideologie wird) dient.

Wenn nun der «Geist» eine «Ausgeburt» der Materie sein soll, dann wird
er durch dieselben Gesetze beherrscht sein miissen wie die Materie (S. 35).
Die Gesetze kennzeichnen zugleich die dialektische Methode; sie betreffen
1. den Ursprung, 2. die Form und 3. das Ziel der Materie (S. 36). Im Gegen-
satz zur Hegelschen Philosophie gilt im Diamat eindeutig die Vorrangigkeit
der Quantitat — im Unterschied zur Qualitit. Die Widerspriichlichkeit des
(materiellen) Seins AuBert sich auf materielle Art und Weise; analog zum
Widerspruch in der Materie wird nun der Widerspruch des Geistes und der
Gesellschaft gedeutet (S. 47; S. 57). Wenn aber das Hegelsche Prinzip der
Negation der Negation gelten soll, dann wird im Diamat durch die Negation
der Negation der Grund zur Prophetie gelegt. Die Materie ist derart organi-
siert und selbstorganisierend, daf3 sie zwangsldufig das durch den Diamat
verkiindete Heil erfiillen muBl. «Die kreative Funktion der Negativitat hat
der dialektische Materialismus aus der Philosophie Hegels iibernommen.
Wihrend aber nach Hegel die Negation der Negation der innerste Lebens-
rhythmus der Idee ist, ist sie fiir den dialektischen Materialismus die Urkraft
der Materie selbst.» (S. 69.)

Im letzten Teil des systematischen Abschnittes untersucht Grujic schlies3-
lich die Erkenntnistheorie des Diamat. Diese folgt auch den bereits ange-
gebenen Gesetzen. Die «immaterielle Reflexion des Materiellen» erfordert
freilich zur Verifikation bzw. Falsifikation die Anwendung eines Kriteriums,
das der Diamat mit dem Kriterium der Praxis zu besitzen glaubt. «Insofern
die Praxis die logischen Ergebnisse auf das Sein und die ontologischen Sach-
verhalte auf das Denken bezieht, vermittelt sie in der Erkenntnis die appro-
ximative Identitit von Sein und Denken. Zusammenfassend ist zu sagen:
Fiir Hegel ist die Identitit von Sein und Denken absolut, fiir die Sowjet-
philosophie (Diamat) relativ.» (S. 89.) Nur tut es leid, daB3 der Verfasser die
Konsequenzen dieser Feststellung nicht weit genug gezogen hat — es wiren
hier noch etwelche Probleme zu losen.

In der Zusammenfassung der Arbeit werden einige Gesichtspunkte des
Diamat kritisiert. Die defizienten Thesen desselben sind zuriickzufithren auf
den Grundsatz, dafB3 die Materie primir, das BewuBtsein (bloB) sekundar sei
(S. 92). Einer der gréBten Irrtiimer des gegenwiirtigen Diamat soll sich nach
Grujic in der Gesellschaftstheorie zeigen (S. 93). Die Bindung der gesell-
schaftlichen Entwicklung an die Materie weckt den Anschein, als ob das
gesellschaftliche Sein vollauf in den Griff des handelnden Denkens und des
denkenden Handels zu bringen wire. Damit erweist sich der Diamat als
Dogma; nicht anders als sich das Primat des BewuBtseins bei vielen auch als
Dogma ausweisen lieBe . .. Die Schrift schlieBt mit der Feststellung: «Der
Unterschied zwischen der Philosophie des Idealismus und der Philosophie
des Materialismus liegt darin, daB die eine die Allgemeinheit schon immer
in ihrem Inneren enthilt (wenn auch unentwickelt) und durch ihre Ent-
faltung zu einem objektiven Idealismus wird. Die andere dagegen muB ihre
Allgemeinheit erst erringen und sie dann stets als ein Anderes entwickeln und
niemals absolut besitzen.» (S. 97.)

312



Wir unsererseits mochten nicht schlieBen ohne einige Bemerkungen zur
Schrift Grujics, die — das sei hier unterstrichen — als Einleitung Vorziigliches,
als Arbeit unter dem Titel Hegel und die Sowjetphilosophie der Gegenwart aber
nicht halten kann (schon umfangmaBig nicht), was der Titel verspricht. Es hat
bei der Lektiire irgendwie befremdend gewirkt, daf3 Plechanov mit keinem
Worte erwahnt wird, wo doch Plechanov, philosophiegeschichtlich gesehen,
eine der tragenden (und tragischen) Figuren des russischen Hegelianismus
darstellt. An Plechanovs Werken entziindete sich der Streit um die Bedeutung
Hegels fir die zeitgendssische marxistische Philosophie. So pladierte Plecha-
nov, der auch immer vom Dilemma Individuum—Gesellschaft geplagt war,
fur die Aufnahme Hegels, wohingegen Bernstein und Struve dies ablehnten.
Als sich Plechanov 1903 auf die Seite der Menschewiken schlug, erfolgte eine
Verurteilung durch Lenin — und dennoch hat dieser das Studium der Schrif-
ten seines Widersachers selbst fortgefithrt und seinen Mitstreitern immer
wieder nahegelegt. Unter Stalin wurde Hegel als «Kleinbiirger» verschmaht;
1931 wurde Deborin, der Verfasser von Gegel 1 dialektiéeskij materializm ( Hegel
und der dialektische Materialismus) und Filosofia i marksizm (Philosophie und
Marxismus) verurteilt, doch nach 1965 wieder verlegt. So einheitlich scheint
also der Block des Diamat gar nicht zu sein, und vielleicht wire es gut ge-
wesen, wenn Grujic — etwa anhand eines hermeneutischen Modelles, das die
Gegensitze Materialismus — Idealismus, Individualismus — Nichtindividualis-
mus usw. festhilt und zugleich dem geschichtlichen Hin-und-Her der he-
gealinischen Bewegung in RuBland Rechnung tragt — die Kontrapunktik
etwas mehr analysiert hatte. Alexandre Métraux

Fernand Lucien Mueller: L’irrationalisme contemporain,; Schopenhauer, Freud,
Nietzsche, Adler, Jung, Sartre. Paris, Payot, 1970. Petite bibliothéque
Payot N? 159. 1 vol., 156 p.

A la portée de chacun — comme le dit la caractéristique de la collection —,
ce livre l'est, certes, et, le point de vue admis, il ’est excellemment. Non
seulement par le talent de 'auteur, qui n’est pas a révéler ici, mais par des
mises au point et des distinctions contraires a tout schématisme, aux lits de
Procuste que réclame la consommation courante. Par exemple, pour I’essen-
tiel, la notion d’irrationalisme est précisée a propos de Freud, dont l’irra-
tionalisme «ontologique» est bien distingué du rationalisme de méthode et de
connaissance. Certes, de semblables distinctions s’imposeraient aussi & propos
de Sartre, entre raison analytique et raison dialectique. Certes, on peut
craindre que le lecteur n’en vienne a imaginer un refus massif de la raison chez
les philosophes de notre temps, ou ne lie le refus de la raison au prestige de la
pensée, alors que ce refus vient précisément du consommateur qui sait si bien
se faire servir. Mais I’exposé obvie a bien des malentendus; en particulier, les
premiéres lignes de l'introduction corrigent déja I'impression que pourrait
avoir déterminée le texte de la couverture qualifiant I'irrationalisme d’«im-
portant courant de la pensée moderne»... Outre ces mises au point salubres,
Pauteur conduit bien a4 un nouvel équilibre en montrant que la raison

413

21 Studia Philosophica XXX/XXXI



«recoud les déchirures de I’entendement». D’un autre point de vue, méme
les éléments biographiques et les explications caractérielles — fort nombreux —
contribuent & la justesse des nuances. On discutera certes cette idée que
Sartre ait «voulu exercer une action politique» ou qu’il ait jamais, lui ou la
théorie qu’il reprenait, «consacré le primat de la vie immédiate», alors qu’il
s’agit sans doute du primat des Mots. On se demandera aussi pourquoi Kier-
kegaard n’est pas étudié, ou Max Scheler qui serait semble-t-il un excellent
exemple; mais I’auteur s’est constamment tenu a distance de toute sorte de
religieux. Dans le cadre d’un tel dessein, ce livre —issu d’un cours a I’Univer-
sité ouvriére de Genéve et dédié a la mémoire de son directeur M. Berenstein —

s’ouvre en plusieurs dimensions et constitue un témoignage d’expérience.
D. Christoff

Georg Picht: Wahrkeit Vernunft Verantwortung. Philosophische Studien.
Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1969.

Der Band enthilt 16 Abhandlungen, die in drei Abschnitte: «Zur grie-
chischen Philosophie», «Zur Philosophie der Neuzeit» und «Philosophische
Probleme des zwanzigsten Jahrhunderts» gegliedert werden. Die Aufsatze
tragen folgende Titel: «Die Voraussetzungen der Wissenschaft»; «Die Epi-
phanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erscheinung bei Parme-
nides»; «Wissen des Nichtwissens und Anamnesis: Der Ubergang von So-
krates zu Platon»; «Der Sinn der Unterscheidung von Theorie und Praxis
in der griechischen Philosophie» (mit einem Nachtrag: «Der Sinn der Un-
terscheidung von Theorie und Praxis in der Philosophie der Neuzeit»);
«Die Musen»; «Die Reformation als Auftrag und Wagnis»; «Aufklarung
und Offenbarung»; «Das Wesen des Ideals»; «Der Gott der Philosophen»;
«Zum Problem der ,Genealogie der Moral‘ bei Nietzsche»; «Die Erfahrung
der Geschichte»; «Der Begriff der Verantwortung»; «Struktur und Verant-
wortung der Wissenschaft im 20. Jahrhundert»; «Prognose-Utopie-Planung:
Die Situation des Menschen in der Zukunft der technischen Welt»; « Grund-
linien einer Philosophie der Musik»; «Die Kunst des Denkens». Davon
werden der erste und der letzte Aufsatz nebst dem Nachtrag zum Theorie-
Praxis-Thema hier zum erstenmal gedruckt. Drei Abhandlungen (Der Gott
der Philosophen; Aufklirung und Offenbarung; Struktur und Verantwor-
tung usw.) sind vor drei Jahren als Biichlein erschienen, das ich im vorigen
Studia-Band angezeigt habe. Ihr erneuter Abdruck wie auch der der iibrigen
Aufsitze, die bereits frither erschienen sind, ist durch Anmerkungen berei-
chert worden, die vor allem wechselseitige Verweisungen enthalten. Unge-
achtet der thematischen Verschiedenheit der Aufsiatze wird der Sachenach
im ganzen Buch «nur eine einzige Grundfrage untersucht: die Frage nach
den transzendentalen und den realen Bedingungen der Méglichkeit von
menschlicher Vernunft in der Geschichte. Im Horizont dieser Frage ist es
nicht moglich, die theoretische von der praktischen Vernunft zu trennen».

Wenn Kant und die Kantianer die Frage nach den «Bedingungen der
Moglichkeit» der Erkenntnis und ihres Gegenstandes stellen, so handelt es

314



sich um sogenannte «transzendentale» Bedingungen. Bei Kant ist der Aus-
druck «transzendental» keineswegs eindeutig. Mit einiger Sicherheit 1408t
sich lediglich sagen, daB er sich irgendwie auf das erkennende Subjekt —
freilich nicht auf seine empirisch-psychologische Beschaffenheit, wie Herder
und Fries wollten— bezieht, vielleicht auf das sich selbst denkende und
«konstituierende» Subjekt. Jedenfalls hiatte man, da Picht nun «transzen-
dentale» und «reale» Bedingungen der Moglichkeit der menschlichen Ver-
nunft in der Geschichte unterscheidet, gern genauer erfahren, was er unter
ihnen verstanden wissen will. Ich mul3 mit Bedauern gestehen, dariiber keine
Klarheit gewonnen zu haben.

Aus einem in der vorhin erwihnten Rezension enthaltenen Zitat geht
hervor, daB3 Picht Platons Idee des Guten mit Kants transzendentalem Ideal,
Hegels absolutem Geist und Nietzsches totem Gott gleichsetzt oder sie wenig-
stens in eine wesentliche Beziehung miteinander bringt. Ob das zutrifft, sei
dahingestellt. Aber auf jeden Fall sind diese «Gotter der Philosophen» reine
Gedankenerzeugnisse, denen ausschlieBlich eine «literarische Existenz»
eignet und denen daher keine selbstindigen Gebilde in dem Sinne ent-
sprechen, wie wir etwa den abstrakten Begriffen «Stein», « Pflanze», « Tier»,
«Mensch» erfahrbare, in sich bestimmte Gegenstinde zuordnen kénnen.
Allerdings schreibt Picht z. B. von der Idee des Quadrates — es 1408t sich nicht
entscheiden, ob er damit lediglich Platons Uberzeugung referiert oder ob
er diese auch selber teilt —, sie sei «nichts Ausgedachtes, sondern sie ist im
Gegenteil das wahre Quadrat, also das wahrhaft Seiende, das in dem sinn-
lich sichtbaren Quadrat nur erscheint» (S. 390). Das ist die ehrwiirdige
Argumentation, die sich die Rétselhaftigkeit der Anwendbarkeit der Mathe-
matik auf die Natur zunutze macht, um dieser selbst «mathematische Struk-
turen» und «Relationen» zu supponieren. Dennoch handelt es sich dabei
um ein spekulatives Dogma, nicht anders wie bei der vermeintlichen Unver-
anderlichkeit bzw. Ewigkeit der Ideen oder des «wahrhaft Seienden». Statt
nur immer wieder das Dogma erneut zu proklamieren, wire es nachgerade
an der Zeit, wenn uns die Platoniker die extramentale Existenz der Ideen
und ihren nicht-gedanklichen Ursprung einschlieBlich ihres ontischen Pri-
mates vor den sie sinnlich darstellenden Gebilden iiberzeugend aufweisen
wiirden. Verhilt es sich mit diesen sturen Behauptungen nicht so wie mit
der Keplerschen Harmonie der Welt, die «nicht stimmt» und wovon Picht
mit Recht bemerkt: «Wer trotzdem an ihr festhalten will, der ligt, mag er
auch subjektiv guten Glaubens sein» (S. 414). Fiur unser heutiges, der mo-
dernen Wissenschaft verpflichtetes Philosophieren stellt sich im Hinblick
auf die Platonischen Ideen nicht mehr die Frage nach ihrer unveranderlichen
Existenz, sondern nach der Artung unseres Denkens, sofern es immer noch
daran glaubt und fihig ist, das « Ewige» zu denken.

Auf weite Strecken gewinnt man den Eindruck, Pichts Denken bewege sich
im sprachlich-begrifflichen Bereich, sei — nicht unbedingt im abtriaglichen
Sinne gemeinte — « Gedanken- oder Begriffsdichtung», so als ob (wie wohl
in der frithgriechischen Weltansicht) zwischen der Aussage und dem darin
gemeinten Seienden kein Unterschied bestinde. Nur unter dieser Voraus-
setzung 1aBt sich die undifferenzierte Verwendung der klassischen philo-

315



sophischen Begriffe («die» Wirklichkeit, «das» Sein, «die» Zeit, «die»
Wahrheit) einigermalBen begreifen. Wir horen etwa, fiir Luther sei das
Wirken des Wortes Gottes die «einzige Wirklichkeit» gewesen, weshalb seine
Lehre, dergemal3 wir die « Moglichkeit der Freiheit allein der Auferstehung
Christi verdanken», «durch die Empirie der Weltgeschichte erwiesen» sei
(S. 180f.). Ich meine jedoch, daBl weder Luthers Wirklichkeitsauffassung
noch seine Behauptung beziiglich des Ursprungs unserer moglichen Freiheit
durch die weltgeschichtliche Empirie «erwiesen» ist. Allenfalls lieBe sich
sagen, der Glaube vieler historisch bedeutsamer Menschen an das Wort
Gottes — nicht aber dieses selbst — sel weltgeschichtlich relevant gewesen.
Darin zeigt sich die fatale Auswirkung der bloB verbalen Verwendung des
Ausdrucks «Wirklichkeit», die es ermoglicht, jeder Illusion «Wirklichkeit»
zuzubilligen. Ich sehe nicht, wie man sich hier noch auf kritische aufgeklarte
Vernunft sollte berufen kénnen. Doch will ich damit das in sich ruhende
Recht des spekulativen, im sprachlich-begrifflichen Bezirk verharrenden
Denkens nicht anzweifeln; nur muf3 es jeden Anspruch auf Erkenntnis von
aullerhalb seiner befindlichem erfahrbarem Seienden preisgegeben haben.
Dem wird Picht schwerlich zustimmen kénnen, und damit wird seine Position
m. E. héchst fragwiirdig.

Einerseits anerkennt er die Verbindlichkeit der modernen Wissenschaft
fiir das gegenwirtige philosophische Denken, andererseits riumt er diesem
das Mitwirken in der Planung der menschlichen Zukunft ein. Vom «trans-
zendentalen Standort» der Philosophie Nietzsches heilt es: «Er ergibt sich
aus der epochalen Wendung, dalB3 in der Abkehr von der Metaphysik die
Geschichte, und zwar die wirkliche Weltgeschichte, als der primare Denk-
bereich der Philosophie in Anspruch genommen wird. Der Philosoph be-
trachtet aber von diesem Standort aus nicht nur die bisherige Philosophie,
sondern auch sein eigenes Denken als ein Handeln auf der tragischen Biihne
der Weltgeschichte» (S. 269). Bei ihm (Nietzsche) trete der «Begriff der
Verantwortung des Menschen fiir seine eigene Geschichte an zentraler
Stelle» auf (S. 273). Nun wird man zwar die Berufung zweier Diktatoren
auf Nietzsches Philosophie als Mi3brauch derselben verwerfen miissen, aber
vollig schuldlos ist Nietzsche nicht gewesen. Daran zeigt sich der Unterschied
zwischen der Postulierung des Begriffs der Verantwortung und dem fakti-
schen verantwortungsbewuf3ten Denken und Handeln. Im Hinblick auf die
Planung unserer Zukunft scheint es mir unerlidBlich zu sein, sich wenigstens
um eine Unterscheidung dessen, was zur anscheinend unveridnderlichen
Natur des Menschen gehoért und was er denkend aus sich «machen» kann,
zu bemiihen. H. Kunz

Pierre Maxime Schuhl: L’imagination et le merveilleux, la pensée et I action.
Paris, Flammarion (1969), Nouvelle bibliothéque scientifique.
1 vol., 242 p.

Les essais de ce recueil sont réunis sous diverses rubriques autour du théme
de I'imagination, théme des interprétations dont M. Schuhl a enrichi la

316



lecture des philosophes classiques (La fabulation platonicienne, 1947, Platon et
I’art de son temps, 1933) et dont il a plus généralement dégagé le fonctionne-
ment dans Le Merveilleux, la Pensée et I’ Action (1952) et dans Imaginer et Réaliser
(1963). L’imagination est « technique de ’'impossible» mais aussi en prise sur le
réel; le mythe est catharsis et compensation mais aussi effort de compréhension
et génie de rationalité, «I’homme joue sa pensée dans le rite et Ihistorien dans
le mythe avant de la concevoir dans ’abstrait» lisait-on déja dans I’Essai sur
la formation de la pensée grecque (1934). Certes, cette pensée ne s’abandonne pas
sans réserve aux images (voir par exemple le bel essai sur Levy-Briihl), elle
est marquée du sceau de linterprétation rationaliste (Bréhier, Brunschvicg)
mais elle en découvre la fécondité. « Plus est en moi», la devise que I'auteur
découvre a Bruges, au mur d’un hétel ancien, est comme la visée de ces
«ressources cachées» de I’étre, de I'organisme, qui se retrouvent a partir de
P’expression du merveilleux. Ainsi, I’on gottera pour sa puissance suggestive
Pessai sur Le théme de Gulliver et le postulat de Laplace (le Grand et le
Petit) aussi bien que ’analyse de I'organique et du mécanique dans les essais
sur la Statue du Commandeur, images et abstractions filmiques, et plus encore
on s’arrétera au témoignage personnel si émouvant dans le jeu des «images
captives» (I'imagination en captivité). D. Christoff

Eugen Fink: Metaphysik und Tod. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart,
Berlin, Ko6In, Mainz 1969.

Das neue Buch Eugen Finks bringt den Text einer von ihm als « Medi-
tation» bezeichneten Vorlesung, die er im Sommersemester 1964 an der
Universitat Freiburg i. Br. gehalten hat. In der kurzen Inhaltsangabe des
Broschurdeckels steht, der Verfasser bezweifle, «daf3 die Metaphysik den
Tod begrifflich zu fassen» vermoge. Dem entsprechen mehrere Stellen im
Text selbst. «Das ausgearbeitete Seinsverstindnis, die Metaphysik, kann den
Tod nicht denken. Ihre Begriffe versagen vor dem Nichts, kommen ihm nicht
bei». «Das Nichts des Todes ist un-denklich, dies nicht in der Weise, dal3 wir
darin keine Sache, kein Ding, kein Etwas finden konnten, es ist undenklich
in seiner Nichtigkeit. Das Paradox liegt darin, daB3 wir darum wissen und das,
was wir wissen, nicht denken kénnen» (187). Oder: «wir vermogen die Todes-
gewiBheit nicht zu denken — und auch die Metaphysik bietet auf ihren impo-
santen Reflexionsebenen keine Denkméglichkeiten des Menschentodes».
«Tausendfiltig sind die Erscheinungsformen des Todes, und gleichwohl ist
unbegriffen, was er ist. Er kann gesagt werden — wie das Nichts, und ist ebenso
un-denklich» (194). «Der Mensch ist ... auch als — der Sterbliche, als der
Todgeweihte, der um seine Bestimmtheit zum Nichts weil3. Die Metaphysik
kann dieses Nichts nicht denken, nicht weil es ihr am Mute des Erkennens
gebricht —, weil das Nichts schlechthin das Undenkbare bedeutet» (205).

Solche entschiedenen und préazisen Wendungen erwecken fast unvermeid-
lich die Erwartung, daB ihr Verfasser nach den Griinden dieses auffallenden
Versagens des metaphysischen Denkens einem immerhin nicht belanglosen
Sachverhalt gegeniiber sucht und vielleicht sogar zu einer Kritik der iiber-

317



lieferten Metaphysik veranlaflt werden konnte, zumal er ausdriicklich ver-
sichert, der Tod bleibe «immer eine Provokation des Denkens» (151). Allein
diese Erwartung erfuillt sich nicht. Denn schon von der ersten Vorlesung des
ersten Teiles — er ist mit «Das Sein der Sterblichen» tiberschrieben — an mul3
man sich vorsagen, dafl es Fink nicht um eine dem menschlichen Tode als ein
zum Teil gewulltes, zum Teil erfahrbares Faktum zugewandte sachnahe
Analyse geht oder zu gehen scheint, sondern um bilderreiche, wenn man will:
«dichterische» Gedankenschépfungen, die sich gelegentlich wie eine siku-
larisierte Predigt anhoren. Wenn der Verfasser einmal bemerkt: « Denken ist
immer und iiberall ein niichternes Geschift, es ist die illusionslose Selbstver-
stindigung des menschlichen Daseins in allen Weltbeziigen» (48), dann ver-
mag ich jedenfalls in seinen Darlegungen kein «niichternes Geschift» zu
sehen. Nicht daB die Fragen fehlen wiirden —im Gegenteil: sie werden reihen-
weise gedullert, aber sie befragen tiberhaupt nicht oder nur obenhin verbal
Sachverhalte, dienen lediglich der Gedankenentwicklung. Ob der Satz: «In
der schonen Denk-Frucht des Descartes sitzt der Wurm, der Totenwurm»
(20), oder die Wendung: «Auf ein unzerstérbares Sein hofft am Ende ein
Lebewesen, das zittert im Wind der Zeit» (48) als dichterische Bilder gelten
kénnen — nun, iiber den Geschmack 148t sich endlos streiten. Ein letztes Bei-
spiel, das Finks Stil dokumentiert: Der Mensch siedelt «auf dem Riicken
der Erde... an, erbaut Wohnstatt, Haus, Lager und Herdstatte; die vor-
gegebene Natur ist ihm Schauplatz, Lebensraum, Materialgrube, er existiert
in einer fortwadhrenden Einverleibung, in einer Kommunion mit den Elemen-
ten, 1Bt das Feste, trinkt das Fliissige, atmet die Luft, warmt sich am Feuer
und freut sich am Licht. Die Natur bildet die Unterlage fiir alle Formung und
Gestaltung, er nimmt ihre Stoffe und pragt ihnen kiinstliche Formen auf,
die Natur bleibt die unvertilgbare Grundlage aller menschlichen Kultur-
schopfungen — sie wird tausendfach von Menschenspuren tiberzogen, wird
davon fast verdeckt, bleibt aber der Boden, der den Werker und alle seine
Werke triagt. Mag auch der Mensch den Bogen seiner Freiheitsenergien bis
zum AuBersten spannen, nie fliegt der Pfeil seiner Sehnsucht iiber die Natur
hinaus, nie kann er die Physis verlassen, er hort nicht auf, ,Kind der Erde‘zu
sein, solange er atmet. Die grundsitzliche Umfangenheit des menschlichen
Schopfertums durch das iiberméachtige Sein der Natur, die situative Umstellt-
heit der Freiheit durch die Physis, 1aBt sich nicht beiseite setzen oder bagatelli-
sieren, sie gehort zur inneren Struktur der Techne selbst. Das Menschenwerk
im fremden Stoff, die Verdinglichung von Menschengedanken, Menschen-
plinen, Menschenentwiirfen im Steingefiige des Hauses, in Werkzeugen,
Geriten, in eiserner Pflugschar, stihlerner Waffe, goldschimmerndem
Schmuck fithrt unentrinnbar immer auch eine gewisse Verdinglichung des
Menschen mit sich, der Technit spinnt sich in die Apparatur ein, die er her-
vorbringt, wird zum Bewohner einer technischen ,Welt‘. All das sind nur
kurz gefaBlte, aufgeraffte Ziige der endlichen menschlichen Techne: die Moti-
vation aus der Lebensnot, die Notwendung der Arbeit, Arbeit als Miihsal und
Kampf des Menschen mit dem Ansichsein der Natur, Einheit von Not und
Schopfertum, von Fron und Leistungsgliick, die Angewiesenheit auf Schau-
platz und formbares Material, die Natur als Boden auch des technischen

318



Zivilisationsapparates, in den der werkend-wirkende Mensch sich ,einristet’y.
(132).

Im zweiten Teil des Buches — « Metaphysik des Vergehens» — bietet Fink
Interpretationen der beiden Kantschen Postulate der praktischen Vernunft,
der aristotelischen Bewegungslehre, der Leibnizschen Auffassung des Ent-
stehens und Vergehens und der Spekulationen Hegels tiber Sein und Nichts
bzw. tiber den «Toten» an. Beziiglich des Begriffs der Hoffnung bei Kant
heif3t es etwa: «Die Hoffnung, die ,Gott’ und ,Unsterblichkeit® fordert, ist
eine Vernunftforderung a priori. Sie tritt nicht dann und wann in unserem
Bewultsein auf, sie ist ein Strukturmoment der endlichen Vernunft, das im-
mer ist, wenn iiberhaupt diese Vernunft ist. Sie gehort zum Bau der Menschen-
vernunft ebenso wie die Anschauungsformen Raum und Zeit, ebenso wie die
reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien, ebenso wie die Vernunftideen im
engeren Sinne. Sie gehort zum apriorischen Inventar des menschlichen Seins-
verstandnisses» (80 f.). Allein Fink unterlaB3t die naheliegende Frage, wie
diese «Hoflnung» als apriorisches Inventar des Seinsverstindnisses auszu-
legen ist, da sie doch auch preisgegeben werden kann.

Der dritte Teil schlieBlich handelt vom «Vergehen» oder, wie Fink gele-
gentlich schreibt, vom «Vergang» des Seinsverstindnisses. Dieses Seinsver-
standnis, in welchem sich auch die Philosophie als endliche denkende Selbst-
verstandigung des Menschen halt und bewegt, bildet den Ausgangspunkt der
Meditationen Finks. Ob er sie selber als spekulative Erzeugnisse versteht,
kann ich nicht sagen. Er spricht etwa von der « Verwandlung aus dem phéano-
menalen in den spekulativen Sinn» und meint, sie miisse bei « Denkmodellen
kritisch geziigelt bleiben» (133); oder: « Mingel der Phanomenologie poten-
zieren sich im Felde der Spekulation» (139). AuBerdem stellt er einmal fest:
«Im ungefahren Vorstellen ist alles méglich» (181). Nur im ungefihren,
nicht auch im klaren Vorstellen? Sollte dies nicht gegen die «alles Mogliche»
denkende Denkbarkeit der Spekulation skeptischer machen? Wenn Hegels
These, derzufolge das reine Sein und das reine Nichts «dasselbe» seien, ein
«spekulativer Satz, kein Satz iiber Tatsachen» ist und deshalb durch Hin-
weis auf Phianomene weder bestatigt noch widerlegt werden kann (157):
welchen Sinn hat dann der Erkenntnisanspruch der spekulativen Begriffe,
«die das Philosophieren im Anschluf3 an und im Absto3 von Phinomenen
allererst bildet» (181)? Bleiben sie, die spekulativen Begriffe, nicht bloBe —
vielleicht tiefsinnige, bezaubernde, trostspendende, aber eben doch bloBe —
«Gedankendichtungen»? Mich muten Finks Meditationen ebenfalls als sol-
che an, und ich meine, daf es heute — wenn man nicht iiberhaupt auf sie ver-
zichten will, was fraglos eine Verarmung im schépferischen Denken mit sich
briachte — unerlaBlich ist, jedesmal klar und eindeutig zu sagen, ob und wel-
chen «welthaltigen» Erkenntnisanspruch die ehrwiirdigen, sich selber hypo-
stasierenden spekulativen Begriffe wie «das Sein», «das Nichts», «die Zeit»
u. a. stellen. Das verlangt die intellektuelle Redlichkeit.

Fink sagt von Aristoteles, er habe sich «dem ratselhaftesten Ratsel gestellt,
wie Seiendes in Nichts vergehen kann» (91). Im Hinblick auf Hegel hei3t
es: «Die Bewegtheit, in welcher das Wirkliche sich umtreibt, ist das Gewirk
von Sein und Nichts» (162) ; oder: «das Nichts treibt sich im Sein um, keines-

319



wegs nur im Sein der Dinge, die einen niederen ontologischen Rang haben,
die sinnfillig und hinfillig sind —, das Nichts haust als die ,ungeheure Macht
des Negativen® dem Sein des Ganzen ein, durchtobt und durchstiirmt es».
Waire hier nicht ein wenig Niichternheit, eine weniger dramatisierende Re-
densweise am Platz gewesen? Fink selber gibt zu bedenken: «Fassen wir viel-
leicht den Gedanken des Nichts zu iibertrieben und zu iibersteigert auf, wenn
wir ihn von allen bekannten Ziigen, die wir an Dingen, an Phanomenen ken-
nen, ablosen und verabsolutieren? Machen wir den simplen Fehler, zuerst
allen Inhalt auszutreiben und dann uns tber die Inhaltlosigkeit des Todes-
gedankens zu wundern?» (188). Aber statt diese Frage ernsthaft festzuhalten
und darin auch die gleich anschlieBende Behauptung, dergemalB uns «das
Nichts oder vielmehr das Nichtige . . . doch am Seienden und im Sein des
Seienden» begegne, einzubeziehen — denn wir tragen das Nichts und das
Nichtige denkend an das Seiende heran, sie «begegnen» uns keineswegs an
ihm -, statt jene Frage festzuhalten und weiter zu verfolgen, reiht Fink wie-
derum — es geschieht nicht zum ersten Mal — klingende Sitze aneinander:
«Wir kennen Nichts, Nichtiges und Nichtigkeit als Grenze, als Raum- und
Zeit-Grenze, als Grenze des Wesensumrisses eines Dinges, als den Wandel und
den Wechsel von Zustianden und Eigenschaften am Dinge, kennen Verkiim-
merung, Unvollstindigkeit, Beraubung (Steresis) am Seienden, Mangel und
Entzug, Entbehrung und Not —, vertraut ist uns das Fragmentarische unserer
Lebensgestalten, die Erginzungsbediirftigkeit der Geschlechter, die Enge
unseres Wissens, die Schwiche unseres Willens, die Gebrechlichkeit unserer
Institutionen, die Ohnmacht vor dem Leiden, die Erschopflichkeit der Lust.
Tausendfiltig kennen wir die Spuren des Nichts in unserem eigenen fragilen
Sein — und im Sein der umweltlichen Dinge. Die Berge des Gebirges, die
unsere Stadt umstehen, sind dauerhafter alsdiefliichtigen Menschengeschlech-
ter und ihre Werke, dauerhafter als die Berge der Ball, der sie tragt. Gemessen
an der Bestindigkeit der Sterne sind wir fast wie Nichts, ein Augenblick voll
Innigkeit vielleicht, rasch verwehend» (188), usw. «Solange die Frage nach
dem Tod auf dem Boden des verstandenen Seins, der ausgelegten Welt ge-
stellt wird von einem Menschentum, das sich subsumiert unter das Seiende,
selbstapperzeptiv gleichordnet den binnenweltlichen Erscheinungen, onto-
logisch also aus dem Umkreis der Thematik seines Seinsverstandnisses sich
bestimmt, gibt es kein Schema, kein Modell fiir den Tod, keine Méglichkeit
der Denkbarkeit. Im Horizont des Seinsverstehens, d. h. am Seienden oder
inmitten des Seienden, gibt es kein schlechthinniges Nichts» (205). Aber
warum soll es denn ein «Modell» fiir den Tod, ein schlechthinniges Nichts
«geben»?

Die zuletzt zitierten Satze sind offenbar gegen Heideggers Ansatz der Frage
nach dem Tode als ausgezeichnete Moglichkeit des Daseins gerichtet. Es wire
angebracht gewesen, wenn Fink sich damit nicht nur beildufig auseinander-
gesetzt hitte, zumal er Heidegger manches verdankt, auch solches, auf das
er besser verzichtet hitte (das bezieht sich auf den spaten Heidegger). Davon
abgesehen: ist wirklich schon jemals ein Mensch dem schlechthinnigen Nichts
«begegnet»? Ich habe es vorhin bestritten und meine, da@ alle von Fink als
Bekundungen des Nichtigen beanspruchten Sachverhalte Gedankenerzeug-

320



nisse sind, die wir an das Begegnende heranbringen. Da nun Fink das erdachte
schlechthinnige Nichts ohne Begrindung dem Tod gleichsetzt, hat er den
Zugang zu diesem von vornherein mit einem «Gedankending» verstellt.
Schon dafB3 wir an andern Lebewesen das Sterben und den «eingetretenen»
Tod beobachten kénnen und vom Kommen des eigenen Todes eine Gewil3-
heit besitzen, der ein anderer Charakter eignet als allen iibrigen Arten des
Wissens, weist auf die fundamentale Differenz der beiden Tatbestinde hin.
Es ist schwer verstandlich, da3 Fink, der das Versagen des metaphysischen
Denkens angesichts des « Vergehens» des Seienden, des menschlichen Todes
und des Nichts so scharf erkannt hat, nicht nach dem vermutlichen Grund
dieses Versagens im Denken selbst gefragt hat. Vielleicht hatte sich dann ge-
zeigt, daB3 es moglicherweise mit dem hervorbringenden Wesen des Denkens —
Denken ist immer Denken von etwas — und der Verkennung seines rezeptiven
Anteils zusammenhingen koénnte. Nicht minder schwer begreiflich scheint
mir zu sein, daf} er es unterlassen hat, nach der Sterblichkeit als Konstituens
des Menschseins zu fragen. Gewil3 héren wir von ihm: «Die Ontologie der
Phanomene hat mehr als zwei Jahrtausende Gedankenarbeit hinter sich —
oder besser: in sich. Die philosophische Frage nach dem Tode steht mit leeren
Handen da. Es wéare schon etwas gewonnen, wenn man wissen konnte, daf3
sie wirklich leer sind und warum sie leer sind. Wir entscheiden uns in der Aus-
arbeitung dieser Frage dafiir, zuerst das Verstindnis des Vergehens zu tiber-
denken, wie es in der Aristotelischen Ontologie durchdacht und in einer
wahrhaft erstaunlichen Differenziertheit entfaltet wurde. Der Tod ist eine
Weise des Vergangs, eine hochst merkwiirdige und unseren Begriffen immer
wieder Hohn sprechende Weise des Vergehens. Das Vergehen bildet einmal
den allgemeinen Horizont fiir die Todesfrage und wird andererseits als ein
innerweltliches Geschehen, das in die Zeit fallt, abgesetzt gegen jenen Vor-
gang, in welchem wir aus aller Zeit fallen» (86). Wie wenig dies fiir die Kli-
rung der menschlichen Sterblichkeit abgeworfen hat, verritetwadie Wendung,
der Tod «hénge» in das Menschenleben «herein» (207): von woher soll er
das tun?

Ordnet man Finks Buch in die Reihe der Phinomenologen — Scheler,
Heidegger, Landsberg und Metzger — ein, die sich eingehender mit dem
Todesthema beschaftigt haben, so tritt der Abstand zwischen dem Anfang
der Phanomenologie und ihrem jetzigen Stand, den sie bei Fink, dem néch-
sten Schiiler Husserls, erreicht hat, drastisch hervor: statt bei den «Sachen»
fragend zu verweilen, verliert sie sich in bilderreichen Spekulationen. Oder
man weicht in mehr oder weniger verbindliche Interpretationen schon oft
gedeuteter klassischer Texte aus, ohne im iibrigen in der Auseinandersetzung
mit den Vorgiangern die Kontinuitit zu wahren, 146t dann aber die sachlichen
Probleme stillschweigend auf sich beruhen. Im Hinblick auf ein Lehrstiick
der christlichen Theologie schreibt Fink: «Der Welturheber hat die Welt ver-
fertigt und gemacht, ,analog® wie ein menschlicher Demiurg sein Werkstiick,
nur eben viel besser, viel vollkommener. Woraus hat er das Universum ge-
macht, hat er dabei einem vorhandenen, vorliegenden Stoff eine Form auf-
gepragt, die zuerst als Plan und Vorhabe in seiner Vernunft vorwegbestand
und dann einmal in einem seinssetzenden Machtakt verwirklicht wurde?

321



Oder hat er keinen Stoff gebraucht — hat er das Material der kosmopoieti-
schen Formung ,aus sich® genommen oder aus dem Nichts? Wie kann man
die ,Entstandenheit der Welt® behaupten, wenn man weder die Inbegriffs-
natur des Weltalls noch ein Entstehen von Seiendem aus Nichts zu durch-
denken vermag? Handelt es sich um ,Schall und Rauch’, um leere Worte
oder tiefe, begrifflich noch nicht bemeisterte Ahnungen? Ausdriicklich stellen
wir fest, dal3 unsere Skepsis sich nicht mit Dogmen der Religion, sondern nur
mit ontologischen Leitbildern und Denkmodellen der Metaphysik beschaftigt.
Wenn die menschliche Arbeit, die menschliche Techne ein Leitbild und ein
Denkmodell, eine Verstehensbahn vorgeben soll, dann ist es unerlaBlich, zu
uberdenken, was vom Phidnomen der Verfertigung in den spekulativen Be-
griff der Verfertigung iibergehen soll und wie die Verwandlung umgrenzt
wird. Am gefahrlichsten sind die vagen Analogien, die halben Andeutungen
und die schiefen Vergleiche —, die unkontrollierte, fabulierende Einbildungs-
kraft, die Tiefsinn stammelt. Was wird denn wirklich noch gedacht, wenn
man sagt, ein absolutes Urwesen habe die Welt als sein Werkgebilde verfertigt,
die Ordnung des Kosmos eingerichtet, steuere alle Bewegungen, sei Urheber
und Regent des Weltalls in einem?» (137 f.). Die trefflichen Fragen laufen
weiter, ohne daB sich Fink zu einer eindeutigen Annahme oder Verwerfung
des «Denkmodells» entscheidet. Alles verbleibt im Unverbindlichen, weil
einerseits der vorbegriffliche Kontakt mit den phinomenalen Gegebenheiten
auf sparliche Reste reduziert ist und Fink andererseits die kognitive welt-
haltige Relevanz der spekulativen Gebilde unerortert 148t, also ithnen ver-
mutlich traditionsgemil3 eine solche positive Relevanz unterstellt. Das ist
umso verwunderlicher, als er mit Recht von einem «thanatologischen Ur-
sprung der Hinterwelten» spricht, nur dem religiosen Glauben ein «Jen-
seits» einrdumt, die Philosophie aber zur Beurteilung dieses Sachverhaltes
fiir unzustindig erklirt. Diese vorsichtige Zuriickhaltung ist zweifellos ge-
boten, wenngleich vielleicht etwas tibertrieben. Denn es sind doch Menschen,
welche die «gottlichen Offenbarungen» «erfahren» haben; und die Frage
dringt sich auf, ob in der Empfinglichkeit fiir sie nicht die TodesgewiBheit
eine Rolle spielen konnte. H. Kunz

Le Droit d’étre un Homme, Recueil de textes préparé sous la direction de

Jeanne Hersch, UNESCO, 1968. 1 vol., 588 p.

Recueillis pour marquer le vingtiéme anniversaire de la Déclaration uni-
verselle des Droits de I’homme, ces textes du monde entier, d’époques et de
traditions diverses, expriment la conscience et la revendication du droit
d’étre un homme.

Laissant a la lecture de ce livre — dont il faut souhaiter que les traductions
se multiplient rapidement — la découverte de la variété et de la richesse de
cette expression, nous signalerons ici d’abord le cadre dans lequel ’ouvrage
a été concu et exécuté par notre collegue, Madame Jeanne Hersch, alors
qu’elle dirigeait la section de philosophie de 'UNESCO. Pour cela, il faut
attirer I’attention sur la préface de M. René Maheu, Directeur général de
PUNESCO: ni critique, ni normatif, ni historique, I’ouvrage s’offre surtout

322



a la méditation et a la perception de ’humain. On ne sera donc pas, en le
lisant, a I’affit de la critique philologique ou de la rigueur de la traduction,
ni de lecons de morale, ni de la science ou du sens de I’histoire. Bien plutét
que la conquéte progressive — bien représentée d’ailleurs —, ce recueil plura-
liste représente I'unanimité humaine dans sa diversité, de maniére achronique,
et 2 un degré du concret qui devrait sans doute désespérer la doctrine. Ce qui
est plus important encore: devant ces expressions, dont un grand nombre
seront des découvertes pour la plupart des lecteurs, on ne peut ne pas avoir
conscience — M. Maheu le souligne — du silence de tous ceux qui n’ont méme
rien pu exprimer.

Sans doute reste-t-1l pour le philosophe, devant la masse de ces témoignages,
deux ordres de questions: d’abord faire valoir la diversité des expressions,
non pour critiquer ce qu’elles ont d’incomparable, mais pour en approfondir
le sens: a co6té des fragments d’auteurs, proverbes, poésies et chants popu-
laires, contes, chroniques, traités et déclarations, codes, chartes, décrets,
livres sacrés, traditions et résolutions ne sont en effet pas seulement des
témoignages, mais aussi des expressions, dont il faudrait considérer le style
méme. D’autre part, les 1103 fragments sont ordonnés selon un ensemble de
treize rubriques — pouvoir, limites du pouvoir, liberté civile, droits sociaux,
liberté et vérité, liberté concréte, éducation, servitude, etc. — elles-mémes
subdivisées; ’effort philosophique nécessaire pour approfondir le sens de ce
classement devrait pouvoir étre digne de I’effort philosophique qui I’acomposé,
si 'on désire établir les problémes que ce livre fait entendre.

Quoi qu’il en soit de notre problématique, cet ouvrage devrait étre con-
servé de quelque maniére impérissable — un concours étant ouvert parmi les
physiciens — pour établir nos archives: les revendications qu’il aligne témoi-
gnent non pas de quelques hauts faits ou de quelque injustice, mais d’humi-
lité autant que de dignité. D. Christoff

Manfred S. Frings: Person und Dasein. Jur Frage der Ontologie des Wert-
seins. Martinus Nijhoff, Den Haag 1969.

1. Das neueste Buch des an der De Paul University wirkenden Manfred
S. Frings, der bereits mit einigen lesenswerten Aufsitzen als Kenner
der Philosophie Max Schelers hervorgetreten ist, wirft Fragen auf, die aufzu-
werfen schon ein betrachtliches Maf3 an Mut und Hingabe erfordern. Allein,
diese Tatsache wird sicherlich von seiten eines jeden Lesers ein entsprechendes
Entgegenkommen den hohen Anspriichen des Verfassers gegentiber erfor-
dern. Die Schrift Frings’ liest sich nicht leicht; sie verzichtet auf jedwedes
Fiillmaterial, beschriankt sich auf das tatsichlich Nétigste, was angesichts der
Problematik wohl nicht besonders einfach zu bewerkstelligen war. Eine
weitere Schwierigkeit bestand darin, dal3 das ratselhafte Problem des Daseins
der Person und der Stellung der Person zum Dasein bei Scheler systematisch
nicht genau umrissen, bei Heidegger gar diirftig (damit soll keine Wertung
von Sein und Zeit verbunden sein) behandelt wird. Insofern bereitet der Ein-
steig dem Leser doch einige Miihe, da der Sachverhalt von den Werken der
beiden Philosophen nicht geiragen wird; die Zentrierung desselben erfolgt

323



schrittweise und wird erst beim Schluf3 der Frings’schen Abhandlung durch-
sichtig. Die durch duflere Umstinde (Stand der Verdffentlichungen, Verfiig-
barkeit authentischer Dokumente, allgemein herrschende Verwirrung in der
Kenntnis der phidnomenologischen Bewegung im allgemeinen und der
«Phinomenologien» der einzelnen Autoren im besonderen) bedingte Miihe,
die Frings bei der Abfassung seiner Schrift iberwunden hat, die er damit
aber auch in einem anderen Sinne seinen Lesern bereitet, sollte freilich nicht
vorschnell dazu veranlassen, die Bedeutung dieses wohl ersten produktiven
Beitrages zur Erfassung des Verhiltnisses zwischen Schelerschem und
Heideggerschem Denken zu iibersehen; einige Seitenblicke auf Husserl]
runden das Bild ab, so daB3 also von einer Untersuchung tiber das «phino-
menologische Dreigespann» Scheler-Heidegger-Husserl, von der Wert-
problematik her, gesprochen werden kann.

Wir moéchten es nicht versiumen, einige Bemerkungen iiber die oben er-
wihnten dulBeren Umstinde und die damit verbundenen Schwierigkeiten
anzubringen, Bemerkungen, die Frings — um der Biindigkeit seiner Arbeit
willen — zwar nicht macht, die indessen die Situation, in der die Arbeit ver-
faBt wurde, ein wenig veranschaulichen. Husserl hat in einem 1937 (?)
geschriebenen Vorwort zur Fortsetzung der Krisis (veroffentlicht als Beilage XIII
in der Krisis, S. 435-445) festgehalten: «Man hat giinstigstenfalls meine
Schriften gelesen oder, was noch haufiger ist, sich bei meinen Schilern, die,
als von mir selbst belehrt, doch zuverlidssige Auskunft geben koénnen, Rat
geholt; so orientiert man sich nach Interpretationen und Kritiken von
Scheler, von Heidegger und anderen und erspart sich das allerdings sehr
schwierige Studium meiner Schriften. Auf meine Proteste dagegen hat man
seine Antwort: das Alter versteift sich auf seine eingefahrenen Gedanken-
bahnen, es 140t sich nicht einmal herbei, sich mit den Kritikern und selbst
nahen Schiilern auseinanderzusetzen, stattdessen die Klage tiber MiB3-
verstandnis, liber die Unfihigkeit, die wirkliche Meinung zu erfassen und
der Kritik zugrundezulegen. Ich lese sogar den Vorwurf, dafl diese Art, auf
Unverstandnis zu rekurrieren, doch ein billiger Modus sei, den Kritikern
den ,Wind aus den Segeln zu nehmen‘.» (S. 439) Es mutet irgendwie be-
fremdend an, daB3 Husserl, der sich im selben Entwurf in einer etwas pathe-
tischen Art und Weise auf die « Philosophengemeinschaft» und «Einheit der
Denkergemeinschaft» beruft (S. 444; man miillte hier auf die an andern
Stellen erwahnte «phinomenologische Arbeitsgemeinschaft» verweisen),
letztlich den Wahrheitsanspruch fir die Phanomenologie schlechthin zu er-
heben scheint, schon dadurch, da3 er Scheler und Heidegger als seine Schiiler
anspricht. Als Heidegger nach Freiburg i. Br. zog, war er bereits habilitiert,
wiahrend Scheler sich um die Jahrhundertwende der akademischen Lehr-
tatigkeit zuwandte. Streng genommen waren weder Scheler noch Heidegger
«Schiiler» Husserls. Derartige Einschitzungen der Mit-Phinomenologen
haben, das ist zu bedauern, eingerissen; wie oft sto3t man in der Sekundar-
literatur nicht auf Wendungen wie «Scheler, der Schiiler Husserls». Solches
Gebaren trifft nicht nur auf den — gewil3 verbitterten — Husserl der dreiBliger
Jahre, sondern auch auf den Husserl nach der Verodffentlichung der Ideen I
zu. Folgendes Beispiel sei herangezogen: Im Logos-Aufsatz von 1911 (Philo-

324



sophie als strenge Wissenschaft, ed Szilasi, 1965, S. 47-48) wird Moritz Geiger
erwahnt; Husserl verteidigt dessen «vortreffliches Referat ,Uber das Wesen
und die Bedeutung der Einfiihlung‘» gegen Einwinde der naturalistisch
orientierten Psychologen. Nach der Auseinandersetzung um den Idealismus
(d. h. um die von Husserl vollzogene, von den Miinchenern kritisierte Wen-
dung zum transzendentalen Idealismus) der Ideen I gibt Husserl in seinem
Brief vom 24. Dezember 1921 an Ingarden zu verstehen: «Selbst Pfinders
Phin[omenologie] ist eigentlich etwas wesentlich Anderes als die meine,
u. da ihm die const[itutiven] Probleme nie voll aufgegangen sind, gerit er,
der tibrigens Grundehrliche und Solide, in eine dogm. Metaph[ysik]. Schon
Geiger ist nur 1 Phanom[enologe].» (in: Edmund Husserl, Briefe an Roman
Ingarden, 1968, S. 23). Was also die Phianomenologie Husserls vor oder
gegeniiber derjenigen anderer Phanomenologen auszeichnet, ist — an sich
einleuchtend — ein gewisses Selbstverstandnis, das aber gerade bei einer
Untersuchung des Verhiltnisses zwischen Phinomenologen und ihrem
Denken, wenn es das Personliche betrifft oder in dasselbe abgeleitet, einzu-
klammern ist.

Damit aber ist nur ein Gesichtspunkt angeschnitten. Ein anderer, vielleicht
entscheidender Aspekt betrifft die Quellenlage. Es ist schlechterdings nicht
moglich, im gegenwirtigen Zeitpunkt zu einem irgendwie haltbaren Verstand-
nis der gegenseitigen Einfliisse und inneren Verwandtschaften zu gelangen. Es
ist bekannt, daB Husserl Heideggers Sein und Jeit und Kant und das Problem der
Metaphysik gelesen hat (Randnotizen aus den in Léwen aufbewahrten Hand-
exemplaren finden sich auszugsweise in Alwin Diemer, Edmund Husserl, 1965
(2. Auflage), S. 19-20 und Iso Kern, Husserl und Kant, 1964, S. 76, 130-131,
144 und 189-191), so auch die Hauptschriften Schelers, die ebenfalls Rand-
bemerkungen und Lesezeichen enthalten. Im Husserl-Archiv zu Lowen wird
zudem ein umfangmafBig kleines Konvolut von Exzerpten aus Schelerschen
Schriften aufbewahrt.

DaB Scheler Husserl ziemlich oft zitiert und auch eingehend kritisiert hat,
1aBt sich mit den bereits verdffentlichten Schriften belegen. Unbekannt —
genauer: beinahe unbekannt — ist Schelers Auseinandersetzung mit Sein und
Leit. Frings veroffentlicht im Anhang seiner Studie einige Anmerkungen
aus dem Handexemplar Schelers; doch versucht er auch die zum Teil schwer
verstandlichen, zum Teil eher lakonischen Notizen Schelers zu deuten. Scheler
hatte iibrigens eine «ausfiihrliche Auseinandersetzung» (Frings, S. XII) ge-
plant; sie «ist als Manuskript im Nachla3 Schelers erhalten. Sie sollte das
fiunfte Kapitel seiner Abhandlung Idealismus—Realismus bilden, von der uns
heute nur das zweite und dritte Kapitel zuginglich sind» (Frings, S. XII).
Was der iibrige NachlaB3 an weiteren Merkmalen der Auseinandersetzung
Schelers mit Husserl, Heidegger und andern Philosophen enthilt, 148t sich
nicht sagen; doch diirften die 300 Hefte, etwas mehr als 60 Notizbiicher und
1500 lose Blatter an unveroffentlichtem Material bestimmt Wesentliches
enthalten. (Uber den NachlaB vgl. Maria Scheler, Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, 1948, S. 597-602, und das Nachwort der 2. Auflage der Schriften aus
dem Nachlafl, S. 5051.)

Noch geheimnisvoller steht es um die Stellung Heideggers Husserl und

375



Scheler gegeniiber. Beide werden in Sein und Zeit an wichtigen Stellen ge-
nannt. Doch bleiben die Verweise, zumal was das Verhiltnis zu Husserl an-
geht, im Unverbindlichen. Aus der Anmerkung 1 von S. 38 in Sein und Jeit
spricht lediglich der Dank, nicht aber eine besondere Quellenangabe: « Wenn
die folgende Untersuchung einige Schritte vorwérts geht in der ErschlieBung
der ,Sachen selbst’, so dankt das der Verf. in erster Linie E. Husserl, der den
Verf. wihrend seiner Freiburger Lehrjahre durch eindringliche personliche
Leitung und durch freieste Uberlassung unverdffentlichter Untersuchungen
mit den verschiedensten Gebieten der phinomenologischen Forschung ver-
traut machte.» Solange nicht ausgemacht wird, um welche «unveroffent-
lichten Untersuchungen» es sich dabei handelt, und solange die Vorlesungs-
texte oder die entsprechenden Vorlesungsnachschriften des «frithen» Heid-
egger nicht allgemein (!) zuganglich sind, wird man den ProzeBcharakter der
Entwicklung Heideggers von einer eher Rickertschen iiber die phinomenolo-
gische zur fundamentalontologischen Stufe nicht ermitteln konnen. Mit Aus-
nahme einiger ziemlich allgemeiner oder dann ganz bewuBt eingeschrink-
ter, sich auf gesicherte Dokumente stiitzender Aspekte wird das Wesentlichedes
tiberaus schillernden Verhiltnisses Husserls zu Heidegger und umgekehrt
verhiillt bleiben miissen, zumal im gegenwértigen Zeitpunkt. Was aber fiir
Heideggers Stellung innerhalb der phanomenologischen Bewegung (vgl. hier-
zu die zur Vorsicht ermahnende Aussage L. Landgrebes in Der Weg der
Phéinomenologie, 1967 (2. Auflage), S. 9) gilt, trifft noch und noch auf Husserl
und Scheler zu. Die Geschichte der Phanomenologie zwischen 1900 und 1927
ist noch nicht «geschrieben», obwohl die Ansiatze dazu (vor allem Spiegel-
bergs glinzende Monographie) schon ganz betrichtliche Leistungen dar-
stellen.

Es ist aus diesen Griinden durchaus angebracht, ja dem Unterfangen von
Frings sogar forderlich, wenn er das Thema seiner Abhandlung rigoros ein-
schrankt und diese Beschrankung auch durchhilt. Als ein hinzuneh-
mender Nachteil wirkt sich dabei jedoch aus, daB zwei Begriffs-Welten,
namlich die Schelers und die Heideggers, ineinandergreifen, ohne durch
vorangehende Analysen ausgewiesen worden zu sein.

Den Ausgangspunkt der Arbeit bildet die Frage « Was besagt ontologisch
Wert?» (Sein und Leit, S. 68). Man mul3 die Frage im Frings’schen Kontext
sehen: «Das Nichtgesagte eines Fragmentes gehort zu dem, was es sagt. Zu
dem, was das Fragment Sein und Jeit [...] sagt, gehort das Offenbleiben
einer Reihe von Fragen.» (S. IX) Eine Antwort auf diese Frage wird im
Umkreis von Sein und Keit und des Schelerschen Formalismus . .. gesucht.
«Auf den ersten Blick scheint die Heranziehung der betreffenden Werke
Heideggers und Schelers erzwungen, wenn nicht gewagt.» (S. XI) Doch soll
nun die Tatsache des «Abgrundes», der zwischen den beiden Autoren be-
stehen soll — es wird sich zeigen, dal3 er «vornehmlich formal» (S. XI) ist —
nicht selbst schon einer Widerlegung der Frings’schen Fragestellung gleich-
kommen. Frings teilt dann einige «biographische» Daten mit, die den
Einstieg erleichtern sollen, und zitiert dabei Stellen aus zwel Briefen Heideg-
gers (vom 6. August 1964 bzw. 30. Juni 1965), in denen sich dieser iiber
Scheler duBert. «Scheler war einer der ganz wenigen, wenn nicht sogar der

326



einzige, der damals sogleich die Fragestellung in S.u.Z. erkannte. Er
deutete sie allerdings als die hochste Ebene und den Abschluf3 des meta-
physischen Fragens, wihrend ich sie als den Ansatz eines neuen Denkens
begriff.» (zit. S. XII) Der Anfang dieser Stelle scheint — obwohl damit unsere
Bemerkung den hiesigen Kontext verlassen wird — von einiger Bedeutung zu
sein, bestitigt doch Heidegger, dal3 sein groBleres Erstlingswerk zwar bei
Scheler, bei Husserl aber nicht unmittelbar nach Erscheinen einen Anklang ge-
funden hat. Damit erhilt die Aussage Roman Ingardens (in: Edmund
Husserl, Briefe an Roman Ingarden, S. 162), wonach Husserl erst im Sommer 1929,
also zwei Jahre nach der Publikation, Sein und {eit «eingehend studiert» hat,
einiges an Gewicht. Auf der Seite Schelers war die Anerkennung des Heideg-
gerschen Werkes alles andere als gering. H. Berl gegeniiber dulBerte er:
«[. . .] Sein und Zeit ist eines der wichtigsten Biicher. Heidegger ist natiirlich
von meiner Anthropologie beeinflul3t. Ich fiircht tiberhaupt: die Anthropo-
logie wird die kommende philosophische Mode [...]. Heidegger ist ein
statischer Denker, ich ein dynamischer. Thm liegen die Griechen niher, mir
die judischen Propheten.» (zit. bei Frings, S. XIII). Was die «kommende
philosophische Mode» angeht, so hat Scheler nicht ganz unrecht gehabt . . .

Im ersten Teil der Arbeit (Lebensrelative Werte, S. 1-23) wird, wiederum
unter Berufung auf Sein und Zeit, zuerst die Position Heideggers erortert. Die
Besprechung der materialen Werte sei in diesem Werk nicht erfolgt; vielmehr
werde unter Wert der jeweils vorhandene Wert verstanden. (S. 1) « Werte sind
vorhandene Bestimmtheiten eines Dinges», steht auf S. 99 von Sein und Jeit.
Diese sind also pradikative Zutaten, die durch (logische?) Denkaktivitiat dem
vorhandenen Ding gleichsam zugeschrieben werden. Eine dhnliche Meinung
hat Husserl vertreten, wie aus den ethischen Untersuchungen, insbeson-
dere aus dem Manuskript Formale Ethik und Probleme der praktischen Vernunft
(Ms. F I 24 des Nachlasses) hervorgeht. Frings zitiert hierbei das Buch Alois
Roths (Edmund Husserls ethische Untersuchungen, Den Haag, 1960). Dieses Buch
gibt hdchstens einen Uberblick; man konnte die Arbeit aber nicht als eine dem
Denken und Werke Husserls addquate betrachten; Roth tibergeht z. B. den
damals schon verdffentlichten 2. Band der Ersten Philosophie und die Krisis,
wo wichtige Gesichtspunkte der praktischen Vernunft zutage treten.

Frings meint, bei Husserls kénnten die doxisch-theoretischen Akte kaum
durch emotive Akte erschiittert werden. (S. 2) Freilich scheint der Sachver-
halt u. E. bei Husserl doch etwas undurchsichtiger und komplexer zu sein,
als es die Ausfihrung von Frings vermuten lieBe. Zwar hat Husserl eine Art
«Parallelisierung» von Logik und Ethik ins Auge gefaBt (die Wertpradika-
tion hat nach den Gesetzen der Logik zu erfolgen) und dem doxisch-theoreti-
schen Akte den Vorzug vor allen Begleit- oder sekundiren Akten gegeben -
also ganz im Unterschied zu Scheler, bei dem der emotive Akt jeweils der
erste ist —, doch belaBt Husserl dennoch dem emotionalen Apriori eine gewisse
Selbstindigkeit. Der Wertverhalt als Korrelat eines selbstindig wertenden
Aktes wird also durch den (aus doxisch-theoretischen Akten stammenden)
Sachverhalt nicht ganzlich iiberholt. Des weitern scheint uns die Frings’sche
Aussage, wonach Husserl in den Ideen IT «den Personenverband als soziale
Subjektivitit durch das Lieben und Hassen» bestimmt habe (S. 2), durchaus

327



zuzutreffen. Nicht beriicksichtigt werden aber die Wege der Konstitution der
Person einerseits, deren Aporien hier nicht auch noch zur Behandlung kom-
men konnen, andererseits die (etwas pathetischen) Eingangskapitel des
schon erwidhnten zweiten Bandes der Ersten Philosophie, in denen die Liebe
(zur Erkenntnis, zur Menschheit) als eine urspriingliche Kraft und Quelle
des Philosophierens angesprochen werden. Und wenn Husserl schlieBlich in
einigen Texten der Manuskriptgruppe E III (im Nachlal3) die Problematik
der Individuation und Individualitit der Person (welch letztere ja bei Scheler
gleichsam apriori als Individuum mit absoluter Privatsphare vorstellig ge-
macht wird) bzw. des Subjektes unter teleologischem Gesichtspunkt zu
untersuchen beginnt, so hebt er gerade dort hervor, dal3 die Individualitit,
das eigentliche Personsein, an hervorragende ethische Leistungen und Taten
gebunden sei. Die Wertproblematik sollte u. E. bei Husserl jedenfalls nicht
auf das bloBe Wertdasein oder Wertsein eines Dinges reduziert werden. Dal}
sich diese Ausfithrungen, nach dem vorhin Gesagten, bloB in einem gar
allgemeinen Rahmen halten miissen, geben wir mit Entschiedenheit zu.

Scheler hat, im Unterschied zu Husserl und Heidegger, die Person aus-
schlieBlich als den letzten Werttrdger, nicht aber als einen Wertsetzer ange-
sehen. Fir die materiale Wertethik gilt iiberhaupt, daB3 nur «durch das Sein
der Wert-person [...] nicht-lebensrelative Werte, d. h. absolute Werte, sein
koénnen, gleichgiltig, ob diese Werte zur Vorhandenheit gehoren oder
nicht» (S. 3). Die emotive Aktart ist nun diejenige, die sich durch Urspriing,
lichkeit und Fundierungsvermogen vor allen andern Aktarten auszeichnet,
seien diese Denk- oder Willensakte (S. 4). Doch der Aufweis dieses Sachver-
haltes bewegt sich durchaus im Bereiche der Reflexion und der begrifflichen
Fassung, der eigentlich den Primat des Emotiven verdecken miiBBte. Dies
nicht gesehen zu haben hat zu MilBverstindnissen dem Denken Schelers
gegeniiber verleitet. Das geschriebene Werk aber soll — wie Scheler oft be-
tonte — lediglich das «signifiant» eines logisch nicht mehr aufzulésenden und
aufzuschlusselnden «signifié» sein.

Die besondere Schwierigkeit in der nachvollziehenden Aufweisung der
Werttriagers ist nun die, daB3 Scheler standig von Werttragern spricht, doch
zugleich die Unabhingigkeit der Werte von den Trigern (an denen sie sich
realisieren) behauptet (S. 7). Ein Idol der Erkenntnis liegt gerade dann vor,
wenn Werte des materiellen Daseins auf die seelische Welt iibertragen werden
— und umgekehrt. Eine derartige Ubertragung findet vorwiegend in der
«natiirlichen Weltanschauung» statt. Sieht man indes naher zu, gibt man
sich die Miihe einer eingehenden phdnomenologischen Analyse (ob die
Schelersche allgemeine Giiltigkeit beanspruchen darf oder nicht, steht hier
nicht zur Diskussion), dann kann man schon bei den untersten sinnlichen
Werten eine gewisse Indifferenz gegeniiber den daseienden Dingen fest-
stellen (S. 12). Eine Sitzgelegenheit ist weder angenehm noch unangenehmj;
— Trager des Wertes ,angenehm® ist lediglich der Leib, welcher die
Sitzgelegenheit «angenehmt» (S. 12). So gilt es hier schon als ausgemacht,
dal3 der Leib Trager der sinnlichen Werte ist — wie spiter das Lebensganze
Trager der Vitalwerte sein wird. Man wiirde sich aber im Glauben irren,
daB die Vital- und Lebenswerte bei Scheler durch die geistigen Personwerte

328



gleichsam aufgesogen oder aufgelost wiirden. Vielmehr fundieren diese letzteren
jene anderen (S. 16-17).

In diesem Zusammenhang stellt sich insbesondere das Problem des Todes.
Der Tod als «letzter Lebensakt» (S. 22) soll, nach Scheler, nicht das Ende
des Lebens schlechthin sein, sondern Teil eines universellen Lebenspro-
zesses (S. 22). Sterben ist ein «Aktus des Lebewesens selbst» (S. 18). Frings
erwahnt auch, dassfiir Heidegger «der Tod im weitesten Sinn genommen ein
Phinomen des Lebens» ist (S. 18). Wir mochten nicht bezweifeln, daBderTod
— im Unterschied zum Vergehen, Zerfallen im engeren Sinne des chemischen
Zerfalles z. B. — ein an Organismen iiberhaupt gebundenes Phinomen ist.
Doch scheint uns die Formulierung «Tod als letzter Lebensakt» unprizise
und inadiquat zu sein, bezeichnet doch der Tod gerade jenes Nicht-mehr
an Aktivitit, jene absolute Leere, déber die zwar das Leben reflektieren kann,
in der aber jedes Fungieren und Agieren wesensmaBig nicht mehr méglich ist.
Hingegen ist eine Auffassung wie die, dal3 das Sterben ein 4kt des Lebewesens
sei, nur unter bestimmten metaphysischen Voraussetzungen (die nicht jeder-
manns Sache zu sein brauchen) verstindlich.

Doch gilt fiir Scheler, wie Frings ausfiithrlich darlegt: «Ist die letzte leib-
liche Werterfahrung die des maximalen Unwertes ,Unangenehm®, so folgt
hieraus schon syllogistisch, dal3 das letzte Vitalgeschehen iiberhaupt, nim-
lich der Tod des universellen Lebens als Ganzes, das der Trager der Lebens-
werte ist, mitdem Unwert ,Schlecht’ zusammenfillt.» (S.22; vgl. auch Sche-
lers Schriften aus dem Nachlaf, 1, S. 259.) Solches Vermeinen hingt bei Scheler
wohl mit der unausgesprochenen Tendenz zusammen, den universellen
Lebensprozel} als vom Werthéheren zum Wertniedrigeren verlaufend anzu-
nehmen (Vgl. Vom Ewigen im Menschen, S. 240). Doch dieser Tendenz in
bezug auf den LebensprozeB3 und dem in der natiirlichen Weltanschauung,
im «internationalen Zivilisationskosmos der menschlichen Gesellschaft»
(Scheler) immer mehr auftretenden «uneigentlichen Sein zum Tode»
(Schriften aus dem NachlaB, I, S. 28) steht gegeniiber das Fortleben der Person,
mit der sich Scheler durchaus geniigend zu vertrésten scheint, wie wir
nebenbei bemerken mochten. . .

Aus den bis hierhin erdrterten Gesichtspunkten ergibt sich die folgende
Frage: «Hat das universelle Leben seinen Wert nicht durch sich selbst, d. h.
nicht durch das sinnliche und vitale Fiithlen und dessen Wertkorrelate, son-
dern durch das geistige Fithlen und die fithlende Anschauung der Person,
so stellt sich jetzt die Frage nach der Bestimmung des materialen Person-
wertes als Frage nach seinem Bezug auf die Dingvorhandenheiten und auch
[...] auf die Zuhandenheiten in dem Sinne, wie Heidegger diese Begriffe
gebraucht.» (8. 23)

Im zweiten Teil (Absolute Werte, S. 27-44) erfolgt die Behandlung der ab-
soluten Werte, d. h. derjenigen Werte, die vom Lebensganzen und von der
sinnlichen Organisation des Leibes nach Scheler vollig unabhingig zu sein
scheinen. Zur Veranschaulichung wahlt Frings das Beispiel der Chaconne
aus der Partita II von J. S. Bach (BWV 1004), um daran zu zeigen, wie
die sinnlichen Gegebenheiten erst aufgrund eines unteilbaren Personwertes
wertvoll werden. Man kann, wie man einen knarrenden Wagen hort, eine

329

22 Studia Philosophica XXX/XXXI



gekratzte Geige horen. «Denn die Geige wird auch verstehend gehort, wenn
sie gekratzt wird. Es muf3 deshalb die Schonheit [der Chaconne] sein, die
verstehend gehért wird, da sie vom Zeug und dessen Verweisungen in diesem
Kunstwerk unterschieden ist.» (S. 36) Doch worin besteht nun ontologisch
die Differenz zwischen dem verstehenden Horen eines knarrenden Wagens
und dem hérenden Vestehen der Schonheit eines Kunstwerkes? (S. 37)

Mit aller Klarheit zeigt sich fiir Scheler, «daB sowohl die vitale
als auch die absolute Vorzugsevidenz der Werte untereinander, sowie der
Werttrager untereinander eine pri-logische Evidenz darstellt, die davon
unabhéangig ist, wie die Dinge im Wechsel der Erfahrungen und Begeben-
heiten in den Vorzugsevidenzen wahrgenommen oder erkannt werden»
(S. 38). Der eigentliche Unterschied zwischen den sinnlichen und den vitalen
Werten einerseits, den personalen Werten andererseits ist, nach Scheler, der,
daB die ersteren an die Organisation des Leibes beziechungsweise der Gattung
der Lebewesen gebunden, die zweiten aber vollig davon unabhéngig sind,
weil deren Trager «ein personales Sein ist» (S. 38).

Damit aber — und hier wird die Problematik, um die die Arbeit von Frings
bestandig kreist, erst interessant — ist die Heideggersche Wertbestimmung,
wonach der Wert eine aus dem Vorhandensein abgezogene Idee darstellt,
im Bereiche der Person nicht entkriftet (S. 39). Ja, von der Ontologie des Da-
seins her melden sich ernstliche Bedenken gegen die Anschauungsweise
Schelers: der materiale Wert der Schénheit setzt hergestelltes Zeug doch
voraus (S. 39). «Wollte man mit all dem jedoch behaupten, daB3 die Vor-
handenheit und das Zeug conditiones sine quibus non fiir das Wertsein
tiberhaupt darstellen, so fiele schon jetzt eine Entscheidung tiber das Wesen
der Person: Sie wire ein nachgingiger Charakter des Seins des Daseins,
an dem sich Werte realisieren, die aber je Vorhandenheit und Zeug immer
schon voraussetzten.» (S. 39-40) Dessen ungeachtet halt Scheler am Wesens-
unterschied zwischen lebensrelativen und personalen Werten fest. Wahrend
aber Heidegger von der Beantwortung seiner Frage «was besagt ontologisch
Wert?» absieht — so Frings —, hat sich Scheler besonders nach dem Formalis-
mus damit auseinandergesetzt. Das Milieuding erfiillt bei Scheler, formal ge-
sehen, dieselbe Funktion wie Heideggers Zeug, oder das Um-zu. Das von der
Perzeption unabhingige «praktische Rechnungtragen» Schelers steht zor
jedem theoretischen Zugriff, ist also eine Art nicht niher bestimmten Ange-
mutetseins. (Vgl. hierzu auch Sein und Leit, S. 80f.) Dadurch erweist sich
indes die natiirliche Weltanschauung als eine primér nicht durch pure Wert-
qualitit gegebene (S. 41). Ist das ein Bruch im Schelerschen Denken? fragt
Frings (S. 42), und fihrt aus: die Brauchbarkeit in der natiirlichen Welt-
anschauung, das Angemutetsein in praktischer Hinsicht und das entspre-
chende Sich-darauf-ausrichten ist nicht primir an das Wertelement des
Dinges, sondern an den «Zuschnitt» der personhaften Einstellung zur Welt-
gegebenheit gebunden. «Zuschnitt» als praktisches Umgehen und als Wert-
nehmen aber bedeutet auch «Ausschlu3 eines Unwertes» (S. 43). «Ob das
der Wertethik zugrunde liegende AusschlieBen von Unwerten [...] an die
Vorhandenheit gekniipft ist, ist sehr fraglich, nicht weil der wertnehmende
Akt primir sein soll, sondern weil das AusschlieBen, wie sich uns spiter

330



zeigen wird, zur Seinssphare der Person gehort, da es auch fur die sittlichen
Werte zutrifft. Im AusschlieBen von Unwerten leuchten Werte der Person
auf.» (S.43-44) Der im Zuschnitt griindende interessenehmende Akt soll
aber im Hinblick auf dessen ontologisches Fundament «vor allem in Hinsicht
auf den Umgang mit anderen, d. h. der Mitwelt» (S. 44) untersucht werden.

Der dritte Teil (Das Seinsverhdltnis von Dasein zu Dasein, S. 45-111) endlich
dringt in das Herz des Problems ein. Scheler weist Versuche, «dem Dasein
Personwerte unterzuschiebeny (S. 47), mit aller Entschiedenheit zuriick. Wie
steht es aber bei Heidegger? Frings meint, auf der Basis von Seinund Zeit liesse
«sich die sittliche Seinsweise und das personale Wertsein, wenn iiberhaupt, nur
freilegen im Umgang mit anderen, d. h. in der Sprache von Sein und <eit in der
Sorge des Mitseins, der Fiirsorge» (S. 47). Da Heidegger nun gerade diesen
Wegnichteinschligt, bleibt beiihm die Ethik in bezug aufdie Ontologie des Da-
seins nachgingig. Trotzder (bedauernswerten) Kiirze, mit der das Mitsein in
Seinund Leit thematisiert wird, kann gesagt werden, dal3 die Wir- bzw. Du-heit
aller Ich-heit vorgelagert wird —genau wie bei Scheler(vgl. Sympathiebuch, Teil
C). Wihrend aber bei Scheler die Person selbst bei der Auflésung des Daseins
bestehen bleibt — was man sicherlich ontologisch verstehen muss (S. 48-49) —
begegnetsie uns bei Heideggerim Zeugzusammenhang (S. 49). «Der andere
begegnet aus dem Zeug und mit Zeug; dabei besteht aber andererseits das
Mitdasein im Seinsverhaltnis von Dasein zu Dasein. » (S. 49-50) Doch kann sich
Frings damit nicht befreunden, daB3 das Mitsein des Mitdaseins gemeinsam mit
dem umweltlich Zuhandenen ausgewiesen wird. «Ist unser Ansatz,da3das per-
sonale Wertsein und die sittliche Seinsweise nur aus dem Mitsein ontologisch
geklart werden koénnen, richtig, so mul3 sich herausstellen, dall zwischen
dem Seinsverhiltnis von Dasein zu Dasein einerseits und dem Begegnen von
anderen durch das Zeug und dessen Zusammenhang andererseits deutlich
zu unterscheiden ist.» (S. 51)

Abstandigkeit, Einebnung und Durchschnittlichkeit sind Modi des Seins
des Man im Mitdasein. Die Sorge des Man ist aber durch die im Miteinander-
dasein vorhandene Abstandigkeit besorgt und sorgt fiir Einebnung. Sorge
impliziertein Werten-mit (S. 52 und 55). Abstandig ist jener ausgezeichnete Ort
des mitweltlichen Zueinanderwertens, wie auch des Zueinanderhandelns.
Dieses letztere (z. B. der Dank, der Gruf3) wird weder bei Scheler noch bei
Heidegger als Norm oder Gesetz, sondern als bloBes Man-tut verstanden
(S. 59). Daraus lieBe sich hochstens der ethische Nichtsollenssatz ableiten.
Frings faf3t das Bisherige wie folgt zusammen: «Durch die Sorge um den
Unterschied, der dem abstindigen Mitsein zukommt, ist das Miteinander-
sein beunruhigt [...]. Das Dasein gleicht sich durch die Fiirsorge zum mit-
daseinsmaBigen Unterschied aus. Es holt den Unterschied auf, oder es halt
ihn nieder.» (S. 62) Doch wird deutlich, da3 damit lediglich der Ort des
Wertens, nicht aber der Ort des Wertes getroffen ist, daB3 also die Frage nach
dem «worauf» des Wertens des Miteinanderseins zu stellen bleibt (S. 62).
Das Ressentiment liefert bei Scheler die erwiinschte Erklarung. Es bestimmt
sich als emotive Abwertung des Mitdaseins der Person, bezieht sich also auf
eine «zwischenpersonale WertméiBigkeity (S. 65). Das Niederhalten und
das Ausgleichen «als ontologische Weisen der Fiirsorge » liegen, nach Frings, auf

331



der Seite der Vergleichsakte, welche eine Wertdifferenz bzw. eine Wertgleich-
heit schon immer voraussetzen (S. 66-67). Der interessenechmende Akt beim
Ressentiment gehoért zum Mitdasein, zumal ontologisch (S. 67).

Ein weiterer Sachverhalt, der als Leitfaden fiir die Auslegung des Problems
von Person und Dasein von Relevanz ist, betrifft die Tat- und Seinsreue.
Heidegger faBt Tatschuld als Schuld an etwas, genauer als ein Sich-
schuldig-machen und Schuldig-werden-an-andern. Daraus schlieBt Hei-
degger, daB3 «die formal existentiale Idee des ,schuldig®» ein « Grundsein fiir
ein durch ein nicht bestimmtes Sein — das heil3t Grundsein einer Nichtigkeit»
(Sein und Leit, S. 283) darstellt. Das Schuldig-sein als ein Mangel an anderen
(S. 71), als das Etwas-schuldig-bleiben, gehort zum Mitsein und impliziert
nachgerade eine Unganzheit des Daseins (S. 71). «Die Unganzheit des Da-
seins ist der Seinscharakter, durch den es ein Seiendes ist, zu dem, weil es
in der Weise des Noch-nicht ist, das Nichtsein eines je hoheren Wertseins
gehort.»

Die Schelerschen Ausfithrungen zur «Seinsreue» (Vom Ewigen im Menschen,
S. 271L.) sind vielleicht dazu geeignet, hier klirend zu wirken. In der Seins-
reue wird nicht eine Tat, sondern das Sein der Person selbst bereut, wobei
eigentlich nicht das Sein selbst, sondern das Sein ihres Seins Gegenstand der
Reue bildet (S. 73). Diese Reue findet auf einer Stufe statt, die als «ekstati-
sche Heraus-stellung des Personseins» (S. 76) in der Welt bezeichnet werden
kann. Seinsreue bedeutet also Reue iiber ein relatives Nichtsein der Person
in dieser hervorragenden Heraus-stellung. «In der Seinsreue, in der die
Person ihrem ,Sein iiberlassen ist, ist die Sorge um die personale Selbsiver-
wirklichung beschlossen, um die es der Person geht. Eben durch die vollige
Abgetrenntheit des Selbstwertseins der Person von vorhandenen Dingen ist
der Wert der Person der Wert der Werte. Wertsein der Wertperson ist
Selbstwertsein, und offenbar kein vorhandener Wert. Als Wert der Werte,
d. h. wertethisch als Selbstwert, ist die Person der Ort aller Werte. Das Sein
der Wertperson ist also streng zu scheiden von materialen Personwerten.»
(S. 78)

Wenn das Sein der Person AnlaB zur Seinsreue gibt, dann wohnt
diesem Wertverhalt eine (innere) Rangordnung ein, die von aller empiri-
schen Realisierung unabhéngig zu sein scheint. Die Seinsreue aber «14a8t an
die Person eine Sollseinsforderung ergehen, die die Person nicht setzt, wahlt
oder wollend erdenkt, sondern die das Personsein seinsmiBig, genauer wert-
seinsmiBig, anzieht» (S.82). Das Hingezogenwerden zum werthdéheren
Personsein zeigt sich in der Geschichte durch die Wirksamkeit der Vorbilder
(S. 82) Freilich ist jedes geschichtliche Vorbild ein endliches; — das Vorbild
an-sich oder schlechthin aber gibt den Spielraum an, in dem sich das «eigen-
timliche Exemplarsein» (S. 83) lediglich auszufiillen vermag. Insofern im-
plizieren die Arten des personalen Wertseins — deren Korrelat durch die fiir
uns sehr fragwiirdigen Titel «das Heldische», «das Geniale» und «das
Heilige» bezeichnet werden — das Schuldigsein der Person (S. 86). Frings
schlieBt diese Ausfithrung mit folgender Feststellung: «Ich sage, dal3 wert-
ethisch die Seinsschuld der Person die Wesenstragik endlichen Personseins
ist. Die Seinsschuld besteht in der personalen Unganzheit und dem notwen-

332



dig endlichen Exemplarsein gegeniiber den idealen Wertpersontypen der
Grundwertarten, der Vor-bilder. Die schuldlose Schuld ist ebenso wie die
Moglichkeit der Seinsreue der tragische Bezug personalen Wertseins zum
relativen Nichtsein personalen Hoéchstwertseins und der abgegrenzten Viel-
heit der Wertpersontypen und ihrer Grundwerte, deren Rangordnung in
der Spitze der ungeteilten Gottheit miindet, aber dem Erkenntnisverhéltnis
durch die Seinsschuld verschlossen ist.» (S. 87) Doch zeigt sich gerade hier,
wie iiberaus problematisch das Verhiltnis von Person und Dasein bei Scheler
aussieht, insofern es nimlich durch eine Gottesanschauung einerseits, eine
Seinsmetaphysik andererseits eingeholt und iiberbordet wird. Die Ontologie
der Person, weil durch eine Metaphysik belastet oder sogar tiberlastet, er-
driickt letztlich die phinomenologische Ausweisung des schlichten Person-
seins. U. E. bleibt die Phanomenologie der Person und Personalitit noch zu
schreiben. Und wenn die Untersuchung Frings, die ja die Anschauung
Schelers getreu wiedergibt - in dieser Wiedergabe liegt die Stirke des Textes —
dazu anhilt, sich mit dieser Personphinomenologie abzugeben, erfiillt sie
damit schon eine wichtige Aufgabe.

Nun bleibt freilich noch die Frage nach der Realitit zu beantworten.
Einen fundamentalen Unterschied in bezug auf die Realitat zwischen der
Philosophie Husserls und der Schelers weist schon die énoyf auf. Fir
Husserl bestand diese zuerst aus einer Urteilsenthaltung, wohingegen Scheler
sie als Aufhebung der Widerstandigkeit verstand. Frings meint, dass, anders
als bei Husserl, die énoyiy bei Scheler als téyvn, als ein inneres Handeln
zu verstehen sei. Heidegger schliesslich deutet den Widerstand als ein
StoBen-auf, das die Welt schon immer voraussetzt (S. 91). Widerstand gehort
fiir Scheler zu einer «erschlossenen Weltsphare» (S. 92). Vier verschiedene
Spharen sind zu unterscheiden, ndamlich 1. die Absolutsphire, 2. die Sphire
der Mitwelt, 3. die Sphire der AuBBenwelt, und schlieBlich 4. die Sphire des
Leibseins. Die Sphiren bilden freilich ein vom Realititsproblem getrenntes
selbstindiges ontologisches Problem. Erst durch die Frage nach dem Werten
— Frings bemerkt zu Recht, da3 die Frage «was heif3t ontologisch Wert?»
auf diese andere Frage «was hei8t ontologisch werfen?» umzudeuten ist
(S. 89) — treffen Sphire und Realitit aufeinander: «Das ErschlieBen des
Wertseins, dessen ontologische Ermoglichung in der Unganzheit der Person
im Nichtsein personalen Wertseins gesehen wurde, ist also immer Uberwin-
dung des im Widerstand|[ = Wirklichen] und im Realsein seienden Unwertsein. »
(S. 95) Frings leitet von hier aus zur erginzenden Betrachtung iiber Wahr-
heit und Person iiber, die sich unmittelbar aus dem Widerstands- und
Spharenproblem bei Scheler ergeben.

Im SchluBwort (§ 20) zieht Frings die Bilanz seiner Untersuchung und
kommt zum folgenden Ergebnis: Wertethisch gesehen ist der Versuch, die
«Frage von Sein und Wert» (S. 105) aus den vorhandenen Werten her auf-
zurollen, nicht haltbar. Gerade weil, wie Frings meint, das Dasein nicht zur
Vorhandenheit gehért, weil sich im Dasein bzw. Mitsein, im Begegnen des
Andern die Werthaftigkeit desselben ertfinet. Weiter sagt Frings, daB3 die
Lektiire von Sein und Zeit «unter Beriicksichtigung der Grundlagen der ma-
terialen Wertethik» (S. 109) bei Heidegger eine «fast bis ins Absolute ge-

333



steigerte Entwertung des Seins und seines méglichen Sinnes» (S. 109) zum
Vorschein treten 1aBt. Sicher ist, dal3 in Sein und eit durch Scheler vorberei-
tete Begriffe auftreten, doch darf das nicht dariiber hinwegtiauschen, dal3
Heidegger ein Seinsdenker ist, wohingegen Scheler «nicht nur in die Helle
der Absolutsphiare der Person und in die Idealitit personalen Wert-seins,
sondern zugleich in die dunklen Tiefen des Lebendigen und des Gemites
des Menschen» hineingedacht hat. Damit wird ein bedeutender Unterschied
in bezug auf die letzten Grundlagen der jenseits der tatsdchlichen oder bloff formalen
Verschiedenheiten und Verwandtschaften bestehenden Positionen ange-
geben. Doch diese Angabe allein 148t schon die Bedeutung des folgenden
Satzes hervortreten: «Alles hingt hier von der phinomenologischen Ein-
stellung in Sachen Werten ab.» (S. 109) Diese Einstellung (bei Scheler oder
Heidegger u. a. m.) offen und deutlich darzulegen gehért zur Aufgabe des
Philosophiehistorikers und -kritikers — sie aber jenseits fritherer Einstellungs-
moglichkeiten, d. h. in der Eingenommenheit durch die Sachen selbst zu
tiben und zu pflegen, gehort u. E. zur Grundaufgabe des ausweisenden Be-
gegnens von Welt und Dasein. Alexandre Metraux

Louis Vax: L’empirisme logique. Paris, P.U.F., 1970 (Initiation philo-
sophique). 1 vol., 124 p.

Il s’agit bien d’une initiation, sans appareil symbolique, dans I'ordre
historique: atomisme logique, positivisme logique, puis développements con-
temporains: premier exposé d’ensemble des diverses maniéres envisagées
ainsi de maintenir ensemble inférence rigoureuse et expérience de fait. Il est
naturellement impossible de tout préciser dans des pages si bréves; on pour-
rait cependant souhaiter, pour les futures rééditions, une mention de la pensée
de Ayer et une caractéristique de celle de Peirce (cf. p. 67). On remarque le
soin de situer les doctrines par rapport a la tradition et & ses expressions
contemporaines, notamment leur attitude a 1’égard de la pensée métaphysique
(cf. 35 sq., 65 sq.); le dernier chapitre apporte des éléments pour une con-
frontation de 'empirisme logique avec marxisme, freudisme, de la morale
formalisée avec les morales philosophiques, ou encore pour I’examen de
problémes tels que I’intuition intellectuelle, le psychologisme, le subjectivisme,
P’axiologie. Ce qui commande et rend possibles ces développements, c’est sans
doute que selon I'auteur le logicisme, issu de la chute du rationalisme méta-
physique et idéaliste, n’est pas sans parenté avec la scolastique.

D. Christoff

Prerre-André Stucki: Herméneutique et Dialectique. Labor et Fides, Geneéve,
1970. Nouvelle Série Théologique n°® 24, 1 vol., 268 p.

Deux mots accompagnent la lecture de ce livre, celui de logique et celui de
malheur de la conscience. La rigueur logique, tout d’abord, guide la constitu-
tion de cette théorie (au sens strict) de 'interprétation des textes, concentrée

334



ici sur les diverses maniéres de parler des textes bibliques en exégése et en
théologie. Sans méme étre théologien, on pourra trouver un certain intérét a
cette tentative d’articuler entre eux ces niveaux de langage distincts et de
décrire leur logique interne; leur spécificité tient a leur intention propre:
interprétation objective (pourl’exégese, dont ’analyse herméneutique remplit
le second tiers du livre), ou affirmation de certitude (pour la dogmatique,
objet principal du dernier tiers), ou appel du Toi (prédication), ou confession
du Je («aveu»). Quant au premier tiers du livre, il vise 4 fonder cette théorie
sur une critique transcendantale de la connaissance et sur une philosophie
purement descriptive de ’existence humaine, toutes deux métaphysiquement
neutres, donc compatibles avec la théologie. «Le discours phénoménologique
a pour but de fournir un fondement théorique a la science en général, et aux
différentes sciences empiriques en particulier... Nous parlerons d’anthropolo-
gie philosophique pour désigner le discours qui fonctionne comme fondement
théorique des sciences humaines... Il s’agit d’une description purement
théorique qui se propose seulement de clarifier et d’ordonner des concepts.»
(p. 17 s.) Parmi les sciences humaines ainsi fondées, il y a «l’histoire litté-
raire», autrement dit 'interprétation de tous les textes, a laquelle M. Stucki
a consacré un Essai sur les catégories en histoire littéraire (Messeiller, Neuchatel,
1969), et il y a aussi ’herméneutique théologique.

Mais, indépendamment des relations formelles, que valent ces langages?
En constant contrepoint a leur analyse, on pergoit une appréciation, une
option: cet autre mot: «le malheur de la conscience». M. Stucki le juge, a la
suite de Kierkegaard, inévitable tant que la conscience demeure — «réifiée» —
au niveau de son langage, fixée dans 'extériorité. «On peut penser que
I'apport de Kierkegaard au probléme herméneutique consiste a avoir
thématisé la dialectique de I’existence et de la parole, et corrélativement,
d’avoir développé une critique de la connaissance objective, sans laquelle le
concept d’herméneutique ne peut que sombrer dans la confusion. La con-
naissance objective détourne le sujet existant de sa propre existence.» (p. 14.)
Cette option philosophique est par ailleurs radicalisée théologiquement: c’est
de toute connaissance, objective ou doctrinale, que la conscience doit rester
paradoxalement distante, en s’en servant sans s’y perdre. A cause du péché,
«il n’est plus possible d’accorder a la connaissance humaine effectivement
accessible une valeur de vérité absolue» (p. 99): c’est 1a «I’enjeu théologique»
qui anime, 2 partir de la tradition augustinienne, la critique transcendantale,
Kant, Kierkegaard, Husserl. Et si I’on peut donc traiter les langages avec tous
les instruments logiques et linguistiques (auxquels M. Stucki consacre de
nombreux développements), et ainsi aborder objectivement le langage comme
«inerte», c’est parce que I’on tend «a désabsolutiser toute forme de langage,
et, par la, a laisser la place ouverte a la problématique fondamentale de la
foi chrétienne» (p. 47) — problématique qui distingue les «ceuvres» ambigués
faites dans le monde pécheur et la foi véritable en relation personnelle avec
son Seigneur, et qui assimile aux «occuvres» aussi bien la connaissance ob-
jective que l'affirmation dogmatique. La theése herméneutique originale de
M. Stucki, découlant de ce qui précede, c’est que «la théologie est une fonc-
tion nécessaire qui relie deux des quatre niveaux d’interprétation au moins»

339



(p- 34, 256) : donc, elle n’est pas dans un langage, mais elle est formellement
une fonction et réellement une vie de la conscience croyante. Voila a quelle
dialectique conduit, en herméneutique, la solution paradoxale du malheur
de la conscience.

Que dire d’une herméneutique qui se situe ainsi en dehors des deux moments,
objectif et dogmatique, et qui laisse donc sans solution le probléme premier de
I’herméneutique, celui du passage de 1’objectivité a I’affirmation dogmatique
possible? Ne pourrait-on penser que 1’anthropologie de cette herméneutique
donne une réponse théologique non critique a une situation conlingente critique?
Négativement, en effet, la crise contingente subie par la théologie a I’époque
moderne se trouve, dans cet ouvrage, interprétée théologiquement comme un
«malheur» existentiel général; et positivement, cette théologie en crise se
sauve et se retrouve elle-méme en posant une subjectivité croyante qui pense
dogmatiquement sans prétendre a4 ’objectivité. Autant dire que cette solution
rend définitive la situation de crise, sans rien vouloir changer ni 4 la rationalité
abstraite de la connaissance objective, ni a la pensée abstraite de la théologie.
Or il n’est pas du tout certain que le rapport a la réalité objective ne puisse
pas sortir de sa crise et devenir positif, sous certaines conditions pratiques, telles
que la reconnaissance de la dynamique interne de la connaissance objective,
de ’organisation du savoir et de I’organisation de la société; situer le message
chrétien en fonction de cette dynamique-la, plutét qu’en fonction de la
subjectivité, demeure une solution inexploitée au probléme herméneutique.

Considérons donc pour terminer ce qu’il en est de l'objectivité dans
Pherméneutique de M. Stucki. L’interprétation objective des textes, ce n’est
pas la connaissance de leur statut et de leur orientation dans le cadre de la
réalité objective, historique, ayant entouré leur naissance; serait objective,
pour M. Stucki, méme linterprétation du contenu et de lintention des
textes, dans la mesure ol1 i1l s’agit de la pensée d’un sujet et oit par conséquent
les catégories «neutresy de ’anthropologie philosophique, énoncées dans le
premier tiers du livre, peuvent fonctionner comme langage de traduction; en
outre, ce sens étant porté par une certaine structure formelle (relations des
éléments du texte), le maintien de cette structure (intuitivement ou par une
formalisation explicite) servira de contrdle de la conformité de la traduction.
On le voit, la compréhension du texte en reste au pur niveau des idées, ex-
pression de la pensée d’un sujet — or il est fort douteux qu’on puisse prétendre
de fagon convaincante a une objectivité a ce niveau. Mais M. Stucki, en
complétant la sémantique par la rhétorique, fait un léger pas vers 'insertion
dans la réalité, vu que les considérations rhétoriques rattachent le contenu
sémantique au contexte de communication, tel que par exemple, pour
I’Evangile, ’appel a la décision adressé aux auditeurs. Une herméneutique
qui prendrait au sérieux la réalité objective de fagon plus marquée étendrait,
nous semble-t-il, la notion de contexte de communication au contexte
historique réel et situerait le texte dans ce cadre; et le souci qui guiderait son
passage a une affirmation dogmatique actuelle serait parallélement celui de
Pinscrire dans le contexte historique et dans les perspectives de «1’auditoire»
présent, tout en lui conservant son type de spécificité — et non son «contenu»
d’idées. Les affirmations dogmatiques ne seraient plus congues comme la

336



pensée métaphysique d’un sujet, mais parleraient du monde o1 nous vivons
comme elles ont toujours parlé du monde ol vivent les hommes... méme si
cela pose un probléme «malheureux» — le vrai probléme herméneutique! —
face a la connaissance scientifique de ce monde. Peut-on se donner d’emblée
la solution de ce probléme en parlant de «discours en lui-méme non vrai»,
«destiné a étre approprié par un sujet», mais conservant un contenu méta-
physique, quoique non objectivé? A vrai dire, faire de ’herméneutique une
théorie au sens strict exige une telle position préalable de philosophie de ’hermé-
neutique: ’intérét, c’est que cela conduit & présenter avec soin la logique des
diverses sciences modernes d’analyse du langage (linguistique, sémantique,
rhétorique...), ce qui demeure valable, formellement, au-dela de nos critiques;
le «malheur», c’est que, quant au contenu, on a décidé philosophiquement
d’entrée de jeu qu’il n’aurait d’autre interprétation possible que transcen-
dantale, laissant ainsi a la science son immuable objectivité — ... mais pour-
quoi donc? Jean-Pierre Thévenaz

Philibert Secrétan: Autorité, Pouvoir, Puissance. Principes de politique réflexive;
Lausanne, L’4ge d’homme, 1969. 1 vol., 262 p. (Coll. Dialectica).

L’un des points les plus intéressants de cet ouvrage est ’effort initial pour
instituer une réflexion politique qui soit une compréhension de l'exister a
partir du sens que I’homme investit dans ses ceuvres, soit ici dans I’Etat: la
philosophie politique est congue comme réflexion sur le sens et cette réflexion
existentielle consideére les ceuvres comme des signes a interpréter pour accéder
au je (d’ou le sous-titre Symbolique du pouvoir que portait I’ouvrage sous sa
forme primitive de thése de la Faculté des lettres de Genéve). Cette réflexion
n’est pas justification de la science ou du devoir, mais «réappropriation de
notre effort pour exister».

L’existence de I’Etat n’est pas comprise comme étre 14, mais comme un
pouvoir, part de pouvoir dont nous sommes privés mais dont nous pouvons
comprendre le sens précisément dans le miroir de I’Etat. Cette politique de
PEtat est conservation et la compréhension que nous en prenons n’est pas une
participation illusoire & la puissance, mais bien «entendre, soit écouter et
obéir» (31).

Mais I’Etat est a la fois chose et personne, et I’intelligence du sens politique
diverge. Conformément au projet initial, c’est comme discours symboliques
et non comme idéologies que I'auteur examine les doctrines politiques de
Platon, de Hobbes et de Rousseau. Il le fait avec une conscience extrémement
vive de la gravité de la question pour notre temps, gravité accrue du fait de la
distinction du citoyen et de la personne examinée a travers la distinction Etat—
Pouvoir. La conception du gouvernement est fondamentale pour la suite: le
projet et la prospective exigent une analytique du «futur» (des possibles)
pour la planification — et une dialectique de I’«avenir», de l'incertain. Une
politique de 1’avenir, des fins doit lutter contre les contre-finalités et le non-
sens; elle appelle une éthique de la prudence (congue comme pro-videntia?)
et rattachée aux institutions essentielles a la liberté (207). Tandis que Platon,

337



Hobbes et Rousseau auraient cherché dans 1’arché toute garantie contre le
mensonge, la contre-finalité et le non-sens, la pensée téléologique cherchera
cette garantie «dans une écoute qui s’appelle obéissance», une écoute de la
parole, a laquelle la politique doit d’étre «spheére du sens» (221) : I’obéissance
est intelligence du «projet prudentiel», de sa rectitude, et, par la, «face
téléologique du savoir de 'origine». Si elle coincide avec la liberté, c’est dans
la domination du naturel. Sur cette voie, ’auteur, prés d’envisager les rap-
ports du corps et de I’esprit, de Dieu et du monde, s’arréte devant le mystére
du statut du cosmos, «prodrome théocosmique de I'Incarnation» (215).
Mais I’examen de 1’écoute de la parole, qui est toujours d’une personne
(pere-loi, conscience-maitre, poéte) va au sens de la parole comme faisant
autorité, et ’Etat est le lieu ou cette écoute est réciproque (222), chacun
entendant dans la parole de ’autre sa limite et le projet qui lui permet de se
dépasser; aussi ’Etat, comme lieu du sens, «ne s’institue que lorsqu’on sera
entré en obéissance». Ces quelques points indiquent aussi en quoi cette pensée
politique déborde le personnalisme, dont elle se réclame et dont elle est certes
profondément inspirée, dans son effort pour établir une politique de la per-
sonne ou la liberté s’accomplirait dans 1’«obéissance». Sans doute est-on
porté par la générosité de ces pages & entendre 1’obéissance comme confiance
et loyauté; mais P'inspiration de ’ccuvre est aussi fort critique a I’égard de
I’état des choses, et I’on souhaiterait par conséquent mieux voir les gages de
cette obéissance qui parait souvent plus polarisée et magnétique, pour ainsi
dire, que dialectique (voir le dernier chapitre, qui ne se trouvait pas dans
Pexemplaire de these). D. Christoff

100 Points de vue sur le langage. Textes choisis et présentés par A. Jacob.
Publications de la Faculté des lettres de Paris-Nanterre. Ed.
Klincksieck, Paris, 1969.

Nous désirons attirer ’attention sur le recueil de textes publié par A. Jacob
sous le titre Points de vue sur le langage, réunissant 270 textes rassemblés selon
5 sections et accompagnés de bréves introductions et de bibliographies.
Ouvrage de référence d’abord, destiné en premier lieu aux étudiants, et qui
permet a tous ceux que le langage intéresse un survolde cechampderecherche.

Le projet était évidemment trés ambitieux de parcourir toute I’histoire de la
culture et d’y choisir des témoignages significatifs quant aux attitudes prises
face au langage, quant aux différents problémes que l'on s’est posés a son
sujet a travers les temps. Il est certain qu’en pratiquant ce recueil, qu’en
s’en servant, tout spécialiste d’une époque ou d’un auteur sera amené 2a
critiquer le choix de tel texte, ou ’absence de tel aspect du probléme. Mais
nous voudrions d’abord souligner la richesse et la diversité d’un ouvrage qui
invite & prendre la mesure du champ défini par ’étude du langage, a voir
plus précisément s’y dégager des lignes de force, s’y croiser des réflexions que
Pon aurait pu penser trés éloignées les unes des autres. Dans son introduction,
A. Jacob met bien en évidence cette multiplicité qui, sans étre chaotique n’en
est pas pour autant simple a ordonner. En rassembler et choisir les textes les

338



plus significatifs, c’est parcourir ce champ tant diachroniquement que syn-
chroniquement, y découvrir des courants qui s’opposent ou se combinent
selon le point de vue adopté, constater que les éléments de la mosaique dont
on pourrait le croire constitué s’imbriquent souvent mal, se recouvrent par-
fois ou laissent des «blancs» surprenants. Le caractére mouvant de cette
organisation explique la difficulté, et ’arbitraire, de toute classification des
textes choisis. L’appartenance de tel texte a 'une des 5 sections proposées
(langage et philosophie, langage et art, langage et culture, langage et science,
langage et linguistique) pourrait parfois étre discutée, et le présentateur le
constate le premier (p. 16). A vrai dire, c’est justement un des intéréts de ce
recueil que de proposer a I’étonnement et a la réflexion des rapprochements
et des séparations imprévus.

L’inégale valeur des textes choisis — reconnue d’ailleurs elle aussi — nous a
paru peut-étre un handicap plus grave; non que la volonté de «pousser dans
le sens de I’échantillonnage pour permettre la plus grande variété» (p. 16) ne
nous paraisse justifiée, mais parce qu’il est souvent difficile 2 un lecteur non
spécialiste de mesurer 'importance relative des auteurs, de les situer correcte-
ment a ’aide de fragments parfois brefs.

Les textes choisis illustrent surtout 1’époque moderne. Le présentateur a
pourtant tenu a donner quelques échantillons de textes concernant le langage
dans I’Antiquité, au Moyen Age et a la Renaissance. Il les a assortis, pour
chacune de ces périodes, d’un commentaire moderne (par exemple, un texte
de Cl. Ramnoux sur Héraclite clét la section «Antiquité»); le procédé, inté-
ressant, nous parait pourtant discutable, car, suivant des textes dont l'inter-
prétation est difficile, et le propos méme souvent contesté, le commentaire
en oriente unilatéralement la compréhension.

Quant au choix des textes lui-méme, on peut évidemment le discuter: pour-
quoi tel texte d’Aristote tiré de I’Organon et non le début si essentiel du Peri
Herméneias ? Pourquoi Mallarmé, Valéry, Claudel mais rien de Proust? Pour-
quol aucune référence aux ceuvres de Schleiermacher, de MacLuhan ...?
Mais il est plus important de souligner la richesse suggestive des «points de
vue» rassemblés; nous pensons en particulier aux sections «langage et culture»
et «langage et science» qui révélent des aspects peut-étre moins connus des
recherches sur le langage.

Des indications bibliographiques générales sont données au début de chaque
section, et chaque chapitre est précédé d’une liste d’ouvrages et d’articles.
Ces listes me paraissent souflrir du méme défaut que celui qui a été relevé a
propos du choix des textes: I'inégalité de valeur et d’importance des ouvrages
et articles, énumérés sans commentaires, par ordre alphabétique. D’autre
part, le fait de ne pas indiquer dans la bibliographie les ouvrages dont un
extrait est cité me parait regrettable: en parcourant la bibliographie, le
lecteur ne rencontre pas le titre des ceuvres qui ont précisément été retenues
comme les plus représentatives pour le chapitre considéré. Enfin, A. Jacob
nous avertit qu’il «s’est permis, dans I’esprit de la bibliographie distribuée au
Congres de Geneve sur le langage en 1966, de signaler des ouvrages dont la
référence complete n’avait pu étre identifiée» (p. 17). Il nous semble que
c’était un exemple a ne pas suivre...

339



Mais malgré ces quelques défauts, la plupart inévitables dans un ouvrage
de ce genre, ce recueil nous parait étre d’une grande utilité, pratique a con-
sulter grice a ses index et & sa table des matieres tres détaillée, et susceptible
de «suggérer le maximum d’idées a un public éventuellement hétéroclite —
mais avant tout d’étudiants» (p. 16). S. Bonzon

Alexander von Humboldt: Werk und Weltgeltung. Hrsg. von H. Pfeiffer.
R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1969.

Zur zweihundertsten Wiederkehr des Geburtstages von Alexander von
Humboldt (1769) hat H. Pfeiffer diesen schénen Band herausgegeben, der
«Werk und Weltgeltung» des groBen Forschers bezeugen soll — und es auch
auf iiberzeugende Weise tut. Eindriicklich vertritt W. Heisenberg in seinem
Beitrag: «Uber die Méglichkeit universeller wissenschaftlicher Bildung in
unserem Zeitalter» die Meinung, dal Humboldts Vorbild in unserer Zeit
nicht mehr zum Versuch anregen kénne, «eine umfassende Bildung auf allen
Gebieten der Wissenschaft zu erwerben. Ein solcher Versuch wire von vorn-
herein zum Scheitern verurteilt. Aber es kann dazu ermutigen, den Uber-
blick zu gewinnen und mit der Kenntnis der abstrakten Grundlagen ein Wis-
sen um die Gesamtrichtung der fortschreitenden Wissenschaft zu bewahren».
Mit einer in ihrer Art erfrischenden Unbekiimmertheit und Niveaulosigkeit
schreibt dann Mario Bunge — ehemals theoretischer Physiker, heute Philoso-
phieprofessor in Montreal (Kanada) —iiber « Alexander von Humboldt und
die Philosophie». Von Humboldt, meint Bunge, hitte «vieles an der heutigen
Philosophie zu kritisieren» gehabt. « Obgleich er heute kaum mehr Natur-
philosophie zu sehen bekime, wiirde er bedauern, daf3 das Herantreten an
manche Probleme heute so falsch und unfruchtbar ist wie bei Schelling und
Hegel. Er wiirde sich hauptsiachlich dariiber beklagen, da3 es noch Philo-
sophen gibt, die sich mit anthropologischen, psychologischen und soziologi-
schen Geschehen abgeben. Da er das Geistige, das Gesellschaftliche und das
Geschichtliche als so viele Glieder der Natur begriff, wiirde er verlangen, dal3
man sie eher wissenschaftlich als philosophisch behandelte. Er wiirde die An-
héanger der europiischen philosophischen Schulen aus dem gleichen Grunde
kritisieren, aus dem er zu seiner Zeit die Naturphilosophen (und auch die
Kulturphilosophen) kritisiert hat, namlich weil sie diese Probleme nicht der
Wissenschaft tiberlassen». Wiirde sich aber von Humboldt nicht auch iiber
Bunge verwundern, daB3 dieser ihm so kritiklos seine eigenen Meinungen
unterschiebt?

Ganz ausgezeichnet finde ich den Aufsatz von Cedric Hentschel: «Zur
Synthese von Literatur und Naturwissenschaft bei Alexander von Humboldt. »
Differenziert und detailreich erfahren wir, wie nachhaltig und besonnen sich
von Humboldt mit der Problematik der literarisch-kiinstlerischen Vermitt-
lung der urspriinglichen Natur durch seine Zeitgenossen auseinandergesetzt
hat. Und in dhnlicher Art zeigt Miguel Rojas-Mix «die Bedeutung Alexander
von Humboldsts fiir die kiinstlerische Darstellung Lateinamerikas». Eine sehr
kritische Konfrontation der gegenwirtigen Landschaftsgeographie mit Hum-
boldts Konzeption fithrt Gehard Hard unter dem Titel: «,Kosmos’ und

340



,Landschaft’. Kosmologische und landschaftsphysiognomische Denkmotive
bei Alexander von Humboldt und in der geographischen Humboldt-Ausle-
gung des 20. Jahrhunderts» durch. Er meint, «dal3 die Humboldt-Rezeption
in der Landschaftsgeographie und vor allem das Humboldt-Verstindnis der
Landschaftsmethodologie des 20. Jahrhunderts keine ,unbefangenen‘ Inter-
pretationen waren. Solch umdeutende Rezeption ist dem Literaturhistoriker
aus seinem Studium literarischer ,Abhingigkeiten‘, ,Entlehnungen‘ und
,Quellenberufungen‘ sehr wohl bekannt: Der Rezipierende iibernimmt mit
den entlehnten Motiven nicht unbedingt auch die originale Bedeutung und
Funktion dieser Motive, und noch viel weniger hat er einen Grund, sich in
der Abwigung der Motive nach ihrer Bedeutsamkeit an die Hierarchie des
Originals zu halten». A. Meyer-Abich riickt in seinem englisch geschriebenen
Beitrag « Alexander von Humboldt as a Biologist» von Humboldt in die Nahe
Goethes und in die Linie A. von Haller-]J. Miiller und beansprucht ihn im
ubrigen als einen Repriasentanten des Holismus.

Eine zentrale pflanzengeographische Konzeption von Humboldts, «die
Lebensformen der Pflanzen», greift Carl Troll auf und fihrt sie aufgrund
eigener umfangreicher Feldbeobachtungen «in der &kologischen Sicht von
heute» weiter. « Hinweise auf Gespriache Alexander von Humboldts» steuert
Hanno Beck bei, der tiberdies «zur Geschichte der Alexander-von-Humboldt-
Forschung» kritisch Stellung nimmt. Ulrich-Dieter Oppitz gibt eine ausge-
dehnte kommentierte Zusammenstellung der mit dem Namen «der Briider
Humboldt in aller Welt» verkniipften Orte, Firmen, Schiffe, Pflanzen, Tiere
usw. Und schlieBlich stellt Peter Schoenwaldt « Alexander von Humboldt und
die Vereinigten Staaten von Amerika» dar.

Der Band enthilt also nicht nur historische, sondern auch solche Aufsitze,
welche die Fruchtbarkeit der von von Humboldt ausgegangenen Impulse in
unserer Gegenwart belegen. Im Hinblick darauf ist es etwas bedauerlich, daf
eine Abhandlung fehlt, in der versucht worden wire, den Gegensatz der
Haltung von Humboldts zur Natur zu derjenigen herauszuarbeiten, welche
in der heutigen Naturwissenschaft vorherrscht. Zwar wird niemand mehr
erwarten oder gar verlangen, daB z. B. ein Zoologe oder Geograph sich vom
Reichtum der unreduzierten Natur emotional beeindrucken lasse — das wiirde
von der Mehrzahl ihrer Kollegen als «Sentimentalitit» belachelt und ab-
gelehnt. Aber man sollte sich doch fragen, ob sich nicht haufig hinter der
betonten Niichternheit der Naturwissenschafter eine destruktive Unbekiim-
mertheit verbirgt, die keineswegs «sachlicher» ist als die Ehrfurcht, wohl je-
doch besser als diese der Beherrschung, Ausniitzung und Zerstérung der
Natur dient. H. Kunz

C. F. von Weizsdcker: Die Einheit der Natur. Carl Hanser Verlag,
Miinchen 1971.

Weizsackers neuestes Buch ist nicht ein aus einem Gull geschriebenes
Werk, sondern eine Sammlung von Vortragen, Aufsitzen und Vorlesungs-
teilen, die (mit einer Ausnahme) wihrend der letzten zwolf Jahre entstanden

341



sind. Die Verschiedenartigkeit spiegelt sich in der literarischen Diktion. Sie
reicht von der Plauderei iiber den oft wohltuend salopp formulierten Tour
d’horizon bis zur sorgsamen philosophischen Aussage und zur Zeichensprache
der exakten Wissenschaft. Das konnte den Eindruck erwecken, als wire das
Buch eine etwas zufillige Ansammlung recht heterogener Schriften. Dem ist,
von der Sache her, keineswegs so. Alle Arbeiten kreisen vielmehr, immer
wieder aufeinander verweisend, geduldig und eindringlich um ein Programm,
vielleicht eine Idee, die wahrend der Lektiire fiir den Leser immer deutlicher
Gestalt gewinnt. Weizsidcker hat dafiir das richtige Bild gefunden: was er
entwirft, mutet an wie ein «unterseeisches Gebirge, das sich langsam tiber die
Oberfliche des Meeres zu heben beginnt» (11). Im Emporsteigen 148t sich
das Ganze ahnen. Dieses nach Umri3 und Struktur auszumessen, ist vor-
laufig ein uneingeldstes Versprechen, ja vielleicht ein uneinldsbares; aber das
nimmt ithm nichts von seiner Grof3e und seinem Gewicht.

Die groBen Schritte des Buchs sind durch seine Gliederung markiert:

Der erste Teil umfaB3t wissenschaftsphilosophische Arbeiten. Die Schwer-
gewichte liegen in den Problembereichen Sprache—=Wissenschaft und Wissen-
schaft—Methode. Es werden die Fragen aufgeworfen, inwiefern eine ein-
deutige Sprache und eine einheitliche Methode Bedingungen und Wege zur
Einheit der Wissenschaft sind.

Teil zwei umfal3t Arbeiten zur Einheit der Physik im engeren Sinn. Hier
wird gezeigt, wie die erkannte Einheit der Natur auf die Fragen nach der
Bedingung der Moglichkeit der Physik und damit nach der Bedingung der
Moglichkeit der Erfahrung fiihrt. Dieser Teil ist die sachliche Mitte des
Buchs und sein relativ sicheres Fundament.

Teil drei gibt Ausblicke auf einen moglichen Einbezug der organischen
Natur in die Physik oder, umgekehrt gesagt, auf die mogliche Anwendung
der Physik auf die belebte Natur. Es wird vor allem nach der Einheit des
Menschen mit der Natur gefragt. Die Kybernetik scheint cinen Weg freizu-
legen.

Der vierte Teil greift zuriick auf Texte der klassischen Philosophie. Haupt-
probleme sind die Fragen nach der Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung
und damit der Naturwissenschaft (Kant) und nach der Einheit des Einen
(Platons Parmenides). Sie werden bewufit in Hinblick auf die moderne
Naturwissenschaft und auf Weizsickers Idee neu bedacht.

Die vier Teile sind netzartig ineinander verflochten. Dadurch wird ihre
sachliche Einheit immer deutlicher sichtbar.

Die methodologischen Reflexionen des ersten Teils behandeln die Problem-
komplexe Sprache—Wissenschaft, Wissenschaft—Methode zwar nicht er-
schopfend, aber doch, wie mir scheint, verniinftiger, als dies bei den meisten
Neopositivisten und Berufsmethodologen geschieht. Weizsicker ist im groBen
Vorteil, dal3 er nicht bloB von der Reflexion iiber die Wissenschaft her zu
wissen meint, was Wissenschaft sein soll, sondern daf3 er, im Vollzug einer
exakten Wissenschaft, erfahren hat, was Wissenschaft ist. Seine Gedanken
sind hinterlegt mit einer produktiven Praxis. Deshalb verrennen sie sich nicht
in den extremen Theorien des Sprachpurismus oder des Sprachrelativismus
noch in einer Methodenraserei. Er weill, da3 der Kalkiil, die kiinstlich ge-

342



schaffene, eindeutige Zeichensprache, als Instrument der exakten Aussage
oft unumganglich ist; aber er vergi3t doch nie, dafl das Zeichen sich nicht
selbst versteht, also eingebettet bleibt in die Umgangssprache, die sich eben
dadurch, auch fir die exakteste Wissenschaft, als unumginglich erweist. Thm
ist klar, daf3 Erkenntnis sprach- und damit kulturabhingig ist; aber er weil3
zugleich, dal3 es die sprachuberbriickenden Sachfragen gibt, die in den
heutigen Kultursprachen einen angemessenen Ausdruck finden kénnen. Er
weill iiberdem, daB3 ohne Methode und ohne Methodenbewulitsein Wissen-
schaft als Wissenschaft nicht moglich ist; aber er weill auch, daB3 Methode,
fern und unabhingig von der Sache, leer ist. Methode ist der Weg zur Er-
kenntnis einer Sache; ihre Struktur wird deshalb von der jeweiligen Sache
mitbestimmt.

In all diesen Reflexionen, die ich nur andeute, liegt die gesunde, an der
Praxis erprobte Vernunftigkeit eines Philosophen, der immer noch als
exakter Wissenschaftler arbeitet.

Das eigentliche Programm Weizsackers schlie3t sich von zwei Halbkreisen
her zu einem Ganzen:

In einer ersten Etappe miillte das Lehrgebdude der heutigen Physik im
engeren Sinne zur Einheit gebracht werden. Die wissenschaftliche Ausgangs-
lage dafiir scheint zugleich hoffnungsvoll und hoffnungslos zu sein: hoffnungs-
los, weil die konkrete Sachkenntnis durch Spezialisierung dermallen verviel-
facht worden ist, dal3 sich ein Physikerkongre3 von einigen Dutzend Physi-
kern denken 148t, von dessen Teilnehmern keiner mehr die Sachkenntnis des
andern besitzt; hoffnungsvoll, weil die Mannigfaltigkeit der Einzelerkennt-
nisse doch wieder zuriickgeht auf die Grundbegritfe und Grundgesetze weniger
Theorien, die sich allmahlich zu einem einzigen Gebiude zusammen-
zuschlieBen scheinen. Weizsiackers Arbeitshypothese besagt nun, dal3 dieser
ZusammenschluB3 als endliche Aufgabe realisierbar ist. Physik 146t sich, nach-
dem sie den Weg der Induktion durchlaufen hat, als theoretisches Gebaude
derart zur Einheit bringen, dafl aus wenigen Grundbegriffen und diese ver-
bindenden Grundsitzen alle speziellen Gesetze dedukrtiv ableitbar werden.

Dieses Gebaude hat, vereinfacht, folgenden Grundri3: Seine zentralen
Begritle waren die Begriffe der Zeit und des Objekts. Die Physik wiirde also
aufgebaut als die Theorie von Objekten in der Zeit. Physik mul3 deshalb
vorerst Rechenschaft geben konnen tiber die Raum-Zeit-Struktur. Sie tut
dies in der Relativitatstheorie. — Ein Objekt ist dadurch in Raum und Zeit,
daB es sich bewegen kann. Physik muB3 also die allgemeinen Gesetze auf-
zeigen konnen, welche die Bewegung aller moéglichen Objekte beherrschen.
Sie tut dies in der Quantenmechanik. — Alle Objekte in der Zeit kénnen in
Klassen unterschieden werden. Also muf3 Physik eine Theorie der Klassen
elementarer Objekte (Elementarteilchen) geben, deren Zusammensetzung
zu hoheren Arten (Atome, Molekiile usw.) sie gleichzeitig beschreibt. Dies
miillte eine vollendete Elementarteilchentheorie leisten. — Alle vorhandenen
Objekte stehen miteinander in Wechselwirkung und bilden eben dadurch die
Einheit der Welt. Also mul3 Physik schlieBlich eine Theorie der Gesamtheit
der vorhandenen Objekte liefern. Dies miil3te eine Kosmologie leisten, deren
idealer Gipfel die Weltformel ware.

343



Diese aus einem Gedankengang entwickelte Physik wire dann auf ein
sicheres Fundament gelegt, wenn ihre Grundsitze die Bedingungen der
Mboglichkeit der Erfahrung bezeichneten, die identisch wiren mit den Be-
dingungen der Moglichkeit der Physik. Aus diesen transzendentalen Grund-
satzen miiten die empirischen Gesetze hergeleitet werden. Es lieBe sich dann
mit einer gewissen Sicherheit sagen, dal3 die Grenzen der moglichen Erfah-
rung die Grenzen der Physik sind.

Weizsicker hat in gewisser Weise die Erfahrung auf seiner Seite, wenn er
an eine solche transzendental gegriindete Physik glaubt; denn Kant hat einen
ahnlichen Versuch bereits durchgefiihrt, der nur an einem Zwischenglied
gescheitert ist, namlich an der zwingenden Herleitung der speziellen Gesetze
der Physik aus ihren transzendentalen Anfangsgriinden. Seine wissenschaft-
lichen Grundlagen waren die Euklid’sche Geometrie, die Newton’sche
Physik und die Aristotelische Logik. Dieser Versuch miilite auf der Grundlage
einer Nicht-Euklid’schen Geometrie, der Atomphysik und einer noch zu
erarbeitenden Logik zeitlicher Aussagen wiederholt und dahingehend
korrigiert werden, daB3 die bei ihm offen gebliebene Liicke geschlossen wer-
den konnte.

Der Hinweis auf Kant zeigt aber auch, wo vielleicht die Schwierigkeiten
bereits in der Physik liegen werden. Wenn Kants Einsicht richtig ist, dal3
Aussagen iiber das absolut Kleinste und das absolut GroBte sich in der Spe-
kulation bewegen, wiren die einfiirallemal abschlieBbare Theorie der
Elementarteilchen und die auf sie aufgebaute Kosmologie als Wissenschaft
nicht méglich. Sie beruhten auf dem spekulativen Vorgriff, daB3 die Teil-
barkeit der Materie und das Weltall als Ganzes endlich sind. Zwar lieBe sich
nach Kant auch dieser spekulative Vorgriff logisch rechtfertigen, indessen:
ebenso stringent der entgegengesetzte, dal} die Teilbarkeit der Materie und das
Weltall endlos sind. Man bewegt sich in einem antinomischen Fragebereich.

Aber wozu diese Skepsis? — Vorerst sind die Physiker an der Arbeit. Sie
haben gemeinhin das gliickliche Naturell, ihre Ziele nicht mit zu vielen Vor-
fragen zu belasten. DaB sie mit dem Fragen auch aufhéren kénnen, ist eine
Bedingung ihres Erfolges. Es gibt die abgeschlossenen Theorien der New-
ton’schen Physik, der Elektrodynamik, der speziellen Relativititstheorie;
warum soll es nicht eines Tages die abgeschlossene Theorie der Elementar-
teilchen und der Kosmologie geben? So jedenfalls fragt der gesunde Men-
schenverstand der Physiker, und die Philosophen tun vorerst gut daran, die-
sem nicht durch eine bloB apriorische Skepsis die Fliigel zu schneiden.

Der Einspruch scheint mir nur dann notwendig zu werden, wenn die
Physiker nicht nur an die AbschlieBbarkeit der jetzt noch offenen Theorien
glauben, sondern zugleich die Meinung vertreten, dal3 die in absehbarer Zeit
vollendete Physik sich als die eine und einzige Physik erweisen werde. Diesen
Glauben hat Weizsdcker. Er sagt ausdriicklich, daB3, wenn die hier skizzierte
Physik ihre einheitliche Gestalt erreicht hat, es keine umfassendere abge-
schlossene Theorie mehr geben wird, die man im bisherigen Sinne des Wortes
Physik nennen kann (209). Das heif3t fiir Weizsacker nicht etwa, dal3 mit der
einen und einzigen Theorie auch alle mégliche Sachkenntnis gegeben wiare.
Die Arbeit der Spezialisten wird weitergehen ; aber eben aufgrund der einmal

344



gegebenen Theorie. Die Anwendung der Physik wird sich weiter ausbreiten,
aber eben so weit, als die Gegenstinde ihrer Anwendung den Gesetzen der
einmal gegebenen Theorie geniigen. Da es keine umfassendere Physik mehr
geben kann, die die einmal vollendete als Grenzfall oder als Teil in sich auf-
nehmen wird, da also nicht eine neue Physik die Grenzen der alten aufzeigen
wird, so bleibt es, nach Weizsicker, eine Aufgabe der Philosophie, die Gren-
zen der Anwendung der Physik iiberhaupt aufzuzeigen. Ich zweifle sehr, ob
sich die Philosophie mit diesem freundlichen Hilfsdienst begniigen wird. In
gewissem Sinn hat sie diesen schon durch die Einsicht geleistet, daB die
Grenzen der Physik die Grenzen moglicher Erfahrung sind. Was sie ange-
sichts der abgeschlossenen Theorien tun kann, geht in anderer Richtung. Sie
wird darauf aufmerksam machen, dall die Grundbegriffe der Physik, Zeit,
Objekt, Materie usw., wissenschaftlich reduzierte Begriffe sind, die nur
jenen Aspekt der Wirklichkeit auffangen, der sich fiir ihre Theorie als frucht-
bar erweist. Das auf sie gebaute Ganze hat notwendigerweise aspektiven
Charakter. Die Philosophen werden deshalb auf die Weite des nicht reduzier-
ten Begriffs und dariiber hinaus auf die Weite der Wirklichkeit hinweisen
und nun ihrerseits die vielleicht naiven Fragen stellen: « Warum soll es gerade
bei dieser Verengung bleiben? Warum ist Eure spezifische Reduktion der
Grundbegriffe nicht ausweitbar, und zwar so ausweitbar, dal3 diese wieder
einer weiteren Gesetzmafligkeitgeniigen? «Pointiert gesagt: Wenn die Physiker
die Wirklichkeit daraufhin befragen, ob sie der Physik geniigt, so befragen
die Philosophen die Physik daraufhin, ob sie der Wirklichkeit geniige. Die
Antwort kann nur negativ ausfallen. Der Chiliasmus der Philosophen ist des-
halb anderer Art als der der Physiker, falls beide einen haben: nicht ein
Glaube, die Vollendung bald zu besitzen, sondern der Glaube, daB3 die Weite
der Wirklichkeit die Geburtsstitte des neuen Genies ist. Deshalb werden sie
im Zeitpunkt der Vollendung wahrscheinlich nicht zu Dienern, sondern zu
storenden Korrektiven werden, die, ohne selber eine neue Physik geben zu
kénnen, noch iibersehene Aspekte der Wirklichkeit aufzeigen, die vielleicht
auch einer neuen Physik geniigen. Philosophen sind nicht Sachwissenschaftler,
und das Biindnis zwischen beiden ist, auch wenn es nicht zu frith kommt,
immer nur ein Biindnis auf Zeit.

Dieses Problem hat iibrigens auch eine didaktisch-psychologische Seite.
Wenn Weizsickers Glaube sich durchsetzen sollte, dann wird bald wieder
die Zeit kommen, in der, wie um die Jahrhundertwende, die Physiker ihren
Schiilern sagen: «Physik als Grundstudium ist zwar unumgénglich. Aber
wenn jemand sich als besonders begabt erweisen sollte, dann rate ich ihm,
sich danach eine andere Wissenschaft zu suchen; denn hier gibt es nichts
mehr zu entdecken. — Wie war’s mit der Biologie?» Der Optimismus der
einzigen Physik ist nur so lange produktiv umsetzbar, als man die einzige
Physik sucht. Wenn man sie zu haben glaubt, verkehrt er sich in Lethargie.
Deshalb sprechen die Philosophen, die ihn nicht teilen, vielleicht fiir die
kiinftigen Physiker, wenn sie auch den heutigen widersprechen.

Die einmal abgeschlossene Physik hat ihren sicheren Anwendungsbereich
in der anorganischen Natur. Das ist aber nicht ihre notwendige Grenze. Es
gilt in einer zweiten Etappe die Methoden zu finden, dank deren sie auf die

345

23 Studia Philosophica XXX/XXXI



belebte Natur angewendet werden kann. Damit wird nach einer hdheren
Einheit der Natur gefragt, der Einheit von anorganischer und organischer
Natur und letztlich der «Einheit des Menschen mit der Natur» (13). Das ist
kein willkiirliches Weiterfragen, sondern ein dialektisch notwendiges. Denn
die zur Einsicht gebrachte Physik ist eine Leistung des Menschen, der
Mensch mit seinem Leistungsvermégen ist ein Kind der Natur. Der Mensch
ist als Einheit der Natur schon ein Gegenstand der Erfahrung, bevor diese
Einheit erkannt ist.

Hier nun scheint mir der Punkt zu liegen, an dem Weizsiackers Programm
zu einer Idee wird. Sie ermoglicht zwar, alle anthropologische Sacherkenntnis
als streng naturwissenschaftliche Anthropologie auf eine geschaute Einheit
hin auszurichten, aber ihre Vollendung wird vermutlich daran scheitern, daf3
gewisse Grundbegriffe, die sie nicht umgehen kann (BewuBtsein, Geist,
Seele), die Spekulation in die Wissenschaft hineintragen.

Die Schritte, die unter der Fiithrung dieser Idee getan werden miil3ten,
lassen sich im Groflen aufzeigen:

Damit tiberhaupt ein Lebewesen als Lebewesen in eine physikalistische
Naturwissenschaft eingeordnet werden kann, muB es als ein Regelsystem auf-
gefa3t werden. Die einzelnen Lebensvorgéinge wiirden durch den Vergleich
mit Regelkreisen durchsichtig gemacht, ein Organismus durch den Vergleich
mit einem komplizierten Regelsystem. Die Kybernetik liefert dazu die
Modelle. Man darf deshalb sagen, daB3 ihr Sinn darin liegt, «den Menschen
in die Natur einzuordnen» (279). Dieses Regelsystem wiirde iiberdem auf-
gefaBt als durch Mutation und Selektion entstanden. Wenn sich nun eine
einheitliche Begrifflichkeit der Kybernetik entwickeln und bruchlos in die
Gesetze der Physik einfiigen lieBe, so wiirde als erstes eine Biophysik ent-
stehen, durch die die organische Natur und mit ihr der Mensch als Lebe-
wesen den Gesetzen der Physik geniigen. Eine nihere Erforschung des Men-
schen miite dann von seinen spezifischen Leistungen ausgehen: den seeli-
schen und den geistigen. Eine Anthropophysik wiirde also eine Psychophysik
und eine Physik des wahren Erkennen-Kénnens, eine « Kybernetik der Wahr-
heit» (15), einschlieBen. Was man gemeinhin Seele und Geist nennt, ware
von bestimmbaren Leistungen her objektiviert. Damit es zur Einheit des
Menschen als biologisches, psychisches und geistiges Wesen kommen kénnte,
miite die Korrelation der Begriffe Materie—BewuBtsein (Geist), Korper—
Seele aufgewiesen werden. Das aber geschihe durch einen immensen Ein-
sturz der Unterscheidungen. BewuBtsein und Materie mu3ten sich als ver-
schiedene Aspekte derselben Wirklichkeit erweisen, der Korper als Seele,
sofern sie sinnlich wahrnehmbar wird. Die Funktionen der Seele mii3ten sich
dann kausal erklaren lassen wie die des Leibes, die Funktionen des BewufBt-
seins und des Geistes wie die der Materie. Materie aber wiirde tiberfiithrbar
in Energie und Information und diese riickfithrbar auf Zeit. Dann wiirde der
ganze Kreis, die erkannte Natur und der erkennende Mensch als Natur, den
gleichen Gesetzen geniigen.

Es ist keine Frage, daf3 diese Idee etwas GroBartiges an sich hat und eines
philosophischen Wissenschaftlers wiirdig ist. Sie vereinigt die Idealitit des
18. Jahrhunderts mit der Monumentalitiat des 19. und der Positivitit des 20.,

346



und sie birgt Arbeit fiir weitere Jahrhunderte. Solange die Wissenschaftler
nicht vergessen, daf3 sie hier bloB eine Hypothese vor sich haben und mit
reduzierten Begriffen arbeiten, ist gegen ihren grenzenlosen Physikalismus
wenig einzuwenden. Er wird ohne Zweifel zumindest die Biologie und in
ihrer Folge die Medizin zu einer nicht abzusehenden Kette neuer Erkenntnis
fihren.

Aber Heil und Unbheil liegen hier nahe beisammen. Gerade der mit Sicher-
heit zu erwartende Erfolg kann zur Uberzeugung fiihren, daB3 der materia-
listisch-biologisch reduzierte Mensch der Mensch ist. In der wissenschaft-
lichen Konkretion der Idee darf jener weitere Horizont Weizsackers auller
Acht gelassen werden, der noch all das umschlie8t, was im Menschen
menschlicher Manipulation entzogen bleibt. Dann wird der Mensch auf
seine ZweckmaBigkeit und auf seine Verfiigbarkeit reduziert. Weil diese
Gefahr besteht, werden die Philosophen auch hier kaum als Wort- und Er-
kenntnishelfer der Physiker auftreten, sondern eher als mahnende Korrektive.
Ihre Arbeit braucht dabei nicht im Ungefahren zu bleiben, sondern kann sich
in einer nicht bloB formalen, sondern inhaltlichen Wissenschaftskritik kon-
kretisieren. Diese stellt nicht allein die Frage: « Wit ihr auch, was ihr tut?»,
sondern auch die unbequemere: « Wit ihr auch, was ihr erméglicht?» Sie
wird aus einer philosophischen Vorentscheidung heraus gestellt, die dafiir
Partei ergreift, daB der Mensch mehr ist, als er von sich weil}, namlich auch
Freiheit. Ware das je schon mitbedacht, sagten die Philosophen den Physikern
gerne: « Nun seid ithr am Zug.» Hans Saner

Eberhard Bandlow: Philosophische Aspekte in der Entwicklungsphysiologie der
Tiere. VEB Gustav Fischer Verlag, Jena 1970.

Der Verfasser, Mitarbeiter an der Forschungsschule des deutschen padago-
gischen Zentralinstituts in Lichterfelde (DDR), geht von der vom Rezen-
senten nicht nachgepriiften Feststellung aus, daB bis heute eine philosophische
Auswertung und Verallgemeinerung der modernen Erkenntnisse entwick-
lungsphysiologischer Forschung von Seiten der marxistischen Philosophie
fehlt. Indem er die Kategorien des dialektischen Materialismus auf die Ent-
wicklungsphysiologie anwendet, mochte er das Biindnis zwischen Natur-
wissenschaftlern und Philosophen festigen. Das Thema der Entwicklungs-
physiologie sind die spezifischen Fragen nach den Ursachen und dem Wesen
der Formverinderungen im tierischen Organismus wahrend seiner Embryo-
nalentwicklung. In einem historischen Teil werden in vorliegender Ab-
handlung zunichst die Erklarungsversuche von Aristoteles bis Driesch kurz
und pragnant dargestellt. Ausfithrlicher werden die Ansichten moderner
Entwicklungsphysiologen (Roux, Spemann, Mangold, Holtfreter, Ubisch
u. a.) referiert und unter dem Gesichtspunkt des dialektischen Materialismus
systematisch diskutiert.

Ich habe die Studie mit Gewinn gelesen. Sie orientiert gut iiber die Fort-
schritte der Entwicklungsphysiologie, deren Ergebnisse vom Standpunkt des
philosophischen Fortganges vom mechanischen zum dialektischen Materialis-

347

23a Studia Philosophica X3XX/XXXI



mus beleuchtet werden. Der Forschungsbericht ist mit vielen, aufschluB-
reichen Zitaten abgesichert und durch Quellen belegt. Man vermilt einen
Hinweis auf Hadorn, dessen leicht zugingliches Werk « Experimentelle Ent-
wicklungsforschung an Amphibien» (1961) in der Bibliographie nicht an-
gegeben ist. — Der Titel «Philosophische Aspekte...» lil3t erwarten, dal3
das Thema Philosophie und Wissenschaft grundsatzlich erortert wird. Statt-
dessen bekommt man den dialektischen Materialismus als die Philosophie
kritiklos vorgesetzt. Der «Dialektik der Natur» sind einige Zitate entnom-
men; Hegel wird lobend erwihnt, aber nicht griindlich verarbeitet. Trotz
dieser Einseitigkeit vermag die Schrift Bandlows sowohl den naturwissen-
schafilich als auch den philosophisch interessierten Leser zu ernsthaften Ge-
danken anzuregen Uber die Anwendung der Kategorien Moglichkeit und
Wirklichkeit, Quantitit und Qualitat, Determination, Kausalitit, Wechsel-
wirkung usw. in der Biologie.

Die frithen Deutungsversuche der Embryonalentwicklung der Tiere folgten
zwel einander widersprechenden Theorien. Nach Auffassung der Praforma-
tionstheorie sind alle sichtbaren Teile des erwachsenen Organismus bereits
im Keim bis ins kleinste Detail vorgebildet (praformiert) ; bei der Entwicklung
entfalten sich diese vorgebildeten Strukturen und gewinnen an Umfang durch
quantitatives Wachstum. Die Anhinger der Epigenesetheorie dagegen ver-
standen die Embryonalentwicklung wesentlich als Neubildung aus weit-
gehend formlosem Keimmaterial. Durch die Ergebnisse der Zellen- und
Vererbungslehre im 19. Jahrhundert wurde der bisherige Gegensatz der
Praformations- und Epigenesetheorie iiberwunden. «Schon hier deutet sich
etwas an, was wir hdufig in der Wissenschaft beobachten kénnen, daB
namlich mit der Vertiefung der Kenntnisse und Erweiterung der Forschung
anfanglich nicht zu vereinigende Gegensitze sich quasi auflésen. Die ur-
spriinglichen Gegensatze erscheinen dann als zur selben Sache gehérend und
nur andere Seiten der Erscheinung widerspiegelnd. Das starre und dogma-
tische Entweder-Oder weicht dann oft dem beweglichen und dialektischen
Sowohl-Als-auch.» S. 25,

Fir Wilhelm Roux, den Begriinder der Entwicklungsphysiologie, stellt
sich das Kardinalproblem der Wechselwirkung zwischen den Teilen und dem
Ganzen des lebendigen Keims. Klarheit verschaffte sich dieser Forscher durch
das Experiment, d. h. durch bewuBlites und planmiBiges Eingreifen in den
Entwicklungsprozel3. Bandlow betrachtet ihn deshalb als einen Materialisten
«reinsten Wassers», der den Mechanismus des 19. Jahrhunderts iiberwand
und sehr viele «wahrhaft dialektische Gedanken» #uBerte. — Es war das
Schicksal von Hans Driesch, dalB3 er die Kausalitit im Sinne der von Roux
iiberwundenen Maschinentheorie des Lebens miBlverstand. Auch er stellte
Versuche an, nur gab er sich nicht, wie die materialistischen Naturforscher,
mit der Erkenntnis der Wechselwirkung zufrieden. Deshalb gelangte er un-
weigerlich zur Annahme eines mystischen Ganzheitsfaktors.

«Die moderne Entwicklungsphysiologie hat sich von dem erkenntnis-
hemmenden EinfluB vitalistischer Anschauungen befreit und stellt die Ent-
wicklung eines Individuums von der Zygote bis zum reifen Organismus als
naturgesetzlichen Ablaufdar.» S. 75. Das Kausalprinzip hat auch fiir die

348



Morphogenese unbedingte Giiltigkeit, allerdings nicht die mechanische
Kausalitat. Die Keimesentwicklung ist unter dem Aspekt der Dialektik von
Moglichkeit und Wirklichkeit zu verstehen. Zwischen befruchteter Eizelle
und Organismus besteht ein Zusammenhang. Die Eizelle ist nur der Méglich-
keit nach ein Organismus. In der Erbsubstanz sind alle Moglichkeiten der
Entwicklung zum artgemdBen Individuum enthalten. Unter bestimmten
Bedingungen kann sich eine dieser Moglichkeiten verwirklichen. Es kommen
aber niemals alle Mo6glichkeiten zur Entwicklung, die in der Eizelle enthalten
sind. Jedes Individuum verwirklicht nur einen Teil aus der Gesamtheit der
arteigenen Moglichkeiten. Was sich verwirklicht, ist bis zu einem gewissen
Grade zufillig. Erst das Wirkliche féllt dann unter die Kategorie der Kau-
salitat. Sie bezeichnet aber immer nur eine einseitige und zufallige Verwirk-
lichung aus dem Bereich viel umfassenderer Moglichkeiten. Ein materielles
Substrat der Lebensvorginge ist unleugbar. Chemische Reaktionen liegen
allen Wechselbeziehungen im Lebensstoff zu Grunde, sie diirfen aber nicht
mechanistisch gedeutet werden. Der mechanische Determinismus bzw. die
Maschinentheorie des Lebendigen erfaBt nicht die besondere Verkniipfung
der chemischen Reaktionen und ihre Ordnung, die das Gesamtgeschehen
beherrschen und durch welche sie zu biologischen Reaktionen werden.

Bei dem hier ausfiihrlicher behandelten Kapitel iiber die Dialektik von
Moglichkeit und Wirklichkeit in der Embryonalentwicklung denke ich an
Robert Havemanns Schrift « Dialektik ohne Dogma?» (1964), deren Hoéhe
Bandlow allerdings nicht erreicht. Der ebenfalls in der DDR wirkende
Physiker und Chemiker betont, daB die Kausalitit in der Biologie eine andere
Bedeutung hat als in der klassischen Mechanik. In der Mechanik kann eine
Sache unter gegebenen Umstédnden nur eine einzige Wirkung haben. In der
Biologie, wie iibrigens auch in der Quantenphysik, muf3 auf eine bestimmte
Ursache nicht notwendig eine ganz bestimmte Wirkung folgen. Es sind ver-
schiedene Wirkungen moglich. Zwar geschieht auch im Bereich des Leben-
digen kein Ereignis ohne Ursache aus dem Nichts heraus. Aber jede Ursache
erzeugt verschiedene Wirkungsméglichkeiten.

Wir iibergehen die Kapitel tiber die Schniirversuche am Keim durch
Spemann und Mangold sowie Abschnitte iber Induktion und Inhibition,
Qualitit und Quantitit, Feld- und Gradiententheorie und fragen noch ein-
mal, was man von einer philosophischen Analyse biologischer Forschung
erwartet. — Eine Auseinandersetzung mit dem Problem: Wissenschaft und
Philosophie. Aus éstlicher Sicht scheint sich dieses Thema einzuengen auf die
Beziehung zwischen Wissenschaft und dialektischem Materialismus. Have-
mann meint hierzu, der dialektische Materialismus habe bisher erstaunlicher-
weise bei der Entwicklung moderner naturwissenschaftlicher Theorien und
bei der Losung der wichtigsten naturwissenschaftlichen Probleme der letzten
50 Jahre keine oder fast keine schopferische, produktive Rolle gespielt. Trotz-
dem ist er der Meinung, daf3 der dialektische Materialismus eine bedeutende
Rolle spielen kann und in Zukunft spielen wird.

Gibt Bandlows Schrift zu dieser Hoflnung AnlaB? Ich glaube nicht. Denn
Bandlow beschrankt sich auf die Deutung bisheriger Forschung und ver-
saumt es, den Wissenschaftler auf den unterstellten Phinomenbereich auf-

349



merksam zu machen. Wenn Philosophie ihren urspriinglichen Sinn nicht
verloren hat, muB sie zum Staunen aufrufen. Auch den Wissenschaftler, der
aus der vollen Wirklichkeit Teilbereiche herauslost und untersucht. MuB
nicht der Blick des Biologen wieder auf den Reichtum lebendiger Formen
hingelenkt werden? Der Entwicklungsphysiologe im besonderen miifte die
Tatsache ernst nehmen, da@3 sich aus der einférmigen Eizelle ein Individuum
zur artgemiBen Reifeform entwickelt. Nach Bandlows Schilderung wird diese
Tatsache stillschweigend vorausgesetzt. Seine Aufgabe ware es gewesen, sie
dem Entwicklungsphysiologen als Gegenstand ausdriicklichen Fragens und
Forschens — wenn notig mit ganz neuen Mitteln naturwissenschaftlicher
Analyse und Synthese — vor Augen zu fiithren. Statt dessen findet man in
seiner Schrift eine Vielzahl an sich interessanter, philosophischer Aspekte,
die aber letztlich unverbindlich bleiben.
Rolf Kugler

Traugott Weisskopf: Immanuel Kant und die Pidagogik. Beitrdge zu einer
Monographie. Basler Beitrage zur Philosophie und ihrer Geschichte.
Hrsg. von H. A. Salmony. Bd. 5, Ziirich (Edito Academica) 1970.

WeiBkopfs Buch ist die bisher umfangreichste Untersuchung zu Kants
Padagogik. Es leistet im wesentlichen dreierlei: In einem ersten Teil sammelt
und ordnet es das biographische Material zu Kants Verhéltnis zur Padagogik
und legt damit das existentielle Fundament frei, auf dem Kants padago-
gisches Denken herangewachsen ist. In einem zweiten Teil untersucht es die
Authentizitit von Friedrich Theodor Rinks Ausgabe «Immanuel Kant iiber
Pidagogik» (1803). In einem dritten Teil stellt es schlieBlich eine neue
Hypothese iiber den Aufbau und die Entstehung dieser Schrift auf. Das Buch
ist somit eine historische und textkritische Studie, die den Grund legt fiir eine
philosophisch orientierte Darstellung von Kants Padagogik. Es gibt diese
Darstellung selber nicht, kiindigt sie aber an.

Der erste Teil bringt die bisher konsequenteste Ausrichtung des in der
Forschung an sich bekannten biographischen Materials auf die Pidagogik.
WeiBkopf zeigt, wie Kant bis zu seinem 16. Lebensjahr durch zwei Er-
ziehungsfelder bestimmt wurde: das Elternhaus und das pietistische Frideri-
cianum. Anhand von Kants AuBerungen und derjenigen seiner frithen Bio-
graphen (Jachmann, Wasianski, Borowski, Rink, Hasse) wird das Bild der
Eltern entworfen und der EinfluB abgewogen, den sie auf ihn ausiibten. Die
Schilderung der Schulverhiltnisse im Fridericianum, des damals dynami-
schen und geistig hochstehenden Pietismus und seines bedeutendsten Ver-
treters in Konigsberg, des Theologen Schultz, belegt die weitverzweigte Ein-
wirkung dieser Schulzeit auf Kant. Als dritter, nicht im gleichen Mal3
pragender, aber den jungen Studenten in seinen Planen festigender Einflul
wird die Studienzeit an der Albertina dargestellt und vor allem die Gestalt
des Lehrers Martin Knutzen.

Dann berichtet Weisskopf iiber die fast unerforschte Hauslehrerzeit bei
Pfarrer Andersch (in Judtschen), bei der Familie von Hiilsen (in Grof3-

350



Arnsdorf) und bei der Familie des Grafen Keyserling (in der Nihe von
Konigsberg) und umreiBt stellvertretend das Bild einer damaligen Haus-
lehrerexistenz und der padagogischen Pflichten eines Hofmeisters.

Greifbar wird Kants padagogisches Wirken von den Jahren an, da er
Magister in Konigsberg war. Hier legt Weisskopf das Schwergewicht der
Darstellung ganz auf das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis, so wie Kants eigene
Zeugnisse, vor allem aber die Zeugnisse seiner Schiiler, es schildern. Im
Zentrum steht die unmittelbare Wirkung, die von Kants Person ausging. Sie
wird in zwei Fillen anschaulich sichtbar: an dem sich zu einer lebens-
langlichen Freundschaft ausweitenden Verhiltnis zu Marcus Herz und an
dem urspriinglich padagogischen, sich aber zu einer Feindschaft umbildenden
Verhaltnis zu Herder.

SchlieBlich schildert Weisskopf Kants Interesse und Einsatz fiir pidago-
gische Projekte seiner Zeit: die Hilfe fiir das Philanthropinum in Dassau,
dann die gemeinsam mit Hamann entworfenen Pline zu einer Kinder-
physik. Entscheidend ist, daf3 dieses pidagogische Bemiihen vor der ersten
Begegnung mit Rousseaus Schriften nachweisbar ist und daB3 es bis in die
Altersjahre unentwegt anhalt.

Der zweite Teil stellt der Sachuntersuchung iiber die Authentizitit von
Rinks Ausgabe ein weitausholendes Kapitel voran. Ein Uberblick iiber die
Geschichte des Lehrbetriebs an der Universitat Konigsberg reicht von der
Reformation bis ins 19. Jahrhundert. Dann wird man iiber Kants Lehrtétig-
keit erschopfend orientiert: iiber das Reskript von 1774, das ihn, wie alle
Kollegen seiner Fakultit, im Turnus von 7 Semestern zu einer Piadagogik-
vorlesung verpflichtete, tiber die Gegenstinde seiner Vorlesungen, iiber die
Bindung an Kompendien, den Umgang mit ihnen, iiber die Zahl der Vor-
lesungsstunden und der Studenten, iiber die Freiheit der AuBerung und iiber
die Spuren einer eigenen Systematik in den Vorlesungen. Dabei wird die
padagogische Intention seiner Vorlesungen hervorgehoben: jener doppelte
Wille, Weltkenntnis als Fundament der Weltklugheit zu vermitteln und
Philosophieren (nicht Philosophie) zu lehren. — Eine kleine Geschichte der
Veroflentlichungen von Kants Vorlesungen beschlieBt diese Heranfithrung
an den eigentlichen Gegenstand der Untersuchung.

Von drei verschiedenen Ausgangspunkten her wird nun die Frage nach
der Authentizitit von Rinks Schrift aufgeworfen:

a) Weisskopf untersucht die Abhingigkeit der Schrift «Immanuel Kant
iiber Piadagogik» von den fiir die Vorlesungen verwendeten Kompendien:
Basedows «Methodenbuch» und Bocks «Lehrbuch der Erziehungskunst».
Der Vergleich legt die {iberraschenden Resultate frei: In der duBleren Gliede-
rung ist Rinks Ausgabe weder von Basedow noch von Bock beeinfluBt. Man
kann nicht, wie sonst in allen Vorlesungen, die sich an ein Kompendium an-
schlossen, eine Gleichheit des Rahmens feststellen. Direkte Abh#ngigkeiten
sind sehr selten. Anklinge und Parallelen in den allgemeinen Grundgedanken
sind im Verhiltnis zu beiden Vorlagen haufiger zu finden.

b) Einen neuen Ansatz findet Weisskopf in der Gestalt Friedrich Theodor
Rinks und seiner herausgeberischen Tatigkeit. Rinks Kantausgaben: die
«Fortschritte» und die «Physische Geographie» erweisen sich als Kompila-

3al



tionen, die WeiBkopf fiir unwissenschaftlich und philologisch ziemlich ge-
wissenlos hilt.

¢) Einen dritten Ansatz findet WeiBkopf im Vergleich aller bisherigen
Drucklegungen der Schrift und in den ersten zeitgendossischen Rezensionen
(deren bedeutendste von Herbart stammt). Abgesehen davon, da3 man tiber
alle Textausgaben und die ganze Geschichte der Drucklegung orientiert
wird, erfihrt man, dal3 die Skepsis gegen Rink schon bei den Zeitgenossen
wach war und daB die Unstimmigkeiten in der Schrift mehr oder weniger
immer gesehen worden sind.

Der zweite Teil schlieBt mit einem Bericht tiber WeiBkopfs Suche nach
einer Nachschrift von Kants « Collegium scholastico-practicum» in Deutsch-
land, Osterreich und der Schweiz. Zwar blieben fiir ihn alle Bemiihungen
erfolglos, auch die besonders intensiven in vielen schweizerischen Nachlissen.
Der negative Bericht liest sich als ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte Kants
in der Schweiz.

Im dritten, vorwiegend textkritischen Teil entwickelt und begriindet
Weisskopf vierfach seine Hypothese iiber Aufbau und Entwicklung von
Rinks Schrift:

a) Ein erstes Stiick vergleicht viele Einzelstellen aus Rinks Ausgabe (= N)
mit der von Menzer herausgebrachten Ethikvorlesung (= E). Die Parallelen
sind besonders im Teil iiber die praktische Erziehung so eng, dal eine «an
Sicherheit grenzende Wahrscheinlichkeit» fiir eine Kompilation Rinks
spricht. Neben den rein literarischen Griinden fithren noch andere zur
These: «Rink fiigte aus einer Nachschrift der Ethikvorlesung Abschnitte in
die padagogischen Notizen ein, verwendete auch einzelne Satze und Ge-
danken zur Glattung des Textes und gestaltete nach eigenem Ermessen um.»

b) Ein zweites Stiick stellt N neben Kollegentwiirfe zur « Anthropologie»
und «Beobachtungslehre» und neben Vorlesungsnachschriften. Wiederum
ist die Ubereinstimmung literarisch und auch ideell aufweisbar. Erneut miin-
den die Argumente in eine These: Rink hat bei der Zusammenstellung von N
«Teile aus Kollegentwiirfen fiir die ,Anthropologie’ bzw. Entwiirfe fiir die
von Kant beabsichtigte ,Beobachtungslehre® benutzt».

c) Ein drittes Stiick fragt nach dem Zusammenhang von N mit Rousseaus
«Emil» (= R). Nach einem ausfiihrlichen Stellenvergleich «kann die un-
mittelbare Abhangigkeit . . . als gesichert angesehen werden». Fraglich bleibt
allerdings, ob die Parallelen zu R nicht aus Basedow iibernommen sind. Um
das zu klaren, wird die Beziehung Kants zu Rousseau untersucht. Die bereit-
gelegte und auf die Piddagogik hin ausgerichtete Materialsammlung ist wohl
die kompletteste in der Literatur iiberhaupt. Es zeigt sich, daB Kant spite-
stens 1762 Rousseau grindlich studierte und daB in alle Druckschriften und
Vorlesungen Parallelen zu Rousseau eingegangen sind. Auch hier zieht
Weisskopf einen klaren Schlu3: Teile von N «basieren auf Exzerpten aus
Rousseaus ,Emil‘ . . ., die sehr wahrscheinlich Kant selber zusammengestellt
hat».

d) SchlieBlich versucht ein viertes Stiick den Anteil Rinks an N klar zu
erfassen. Stilmerkmale, Redewendungen und auch materiale Erweiterungen
lassen sich kenntlich machen und fithren zum SchluB: «Rink hat fast jeden

352



Abschnitt stilistisch iiberarbeitet und von Fall zu Fall sinngemil3 erweitert
und die verschiedenen Teile nach eigenem Gutdiinken zu einem Ganzen
gefiigt.»

Uber Aufbau und Entstehung kann Weisskopf damit abschlieBend aus-
sagen: N ist eine Kompilation aus verschiedenen ineinandergeschobenen
Teilen, die sich nicht mehr eindeutig trennen lassen, deren Schwerpunkte
aber feststellbar sind.

Aus dem ganzen erarbeiteten Material zieht er SchluBfolgerungen zu N
und zu Kant als Padagogen:

«Die Schrift ,Jmmanuel Kant tiber Pidagogik® kann nicht als authentisches
Werk Kants angesehen werden. Sie ist deshalb aus der Akademie-Ausgabe zu
entfernen.» Dagegen ist eine authentische Sammlung von AuBerungen Kants
zur Padagogik zu erstellen, und zwar aus den Reflexionen und aus den Wer-
ken.

Die Resultate der Arbeit sind sorgfiltig wissenschaftlich abgestiitzt durch

a) einen Apparat von mehr als 1500 Anmerkungen,

b) ein Literaturverzeichnis von iiber 500 Titeln, das die Basis bildet «fiir
eine moglichst umfassende Bibliographie zum Thema der Abhandlung»,

c) einen Anhang I, der eine kurze Charakteristik der bisher erschienenen
52 Abhandlungen zum Thema «Immanuel Kant und die Pidagogik»
liefert,

d) einen Anhang II, der N in die 175 Abschnitte aufteilt und neben sie
eine Sammlung der aufgefundenen Parallelstellen aus den Kompendien, aus
Rousseaus « Emil», aus den Werken, dem NachlaBl und den Vorlesungen
Kants stellt.

Zu Weisskopfs Thesenbildung lieBe sich einwenden:

a) Es wird, trotz einigen Hinweisen, zu wenig Gewicht gelegt auf den
gemeinsamen anthropologisch-praktischen Ansatz von Ethik, Anthropologie
und Padagogik. Wenn er klar gesehen wird, sind sinngemiBe Ubereinstim-
mungen in N mit der Ethikvorlesung und den Reflexionen zur Anthropologie
unverdichtig. Ja die Parallelitdt konnte dann auch als ein Hinweis fiir die
Authentizitat von N interpretiert werden. In diese Deutung 148t sich auch
das Faktum einschlieBen, daB3 Kant zugleich mit der Padagogik Ethik und
Anthropologie gelesen hat, eben um die verwandten Facher beieinander zu
haben. Weshalb da eine streckenweise Wiederholung ausgeschlossen werden
mubB (zu einer Zeit, da die Wiederholung mit ein Element des Lehrbetriebs
an der Universitat war), ist nicht einzusehen. Man kénnte die Wiederholung
als padagogische Absicht interpretieren.

b) Vom Anhang II her liefe sich die These auf andere Weise befragen:

Die Werke Kants sind nicht mit gleicher Intensitdt in ihn eingearbeitet
wie « Emil» oder die Vorlesungen und der NachlaB3. Wenn aber ihre Ein-
arbeitung vollstindig wiare, muflte sich zeigen, dall viele Gedanken, die sich
in Rinks Schrift finden, auch in Kants Druckwerken stehen. Das konnte
wiederum fiir die Authentizitdt von N interpretiert werden.

c) DaB solche Einwénde iiberhaupt méglich sind (und sich vermehren
lieBen), hat seinen Grund darin, dafl Weisskopf seine Untersuchung ohne

353



Hilfe von Nachschriften durchfithren muBte. Es hingt unausweichlich vieles
in der Luft. Angesichts dessen ist die grundsatzliche Frage angebracht, ob die
Hypothese iiberhaupt jemals in eine Thesenbildung umschlagen diirfe. Jeden-
falls kénnte man angesichts der Forderung, N aus der Akademie-Ausgabe zu
entfernen, Angst vor Weisskopfs Mut bekommen.

d) Es ist schlieBlich die Frage zu erwigen, ob man die Gestalt Rinks nicht
historisch betrachten miisse. Er war ein Philologe des 18., nicht des positi-
vistischen 19. Jahrhunderts. Wenn man ihn an positivistischen MaBstdben
bemilt, tut man ithm moglicherweise Unrecht. Zwar wiirde eine historische
Betrachtung an der Einschatzung von N nichts dndern, aber doch an der
seiner Person.

Trotz dieser Einwinde ist Weisskopfs Buch eine bedeutende Leistung.

Der erste, biographische Teil zeigt Kants padagogisches Wirken, aber auch
das padagogische Einwirken auf ihn eindringlicher, als es in der Literatur
jemals geschehen ist. Diese vor allem darstellerische Leistung zeugt von einem
Talent zur gediegenen Historizitat: sowohl die literarisch gute Fugung zu
einem Ganzen ist lobenswert wie die Prizision des Details, die der Arbeit den
Charakter der VerlaBlichkeit gibt. Das Hauptverdienst dieses Teils liegt in
der Ausschopfung des iiberhaupt erreichbaren Materials und in seiner kon-
sequenten Ausrichtung auf die Padagogik. Insofern als eine «padagogische»
Biographie von solcher Vollstindigkeit bishin in der Kant-Literatur fehlte.
darf dieser erste Teil als ein wichtiger Beitrag zur Kant-Darstellung gelten,

Bedeutsamer erscheinen uns allerdings die beiden andern Teile. Wenn
auch die neue Hypothese iiber den Aufbau und die Entstehung von N aus
Griinden, die nicht beim Autor liegen, nicht beweiskriftig werden kann, so
erreicht Weisskopf doch das iiberhaupt Mogliche: er gibt ihr durch die Sorg-
falt des Vorgehens Plausibilitiat, durch den wiederholten Ansatz sogar eine
gewisse Durchlagskraft. Dall man durch sie die schon immer festgestellte
Wirrnis in N besser verstehen kann, ist fraglos. Insofern fiillt sie eine Liicke in
der Kantforschung. Ihr eigentliches Verdienst ist es aber, daf3 sie zugleich auf
das authentische p#adagogische Material hinweist, es zu groBen Teilen
sammelt und so eine neue Grundlage zur Wiirdigung Kants als eines PAdago-
gen freilegt. Neben diesem Hauptergebnis tragt die Arbeit unterwegs viele
Friichte. Der Reichtum an Wissen und Information macht das Buch wohl
zum materialreichsten Werk iiber Kants Padagogik. Es wird fiir die kiinftige
Forschung unumginglich sein. — Dem Autor scheinen tbrigens einige Ge-
stalten aus der Kant-Literatur als Vorbilder vor Augen gestanden zu haben:
Arnoldt, Adickes, Vorlinder, Lehmann, und man darf vielleicht sagen, da3
er sich in den besten Teilen seines Buches ihrer als wiirdig erweist.

Hans Saner

354



	Besprechungen = Comptes rendus

