
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen-Comptes rendus

Aristote: De la richesse - De la prière — De la noblesse — Du plaisir — De

Véducation. Fragments et témoignages, édités, traduits et commentés,
sous la direction et avec une préface de Pierre Maxime Schuhl, par
Jean Aubonnet, Janine Bertier, Jacques Brunschwig, Pierre Hadot,
Jean Pépin et Pierre Thillet. Publ. de la Fac. des Lettres et Sciences

humaines de Paris Sorbonne, Paris, P.U.F., 1968. 1 vol., 172 p.

Ce volume présente un double intérêt: le progrès dans la discussion de

fragments d'Aristote ou relatifs à sa pensée, et d'autre part un témoignage
de l'activité du Centre de recherche dirigé par M.P.M. Schuhl dans les
conditions actuelles de la critique. Pour philologiques ou historiques qu'elles
soient, les questions d'attributions par exemple ne se débattent pas sans une
discussion philosophique et leur résultat contribue au patient travail de
l'interprétation. Par exemple, M. Thillet tente d'établir la valeur relative des

témoignages et fragments de Plutarque, Cicéron, Philodème, Lydus quant au
traité de la Richesse ainsi que leur signification morale, M. Pépin examine les

fragments d'un traité de la Prière quant aux relations avec la tradition
platonicienne, Mlle Bertier dégage le sens philosophique des notions d'aporie,
d'étonnement et de polymathie et leur rôle dans l'histoire des sciences, à

partir de fragments d'un traité de l'éducation. D. Christoff

Aristote: UAnalytique, Textes choisis par Pierre Trotignon. Paris,

P.U.F., 1968 (Les Grands Textes).

Ce recueil d'extraits est plus systématiquement unifié que les deux précédents

du même Aristote (Morale et politique et Physique et Métaphysique) : les

trois premières parties préparent une théorie très complète du syllogisme:
la première concerne les principes de la démonstration, la seconde les termes,
catégories et postprédicaments, la troisième la proposition ; aux sources principales

(<Catégories, De Vinterprétation, 1ers* analytiques surtout) sont joints quelques
extraits utiles de la Métaphysique surtout, de la Physique, de l'Ethique et du
Traité de l'âme. L'auteur s'explique par la juxtaposition d'autres notes et la
perspective est cohérente quant au but visé. Un choix si abondant et parlant
en quelque sorte de lui-même une fois l'arrangement établi a le mérite de la
nouveauté et de laisser à l'usager le libre usage de son propre commentaire.
Ainsi le choix à destination scolaire implique une nouvelle manière de lire
et d'enseigner. Les lecteurs moins entraînés d'Aristote trouveront là un

297
20 Studia Philosophica XXX/XXXI



utile répertoire et, dans une note liminaire, le résumé indispensable à

l'intelligence de la notation traditionnelle des figures et des modes.
D. Christoff

Schopenhauer: La volonté dans la nature. Trad, avec introd. et notes par
Edouard Sans. Paris, P.U.F., 1969. 1 vol., 206 p.

Cet opuscule (après lequel il ne restera à traduire que les Parerga) remonte
à 1836: Schopenhauer, au comble de l'amertume, fuyait Berlin, le choléra et
la défaveur. Le Monde était au pilon. D'où les invectives - si actuelles - contre
les charlatans et les «pensionnaires» de la philosophie, mais surtout contre
«l'impudent Hegel». L'intention essentielle de ces pages - bien minces en

comparaison du Monde — est d'exposer «les confirmations que la philosophie de
l'auteur depuis son apparition, dix-sept ans, a reçues des sciences empiriques».
Ces huit chapitres, où les principales sciences sont appelées à témoigner,
peuvent paraître pauvres si l'on considère les connaissances réelles de Schopenhauer,

ses études scientifiques, son très vif intérêt pour les sciences de la nature.
On y trouve du moins un témoignage sur l'état de diffusion des connaissances

scientifiques: magnétisme, physiologie, chimie, surtout ce qui contredit le
mécanisme et fait apparaître la volonté inconsciente, dans l'organisme et
même dans l'inanimé (v. le chapitre fondamental sur l'astronomie physique).
La documentation dépasse cependant celle de maint tenant de l'école
romantique; si certains éléments paraissent surannés, d'autres, tels des faits
relatifs à l'évolution des espèces, sont bien d'actualité. La linguistique elle-
même est appelée brièvement à la rescousse avec quelques considérations sur
l'importance du verbe vouloir dans les langues indo-européennes et même en
chinois. Ce curieux livre témoigne surtout d'un recours presque désespéré et,
chose étrange, médiocre même par le style, pour faire entendre une grande
idée en se plaçant au niveau des platitudes que l'auteur combattait chez ses

contemporains matérialistes. D. Christoff

Edmund Husserl: Vidée de la phénoménologie. Traduction, avertissement,
notes d'Alexandre Lowit. Paris, P.U.F., 1970. Coll. Epiméthée.
1 vol., 136 p.

Les leçons de 1907, éditées en 1950 (Husserliana II) sont maintenant
traduites. Texte capital parce qu'il contient le premier exposé de la réduction,
sa première caractéristique phénoménologique à la différence du doute
cartésien — et témoigne des hésitations de Husserl. Sur le problème central :

comprendre «quel peut être le sens d'un être qui soit en soi et pourtant connu»y
ne peut-on pas attendre de ces leçons que la conversion idéaliste de Husserl
ait bien un motif phénoménologique? Cependant, si la conscience naïve, la
thèse du monde et la situation phénoménologique passent l'une et l'autre la
présence des choses mêmes, une dualité subsiste. La réduction écarte bien
l'obstacle qui empêche d'apercevoir l'identité de la présence perceptive des
choses et de leur être en chair et en os, mais si elle rend cette unité possible
elle ne la rend pas nécessaire. Le désespoir sceptique demeure, la décision est

298



rendue à la conscience constituante. On consultera utilement l'introduction
et les notes du traducteur, avant d'entreprendre les comparaisons qui
s'imposent entre les exposés successifs de la réduction. D. Christof

Edmund Husserl: Expérience et Jugement. Recherche en vue d'une généalogie

de la logique. Paris, P.U.F., 1970. Coll. Epiméthée. 1 vol., 498 p.
Trad. D. Souche.

Cet ouvrage composite, résultant de manuscrits de cours et de la
collaboration du maître et de son assistant, le Prof. L. Landgrebe, est le témoin-
résidu du grand ouvrage de Logique transcendantale que Husserl se proposait
de tirer de ses cours à la fin de sa carrière, et en vue duquel il avait publié
Logique formelle et transcendantale comme une sorte d'introduction. L'histoire de

la composition du texte et de son édition étant bien connue, grâce à la préface
de M. Landgrebe et la place faisant défaut pour revenir sur le contenu, on se

bornera ici à louer la traduction, dont la sobriété est extrême: hors le texte
même, l'intervention du traducteur se borne à un utile index et à quelques
notes sur la transcription des couples mot allemand-mot étranger par un ou
plusieurs termes français. Il sera quelque jour utile de réunir les notes
d'interprétation des traducteurs de Husserl. D. Christoff

J. Ritter (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. I: A-C.
Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1971.

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit der Philosophie ist gegenwärtig
durch den Mangel an deutschen Nachschlagewerken erschwert. Zwar gibt es

seit mehr als einem Jahrhundert den vorzüglichen «Überweg», die
umfassendste Geschichte der Philosophie in deutscher Sprache ; aber seine letzte

Bearbeitung stammt aus den zwanziger Jahren. Der «Ziegenfuß», ein
Handwörterbuch der Philosophie nach Personen, ist, obwohl bedeutend jünger
(1949), ebenfalls veraltet. Bei den Lexika der philosophischen Begriffe ist die
Situation nicht günstiger: Der dreibändige «Eisler» erschien zum letztenmal

1927. Das modernste Wörterbuch der philosophischen Begriffe, der
«Hoffmeister», leistet wohl dem Studenten gute Dienste, ist aber für die
Arbeit des Forschers wenig ergiebig. Der jüngere Wissenschaftler ist in einer
grotesken Lage: Die deutschen Philosophen geben ihm die wesentlichsten
Texte, die deutschen Philosophieprofessoren aber nur ein ganz ungenügendes
Instrumentarium zu ihrer Erforschung. Er muß sich an die Nachschlagewerke

anderer Wissenschaften und anderer Sprachgebiete halten.
An der Behebung dieses Mißstandes wird zur Zeit intensiv gearbeitet. Seit

1955 erscheint das von Erich Rothacker gegründete «Archiv für Begriffs-
geschichte». Eine völlig neue Bearbeitung des «Überwegs» ist angekündigt.
Seit kurzer Zeit liegt der 1. Band des «Historischen Wörterbuchs der
Philosophie» vor. Sein Erscheinen ist für die Fachwelt und für die angrenzenden
Wissenschaftsgebiete ein Ereignis.

Das «Historische Wörterbuch der Philosophie» ist ein Gemeinschaftswerk,
an dem über 700 Gelehrte aus verschiedenen Ländern arbeiten. Es wird das

299



größte philosophische Nachschlagewerk sein, das es bisher in deutscher

Sprache gegeben hat. Seine 8 Lexikon-Bände sollen je etwa 1000 Spalten
umfassen. Ein zusätzlicher Registerband wird zu den insgesamt 4500 Artikeln
alle nötigen Verweise liefern. Das Schwergewicht liegt auf den eigentlich
philosophischen Begriffen. Doch reicht die Nomenklatur weit darüber hinaus
in die philosophisch relevante Terminologie der einzelnen Wissenschaften.
Durch diese Weite spiegelt sich im Werk die wechselweise Beeinflussung von
Philosophie und Wissenschaften in ihrer begrifflichen Ausfaltung, seit es

diese Trennung überhaupt gibt.
Innerhalb dieser Weite setzte der Herausgeberstab, geleitet von Joachim

Ritter, klare Grenzen: Das Wörterbuch enthält keine Artikel über einzelne
Philosophen, keine geschlossenen Darstellungen ihrer Lehren, keine Artikel
über einzelne Wendungen. Es verzichtet ebenfalls auf den Einbezug
philosophisch fruchtbarer Metaphern. Es ist also keine Enzyklopädie der
Philosophie, sondern ein Wörterbuch der philosophischen Begriffssprache.
Obwohl historisches Wörterbuch, ist es nicht eine Sammlung von
begriffsgeschichtlichen Monographien. Ziel ist nicht die vollständige Historie der
einzelnen Begriffe, sondern die vollständige Darstellung der Begriffsbestimmungen

im Horizont ihrer geschichtlichen Entfaltung. Die Historie wird so

zum Mittel der Darstellung, das es ermöglicht, dem Wissenschaftler den

begrifflichen Bestand einer geschichtlich gewachsenen Fachsprache
bereitzustellen.

Damit steht dieses Wörterbuch letztlich im Dienst des gegenwärtigen
Philosophierens. Es ist ein Beitrag zum Selbstverständnis der Philosophie in
ihrer ganzen gegenwärtigen Weite. Es propagiert nicht und diskriminiert
nicht. Es erhebt nicht den Anspruch zu wissen, was aus der Philosophie werden

soll, sondern es zeigt, was sie im Spiegel ihrer Begrifflichkeit war und
heute ist.

Dem Werk liegt also die Haltung zugrunde: Was Philosophie in einem
absoluten Sinn ist, wissen wir nicht. Was sie bisher war, zeigt sich in der
ganzen Weite ihrer Begrifflichkeit. Was sie noch werden kann, muß offen
bleiben. Es darf kein Verengen und Verwässern der Begrifflichkeit geben,
weder durch das Vergessen noch durch die voreilige Antizipation dessen, was
Philosophie sein soll. Denn jeder Verlust an Begrifflichkeit senkt die Präzision
und das Niveau des Denkens. — Eben diese Denkungsart aber ist die
umfassende Bedingung für die Wissenschaftlichkeit des Werks. Diese hat denn
auch einen Rang, den zuvor kein philosophisches Wörterbuch in deutscher
Sprache erreicht hat.

Die vorliegende Kritik des 1. Bandes geht von Fragen aus, die sich an jedes
Nachschlagewerk richten lassen: Ist das Werk vollständig? - Gewährt es die
Möglichkeit schneller Orientierung? - Hält es den Vergleich mit den
bisherigen ähnlichen Werken aus?

Was die erste Frage betrifft, so scheinen uns folgende Einwände möglich
zu sein: In der Nomenklatur sind Lücken. So finden wir etwa unter dem
Buchstaben A keine Artikel über die Termini «Abfall», «Absolutismus»,
«Allgemeingültigkeit», «Amphibolie», «Anfang», «Aneignung», «Argument»,

«Ausschließlichkeit» u. a. Man muß den Registerband abwarten,

300



um anhand der Verweise zu sehen, wo diese Termini untergebracht sind.
Abgesehen davon, daß das einen Informationsverlust auf Jahre hinaus
bedeutet, wird man die Vermutung nicht ganz los, daß einige Termini, etwa
«Absolutismus», «Anfang», «Aneignung» (als Verstehensbegriff),
«Ausschließlichkeit» unter den Tisch gefallen sind. Das wäre ein Schaden, der ni
einem Ergänzungsteil wettgemacht werden müßte. - Innerhalb der einzelnen
Artikel fehlt zuweilen bei Termini, die vor allem für einzelne Denker
spezifisch sind (z. B. die Termini Kierkegaards), die Fortführung bis in die

Gegenwart.
Die schnelle Orientierung ist hin und wieder durch mangelhafte

Unterteilung der Nomenklatur behindert. Man spürt die Tendenz, die notwendigen
Spezifikationen nicht hervorzuheben, sondern in umfassende Artikel
einzuarbeiten. So muß man etwa «analogia entis» im großen Artikel über
Analogie, «Anschauungsformen» im Artikel «Anschauung» suchen. Zudem liegt
in einzelnen Artikeln ein epischer Zug ; eine Straffung auf die wesentlichen
historischen Wendepunkte wäre oft nützlich gewesen. Andererseits werden
manchmal Kurzartikel weggelassen, die bloß aus einer Begriffserklärung und
einem historischen Hinweis bestehen könnten, deren Vorhandensein aber
wünschenswert wäre (z.B. «Agathologie», «Aetiologie» u.a.). Schließlich
ist die sprachliche Fassung nicht immer einfach und klar genug. Dem
elitären Bewußtsein einiger Wissenschaftler scheint die Einsicht schwer zu
fallen, daß die Sprache eines Nachschlagewerks die Allgemeinsprache sein

muß, daß also Fachsprache nicht wieder durch Fachsprache oder gar durch
den Jargon einer Richtung erläutert werden darf. Etwa den informativ
hervorragenden Artikel «Bildung» wird kaum ein Student beim ersten Lesen
verstehen. Das spricht nicht gegen den Studenten, sondern gegen die Arbeit
des Redaktors.

Trotz dieser Mängel ist es keine Frage, daß das «Historische Wörterbuch
der Philosophie» auf lange Zeit das maßgebende Nachschlagewerk für die
philosophische Begriffssprache sein wird. Es enthält eine Fülle von Artikeln,
die nicht nur über den heutigen Forschungsstand orientieren, sondern selber
ein gutes Stück Forschung leisten. Ganze Bereiche des Denkens sind in das

Werk einbezogen, die in früheren Wörterbüchern fast durchwegs fehlen. Der
Gesamteindruck ist der der wissenschaftlichen Verläßlichkeit und eines

immensen Reichtums an oft glänzend durchgliedertem Material. Insofern
bedarf das Werk keiner Empfehlung, sondern es drängt sich dem Philosophen
und dem philosophisch interessierten Wissenschaftler durch seine Unent-
behrlichkeit selber auf. Man möchte dem Herausgeber, den Mitarbeitern
und dem Verlag den Dank aussprechen für ein kostbares Werkzeug, das einen
Fortschritt in der Wissenschaft bedeutet. Hans Saner

Naguib Baladi: La pensée dePlotin. Paris, P.U.F., 1970. 1 vol., 128 p.

Quarante ans après La pensée de Plotin de Bréhier, vingt ans après La sagesse
de Plotin de Gandillac, voici une introduction audacieuse peut-être parce que
le dessein premier de l'auteur avait été de décrire la pensée religieuse de Plotin.
Cet exposé rompt en effet avec la tradition de l'émanation continue, de

301



l'équilibre ontologique, de l'harmonie entre procession et conversion, pour
se consacrer essentiellement à la notion d'audace: audace en tant que mouvement

de l'Intelligence qui s'est séparée de l'Etre, audace de l'Ame, création
du temps, audace de la matière, l'ensemble dirigé à partir de son expérience

propre selon l'audace du théologien et sa méthode négative; audace et non pas
témérité : ce qui est manifesté en chaque point, c'est la différence et la
participation — ou le reflet. Ainsi se détache sur le fond de l'identité le surgissement
du monde et le destin de l'homme.

Exposé pénétrant d'un interprète qui, citant Ravaisson (p. 8, n. 3), montre
«que l'origine du mal est dans l'audace» et, citant le Sophiste, retrouve
l'audace du non-être, mais qui y trouve aussi l'apparition du monde et la
manifestation. Professeur à Rabat, connu entre autres par une introduction
sur l'Ecole d'Alexandrie, l'auteur prend soin, dans son introduction, de
rattacher ce thème de l'audace à Homère, aux Tragiques, à Platon, à
l'Ecole d'Alexandrie, au Pythagorisme, aux problèmes des Gnostiques dont
se distinguera précisément la conception propre de Plotin. D. Christoff

Maurice Clavelin: La Philosophie naturelle de Galilée. Essai sur les origines
et la formation de la mécanique classique. Armand Colin, Paris
1968 (Coll. Philosophies pour l'âge de la science). 1 vol., 504 p.

Le projet mené à bien par l'auteur est «de se placer délibérément à l'intérieur

de l'oeuvre, d'essayer de la restituer dans son organisation et sa

complexité...» (Avant-propos). Une telle entreprise de restitution et de réactualisation

interne s'articule nécessairement selon le scheme traditionnel suivant:
1 Rappel de la tradition, dont l'horizon et le contenu délimitent initialement

le champ d'investigation de l'auteur étudié (2) Description de la démarche
scientifique s'assimilant cette tradition et définissant en elle un ensemble de
positions personnelles, marquant par là du même coup une libération
progressive à l'égard de la donnée traditionnelle. (3) Mise en lumière des initiatives

dont l'ensemble plus ou moins systématique constituera l'apport de l'auteur

dans le domaine qui est le sien. Une fois l'objet réactualisé dans son
détail aussi bien que dans sa pureté, un quatrième moment dégagera la
signification des découvertes et surtout de la méthode galiléenne pour l'idée de la
science. — La compréhension de chacun de ces moments suppose la pleine
connaissance du moment précédent; notamment, elle rend nécessaire la
présentation détaillée, en ce qui concerne l'œuvre de Galilée, de la quasi-
totalité des théories relatives au mouvement, existant vers la fin du quatorzième

siècle. Il faut donc faire retour aux premiers commencements, à ceux
par rapport auxquels la physique aristotélicienne apparaît déjà comme une
solution à des problèmes, des paradoxes ou des apories et, partant, comme un
progrès: à Parménide. Ce retour à un stade spéculatif de la question
marque d'ailleurs fort bien le degré de profondeur et de radicalité auquel
il faut se placer pour comprendre l'œuvre scientifique de Galilée. Il illustre
aussi parfaitement le postulat selon lequel rien ne se perd dans l'histoire de
la pensée. Mais surtout, ce mouvement régressif dans l'élucidation d'une

302



œuvre - ici totalement assumé et sans jamais aucune lourdeur - fait très

clairement voir qu'une œuvre peut se comprendre comme réponse dialo-

gante à des œuvres antérieures. L'ontologie» de Parménide a, dans cette
perspective, pour principal mérite de faire surgir le problème du lien par
lequel l'être peut être uni au changement. Aristote qui, le premier, a tenté de

construire une science du changement, fournit une réponse, dont les termes
sont ceux de forme et matière, acte et puissance, etc. Leur système
complexe est analysé dans le long chapitre initial du livre; celui-ci offre par
là une étude précise et d'une rare pénétration sur la pensée mécanique d'Aristote;

deux tableaux facilitent son accès. L'une des parties les plus originales
du livre est consacrée à «La tradition du XIVe siècle». L'auteur en fait
un exposé qui essaie de la saisir pour elle-même, indépendamment du fait
qu'elle annonce plus ou moins Galilée. A lire l'ouvrage de M. Clavelin dans

son entier, on se convainc sans peine de la fécondité d'une telle option
méthodologique: oppositions, contours, analogies opératoires apparaissent
avec leur rôle et leur intelligibilité spécifiques. Cette option prise, l'auteur
n'en sera pas moins conduit à affirmer «le caractère prégaliléen de la
mécanique médiévale... surtout à propos de Yanalyse intrinsèque du mouvement
et de ses fondements cosmologiques ». Le cadre de cette physique reste péripaté-
ticien, les différents domaines de la recherche sont cloisonnés, l'introduction
dans un domaine d'une conception nouvelle ne le restructure pas mais s'ajoute
aux explications anciennes - ce qui permet à M. Clavelin de caractériser
la physique du XIVe siècle par son aspect non cumulatif (terme peut-être mal
choisi).

Dans sa partie centrale, l'ouvrage de M. Clavelin retrace patiemment
l'itinéraire de Galilée, dès les «Juvenilia » et le «Tractatus de elementis»

purement aristotéliciens et où il faut voir «un entrecroisement d'influences»,
«dont le témoignage est capital pour suivre la formation de Galilée», jusqu'aux
«Discours» avec lesquels naît la mécanique classique. A chaque fois, l'essentiel

du contenu des œuvres nous est présenté; ce travail d'initiation, dont
l'auteur s'acquitte admirablement, est indispensable. Une chronologie gali-
léenne placée en tête du livre permet de situer aisément les œuvres dont il
est question. - L'auteur excelle particulièrement à décrire les processus de
l'invention. Ainsi nous voyons que c'est souvent par l'attaque de problèmes
particuliers (mouvement des projectiles, p. ex.) qu'une notion ancienne est
éliminée (le lourd et le léger par soi, p. ex.) et une nouvelle introduite, dans

un rapport plus ou moins étroit avec celles-là (possibilité du mouvement dans
le vide, p. ex.). D'autres questions ne subissent qu'une modification partielle
(opposition entre mouvements naturels et violents, p. ex.). Toutefois, l'entrée
dans la physique par le biais de points particuliers précis ne saurait aussitôt
bouleverser la totalité de celle-ci - et de loin ; une théorie scientifique du mou-
rement des projectiles ne pouvait, par exemple, menacer des associations très
fondamentales de notions, dont le poids opératoire continue donc à se manifester

dans les théories, ni mettre en danger des blocs doctrinaux comme la
cosmologie traditionnelle, dans ses structures essentielles. L'analyse de ce jeu
complexe de facteurs divers permet à l'auteur d'écrire: «D'abord simplement
commentée, la tradition est progressivement dominée, puis reconstruite; dans

303



la précision et la transformation des concepts anciens, c'est la science nouvelle
qui déjà s'annonce.» Ce n'est pas ici le lieu de retracer la suite complète des

découvertes par lesquelles est intaurée la physique moderne. Les principaux
thèmes par lesquels se fait cette instauration sont la constitution d'une
cosmologie copernicienne (chap. IV), les problèmes du mouvement diurne
(chap. V); elle culmine dans la géométrisation du mouvement des graves
(chap. VI et VII). — Enfin, le chapitre VIII {La raison et le réel), qui clôt
l'ouvrage «tente de reconstruire le traité galiléen de la méthode». Les deux
éléments essentiels en sont: La redéfinition de l'intelligibilité scientifique et
l'art d'associer la raison et le réel. L'auteur s'attache particulièrement à
décrire les modalités et la portée de l'explication dans la science galiléenne,
montrant que cette explication est une genèse rationnelle. Cette méthode
comprend aussi, et c'est l'une de ses parties les plus dignes d'intérêt, une
technique d'argumentation: les arguments de la science traditionnelle, les

réponses données par Galilée à ces arguments constituent un jeu dont la
connaissance précise assure aux notions nouvelles une plus profonde intelligibilité.

D'ailleurs, dans l'ordre même de l'invention, la Conclusion nous dit:
«... l'idée d'un Galilée faisant table rase du passé et construisant sa propre
science au moyen d'une interrogation directe de l'expérience, doit être
écartée définitivement: la science de quelque façon naît toujours de la science,
c'est-à-dire de systèmes théoriques déjà constitués, fût-ce pour les utiliser à
des fins que jamais leurs auteurs n'avaient prévues». — En même temps qu'un
remarquable livre de science et de méthode, M. Clavelin nous a donné un
important livre de philosophie. Jean-Louis Galay

Martial Guêroult: Spinoza, /. Dieu (Ethique I). Paris, Aubier et Hildesheim,

Olms, 1968.

La méditation de Spinoza, démonstrative à la manière géométrique,
s'offre comme d'elle-même au commentaire de M. Guéroult, commentaire
d'autant plus philosophique que plus technique et structural, d'autant plus
vivant qu'il s'attache au texte rationnel. C'est que «l'unique voie légitime pour
entrer dans la doctrine est de s'associer au processus démonstratif qui seul,
selon elle, peut produire la vérité» dit M. Guéroult qui a choisi pour
épigraphe à son commentaire le scolie de la proposition 23 de la 5e partie: «Les
yeux de l'Ame, par lesquels elle voit et observe les choses, sont les démonstrations

elles-mêmes». Il s'agit donc de suivre «l'auteur dans la marche
génétique de ses pensées selon l'ordre déductif imposé à elles par les exigences
intimes de la raison», de le lire comme il veut être lu pour suivre la
construction synthétique de l'essence divine et justifier le rationalisme absolu,
«premier article de foi du spinozisme» sur lequel se fonde toute YEthique,
tant pour s'opposer à l'erreur d'imagination que pour aborder la méditation,
au delà de tout formalisme et de toute mystique subjective.

La richesse de ce commentaire simple et monumental exclut le compte
rendu, mais il faut du moins mentionner l'opinion de M. Guéroult sur l'agencement

de l'œuvre entière: non seulement elle aurait été conçue d'abord en 3

304



puis en 5 parties, comme on le sait, mais elle aurait, en un stade intermédiaire,
comporté 4 parties (la 3e et la 4e partie n'en formant qu'une, cf. note 11p.
14-15), et l'on peut conjecturer qu'une fois achevée, elle aurait été divisée en
6 parties, les deux sujets de la 4e partie - servitude de l'homme et vie sous la
conduite de la Raison - donnant lieu chacun à une partie distincte.

Certes, «de même que Descartes avec les Méditations, Spinoza avec

l'Ethique offre cet avantage de renfermer toute sa philosophie en une œuvre
fondamentale», mais le commentaire qui analyse proposition par proposition
ne manque pas de les comparer avec d'autres écrits de Spinoza — et notamment

avec la correspondance - ni de situer l'œuvre dans son contexte
historique, la tradition philosophique connue de Spinoza, principalement
Descartes, Aristote, Maïmonide, Saint Thomas. Dix-huit appendices permettent
de discuter d'autres interprétations, de comparer l'Ethique et les écrits
antérieurs et de préciser des points particuliers, par exemple le nombre et l'infini
(Lettre XII), les observations de Frege quant à la Lettre L sur la critique de

l'unique, l'interprétation hégélienne des concepts d'attribut et de substance.
Ce commentaire de l'auteur du Descartes selon Vordre des raisons couronne

l'œuvre commencée par l'analyse magistrale de la Doctrine de la Science de Fichte
il y a quelque quarante ans et qui a suscité chez nombre de philosophes une
si sûre méthode. Mais il n'est pas terminé: tel qu'il est, on pourrait dire qu'il
se suffit, précisément comme le livre I de VEthique, mais il sera suivi du
commentaire du livre II déjà sous presse. Déjà, il réconcilie des opinions
habituellement peu tolérantes, chez les débutants étudiants même: toute discussion

s'en trouve conduite à approfondir l'intention du philosophe dans la
certitude de le comprendre toujours mieux, comme on le verra dans le
commentaire du livre II où «s'établira avec évidence», sur chaque point,
«l'indiscernabilité absolue de la philosophie et de la déduction qui l'accomplit».

D. Christoff

Ferdinand Alquie: La critique kantienne de la métaphysique. Paris, Presses

Universitaires de France, 1968, 148 p. (Collection SUP).

Admirable ouvrage, qui rompt enfin avec la tradition française de considérer

Kant comme un adversaire de toute métaphysique et une sorte de
précurseur du positivisme. L'accent est mis sur la conjonction de la Dialectique
transcendantale et des Prolégomènes à toute métaphysique future, ce qui permet de
voir en Kant un phénoménologue avant la lettre, mais un phénoménologue
qui ajoute à la volonté de saisir les choses en soi celle de fonder la connaissance

de ces choses dans une perspective critique. - Cet ouvrage rejoint de
très près le renouveau allemand des études kantiennes, et se trouve proche des

travaux d'un Heimsoeth ou d'un Gottfried Martin. Tout se passe comme si

Kant devait devenir, une fois encore, le véritable maître à penser de notre
époque, toutes perspectives nationales et surtout nationalistes étant enfin
abolies. J.-Claude Piguet

305



René Laeroze: Maine de Biran, Paris, P.U.F., 1970. Coll. Les grands

penseurs. 1 vol., 242 p.

La collection «Les grands penseurs», continuant l'ancienne collection
«Les grands philosophes», réunit des monographies plus étendues que celles
de la collection «Philosophes» et vise à donner, de tel philosophe et de sa

doctrine, une idée complète. Les publications qui s'y succèdent sont aussi

souvent l'occasion de rafraîchir périodiquement l'information, de renouveler
l'interprétation en tenant compte des publications récentes. Venant après les

travaux de M. Gouhier et de M. G. Le Roy, et l'ouvrage déjà ancien de Del-
bos, le livre de M. Lacroze sur Maine de Biran répond à ce besoin ; quant à
la remarquable thèse de M. Henry, elle est peu discutée, si ce n'est sur le point
de savoir si Biran fut un isolé ou un incompris... Le philosophe de Bergerac est

présenté avec la finesse que requiert sa pensée complexe aux frontières de la
psychologie, de la physiologie et de la métaphysique et surtout avec la
sympathie de l'auteur de Uangoisse et Vémotion et des Eléments d'anthropologie. Maine
de Biran est bien situé, tant par rapport - surtout - aux physiologistes, aux
idéologues et aux empiristes - notamment Condillac et Hume - que par
rapport à la spiritualité d'un Fénelon. Sur un point particulier, M. Lacroze
examine (pp. 117-119) la distinction de Stapfer entre la volition et la motion
qui la suit, ainsi que sa discussion avec Biran; il rappelle comment Brun-
schvicg a repris cette question. Quant à lui, avec G. Le Roy, il conclut en
faveur de Biran: «les deux termes n'en font qu'un»; «l'effort est la prise de
conscience d'une dualité primitive», «c'est un fait à deux faces». Le dernier
chapitre, «l'épanouissement du biranisme au 19e siècle», joint aux noms de
Ravaisson, Lachelier, Boutroux, celui de Jules Lagneau, tout en distinguant
d'ailleurs cette dernière doctrine et même en l'opposant à celle de Biran.

D. Christoff

Henri Arvon: La philosophie allemande, Paris, Seghers, 1970 (Coll.
Philosophies de tous les temps). 1 vol., 222 p.

Quelque quatre-vingts doctrines présentées en paragraphes d'une page
(Cassirer) à dix pages (Husserl, Marx) jalonnent ce panorama sommaire
de la philosophie allemande depuis environ 1840. En des pages synthétiques,
l'auteur cherche à expliquer les conditions et les forces vives de cette pensée
et en découvre les racines chez Hegel, Schelling, Schopenhauer, voire
Hamann et Herder. Certes le genre est difficile et le présent tableau offre
l'avantage du nombre des doctrines, de la consultation relativement aisée,
de doxographies utiles pour de premières références. Beaucoup de points
fondamentaux y sont présentés. L'auteur, dont les ouvrages d'information —

Bakounine, Lukacs, l'Anarchisme, le Marxisme, l'Athéisme, Esthétique
marxiste, — et surtout les travaux sur Stirner et sur Feuerbach sont connus,
a voulu rompre avec la dispersion chronologique et classer les doctrines en
cinq sections: irrationalisme, pensée dialectique, langage, phénoménologie

306



et philosophie existentielle, néokantisme. Mais il réussit à rétablir des moments
de continuité dans l'histoire de l'hégélianisme et du kantisme, ou encore à

reprendre une doctrine - celle de Scheler par exemple - sous plusieurs aspects.
Lauteur a, dès les premières pages, voulu faire ressortir l'irrationalisme

«congénital». Dans cette section, après Schelling, Schopenhauer, Kierkegaard

et Nietzsche, le national-socialisme ne manque pas, mis en perspective
entre le néoidéalisme, le néoromantisme, le néovitalisme d'une part et, de

l'autre, l'anthropologie philosophique. Mais, pour donner un exemple
d'innombrables «différences» qui n'apparaissent aucunement, il n'est nullement
expliqué que, malgré l'influence et surtout l'exploitation de quelques idées

mal comprises de Nietzsche, la doctrine nationale-socialiste ne pouvait
qu'écarter cet individualisme, jugé aristocratique et asocial. Mais si l'on peut
admettre que le dynamisme, soit irrationaliste soit dialectique, est présenté
dans l'ensemble justement, on en voit mal l'antithèse, le matérialisme statique
qui exploite et neutralise à la fin du siècle et jusque vers 1914 toutes les

dialectiques: scientisme, empiriocriticisme, monisme matérialiste, fictionalisme
(d'ailleurs mentionnés) apparaissent mal dans leur rôle, culturel pour ainsi
dire, à cause de la disposition choisie. Le matérialisme paraît se réduire aux
trois noms toujours cités (Vogt, Moleschott, Büchner) et se trouve curieusement

placé en préface au néokantisme. Le positivisme du cercle de Vienne
même n'est que rapidement présenté. Beaucoup de réalité passe donc entre
les mailles. On saisit mal de quoi était faite la situation intellectuelle de
certaines époques, par exemple le second Empire. Alors que la situation de
1848 est bien indiquée, le Kulturkampfau contraire est quasi ignoré. De même
l'aspect religieux des doctrines n'apparaît guère qu'à propos de l'existentialisme.

Quant aux doctrines individuelles, il était certes difficile d'en donner si

brièvement une idée juste, et très souvent l'exposé touche bien des points
essentiels. Pourtant, que dire lorsqu'on voit Jaspers qualifié de disciple de
Descartes (p. 170) alors que son rapport à Kant n'est pas indiqué? Enfin, il
était difficile de ne pas trop isoler la philosophie; certes, beaucoup de pensées

sont mentionnées: Ranke et Savigny, Goethe, Schiller, Hölderlin, Schlegel et
Novalis, ce qui tient apparemment du tour de force; mais les perspectives ne
peuvent être saisies en profondeur.

Enfin, un certain nombre de détails demandent encore une mise au point:
La Logique de Husserl de S. Bachelard est rangée dans la collection Phaeno-
menologica (140); le prénom de Schelling, les dates du séjour de Husserl à

Gœttingue sont inexacts. Des ouvrages de Dewey et de Bochenski
(Europäische Philosophie der Gegenwart; l'édition française paraît ignorée!) sont
classés comme histoires allemandes de la philosophie allemande! Dans cette
bibliographie, Ueberweg est ignoré et il semble qu'il eût été possible d'indiquer

les histoires de la philosophie contemporaine de Stegmuller et de von
Aster en ce qu'elles traitent principalement d'auteurs allemands. Par contre,
il faut reconnaître que les titres allemands des œuvres sont transcrits correctement

en général, ce qui est rare - mais rien n'indique si ces ouvrages ont
été traduits ou non. Pour un ouvrage qui semble devoir remplacer la lecture
des philosophes, on ne saurait être assez sévère car, même s'il tombe fort
juste sur bien des points, toutefois il ne donne pas accès à l'explication histo-

307



rique pour ceux qui ignorent l'histoire politique, économique, religieuse,
scientifique et littéraire de l'Allemagne, au XIXe siècle surtout.

D. Christoff

G. J. Warnock: English Philosophy since 1900. London, Oxford Univ.
Press, 1958. 1 vol., 180 p.

A l'occasion du compte rendu précédent, nous revenons sur ce petit
historique qui fait en langue anglaise le bilan d'un demi-siècle de logique et

d'analyse, avec des appréciations non dénuées d'humour. Entre une première
étape où l'on trouvera, à côté de l'atomisme logique de Russell et du Trac-
tatus de Wittgenstein, les analyses de Moore, et une étape récente où, après
Wittgenstein, les questions principales d'Austin et de Strawson sont évoquées,

sur quelques points, de façon éclairante, la place centrale est occupée par le

changement de la pensée de Wittgenstein puis par celle de Ryle. La réflexion
sur la pensée de Wittgenstein et de ses contemporains conduit à un examen du
statut de la logique et de la métaphysique (notamment à propos deWaismann).
Sur ce dernier point, il apparaît bien que soit l'analyse soit le positivisme ont
dirigé leurs attaques contre une pensée déjà éteinte, alors que la question
sérieuse de la neutralité et de l'engagement philosophique dominait déjà.

D. Christoff

Ugo Spirito: Giovanni Gentile. (Florence, Sansoni, 1969).

Sous le titre de Giovanni Gentile, l'auteur publie ce qu'il estime avoir écrit
de plus important, de 1923 à 1967, sur ce philosophe auquel il doit, dès qu'il
le connut à Rome en 1918, une «transformation radicale de sa façon de

penser et de concevoir la vie» (p. 7). C'est d'un recueil qu'il s'agit donc, où
l'on trouve en somme l'histoire de «l'actualisme» dans la perspective d'un
disciple et ami qui s'en est nourri durant une cinquantaine d'années, et dont
la dissidence (polémique au départ) ne l'empêche pas de reconnaître
aujourd'hui qu'il se sent lié à Gentile mort plus encore qu'il ne le fut jamais de
son vivant. Le rappel de certains chapitres: Gentile et Marx; Gentile et
Croce; la religion de Gentile; la réforme Gentile de l'enseignement; l'humanisme

de Giovanni Gentile; la postérité de l'actualisme et l'humanisme du
travail; Gentile, dans la perspective historique d'aujourd'hui, montre l'étendue

de cet ouvrage, d'une écriture nette et ferme malgré la présence, parfois,
de ce pathos qui accompagna l'affirmation de l'«actualisme» en Italie.

A propos des rapports entre Gentile et Croce, définitivement brouillés
après l'avènement du fascisme, l'auteur entreprend de réfuter la filiation
établie le plus souvent au détriment du premier. Selon lui, c'est à l'influence
de Gentile, encore étudiant, que Croce dut son premier intérêt pour la
philosophie, et cette influence n'a cessé ensuite de s'exercer sur ses recherches
dans le domaine de l'esthétique, du matérialisme historique et de la pensée
hégélienne. En bref, ce serait seulement après s'en être abondamment nourri
que Croce a dénigré l'actualisme (p. 88).

308



Dans l'attitude crocéenne d'opposition au fascisme. Gentile et ses disciples

ne virent qu'incohérence et aveuglement; lui qui était nolens volens, par son
éducation philosophique comme par l'inspiration la plus profonde de sa

pensée, «un authentique fasciste sans chemise noire» (Gentile, Qu'est-ce que le

fascisme? 1925).
En revanche, affirmait Spirito en 1956, c'est tout naturellement que

Gentile, appelé au pouvoir par Mussolini après la marche sur Rome, se trouva
être «le plus fasciste des fascistes» (p. 146) - Car dans sa pensée on
reconnaissait «l'expression la plus haute et la plus systématique de la culture
fasciste» (p. 149). Gentile était le premier à s'en convaincre, ainsi qu'en
témoigne en particulier son article à la gloire de la marche sur Rome dans
Y Idea Nazionale du 28 oct. 1923. En elle, affirmait-il, débouche tout le mouvement

idéaliste italien depuis 1900, pourfendeur du matérialisme réfugié dans
les idéologies démocratiques, socialistes, illuministes, positivistes, etc., et

auquel se joignaient d'autres éléments tels que la résurrection du sentiment
religieux, le syndicalisme de Sorel, la guerre (p. 148).

On sait que Gentile, président de la Commission pour l'étude des réformes

constitutionnelles, et président de l'Institut national fasciste de culture, fut
encore l'auteur du déplorable «manifeste des intellectuels fascistes» comme
d'une fameuse réforme de l'enseignement en Italie. Réforme au sujet de

laquelle on trouvera dans cet ouvrage une étude publiée en 1956 par Spirito
(pp. 125-159), obligé de reconnaître que tout le système éducatif s'est

aujourd'hui transformé dans un sens diamétralement opposé aux prescriptions
d'un Gentile persuadé qu'il y avait trop d'élèves dans l'enseignement secondaire,

trop d'universités, trop de professeurs...
Si l'attitude de Gentile «libéral» étonne, celle qu'il eut à l'égard de la

religion peut surprendre aussi bien. N'affirma-t-il pas en février 1943, une
année avant sa mort, dans une conférence tenue à l'Université de Florence,
et intitulée Ma religion, qu'il était non seulement chrétien, mais catholique; en

précisant que «la religion, c'est l'Eglise» avec son ordre et son pape «qui
approuve et condamne»?

Rappelant les rumeurs suscitées par cette profession de foi (Gentile s'est

converti!) Spirito se réclame d'un écrit postérieur de quelques mois (Genèse

et structure de la Société, dernier ouvrage du philosophe) pour affirmer que
Gentile demeurait fidèle à lui-même, et que son catholicisme était identique
à son idéalisme et actualisme (p. 115). Car ce dernier message dissipe entièrement

l'équivoque de l'immortalité au sens traditionnel (perpétuité dans le

temps ou pure et simple éternité en dehors du temps) en dénonçant à ce propos
l'illusion de l'âme comme substance. La distinction persiste donc chez Gentile
entre pensée mythique et pensée critique, conformément à sa réforme scolaire

qui prescrivait la religion à l'école primaire et la philosophie dans l'enseignement

supérieur (p. 117).
Mais comme la conférence en question n'était pas destinée à des écoliers,

Spirito, qui exclut la «conversion», doit bien reconnaître que la profession
de foi florentine est de nature à engendrer quelque perplexité (pp. 122-23).

De toute façon, c'est dans le dernier ouvrage de Gentile déjà cité (Genèse

et structure de la Société) qu'il voit le testament du philosophe disparu tragique-

309



ment; œuvre d'un homme frappé dans ses affections et souvent menacé de

mort, qui retrouve dans l'identité du connaître et du faire une certaine

parenté de sa pensée avec celle de Marx (auquel il avait consacré un ouvrage
dans sa jeunesse: La philosophie de Marx, 1899); qui préconise un humanisme
du travail en voyant désormais dans le communisme le régime de l'avenir,
mais comme but atteignable par une patiente maturation et non par un
saut (p. 192). F. L. Mueller

Fredrag Grujic: Hegel und die Sowjetphilosophie der Gegenwart. Francke-

Verlag, Bern/München 1969.

Die Arbeit des 1935 in Jugoslawien geborenen Predrag Grujic (die
umgearbeitete Form einer im Sommer 1967 der Universität Freiburg i. Br.
vorgelegten Dissertation) «hat sich das Ziel gesetzt, die Grundlagen und
Voraussetzungen der gegenwärtigen sowjetrussischen Philosophie zu
untersuchen» (S. 7). Dabei beschränkt sich der Verfasser ausdrücklich auf die
materialistische Dialektik, «weil gerade auf diesem Gebiet der Einfluß Hegels
in seiner ganzen Tragweite faßbar ist» (S. 7). Weiter heißt es: «Die Forderung

einer ernsthaften und vorurteilslosen Auseinandersetzung mit dem
Marxismus ist schon darin gegeben, daß die marxistische Philosophie nicht
nur die Weltanschauung der vom Kommunismus beherrschten Länder ist,
sondern daß die marxistische Philosophie ebenso, wenn auch aufverschiedene
Art und Weise, die von einem großen Teil der Menschheit - überwiegend
unbewußt — praktizierte Lebensform ist» (S. 7). Man wird dem Verfasser

gewiß zugestehen müssen, daß er seine ernsthafte, um Vorurteilslosigkeit
bemühte Intention, die ganze Arbeit hindurch einzuhalten versucht hat.
Hingegen scheint der Versuch, «den dialektischen Materialismus nicht als
Ideologie, sondern als Philosophie darzustellen» (S. 7-8), weniger zu glücken;
nicht etwa, weil Grujic seine durchaus berechtigte Einstellung der marxistischen

Philosophie (wir würden die Bezeichnung «Marxismus» für eine
ins Uferlose ansteigende Zahl von philosophischen, soziologischen und
politischen Richtungen nicht so ohne weiteres verwenden) gegenüber plötzlich
aufgibt, sondern weil eine derartige Philosophie, wie uns scheinen will,
ohne Berücksichtigung der ideologischen Aspekte nicht vollumfanglich
verständlich gemacht werden kann. Wir teilen die Ansicht also nicht, daß:
«Wenn die geistige Auseinandersetzung mit den Grundideen Sowjetrußlands
[das ist ein zu weites Feld, AM] fruchtbar sein soll, so darf der dialektische
Materialismus nicht als politische Ideologie, sondern er muß als Philosophie
akzeptiert und beurteilt werden.»(S. 29)

Hingegen möchten wir uns der Ansicht Grujics durchaus anschließen, daß
der Diamat nicht eine bloße Umkehrung der Hegeischen Philosophie
darstellt; nur wäre es vermutlich angebracht gewesen, diesen Umbruch in der
Hegelianischen Bewegung etwas deutlicher und unter Berücksichtigung
vermehrter Details in die Augen springen zu lassen. Fragwürdig hingegen ist die
Aussage, daß die «Philosophie Hegels und die scharf formulierten
philosophischen Konzeptionen von Karl Marx, die erst in der Auseinander-

310



Setzung mit Hegel ihre volle Prägnanz empfingen [...]» die Grundlagen und
Voraussetzungen der gegenwärtigen sowjetrussischen Philosophie» (S. 8) sein

sollen. Denn die Geschichte, die diese Grundlagen durchgemacht haben, ist
für die heutige Philosophie in der Sowjetunion nicht unwichtig. Hätte
Grujic die Wandlungen und Verfälschungen, denen das Hegel-Bild in
Russland unterworfen wurde, etwas mehr beachtet, wäre eine übertriebene

Vereinfachung wie diese nicht möglich gewesen; doch soll das nicht über den

Wert der Arbeit des Verfassers wegtäuschen.
Der Aufnahme Hegelscher Gedanken stand im letzten Jahrhundert in

Russland nichts im Wege. Eine gewisse kulturelle und geistige Verwandtschaft

zwischen dem deutschen und dem russischen 19. Jahrhundert ist nicht
zu leugnen. Es ist insofern auch bezeichnend, daß die Dichter und Literaturhistoriker

beziehungsweise -kritiker schon um 1850-60, später aber vermehrt,
sich auf Hegel berufen haben, so auch eine der Schlüsselfiguren des russischen

Hegelianismus, nämlich Tschernischevskij in seinem Buch Estetiëeskie otno-

ëenija iskustva dejetviteVnosti (Die ästhetischen Bezüge zwischen Kunst und Wirklichkeit).

Andererseits ragt die Persönlichkeit Alexander Herzens hervor, von
dem Grujic sagt: «Als Philosoph und Soziologe, aber ebenso als Romancier
und Naturwissenschaftler trat er auf die Seite der revolutionären Bewegung.
Herzen hat [. .] die Schriften Hegels und insbesondere die Phänomenologie

gut gekannt und versuchte gewissermaßen eine Übertragung der Hegeischen
Philosophie in die Probleme der eigenen Zeit.» (S. 14.) Herzen, «der sich

für die unverletzliche Freiheit der Persönlichkeit einsetzte» (S. 14), ist
insofern die Gegenfigur zu Tschernischevskij, als ja dieser als erster versuchte,
die Dialektik zu naturalisieren. In der Zeit zwischen 1860 und 1905 (dem
Jahre der Revolution und des russisch-japanischen Krieges) spielt sich die

ganze Auseinandersetzung zwischen (grob gesagt) Materialisten und Idealisten,

Personalisten und Populisten ab - eine Auseinandersetzung, die später
ideologisch zugunsten eines platten Materialismus entschieden wurde.

Doch worin zeigt sich denn der Umbruch von Hegel zum Diamat? In dem
mit Systematik betitelten, dreigeteilten Abschnitte gibt der Verfasser zuerst
einen Vergleich zwischen dem Hegeischen und dem Marxschen Begriff der
Arbeit. Während für Hegel «die Arbeit eine Formgestalt der Idee» ist, «die
sich auf ihrer Rückkehr in das absolute Wissen vorgibt» (S. 22), gilt für Marx
die Arbeit (in Form der «aktualisierten Philosophie» [S. 26]) als Eingriff in die
Natur, und damit als eine Befreiung von der Natur (S. 26). Eine derartige
Konzeption beruht nach Grujic auf einer Theorie der Materie, die sich in
drei Punkten zusammenfassen läßt: 1. die Materie ist ewig; 2. die Materie ist
ihrem Wesen nach bewegt; 3. «diese Bewegung der Materie ist wesentlich
aufsteigende Bewegung, Evolution, Geschichte» (S, 27).

Diese Theorie ist bestimmend sowohl für die Erkenntnistheorie wie auch
für die Erfassung der Natur, Geschichte und Gesellschaft. Ihr eignet - wie
bekannt - ein Anspruch auf Totalität. Woraus Grujic durchaus richtig
folgert, daß die Philosophie in der UdSSR - mag man sie hier noch so gering
schätzen - das Bindeglied zwischen Naturwissenschaften einerseits, Geistesund

Gesellschaftswissenschaften andererseits bildet. Freilich mag sie diese
einheitsbildende und verbindende Funktion nur deswegen ausüben, weil

311



allen Disziplinen der Diamat als unveräußerliche Grundlage (die, als

unveräußerlich erklärt und verstanden, nachgerade Ideologie wird) dient.
Wenn nun der «Geist» eine «Ausgeburt» der Materie sein soll, dann wird

er durch dieselben Gesetze beherrscht sein müssen wie die Materie (S. 35).
Die Gesetze kennzeichnen zugleich die dialektische Methode; sie betreffen
1. den Ursprung, 2. die Form und 3. das Ziel der Materie (S. 36). Im Gegensatz

zur Hegeischen Philosophie gilt im Diamat eindeutig die Vorrangigkeit
der Quantität — im Unterschied zur Qualität. Die Widersprüchlichkeit des

(materiellen) Seins äußert sich auf materielle Art und Weise; analog zum
Widerspruch in der Materie wird nun der Widerspruch des Geistes und der
Gesellschaft gedeutet (S. 47; S. 57). Wenn aber das Hegeische Prinzip der
Negation der Negation gelten soll, dann wird im Diamat durch die Negation
der Negation der Grund zur Prophétie gelegt. Die Materie ist derart organisiert

und selbstorganisierend, daß sie zwangsläufig das durch den Diamat
verkündete Heil erfüllen muß. «Die kreative Funktion der Negativität hat
der dialektische Materialismus aus der Philosophie Hegels übernommen.
Während aber nach Hegel die Negation der Negation der innerste
Lebensrhythmus der Idee ist, ist sie für den dialektischen Materialismus die Urkraft
der Materie selbst.» (S. 69.)

Im letzten Teil des systematischen Abschnittes untersucht Grujic schließlich

die Erkenntnistheorie des Diamat. Diese folgt auch den bereits
angegebenen Gesetzen. Die «immaterielle Reflexion des Materiellen» erfordert
freilich zur Verifikation bzw. Falsifikation die Anwendung eines Kriteriums,
das der Diamat mit dem Kriterium der Praxis zu besitzen glaubt. «Insofern
die Praxis die logischen Ergebnisse auf das Sein und die ontologischen
Sachverhalte auf das Denken bezieht, vermittelt sie in der Erkenntnis die
approximative Identität von Sein und Denken. Zusammenfassend ist zu sagen:
Für Hegel ist die Identität von Sein und Denken absolut, für die
Sowjetphilosophie (Diamat) relativ.» (S. 89.) Nur tut es leid, daß der Verfasser die
Konsequenzen dieser Feststellung nicht weit genug gezogen hat — es wären
hier noch etwelche Probleme zu lösen.

In der Zusammenfassung der Arbeit werden einige Gesichtspunkte des
Diamat kritisiert. Die defizienten Thesen desselben sind zurückzuführen auf
den Grundsatz, daß die Materie primär, das Bewußtsein (bloß) sekundär sei
(S. 92). Einer der größten Irrtümer des gegenwärtigen Diamat soll sich nach
Grujic in der Gesellschaftstheorie zeigen (S. 93). Die Bindung der
gesellschaftlichen Entwicklung an die Materie weckt den Anschein, als ob das
gesellschaftliche Sein vollauf in den Griff des handelnden Denkens und des
denkenden Handels zu bringen wäre. Damit erweist sich der Diamat als
Dogma; nicht anders als sich das Primat des Bewußtseins bei vielen auch als
Dogma ausweisen ließe Die Schrift schließt mit der Feststellung: «Der
Unterschied zwischen der Philosophie des Idealismus und der Philosophie
des Materialismus liegt darin, daß die eine die Allgemeinheit schon immer
in ihrem Inneren enthält (wenn auch unentwickelt) und durch ihre
Entfaltung zu einem objektiven Idealismus wird. Die andere dagegen muß ihre
Allgemeinheit erst erringen und sie dann stets als ein Anderes entwickeln und
niemals absolut besitzen.» (S. 97.)

312



Wir unsererseits möchten nicht schließen ohne einige Bemerkungen zur
Schrift Grujics, die - das sei hier unterstrichen - als Einleitung Vorzügliches,
als Arbeit unter dem Titel Hegel und die Sowjetphilosophie der Gegenwart aber
nicht halten kann (schon umfangmäßig nicht), was der Titel verspricht. Es hat
bei der Lektüre irgendwie befremdend gewirkt, daß Plechanov mit keinem
Worte erwähnt wird, wo doch Plechanov, philosophiegeschichtlich gesehen,
eine der tragenden (und tragischen) Figuren des russischen Hegelianismus
darstellt. An Plechanovs Werken entzündete sich der Streit um die Bedeutung
Hegels für die zeitgenössische marxistische Philosophie. So plädierte Plechanov,

der auch immer vom Dilemma Individuum—Gesellschaft geplagt war,
für die Aufnahme Hegels, wohingegen Bernstein und Struve dies ablehnten.
Als sich Plechanov 1903 auf die Seite der Menschewiken schlug, erfolgte eine

Verurteilung durch Lenin — und dennoch hat dieser das Studium der Schriften

seines Widersachers selbst fortgeführt und seinen Mitstreitern immer
wieder nahegelegt. Unter Stalin wurde Hegel als «Kleinbürger» verschmäht;
1931 wurde Deborin, der Verfasser von Gegel i dialekticeskij materializm (Hegel
und der dialektische Materialismus) und Filosofia i marksizm (Philosophie und

Marxismus) verurteilt, doch nach 1965 wieder verlegt. So einheitlich scheint
also der Block des Diamat gar nicht zu sein, und vielleicht wäre es gut
gewesen, wenn Grujic - etwa anhand eines hermeneutischen Modelles, das die
Gegensätze Materialismus - Idealismus, Individualismus — Nichtindividualis-
mus usw. festhält und zugleich dem geschichtlichen Hin-und-Her der he-

gealinischen Bewegung in Rußland Rechnung trägt — die Kontrapunktik
etwas mehr analysiert hätte. Alexandre Mêtraux

Fernand Luden Mueller: L'irrationalisme contemporain; Schopenhauer, Freud,

Nietzsche, Adler, Jung, Sartre. Paris, Payot, 1970. Petite bibliothèque
Payot N° 159. 1 vol., 156 p.

A la portée de chacun - comme le dit la caractéristique de la collection -,
ce livre l'est, certes, et, le point de vue admis, il l'est excellemment. Non
seulement par le talent de l'auteur, qui n'est pas à révéler ici, mais par des

mises au point et des distinctions contraires à tout schématisme, aux lits de
Procuste que réclame la consommation courante. Par exemple, pour l'essentiel,

la notion d'irrationalisme est précisée à propos de Freud, dont l'irra-
tionalisme «ontologique» est bien distingué du rationalisme de méthode et de
connaissance. Certes, de semblables distinctions s'imposeraient aussi à propos
de Sartre, entre raison analytique et raison dialectique. Certes, on peut
craindre que le lecteur n'en vienne à imaginer un refus massif de la raison chez
les philosophes de notre temps, ou ne lie le refus de la raison au prestige de la
pensée, alors que ce refus vient précisément du consommateur qui sait si bien
se faire servir. Mais l'exposé obvie à bien des malentendus; en particulier, les

premières lignes de l'introduction corrigent déjà l'impression que pourrait
avoir déterminée le texte de la couverture qualifiant l'irrationalisme d'«
important courant de la pensée moderne»... Outre ces mises au point salubres,
l'auteur conduit bien à un nouvel équilibre en montrant que la raison

313
21 Studia Philosophica XXX/XXXI



«recoud les déchirures de l'entendement». D'un autre point de vue, même
les éléments biographiques et les explications caractérielles — fort nombreux -
contribuent à la justesse des nuances. On discutera certes cette idée que
Sartre ait «voulu exercer une action politique» ou qu'il ait jamais, lui ou la
théorie qu'il reprenait, «consacré le primat de la vie immédiate», alors qu'il
s'agit sans doute du primat des Mots. On se demandera aussi pourquoi
Kierkegaard n'est pas étudié, ou Max Scheler qui serait semble-t-il un excellent
exemple; mais l'auteur s'est constamment tenu à distance de toute sorte de

religieux. Dans le cadre d'un tel dessein, ce livre - issu d'un cours à l'Université

ouvrière de Genève et dédié à la mémoire de son directeur M. Berenstein -
s'ouvre en plusieurs dimensions et constitue un témoignage d'expérience.

D. Christoff

Georg Picht: Wahrheit Vernunft Verantwortung. Philosophische Studien.
Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1969.

Der Band enthält 16 Abhandlungen, die in drei Abschnitte: «Zur
griechischen Philosophie», «Zur Philosophie der Neuzeit» und «Philosophische
Probleme des zwanzigsten Jahrhunderts» gegliedert werden. Die Aufsätze

tragen folgende Titel: «Die Voraussetzungen der Wissenschaft»; «Die
Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erscheinung bei Parme-
nides»; «Wissen des Nichtwissens und Anamnesis: Der Ubergang von So-

krates zu Piaton»; «Der Sinn der Unterscheidung von Theorie und Praxis
in der griechischen Philosophie» (mit einem Nachtrag: «Der Sinn der
Unterscheidung von Theorie und Praxis in der Philosophie der Neuzeit») ;

«Die Musen»; «Die Reformation als Auftrag und Wagnis»; «Aufklärung
und Offenbarung»; «Das Wesen des Ideals»; «Der Gott der Philosophen»;
«Zum Problem der ,Genealogie der Moral' bei Nietzsche»; «Die Erfahrung
der Geschichte»; «Der Begriff der Verantwortung»; «Struktur und
Verantwortung der Wissenschaft im 20.Jahrhundert»; «Prognose-Utopie-Planung:
Die Situation des Menschen in der Zukunft der technischen Welt»; «Grundlinien

einer Philosophie der Musik»; «Die Kunst des Denkens». Davon
werden der erste und der letzte Aufsatz nebst dem Nachtrag zum Theorie-
Praxis-Thema hier zum erstenmal gedruckt. Drei Abhandlungen (Der Gott
der Philosophen; Aufklärung und Offenbarung; Struktur und Verantwortung

usw.) sind vor drei Jahren als Büchlein erschienen, das ich im vorigen
Studia-Band angezeigt habe. Ihr erneuter Abdruck wie auch der der übrigen
Aufsätze, die bereits früher erschienen sind, ist durch Anmerkungen bereichert

worden, die vor allem wechselseitige Verweisungen enthalten. Ungeachtet

der thematischen Verschiedenheit der Aufsätze wird der Sachenach
im ganzen Buch «nur eine einzige Grundfrage untersucht: die Fragenach
den transzendentalen und den realen Bedingungen der Möglichkeit von
menschlicher Vernunft in der Geschichte. Im Horizont dieser Frage ist es

nicht möglich, die theoretische von der praktischen Vernunft zu trennen».
Wenn Kant und die Kantianer die Frage nach den «Bedingungen der

Möglichkeit» der Erkenntnis und ihres Gegenstandes stellen, so handelt es

314



sich um sogenannte «transzendentale» Bedingungen. Bei Kant ist der
Ausdruck «transzendental» keineswegs eindeutig. Mit einiger Sicherheit läßt
sich lediglich sagen, daß er sich irgendwie auf das erkennende Subjekt -
freilich nicht auf seine empirisch-psychologische Beschaffenheit, wie Herder
und Fries wollten- bezieht, vielleicht auf das sich selbst denkende und
«konstituierende» Subjekt. Jedenfalls hätte man, da Picht nun «transzendentale»

und «reale» Bedingungen der Möglichkeit der menschlichen
Vernunft in der Geschichte unterscheidet, gern genauer erfahren, was er unter
ihnen verstanden wissen will. Ich muß mit Bedauern gestehen, darüber keine
Klarheit gewonnen zu haben.

Aus einem in der vorhin erwähnten Rezension enthaltenen Zitat geht
hervor, daß Picht Piatons Idee des Guten mit Kants transzendentalem Ideal,
Hegels absolutem Geist und Nietzsches totem Gott gleichsetzt oder sie wenigstens

in eine wesentliche Beziehung miteinander bringt. Ob das zutrifft, sei

dahingestellt. Aber auf jeden Fall sind diese «Götter der Philosophen» reine
Gedankenerzeugnisse, denen ausschließlich eine «literarische Existenz»
eignet und denen daher keine selbständigen Gebilde in dem Sinne
entsprechen, wie wir etwa den abstrakten Begriffen «Stein», «Pflanze», «Tier»,
«Mensch» erfahrbare, in sich bestimmte Gegenstände zuordnen können.
Allerdings schreibt Picht z. B. von der Idee des Quadrates - es läßt sich nicht
entscheiden, ob er damit lediglich Piatons Uberzeugung referiert oder ob

er diese auch selber teilt —, sie sei «nichts Ausgedachtes, sondern sie ist im
Gegenteil das wahre Quadrat, also das wahrhaft Seiende, das in dem sinnlich

sichtbaren Quadrat nur erscheint» (S. 390). Das ist die ehrwürdige
Argumentation, die sich die Rätselhaftigkeit der Anwendbarkeit der Mathematik

auf die Natur zunutze macht, um dieser selbst «mathematische
Strukturen» und «Relationen» zu supponieren. Dennoch handelt es sich dabei
um ein spekulatives Dogma, nicht anders wie bei der vermeintlichen Unver-
änderlichkeit bzw. Ewigkeit der Ideen oder des «wahrhaft Seienden». Statt
nur immer wieder das Dogma erneut zu proklamieren, wäre es nachgerade
an der Zeit, wenn uns die Platoniker die extramentale Existenz der Ideen
und ihren nicht-gedanklichen Ursprung einschließlich ihres on tischen
Primates vor den sie sinnlich darstellenden Gebilden überzeugend aufweisen
würden. Verhält es sich mit diesen sturen Behauptungen nicht so wie mit
der Keplerschen Harmonie der Welt, die «nicht stimmt» und wovon Picht
mit Recht bemerkt: «Wer trotzdem an ihr festhalten will, der lügt, mag er
auch subjektiv guten Glaubens sein» (S. 414). Für unser heutiges, der
modernen Wissenschaft verpflichtetes Philosophieren stellt sich im Hinblick
auf die Platonischen Ideen nicht mehr die Frage nach ihrer unveränderlichen
Existenz, sondern nach der Artung unseres Denkens, sofern es immer noch
daran glaubt und fähig ist, das «Ewige» zu denken.

Auf weite Strecken gewinnt man den Eindruck, Pichts Denken bewege sich
im sprachlich-begrifflichen Bereich, sei - nicht unbedingt im abträglichen
Sinne gemeinte - «Gedanken- oder Begriffsdichtung», so als ob (wie wohl
in der frühgriechischen Weltansicht) zwischen der Aussage und dem darin
gemeinten Seienden kein Unterschied bestände. Nur unter dieser Voraussetzung

läßt sich die undifferenzierte Verwendung der klassischen philo-

315



sophischen Begriffe («die» Wirklichkeit, «das» Sein, «die» Zeit, «die»
Wahrheit) einigermaßen begreifen. Wir hören etwa, für Luther sei das

Wirken des Wortes Gottes die «einzige Wirklichkeit» gewesen, weshalb seine

Lehre, dergemäß wir die «Möglichkeit der Freiheit allein der Auferstehung
Christi verdanken», «durch die Empirie der Weltgeschichte erwiesen» sei

(S. 180f.). Ich meine jedoch, daß weder Luthers Wirklichkeitsauffassung
noch seine Behauptung bezüglich des Ursprungs unserer möglichen Freiheit
durch die weltgeschichtliche Empirie «erwiesen» ist. Allenfalls ließe sich

sagen, der Glaube vieler historisch bedeutsamer Menschen an das Wort
Gottes - nicht aber dieses selbst - sei weltgeschichtlich relevant gewesen.
Darin zeigt sich die fatale Auswirkung der bloß verbalen Verwendung des

Ausdrucks «Wirklichkeit», die es ermöglicht, jeder Illusion «Wirklichkeit»
zuzubilligen. Ich sehe nicht, wie man sich hier noch auf kritische aufgeklärte
Vernunft sollte berufen können. Doch will ich damit das in sich ruhende
Recht des spekulativen, im sprachlich-begrifflichen Bezirk verharrenden
Denkens nicht anzweifeln ; nur muß es jeden Anspruch auf Erkenntnis von
außerhalb seiner befindlichem erfahrbarem Seienden preisgegeben haben.
Dem wird Picht schwerlich zustimmen können, und damit wird seine Position
m. E. höchst fragwürdig.

Einerseits anerkennt er die Verbindlichkeit der modernen Wissenschaft
für das gegenwärtige philosophische Denken, andererseits räumt er diesem
das Mitwirken in der Planung der menschlichen Zukunft ein. Vom
«transzendentalen Standort» der Philosophie Nietzsches heißt es: «Er ergibt sich
aus der epochalen Wendung, daß in der Abkehr von der Metaphysik die
Geschichte, und zwar die wirkliche Weltgeschichte, als der primäre
Denkbereich der Philosophie in Anspruch genommen wird. Der Philosoph
betrachtet aber von diesem Standort aus nicht nur die bisherige Philosophie,
sondern auch sein eigenes Denken als ein Handeln auf der tragischen Bühne
der Weltgeschichte» (S. 269). Bei ihm (Nietzsche) trete der «Begriff der
Verantwortung des Menschen für seine eigene Geschichte an zentraler
Stelle» auf (S. 273). Nun wird man zwar die Berufung zweier Diktatoren
auf Nietzsches Philosophie als Mißbrauch derselben verwerfen müssen, aber
völlig schuldlos ist Nietzsche nicht gewesen. Daran zeigt sich der Unterschied
zwischen der Postulierung des Begriffs der Verantwortung und dem
faktischen verantwortungsbewußten Denken und Handeln. Im Hinblick auf die
Planung unserer Zukunft scheint es mir unerläßlich zu sein, sich wenigstens
um eine Unterscheidung dessen, was zur anscheinend unveränderlichen
Natur des Menschen gehört und was er denkend aus sich «machen» kann,
zu bemühen. H. Kunz

Pierre Maxime Schuhl: L'imagination et le merveilleux, la pensée et l'action.

Paris, Flammarion (1969), Nouvelle bibliothèque scientifique.
1 vol., 242 p.

Les essais de ce recueil sont réunis sous diverses rubriques autour du thème
de l'imagination, thème des interprétations dont M. Schuhl a enrichi la

316



lecture des philosophes classiques {La fabulation platonicienne, 1947, Platon et
l'art de son temps, 1933) et dont il a plus généralement dégagé le fonctionnement

dans Le Merveilleux, la Pensée et l'Action (1952) et dans Imaginer et Réaliser

1963). L'imagination est « technique de l'impossible» mais aussi en prise sur le
réel ; le mythe est catharsis et compensation mais aussi effort de compréhension
et génie de rationalité, «l'homme joue sa pensée dans le rite et l'historien dans
le mythe avant de la concevoir dans l'abstrait» lisait-on déjà dans l'Essai sur
la formation de la pensée grecque (1934). Certes, cette pensée ne s'abandonne pas
sans réserve aux images (voir par exemple le bel essai sur Levy-Briihl), elle
est marquée du sceau de l'interprétation rationaliste (Bréhier, Brunschvicg)
mais elle en découvre la fécondité. «Plus est en moi», la devise que l'auteur
découvre à Bruges, au mur d'un hôtel ancien, est comme la visée de ces

«ressources cachées» de l'être, de l'organisme, qui se retrouvent à partir de
l'expression du merveilleux. Ainsi, l'on goûtera pour sa puissance suggestive
l'essai sur Le thème de Gulliver et le postulat de Laplace (le Grand et le

Petit) aussi bien que l'analyse de l'organique et du mécanique dans les essais

sur la Statue du Commandeur, images et abstractions filmiques, et plus encore
on s'arrêtera au témoignage personnel si émouvant dans le jeu des «images
captives » (l'imagination en captivité). D. Christof

Eugen Fink: Metaphysik und Tod. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1969.

Das neue Buch Eugen Finks bringt den Text einer von ihm als «Meditation»

bezeichneten Vorlesung, die er im Sommersemester 1964 an der
Universität Freiburg i. Br. gehalten hat. In der kurzen Inhaltsangabe des

Broschurdeckels steht, der Verfasser bezweifle, «daß die Metaphysik den
Tod begrifflich zu fassen» vermöge. Dem entsprechen mehrere Stellen im
Text selbst. «Das ausgearbeitete Seinsverständnis, die Metaphysik, kann den
Tod nicht denken. Ihre Begriffe versagen vor dem Nichts, kommen ihm nicht
bei». «Das Nichts des Todes ist un-denklich, dies nicht in der Weise, daß wir
darin keine Sache, kein Ding, kein Etwas finden könnten, es ist undenklich
in seiner Nichtigkeit. Das Paradox liegt darin, daß wir darum wissen und das,
was wir wissen, nicht denken können» (187). Oder: «wir vermögen die
Todesgewißheit nicht zu denken - und auch die Metaphysik bietet auf ihren
imposanten Reflexionsebenen keine Denkmöglichkeiten des Menschentodes».
«Tausendfältig sind die Erscheinungsformen des Todes, und gleichwohl ist
unbegriffen, was er ist. Er kann gesagt werden - wie das Nichts, und ist ebenso
un-denklich» (194). «Der Mensch ist auch als - der Sterbliche, als der
Todgeweihte, der um seine Bestimmtheit zum Nichts weiß. Die Metaphysik
kann dieses Nichts nicht denken, nicht weil es ihr am Mute des Erkennens
gebricht -, weil das Nichts schlechthin das Undenkbare bedeutet» (205).

Solche entschiedenen und präzisen Wendungen erwecken fast unvermeidlich

die Erwartung, daß ihr Verfasser nach den Gründen dieses auffallenden
Versagens des metaphysischen Denkens einem immerhin nicht belanglosen
Sachverhalt gegenüber sucht und vielleicht sogar zu einer Kritik der über-

317



lieferten Metaphysik veranlaßt werden könnte, zumal er ausdrücklich
versichert, der Tod bleibe «immer eine Provokation des Denkens» (151). Allein
diese Erwartung erfüllt sich nicht. Denn schon von der ersten Vorlesung des

ersten Teiles — er ist mit «Das Sein der Sterblichen» überschrieben — an muß
man sich vorsagen, daß es Fink nicht um eine dem menschlichen Tode als ein
zum Teil gewußtes, zum Teil erfahrbares Faktum zugewandte sachnahe

Analyse geht oder zu gehen scheint, sondern um bilderreiche, wenn man will :

«dichterische» Gedankenschöpfungen, die sich gelegentlich wie eine
säkularisierte Predigt anhören. Wenn der Verfasser einmal bemerkt: «Denken ist
immer und überall ein nüchternes Geschäft, es ist die illusionslose
Selbstverständigung des menschlichen Daseins in allen Weltbezügen» (48), dann
vermag ich jedenfalls in seinen Darlegungen kein «nüchternes Geschäft» zu
sehen. Nicht daß die Fragen fehlen würden — im Gegenteil: sie werden reihenweise

geäußert, aber sie befragen überhaupt nicht oder nur obenhin verbal
Sachverhalte, dienen lediglich der Gedankenentwicklung. Ob der Satz: «In
der schönen Denk-Frucht des Descartes sitzt der Wurm, der Totenwurm»
(20), oder die Wendung: «Auf ein unzerstörbares Sein hofft am Ende ein
Lebewesen, das zittert im Wind der Zeit» (48) als dichterische Bilder gelten
können - nun, über den Geschmack läßt sich endlos streiten. Ein letztes
Beispiel, das Finks Stil dokumentiert: Der Mensch siedelt «auf dem Rücken
der Erde an, erbaut Wohnstatt, Haus, Lager und Herdstätte; die
vorgegebene Natur ist ihm Schauplatz, Lebensraum, Materialgrube, er existiert
in einer fortwährenden Einverleibung, in einer Kommunion mit den Elementen,

ißt das Feste, trinkt das Flüssige, atmet die Luft, wärmt sich am Feuer
und freut sich am Licht. Die Natur bildet die Unterlage für alle Formung und
Gestaltung, er nimmt ihre Stoffe und prägt ihnen künstliche Formen auf,
die Natur bleibt die unvertilgbare Grundlage aller menschlichen
Kulturschöpfungen - sie wird tausendfach von Menschenspuren überzogen, wird
davon fast verdeckt, bleibt aber der Boden, der den Werker und alle seine
Werke trägt. Mag auch der Mensch den Bogen seiner Freiheitsenergien bis
zum Äußersten spannen, nie fliegt der Pfeil seiner Sehnsucht über die Natur
hinaus, nie kann er die Physis verlassen, er hört nicht auf, ,Kind der Erde' zu
sein, solange er atmet. Die grundsätzliche Umfangenheit des menschlichen
Schöpfertums durch das übermächtige Sein der Natur, die situative Umstellt-
heit der Freiheit durch die Physis, läßt sich nicht beiseite setzen oder bagatellisieren,

sie gehört zur inneren Struktur der Techne selbst. Das Menschenwerk
im fremden Stoff, die Verdinglichung von Menschengedanken, Menschenplänen,

Menschenentwürfen im Steingefüge des Hauses, in Werkzeugen,
Geräten, in eiserner Pflugschar, stählerner Waffe, goldschimmerndem
Schmuck führt unentrinnbar immer auch eine gewisse Verdinglichung des

Menschen mit sich, der Technit spinnt sich in die Apparatur ein, die er
hervorbringt, wird zum Bewohner einer technischen ,Welt'. All das sind nur
kurz gefaßte, aufgeraffte Züge der endlichen menschlichen Techne: die
Motivation aus der Lebensnot, die Notwendung der Arbeit, Arbeit als Mühsal und
Kampf des Menschen mit dem Ansichsein der Natur, Einheit von Not und
Schöpfertum, von Fron und Leistungsglück, die Angewiesenheit auf Schauplatz

und formbares Material, die Natur als Boden auch des technischen

318



Zivilisationsapparates, in den der werkend-wirkende Mensch sich,einrüstet'».
(132).

Im zweiten Teil des Buches - «Metaphysik des Vergehens» - bietet Fink
Interpretationen der beiden Kantschen Postulate der praktischen Vernunft,
der aristotelischen Bewegungslehre, der Leibnizschen Auffassung des
Entstehens und Vergehens und der Spekulationen Hegels über Sein und Nichts
bzw. über den «Toten» an. Bezüglich des Begriffs der Hoffnung bei Kant
heißt es etwa: «Die Hoffnung, die ,Gott' und ,Unsterblichkeit' fordert, ist
eine Vernunftforderung a priori. Sie tritt nicht dann und wann in unserem
Bewußtsein auf, sie ist ein Strukturmoment der endlichen Vernunft, das
immer ist, wenn überhaupt diese Vernunft ist. Sie gehört zum Bau der Menschenvernunft

ebenso wie die Anschauungsformen Raum und Zeit, ebenso wie die
reinen Verstandesbegriffe, die Kategorien, ebenso wie die Vernunftideen im
engeren Sinne. Sie gehört zum apriorischen Inventar des menschlichen
Seinsverständnisses» ("80 f.). Allein Fink unterläßt die naheliegende Frage, wie
diese «Hoffnung» als apriorisches Inventar des Seinsverständnisses auszulegen

ist, da sie doch auch preisgegeben werden kann.
Der dritte Teil schließlich handelt vom «Vergehen» oder, wie Fink

gelegentlich schreibt, vom «Vergang» des Seinsverständnisses. Dieses Seinsverständnis,

in welchem sich auch die Philosophie als endliche denkende
Selbstverständigung des Menschen hält und bewegt, bildet den Ausgangspunkt der
Meditationen Finks. Ob er sie selber als spekulative Erzeugnisse versteht,
kann ich nicht sagen. Er spricht etwa von der «Verwandlung aus dem
phänomenalen in den spekulativen Sinn » und meint, sie müsse bei « Denkmodellen
kritisch gezügelt bleiben» (133) ; oder: «Mängel der Phänomenologie potenzieren

sich im Felde der Spekulation» (139). Außerdem stellt er einmal fest:
«Im ungefähren Vorstellen ist alles möglich» (181). Nur im ungefähren,
nicht auch im klaren Vorstellen? Sollte dies nicht gegen die «alles Mögliche»
denkende Denkbarkeit der Spekulation skeptischer machen? Wenn Hegels
These, derzufolge das reine Sein und das reine Nichts «dasselbe» seien, ein
«spekulativer Satz, kein Satz über Tatsachen» ist und deshalb durch Hinweis

auf Phänomene weder bestätigt noch widerlegt werden kann (157):
welchen Sinn hat dann der Erkenntnisanspruch der spekulativen Begriffe,
«die das Philosophieren im Anschluß an und im Abstoß von Phänomenen
allererst bildet» (181)? Bleiben sie, die spekulativen Begriffe, nicht bloße -
vielleicht tiefsinnige, bezaubernde, trostspendende, aber eben doch bloße -
«Gedankendichtungen»? Mich muten Finks Meditationen ebenfalls als
solche an, und ich meine, daß es heute - wenn man nicht überhaupt auf sie
verzichten will, was fraglos eine Verarmung im schöpferischen Denken mit sich
brächte - unerläßlich ist, jedesmal klar und eindeutig zu sagen, ob und
welchen « welthaltigen » Erkenntnisanspruch die ehrwürdigen, sich selber hypo-
stasierenden spekulativen Begriffe wie «das Sein», «das Nichts», «die Zeit»
u. a. stellen. Das verlangt die intellektuelle Redlichkeit.

Fink sagt von Aristoteles, er habe sich «dem rätselhaftesten Rätsel gestellt,
wie Seiendes in Nichts vergehen kann» (91). Im Hinblick auf Hegel heißt
es: «Die Bewegtheit, in welcher das Wirkliche sich umtreibt, ist das Gewirk
von Sein und Nichts» (162) ; oder: «das Nichts treibt sich im Sein um, keines-

319



wegs nur im Sein der Dinge, die einen niederen ontologischen Rang haben,
die sinnfällig und hinfällig sind —, das Nichts haust als die ,ungeheure Macht
des Negativen' dem Sein des Ganzen ein, durchtobt und durchstürmt es».
Wäre hier nicht ein wenig Nüchternheit, eine weniger dramatisierende
Redensweise am Platz gewesen? Fink selber gibt zu bedenken: «Fassen wir
vielleicht den Gedanken des Nichts zu übertrieben und zu übersteigert auf, wenn
wir ihn von allen bekannten Zügen, die wir an Dingen, an Phänomenen
kennen, ablösen und verabsolutieren? Machen wir den simplen Fehler, zuerst
allen Inhalt auszutreiben und dann uns über die Inhaltlosigkeit des

Todesgedankens zu wundern?» (188). Aber statt diese Frage ernsthaft festzuhalten
und darin auch die gleich anschließende Behauptung, dergemäß uns «das
Nichts oder vielmehr das Nichtige doch am Seienden und im Sein des

Seienden» begegne, einzubeziehen — denn wir tragen das Nichts und das

Nichtige denkend an das Seiende heran, sie «begegnen» uns keineswegs an
ihm -, statt jene Frage festzuhalten und weiter zu verfolgen, reiht Fink
wiederum — es geschieht nicht zum ersten Mal - klingende Sätze aneinander:
«Wir kennen Nichts, Nichtiges und Nichtigkeit als Grenze, als Raum- und
Zeit-Grenze, als Grenze des Wesensumrisses eines Dinges, als den Wandel und
den Wechsel von Zuständen und Eigenschaften am Dinge, kennen Verkümmerung,

Unvollständigkeit, Beraubung (Steresis) am Seienden, Mangel und
Entzug, Entbehrung und Not -, vertraut ist uns das Fragmentarische unserer
Lebensgestalten, die Ergänzungsbedürftigkeit der Geschlechter, die Enge
unseres Wissens, die Schwäche unseres Willens, die Gebrechlichkeit unserer
Institutionen, die Ohnmacht vor dem Leiden, die Erschöpflichkeit der Lust.
Tausendfältig kennen wir die Spuren des Nichts in unserem eigenen fragilen
Sein - und im Sein der umweltlichen Dinge. Die Berge des Gebirges, die
unsere Stadt umstehen, sind dauerhafter als die flüchtigen Menschengeschlechter

und ihre Werke, dauerhafter als die Berge der Ball, der sie trägt. Gemessen

an der Beständigkeit der Sterne sind wir fast wie Nichts, ein Augenblick voll
Innigkeit vielleicht, rasch verwehend» (188), usw. «Solange die Frage nach
dem Tod auf dem Boden des verstandenen Seins, der ausgelegten Welt
gestellt wird von einem Menschentum, das sich subsumiert unter das Seiende,
selbstapperzeptiv gleichordnet den binnenweltlichen Erscheinungen, onto-
logisch also aus dem Umkreis der Thematik seines Seinsverständnisses sich

bestimmt, gibt es kein Schema, kein Modell für den Tod, keine Möglichkeit
der Denkbarkeit. Im Horizont des Seinsverstehens, d. h. am Seienden oder
inmitten des Seienden, gibt es kein schlechthinniges Nichts» (205). Aber
warum soll es denn ein «Modell» für den Tod, ein schlechthinniges Nichts
«geben»?

Die zuletzt zitierten Sätze sind offenbar gegen Heideggers Ansatz der Frage
nach dem Tode als ausgezeichnete Möglichkeit des Daseins gerichtet. Es wäre
angebracht gewesen, wenn Fink sich damit nicht nur beiläufig auseinandergesetzt

hätte, zumal er Heidegger manches verdankt, auch solches, auf das

er besser verzichtet hätte (das bezieht sich auf den späten Heidegger). Davon
abgesehen: ist wirklich schon jemals ein Mensch dem schlechthinnigen Nichts
«begegnet»? Ich habe es vorhin bestritten und meine, daß alle von Fink als

Bekundungen des Nichtigen beanspruchten Sachverhalte Gedankenerzeug-

320



nisse sind, die wir an das Begegnende heranbringen. Da nun Fink das erdachte
schlechthinnige Nichts ohne Begründung dem Tod gleichsetzt, hat er den

Zugang zu diesem von vornherein mit einem «Gedankending» verstellt.
Schon daß wir an andern Lebewesen das Sterben und den «eingetretenen»
Tod beobachten können und vom Kommen des eigenen Todes eine Gewißheit

besitzen, der ein anderer Charakter eignet als allen übrigen Arten des

Wissens, weist auf die fundamentale Differenz der beiden Tatbestände hin.
Es ist schwer verständlich, daß Fink, der das Versagen des metaphysischen
Denkens angesichts des «Vergehens» des Seienden, des menschlichen Todes
und des Nichts so scharf erkannt hat, nicht nach dem vermutlichen Grund
dieses Versagens im Denken selbst gefragt hat. Vielleicht hätte sich dann
gezeigt, daß es möglicherweise mit dem hervorbringenden Wesen des Denkens —

Denken ist immer Denken von etwas — und der Verkennung seines rezeptiven
Anteils zusammenhängen könnte. Nicht minder schwer begreiflich scheint
mir zu sein, daß er es unterlassen hat, nach der Sterblichkeit als Konstituens
des Menschseins zu fragen. Gewiß hören wir von ihm: «Die Ontologie der
Phänomene hat mehr als zwei Jahrtausende Gedankenarbeit hinter sich -
oder besser: in sich. Die philosophische Frage nach dem Tode steht mit leeren
Fländen da. Es wäre schon etwas gewonnen, wenn man wissen könnte, daß
sie wirklich leer sind und warum sie leer sind. Wir entscheiden uns in der
Ausarbeitung dieser Frage dafür, zuerst das Verständnis des Vergehens zu
überdenken, wie es in der Aristotelischen Ontologie durchdacht und in einer
wahrhaft erstaunlichen Differenziertheit entfaltet wurde. Der Tod ist eine
Weise des Vergangs, eine höchst merkwürdige und unseren Begriffen immer
wieder Hohn sprechende Weise des Vergehens. Das Vergehen bildet einmal
den allgemeinen Horizont für die Todesfrage und wird andererseits als ein
innerweltliches Geschehen, das in die Zeit fällt, abgesetzt gegen jenen
Vorgang, in welchem wir aus aller Zeit fallen» (86). Wie wenig dies für die
Klärung der menschlichen Sterblichkeit abgeworfen hat, verrät etwadieWendung,
der Tod «hänge» in das Menschenleben «herein» (207): von woher soll er
das tun?

Ordnet man Finks Buch in die Reihe der Phänomenologen — Scheler,
Heidegger, Landsberg und Metzger - ein, die sich eingehender mit dem
Todesthema beschäftigt haben, so tritt der Abstand zwischen dem Anfang
der Phänomenologie und ihrem jetzigen Stand, den sie bei Fink, dem nächsten

Schüler Husserls, erreicht hat, drastisch hervor: statt bei den «Sachen»
fragend zu verweilen, verliert sie sich in bilderreichen Spekulationen. Oder
man weicht in mehr oder weniger verbindliche Interpretationen schon oft
gedeuteter klassischer Texte aus, ohne im übrigen in der Auseinandersetzung
mit den Vorgängern die Kontinuität zu wahren, läßt dann aber die sachlichen
Probleme stillschweigend auf sich beruhen. Im Hinblick auf ein Lehrstück
der christlichen Theologie schreibt Fink: «Der Welturheber hat die Welt
verfertigt und gemacht, ,analog' wie ein menschlicher Demiurg sein Werkstück,
nur eben viel besser, viel vollkommener. Woraus hat er das Universum
gemacht, hat er dabei einem vorhandenen, vorliegenden Stoff eine Form
aufgeprägt, die zuerst als Plan und Vorhabe in seiner Vernunft vorwegbestand
und dann einmal in einem seinssetzenden Machtakt verwirklicht wurde?

321



Oder hat er keinen Stoff gebraucht - hat er das Material der kosmopoieti-
schen Formung ,aus sich' genommen oder aus dem Nichts? Wie kann man
die ,Entstandenheit der Welt' behaupten, wenn man weder die Inbegriffsnatur

des Weltalls noch ein Entstehen von Seiendem aus Nichts zu
durchdenken vermag? Handelt es sich um ,Schall und Rauch', um leere Worte
oder tiefe, begrifflich noch nicht bemeisterte Ahnungen? Ausdrücklich stellen
wir fest, daß unsere Skepsis sich nicht mit Dogmen der Religion, sondern nur
mit ontologischen Leitbildern und Denkmodellen der Metaphysik beschäftigt.
Wenn die menschliche Arbeit, die menschliche Techne ein Leitbild und ein
Denkmodell, eine Verstehensbahn vorgeben soll, dann ist es unerläßlich, zu
überdenken, was vom Phänomen der Verfertigung in den spekulativen
Begriff der Verfertigung übergehen soll und wie die Verwandlung umgrenzt
wird. Am gefährlichsten sind die vagen Analogien, die halben Andeutungen
und die schiefen Vergleiche —, die unkontrollierte, fabulierende Einbildungskraft,

die Tiefsinn stammelt. Was wird denn wirklich noch gedacht, wenn
man sagt, ein absolutes Urwesen habe die Welt als sein Werkgebilde verfertigt,
die Ordnung des Kosmos eingerichtet, steuere alle Bewegungen, sei Urheber
und Regent des Weltalls in einem?» (137 f.). Die trefflichen Fragen laufen
weiter, ohne daß sich Fink zu einer eindeutigen Annahme oder Verwerfung
des «Denkmodells» entscheidet. Alles verbleibt im Unverbindlichen, weil
einerseits der vorbegriffliche Kontakt mit den phänomenalen Gegebenheiten
auf spärliche Reste reduziert ist und Fink andererseits die kognitive welt-
haltige Relevanz der spekulativen Gebilde unerörtert läßt, also ihnen
vermutlich traditionsgemäß eine solche positive Relevanz unterstellt. Das ist
umso verwunderlicher, als er mit Recht von einem « thanatologischen
Ursprung der Hinterwelten» spricht, nur dem religiösen Glauben ein «Jenseits»

einräumt, die Philosophie aber zur Beurteilung dieses Sachverhaltes
für unzuständig erklärt. Diese vorsichtige Zurückhaltung ist zweifellos
geboten, wenngleich vielleicht etwas übertrieben. Denn es sind doch Menschen,
welche die «göttlichen Offenbarungen» «erfahren» haben; und die Frage
drängt sich auf, ob in der Empfänglichkeit für sie nicht die Todesgewißheit
eine Rolle spielen könnte. H. Kunz

Le Droit d'être un Homme, Recueil de textes préparé sous la direction de

Jeanne Hersch, UNESCO, 1968. 1 vol., 588 p.

Recueillis pour marquer le vingtième anniversaire de la Déclaration
universelle des Droits de l'homme, ces textes du monde entier, d'époques et de
traditions diverses, expriment la conscience et la revendication du droit
d'être un homme.

Laissant à la lecture de ce livre — dont il faut souhaiter que les traductions
se multiplient rapidement - la découverte de la variété et de la richesse de
cette expression, nous signalerons ici d'abord le cadre dans lequel l'ouvrage
a été conçu et exécuté par notre collègue, Madame Jeanne Hersch, alors
qu'elle dirigeait la section de philosophie de l'UNESCO. Pour cela, il faut
attirer l'attention sur la préface de M. René Maheu, Directeur général de
l'UNESCO: ni critique, ni normatif, ni historique, l'ouvrage s'offre surtout

322



à la méditation et à la perception de l'humain. On ne sera donc pas, en le
lisant, à l'affût de la critique philologique ou de la rigueur de la traduction,
ni de leçons de morale, ni de la science ou du sens de l'histoire. Bien plutôt
que la conquête progressive — bien représentée d'ailleurs —, ce recueil pluraliste

représente l'unanimité humaine dans sa diversité, de manière achronique,
et à un degré du concret qui devrait sans doute désespérer la doctrine. Ce qui
est plus important encore: devant ces expressions, dont un grand nombre
seront des découvertes pour la plupart des lecteurs, on ne peut ne pas avoir
conscience - M. Maheu le souligne - du silence de tous ceux qui n'ont même
rien pu exprimer.

Sans doute reste-t-il pour le philosophe, devant la masse de ces témoignages,
deux ordres de questions: d'abord faire valoir la diversité des expressions,
non pour critiquer ce qu'elles ont d'incomparable, mais pour en approfondir
le sens: à côté des fragments d'auteurs, proverbes, poésies et chants
populaires, contes, chroniques, traités et déclarations, codes, chartes, décrets,
livres sacrés, traditions et résolutions ne sont en effet pas seulement des

témoignages, mais aussi des expressions, dont il faudrait considérer le style
même. D'autre part, les 1103 fragments sont ordonnés selon un ensemble de

treize rubriques - pouvoir, limites du pouvoir, liberté civile, droits sociaux,
liberté et vérité, liberté concrète, éducation, servitude, etc. - elles-mêmes
subdivisées; l'effort philosophique nécessaire pour approfondir le sens de ce
classement devrait pouvoir être digne de l'effort philosophique qui l'a composé,
si l'on désire établir les problèmes que ce livre fait entendre.

Quoi qu'il en soit de notre problématique, cet ouvrage devrait être
conservé de quelque manière impérissable - un concours étant ouvert parmi les

physiciens - pour établir nos archives : les revendications qu'il aligne témoignent

non pas de quelques hauts faits ou de quelque injustice, mais d'humilité

autant que de dignité. D. Christof

Manfred S. Frings: Person und Dasein, fur Frage der Ontologie des Wertseins.

Martinus Nijhoff, Den Haag 1969.

1. Das neueste Buch des an der De Paul University wirkenden Manfred
S. Frings, der bereits mit einigen lesenswerten Aufsätzen als Kenner
der Philosophie Max Schelers hervorgetreten ist, wirft Fragen auf, die
aufzuwerfen schon ein beträchtliches Maß an Mut und Hingabe erfordern. Allein,
diese Tatsache wird sicherlich von seiten eines jeden Lesers ein entsprechendes
Entgegenkommen den hohen Ansprüchen des Verfassers gegenüber erfordern.

Die Schrift Frings' liest sich nicht leicht; sie verzichtet auf jedwedes
Füllmaterial, beschränkt sich auf das tatsächlich Nötigste, was angesichts der
Problematik wohl nicht besonders einfach zu bewerkstelligen war. Eine
weitere Schwierigkeit bestand darin, daß das rätselhafte Problem des Daseins
der Person und der Stellung der Person zum Dasein bei Scheler systematisch
nicht genau umrissen, bei Heidegger gar dürftig (damit soll keine Wertung
von Sein und feit verbunden sein) behandelt wird. Insofern bereitet der Ein-
steig dem Leser doch einige Mühe, da der Sachverhalt von den Werken der
beiden Philosophen nicht getragen wird; die Zentrierung desselben erfolgt

323



schrittweise und wird erst beim Schluß der Frings'schen Abhandlung
durchsichtig. Die durch äußere Umstände (Stand der Veröffentlichungen, Verfügbarkeit

authentischer Dokumente, allgemein herrschende Verwirrung in der
Kenntnis der phänomenologischen Bewegung im allgemeinen und der
«Phänomenologien» der einzelnen Autoren im besonderen) bedingte Mühe,
die Frings bei der Abfassung seiner Schrift überwunden hat, die er damit
aber auch in einem anderen Sinne seinen Lesern bereitet, sollte freilich nicht
vorschnell dazu veranlassen, die Bedeutung dieses wohl ersten produktiven
Beitrages zur Erfassung des Verhältnisses zwischen Schelerschem und
Heideggerschem Denken zu übersehen; einige Seitenblicke auf Husserl
runden das Bild ab, so daß also von einer Untersuchung über das

«phänomenologische Dreigespann» Scheler-Heidegger-Husserl, von der
Wertproblematik her, gesprochen werden kann.

Wir möchten es nicht versäumen, einige Bemerkungen über die oben
erwähnten äußeren Umstände und die damit verbundenen Schwierigkeiten
anzubringen, Bemerkungen, die Frings — um der Bündigkeit seiner Arbeit
willen - zwar nicht macht, die indessen die Situation, in der die Arbeit
verfaßt wurde, ein wenig veranschaulichen. Husserl hat in einem 1937

geschriebenen Vorwort zur Fortsetzung der Krisis (veröffentlicht als Beilage XIII
in der Krisis, S. 435-445) festgehalten: «Man hat günstigstenfalls meine
Schriften gelesen oder, was noch häufiger ist, sich bei meinen Schülern, die,
als von mir selbst belehrt, doch zuverlässige Auskunft geben können, Rat
geholt; so orientiert man sich nach Interpretationen und Kritiken von
Scheler, von Heidegger und anderen und erspart sich das allerdings sehr

schwierige Studium meiner Schriften. Auf meine Proteste dagegen hat man
seine Antwort: das Alter versteift sich auf seine eingefahrenen Gedankenbahnen,

es läßt sich nicht einmal herbei, sich mit den Kritikern und selbst
nahen Schülern auseinanderzusetzen, stattdessen die Klage über
Mißverständnis, über die Unfähigkeit, die wirkliche Meinung zu erfassen und
der Kritik zugrundezulegen. Ich lese sogar den Vorwurf, daß diese Art, auf
Unverständnis zu rekurrieren, doch ein billiger Modus sei, den Kritikern
den ,Wind aus den Segeln zu nehmen'.» (S. 439) Es mutet irgendwie
befremdend an, daß Husserl, der sich im selben Entwurf in einer etwas
pathetischen Art und Weise auf die «Philosophengemeinschaft» und «Einheit der
Denkergemeinschaft» beruft (S. 444; man müßte hier auf die an andern
Stellen erwähnte «phänomenologische Arbeitsgemeinschaft» verweisen),
letztlich den Wahrheitsanspruch für die Phänomenologie schlechthin zu
erheben scheint, schon dadurch, daß er Scheler und Heidegger als seine Schüler
anspricht. Als Heidegger nach Freiburg i. Br. zog, war er bereits habilitiert,
während Scheler sich um die Jahrhundertwende der akademischen
Lehrtätigkeit zuwandte. Streng genommen waren weder Scheler noch Heidegger
«Schüler» Husserls. Derartige Einschätzungen der Mit-Phänomenologen
haben, das ist zu bedauern, eingerissen; wie oft stößt man in der Sekundärliteratur

nicht auf Wendungen wie «Scheler, der Schüler Husserls». Solches
Gebaren trifft nicht nur auf den - gewiß verbitterten - Husserl der dreißiger
Jahre, sondern auch auf den Husserl nach der Veröffentlichung der Ideen I
zu. Folgendes Beispiel sei herangezogen: Im Logos-Aufsatz von 1911 (Philo-

324



Sophie als strenge Wissenschaft, ed Szilasi, 1965, S. 47-48) wird Moritz Geiger
erwähnt; Husserl verteidigt dessen «vortreffliches Referat ,Über das Wesen
und die Bedeutung der Einfühlung'» gegen Einwände der naturalistisch
orientierten Psychologen. Nach der Auseinandersetzung um den Idealismus
(d. h. um die von Husserl vollzogene, von den Münchenern kritisierte Wendung

zum transzendentalen Idealismus) der Ideen I gibt Husserl in seinem
Brief vom 24. Dezember 1921 an Ingarden zu verstehen: «Selbst Pfänders

Phänomenologie] ist eigentlich etwas wesentlich Anderes als die meine,
u. da ihm die const[itutiven] Probleme nie voll aufgegangen sind, gerät er,
der übrigens Grundehrliche und Solide, in eine dogm. Metaphfysik]. Schon

Geiger ist nur % Phänom[enologe].» (in: Edmund Husserl, Briefe an Roman

Ingarden, 1968, S. 23). Was also die Phänomenologie Husserls vor oder
gegenüber derjenigen anderer Phänomenologen auszeichnet, ist - an sich
einleuchtend - ein gewisses Selbstverständnis, das aber gerade bei einer
Untersuchung des Verhältnisses zwischen Phänomenologen und ihrem
Denken, wenn es das Persönliche betrifft oder in dasselbe abgeleitet,
einzuklammern ist.

Damit aber ist nur ein Gesichtspunkt angeschnitten. Ein anderer, vielleicht
entscheidender Aspekt betrifft die Quellenlage. Es ist schlechterdings nicht
möglich, im gegenwärtigen Zeitpunkt zu einem irgendwie haltbaren Verständnis

der gegenseitigen Einflüsse und inneren Verwandtschaften zu gelangen. Es

ist bekannt, daß Husserl Heideggers Sein und £eit und Kant und das Problem der

Metaphysik gelesen hat (Randnotizen aus den in Löwen aufbewahrten
Handexemplaren finden sich auszugsweise in Alwin Diemer, Edmund Husserl, 1965

(2. Auflage), S. 19-20 und Iso Kern, Husserl und Kant, 1964, S. 76, 130-131,
144 und 189-191), so auch die Hauptschriften Schelers, die ebenfalls
Randbemerkungen und Lesezeichen enthalten. Im Husserl-Archiv zu Löwen wird
zudem ein umfangmäßig kleines Konvolut von Exzerpten aus Schelerschen
Schriften aufbewahrt.

Daß Scheler Husserl ziemlich oft zitiert und auch eingehend kritisiert hat,
läßt sich mit den bereits veröffentlichten Schriften belegen. Unbekannt -
genauer : beinahe unbekannt - ist Schelers Auseinandersetzung mit Sein und

Zeit. Frings veröffentlicht im Anhang seiner Studie einige Anmerkungen
aus dem Handexemplar Schelers; doch versucht er auch die zum Teil schwer
verständlichen, zum Teil eher lakonischen Notizen Schelers zu deuten. Scheler
hatte übrigens eine «ausführliche Auseinandersetzung» (Frings, S. XII)
geplant; sie «ist als Manuskript im Nachlaß Schelers erhalten. Sie sollte das

fünfte Kapitel seiner Abhandlung Idealismus-Realismus bilden, von der uns
heute nur das zweite und dritte Kapitel zugänglich sind» (Frings, S. XII).
Was der übrige Nachlaß an weiteren Merkmalen der Auseinandersetzung
Schelers mit Husserl, Heidegger und andern Philosophen enthält, läßt sich
nicht sagen; doch dürften die 300 Hefte, etwas mehr als 60 Notizbücher und
1500 lose Blätter an unveröffentlichtem Material bestimmt Wesentliches
enthalten. (Über den Nachlaß vgl. Maria Scheler, Zuschriftfür philosophische

Forschung, 1948, S. 597-602, und das Nachwort der 2. Auflage der Schriften aus
dem Nachlaß, S. 505f.)

Noch geheimnisvoller steht es um die Stellung Heideggers Husserl und

325



Scheler gegenüber. Beide werden in Sein und £eit an wichtigen Stellen
genannt. Doch bleiben die Verweise, zumal was das Verhältnis zu Husserl
angeht, im Unverbindlichen. Aus der Anmerkung 1 von S. 38 in Sein und

spricht lediglich der Dank, nicht aber eine besondere Quellenangabe: «Wenn
die folgende Untersuchung einige Schritte vorwärts geht in der Erschließung
der ,Sachen selbst', so dankt das der Verf. in erster Linie E. Husserl, der den
Verf. während seiner Freiburger Lehrjahre durch eindringliche persönliche
Leitung und durch freieste Überlassung unveröffentlichter Untersuchungen
mit den verschiedensten Gebieten der phänomenologischen Forschung
vertraut machte.» Solange nicht ausgemacht wird, um welche «unveröffentlichten

Untersuchungen» es sich dabei handelt, und solange die Vorlesungstexte

oder die entsprechenden Vorlesungsnachschriften des «frühen» Heidegger

nicht allgemein zugänglich sind, wirdmanden Prozeßcharakter der
Entwicklung Heideggers von einer eher Rickertschen über die phänomenologische

zur fundamentalontologischen Stufe nicht ermitteln können. Mit
Ausnahme einiger ziemlich allgemeiner oder dann ganz bewußt eingeschränkter,

sich aufgesicherte Dokumente stützender Aspekte wird das Wesentliche des

überaus schillernden Verhältnisses Husserls zu Heidegger und umgekehrt
verhüllt bleiben müssen, zumal im gegenwärtigen Zeitpunkt. Was aber für
Heideggers Stellung innerhalb der phänomenologischen Bewegung (vgl. hierzu

die zur Vorsicht ermahnende Aussage L. Landgrebes in Der Weg der

Phänomenologie, 1967 (2. Auflage), S. 9) gilt, trifft noch und noch auf Husserl
und Scheler zu. Die Geschichte der Phänomenologie zwischen 1900 und 1927

ist noch nicht «geschrieben», obwohl die Ansätze dazu (vor allem Spiegelbergs

glänzende Monographie) schon ganz beträchtliche Leistungen
darstellen.

Es ist aus diesen Gründen durchaus angebracht, ja dem Unterfangen von
Frings sogar förderlich, wenn er das Thema seiner Abhandlung rigoros
einschränkt und diese Beschränkung auch durchhält. Als ein hinzunehmender

Nachteil wirkt sich dabei jedoch aus, daß zwei Begriffs-Welten,
nämlich die Schelers und die Heideggers, ineinandergreifen, ohne durch
vorangehende Analysen ausgewiesen worden zu sein.

Den Ausgangspunkt der Arbeit bildet die Frage «Was besagt ontologisch
Wert?» (Sein und Ze^> S. 68). Man muß die Frage im Frings'schen Kontext
sehen: «Das Nichtgesagte eines Fragmentes gehört zu dem, was es sagt. Zu
dem, was das Fragment Sein und Zeit [. .] sagt, gehört das Offenbleiben
einer Reihe von Fragen.» (S. IX) Eine Antwort auf diese Frage wird im
Umkreis von Sein und Zeit und des Schelerschen Formalismus gesucht.
«Auf den ersten Blick scheint die Heranziehung der betreffenden Werke
Heideggers und Schelers erzwungen, wenn nicht gewagt.» (S. XI) Doch soll
nun die Tatsache des «Abgrundes», der zwischen den beiden Autoren
bestehen soll - es wird sich zeigen, daß er «vornehmlich formal» (S. XI) ist -
nicht selbst schon einer Widerlegung der Frings'schen Fragestellung
gleichkommen. Frings teilt dann einige «biographische» Daten mit, die den
Einstieg erleichtern sollen, und zitiert dabei Stellen aus zwei Briefen Heideggers

(vom 6. August 1964 bzw. 30. Juni 1965), in denen sich dieser über
Scheler äußert. «Scheler war einer der ganz wenigen, wenn nicht sogar der

326



einzige, der damals sogleich die Fragestellung in S. u. Z. erkannte. Er
deutete sie allerdings als die höchste Ebene und den Abschluß des

metaphysischen Fragens, während ich sie als den Ansatz eines neuen Denkens

begriff. » (zit. S. XII) Der Anfang dieser Stelle scheint — obwohl damit unsere
Bemerkung den hiesigen Kontext verlassen wird — von einiger Bedeutung zu
sein, bestätigt doch Heidegger, daß sein größeres Erstlingswerk zwar bei
Scheler, bei Husserl aber nicht unmittelbar nach Erscheinen einen Anklang
gefunden hat. Damit erhält die Aussage Roman Ingardens (in: Edmund
Husserl, Briefe an Roman Ingarden, S. 162), wonach Husserl erst im Sommer 1929,
also zwei Jahre nach der Publikation, Sein und Zeit «eingehend studiert» hat,
einiges an Gewicht. Auf der Seite Schelers war die Anerkennung des Heideg-
gerschen Werkes alles andere als gering. H. Berl gegenüber äußerte er:
«[. .] Sein und Zeü eines der wichtigsten Bücher. Heidegger ist natürlich
von meiner Anthropologie beeinflußt. Ich fürcht überhaupt: die Anthropologie

wird die kommende philosophische Mode [...]. Heidegger ist ein
statischer Denker, ich ein dynamischer. Ihm liegen die Griechen näher, mir
die jüdischen Propheten.» (zit. bei Frings, S. XIII). Was die «kommende
philosophische Mode» angeht, so hat Scheler nicht ganz unrecht gehabt

Im ersten Teil der Arbeit (Lebensrelative Werte, S. 1-23) wird, wiederum
unter Berufung auf Sein und Ze^t zuerst die Position Heideggers erörtert. Die
Besprechung der materialen Werte sei in diesem Werk nicht erfolgt; vielmehr
werde unter Wert der jeweils vorhandene Wert verstanden. (S. 1) «Werte sind
vorhandene Bestimmtheiten eines Dinges», steht auf S. 99 von Sein und Ze^-
Diese sind also prädikative Zutaten, die durch (logische?) Denkaktivität dem
vorhandenen Ding gleichsam zugeschrieben werden. Eine ähnliche Meinung
hat Husserl vertreten, wie aus den ethischen Untersuchungen, insbesondere

aus dem Manuskript Formale Ethik und Probleme der praktischen Vernunft
(Ms. F I 24 des Nachlasses) hervorgeht. Frings zitiert hierbei das Buch Alois
Roths (Edmund Husserls ethische Untersuchungen, Den Haag, 1960). Dieses Buch
gibt höchstens einen Uberblick; man könnte die Arbeit aber nicht als eine dem
Denken und Werke Husserls adäquate betrachten; Roth übergeht z. B. den
damals schon veröffentlichten 2. Band der Ersten Philosophie und die Krisis,
wo wichtige Gesichtspunkte der praktischen Vernunft zutage treten.

Frings meint, bei Husserls könnten die doxisch-theoretischen Akte kaum
durch emotive Akte erschüttert werden. (S. 2) Freilich scheint der Sachverhalt

u. E. bei Husserl doch etwas undurchsichtiger und komplexer zu sein,
als es die Ausführung von Frings vermuten ließe. Zwar hat Husserl eine Art
«Parallelisierung» von Logik und Ethik ins Auge gefaßt (die Wertprädikation

hat nach den Gesetzen der Logik zu erfolgen) und dem doxisch-theoreti-
schen Akte den Vorzug vor allen Begleit- oder sekundären Akten gegeben -
also ganz im Unterschied zu Scheler, bei dem der emotive Akt jeweils der
erste ist —, doch beläßt Husserl dennoch dem emotionalen Apriori eine gewisse

Selbständigkeit. Der Wertverhalt als Korrelat eines selbständig wertenden
Aktes wird also durch den (aus doxisch-theoretischen Akten stammenden)
Sachverhalt nicht gänzlich überholt. Des weitern scheint uns die Frings'sche
Aussage, wonach Husserl in den Ideen II « den Personenverband als soziale

Subjektivität durch das Lieben und Hassen» bestimmt habe (S. 2), durchaus

327



zuzutreffen. Nicht berücksichtigt werden aber die Wege der Konstitution der
Person einerseits, deren Aporien hier nicht auch noch zur Behandlung kommen

können, andererseits die (etwas pathetischen) Eingangskapitel des

schon erwähnten zweiten Bandes der Ersten Philosophie, in denen die Liebe
(zur Erkenntnis, zur Menschheit) als eine ursprüngliche Kraft und Quelle
des Philosophierens angesprochen werden. Und wenn Husserl schließlich in
einigen Texten der Manuskriptgruppe E III (im Nachlaß) die Problematik
der Individuation und Individualität der Person (welch letztere ja bei Scheler
gleichsam apriori als Individuum mit absoluter Privatsphäre vorstellig
gemacht wird) bzw. des Subjektes unter teleologischem Gesichtspunkt zu
untersuchen beginnt, so hebt er gerade dort hervor, daß die Individualität,
das eigentliche Personsein, an hervorragende ethische Leistungen und Taten
gebunden sei. Die Wertproblematik sollte u. E. bei Husserl jedenfalls nicht
auf das bloße Wertdasein oder Wertsein eines Dinges reduziert werden. Daß
sich diese Ausführungen, nach dem vorhin Gesagten, bloß in einem gar
allgemeinen Rahmen halten müssen, geben wir mit Entschiedenheit zu.

Scheler hat, im Unterschied zu Husserl und Heidegger, die Person
ausschließlich als den letzten Wertträger, nicht aber als einen Wertsetzer
angesehen. Für die materiale Wertethik gilt überhaupt, daß nur «durch das Sein
der Wert-person [...] nicht-lebensrelative Werte, d. h. absolute Werte, sein

können, gleichgültig, ob diese Werte zur Vorhandenheit gehören oder
nicht» (S. 3). Die emotive Aktart ist nun diejenige, die sich durch Ursprüng,
lichkeit und Fundierungsvermögen vor allen andern Aktarten auszeichnet,
seien diese Denk- oder Willensakte (S. 4). Doch der Aufweis dieses Sachverhaltes

bewegt sich durchaus im Bereiche der Reflexion und der begrifflichen
Fassung, der eigentlich den Primat des Emotiven verdecken müßte. Dies
nicht gesehen zu haben hat zu Mißverständnissen dem Denken Schelers

gegenüber verleitet. Das geschriebene Werk aber soll - wie Scheler oft
betonte - lediglich das «signifiant» eines logisch nicht mehr aufzulösenden und
aufzuschlüsselnden «signifié» sein.

Die besondere Schwierigkeit in der nachvollziehenden Aufweisung der
Wertträgers ist nun die, daß Scheler ständig von Wertträgern spricht, doch
zugleich die Unabhängigkeit der Werte von den Trägern (an denen sie sich
realisieren) behauptet (S. 7). Ein Idol der Erkenntnis liegt gerade dann vor,
wenn Werte des materiellen Daseins auf die seelische Welt übertragen werden

- und umgekehrt. Eine derartige Übertragung findet vorwiegend in der
«natürlichen Weltanschauung» statt. Sieht man indes näher zu, gibt man
sich die Mühe einer eingehenden phänomenologischen Analyse (ob die
Schelersche allgemeine Gültigkeit beanspruchen darf oder nicht, steht hier
nicht zur Diskussion), dann kann man schon bei den untersten sinnlichen
Werten eine gewisse Indifferenz gegenüber den daseienden Dingen
feststellen (S. 12). Eine Sitzgelegenheit ist weder angenehm noch unangenehm;
— Träger des Wertes ,angenehm' ist lediglich der Leib, welcher die
Sitzgelegenheit «angenehmt» (S. 12). So gilt es hier schon als ausgemacht,
daß der Leib Träger der sinnlichen Werte ist - wie später das Lebensganze
Träger der Vitalwerte sein wird. Man würde sich aber im Glauben irren,
daß die Vital- und Lebenswerte bei Scheler durch die geistigen Personwerte

328



gleichsam aufgesogen oder aufgelöst würden. Vielmehr fundieren diese letzteren
jene anderen (S. 16-17).

In diesem Zusammenhang stellt sich insbesondere das Problem des Todes.
Der Tod als «letzter Lebensakt» (S. 22) soll, nach Scheler, nicht das Ende
des Lebens schlechthin sein, sondern Teil eines universellen Lebensprozesses

(S. 22). Sterben ist ein «Aktus des Lebewesens selbst» (S. 18). Frings
erwähnt auch, dass für Heidegger «der Tod im weitesten Sinn genommen ein
Phänomen des Lebens» ist(S. 18). Wir möchten nicht bezweifeln, daßderTod
- im Unterschied zum Vergehen, Zerfallen im engeren Sinne des chemischen
Zerfalles z. B. - ein an Organismen überhaupt gebundenes Phänomen ist.
Doch scheint uns die Formulierung «Tod als letzter Lebensakt» unpräzise
und inadäquat zu sein, bezeichnet doch der Tod gerade jenes Nicht-mehr
an Aktivität, jene absolute Leere, über die zwar das Leben reflektieren kann,
in der aber jedes Fungieren und Agieren wesensmäßig nicht mehr möglich ist.

Hingegen ist eine Auffassung wie die, daß das Sterben ein Akt des Lebewesens

sei, nur unter bestimmten metaphysischen Voraussetzungen (die nicht
jedermanns Sache zu sein brauchen) verständlich.

Doch gilt für Scheler, wie Frings ausführlich darlegt: «Ist die letzte
leibliche Werterfahrung die des maximalen Unwertes ,Unangenehm', so folgt
hieraus schon syllogistisch, daß das letzte Vitalgeschehen überhaupt, nämlich

der Tod des universellen Lebens als Ganzes, das der Träger der Lebenswerte

ist, mit dem Unwert ,Schlecht' zusammenfällt.» (S.22; vgl. auch Sche-
lers Schriften aus dem Nachlaß, I, S. 259.) Solches Vermeinen hängt bei Scheler
wohl mit der unausgesprochenen Tendenz zusammen, den universellen
Lebensprozeß als vom Werthöheren zum Wertniedrigeren verlaufend
anzunehmen (Vgl. Vom Ewigen im Menschen, S. 240). Doch dieser Tendenz in
bezug auf den Lebensprozeß und dem in der natürlichen Weltanschauung,
im «internationalen Zivilisationskosmos der menschlichen Gesellschaft»
(Scheler) immer mehr auftretenden «uneigentlichen Sein zum Tode»
(Schriften aus dem Nachlaß, I, S. 28) steht gegenüber das Fortleben der Person,
mit der sich Scheler durchaus genügend zu vertrösten scheint, wie wir
nebenbei bemerken möchten.

Aus den bis hierhin erörterten Gesichtspunkten ergibt sich die folgende
Frage: «Hat das universelle Leben seinen Wert nicht durch sich selbst, d. h.
nicht durch das sinnliche und vitale Fühlen und dessen Wertkorrelate,
sondern durch das geistige Fühlen und die fühlende Anschauung der Person,
so stellt sich jetzt die Frage nach der Bestimmung des materialen Personwertes

als Frage nach seinem Bezug auf die Dingvorhandenheiten und auch

[.. .] auf die Zuhandenheiten in dem Sinne, wie Heidegger diese Begriffe
gebraucht. » (S. 23)

Im zweiten Teil (Absolute Werte, S. 27-44) erfolgt die Behandlung der
absoluten Werte, d. h. derjenigen Werte, die vom Lebensganzen und von der
sinnlichen Organisation des Leibes nach Scheler völlig unabhängig zu sein
scheinen. Zur Veranschaulichung wählt Frings das Beispiel der Chaconne

aus der Partita II von J. S. Bach (BWV 1004), um daran zu zeigen, wie
die sinnlichen Gegebenheiten erst aufgrund eines unteilbaren Personwertes
wertvoll werden. Man kann, wie man einen knarrenden Wagen hört, eine

329
22 Studia Philosophica XXX/XXXI



gekratzte Geige hören. «Denn die Geige wird auch verstehend gehört, wenn
sie gekratzt wird. Es muß deshalb die Schönheit [der Chaconne] sein, die
verstehend gehört wird, da sie vorn Zeug und dessen Verweisungen in diesem
Kunstwerk unterschieden ist.» (S. 36) Doch worin besteht nun ontologisch
die Differenz zwischen dem verstehenden Hören eines knarrenden Wagens
und dem hörenden Vestehen der Schönheit eines Kunstwerkes? (S. 37)

Mit aller Klarheit zeigt sich für Scheler, «daß sowohl die vitale
als auch die absolute Vorzugsevidenz der Werte untereinander, sowie der
Wertträger untereinander eine prä-logische Evidenz darstellt, die davon
unabhängig ist, wie die Dinge im Wechsel der Erfahrungen und Begebenheiten

in den Vorzugsevidenzen wahrgenommen oder erkannt werden»
(S. 38). Der eigentliche Unterschied zwischen den sinnlichen und den vitalen
Werten einerseits, den personalen Werten andererseits ist, nach Scheler, der,
daß die ersteren an die Organisation des Leibes beziehungsweise der Gattung
der Lebewesen gebunden, die zweiten aber völlig davon unabhängig sind,
weil deren Träger «ein personales Sein ist» (S. 38).

Damit aber - und hier wird die Problematik, um die die Arbeit von Frings
beständig kreist, erst interessant - ist die Heideggersche Wertbestimmung,
wonach der Wert eine aus dem Vorhandensein abgezogene Idee darstellt,
im Bereiche der Person nicht entkräftet (S. 39). Ja, von der Ontologie des
Daseins her melden sich ernstliche Bedenken gegen die Anschauungsweise
Schelers: der materiale Wert der Schönheit setzt hergestelltes Zeug doch
voraus (S. 39). «Wollte man mit all dem jedoch behaupten, daß die
Vorhandenheit und das Zeug conditiones sine quibus non für das Wertsein
überhaupt darstellen, so fiele schon jetzt eine Entscheidung über das Wesen
der Person: Sie wäre ein nachgängiger Charakter des Seins des Daseins,
an dem sich Werte realisieren, die aber je Vorhandenheit und Zeug immer
schon voraussetzten. » (S. 39-40) Dessen ungeachtet hält Scheler am
Wesensunterschied zwischen lebensrelativen und personalen Werten fest. Während
aber Heidegger von der Beantwortung seiner Frage «was besagt ontologisch
Wert?» absieht — so Frings -, hat sich Scheler besonders nach dem Formalismus

damit auseinandergesetzt. Das Milieuding erfüllt bei Scheler, formal
gesehen, dieselbe Funktion wie Heideggers Zeug, oder das Um-zu. Das von der
Perzeption unabhängige «praktische Rechnungtragen» Schelers steht vor
jedem theoretischen Zugriff, ist also eine Art nicht näher bestimmten
Angemutetseins. (Vgl. hierzu auch Sein und Zeit, S. 80f.) Dadurch erweist sich
indes die natürliche Weltanschauung als eine primär nicht durch pure
Wertqualität gegebene (S. 41). Ist das ein Bruch im Schelerschen Denken? fragt
Frings (S. 42), und führt aus: die Brauchbarkeit in der natürlichen
Weltanschauung, das Angemutetsein in praktischer Hinsicht und das entsprechende

Sich-darauf-ausrichten ist nicht primär an das Wertelement des

Dinges, sondern an den «Zuschnitt» der personhaften Einstellung zur
Weltgegebenheit gebunden. «Zuschnitt» als praktisches Umgehen und als
Wertnehmen aber bedeutet auch «Ausschluß eines Unwertes» (S. 43). «Ob das

der Wertethik zugrunde liegende Ausschließen von Unwerten [.. .] an die
Vorhandenheit geknüpft ist, ist sehr fraglich, nicht weil der wertnehmende
Akt primär sein soll, sondern weil das Ausschließen, wie sich uns später

330



zeigen wird, zur Seinssphäre der Person gehört, da es auch für die sittlichen
Werte zutrifft. Im Ausschließen von Unwerten leuchten Werte der Person
auf.» (S. 43—44) Der im Zuschnitt gründende interessenehmende Akt soll
aber im Hinblick auf dessen ontologisches Fundament «vor allem in Hinsicht
auf den Umgang mit anderen, d. h. der Mitwelt» (S. 44) untersucht werden.

Der dritte Teil (Das Seinsverhältnis von Dasein zu Dasein, S. 45-111) endlich
dringt in das Herz des Problems ein. Scheler weist Versuche, «dem Dasein
Personwerte unterzuschieben» (S. 47), mit aller Entschiedenheit zurück. Wie
steht es aber bei Heidegger? Frings meint, auf der Basis von Seinund Zeitliesse

«sich die sittliche Seinsweise und das personale Wertsein, wenn überhaupt, nur
freilegen im Umgang mit anderen, d. h. in der Sprache von Sein und^«tinder
Sorge des Mitseins, der Fürsorge» (S. 47). Da Heidegger nun gerade diesen
Weg nicht einschlägt, bleibt bei ihm die Ethik in bezug aufdie Ontologie des
Daseins nachgängig. Trotz der (bedauernswerten) Kürze, mit der das Mitsein in
Sein und £eit thematisiert wird, kann gesagt werden, daß dieWir- bzw. Du-heit
aller Ich-heit vorgelagert wird —genau wie bei Scheler(vgl. Sympathiebuch, Teil
C). Während aber bei Scheler die Person selbst bei der Auflösung des Daseins
bestehen bleibt - was man sicherlich ontologisch verstehen muss (S. 48-49) -
begegnet sie uns bei Heidegger im Zeugzusammenhang (S. 49). «Der andere
begegnet aus dem Zeug und mit Zeug; dabei besteht aber andererseits das

Mitdasein im deircrverhältnis von Dasein zu Dasein. » (S. 49-50) Doch kann sich

Frings damit nicht befreunden, daß das Mitsein des Mitdaseins gemeinsam mit
dem umweltlich Zuhandenen ausgewiesen wird. « Ist unser Ansatz, daß das
personale Wertsein und die sittliche Seinsweise nur aus dem Mitsein ontologisch
geklärt werden können, richtig, so muß sich herausstellen, daß zwischen
dem Seinsverhältnis von Dasein zu Dasein einerseits und dem Begegnen von
anderen durch das Zeug und dessen Zusammenhang andererseits deutlich
zu unterscheiden ist.» (S. 51)

Abständigkeit, Einebnung und Durchschnittlichkeit sind Modi des Seins
des Man im Mitdasein. Die Sorge des Man ist aber durch die im Miteinander-
dasein vorhandene Abständigkeit besorgt und sorgt für Einebnung. Sorge
impliziert einWerten-mit (S. 52 und 55). Abständig istjener ausgezeichnete Ort
des mitweltlichen Zueinanderwertens, wie auch des Zueinanderhandelns.
Dieses letztere (z. B. der Dank, der Gruß) wird weder bei Scheler noch bei
Heidegger als Norm oder Gesetz, sondern als bloßes Man-tut verstanden
(S. 59). Daraus ließe sich höchstens der ethische Nichtsollenssatz ableiten.
Frings faßt das Bisherige wie folgt zusammen: «Durch die Sorge um den
Unterschied, der dem abständigen Mitsein zukommt, ist das Miteinander-
sein beunruhigt [. .]. Das Dasein gleicht sich durch die Fürsorge zum mit-
daseinsmäßigen Unterschied aus. Es holt den Unterschied auf, oder es hält
ihn nieder.» (S. 62) Doch wird deutlich, daß damit lediglich der Ort des

Wertens, nicht aber der Ort des Wertes getroffen ist, daß also die Frage nach
dem «worauf» des Wertens des Miteinanderseins zu stellen bleibt (S. 62).
Das Ressentiment liefert bei Scheler die erwünschte Erklärung. Es bestimmt
sich als emotive Abwertung des Mitdaseins der Person, bezieht sich also auf
eine «zwischenpersonale Wertmäßigkeit» (S. 65). Das Niederhalten und
das Ausgleichen « als ontologischeWeisen der Fürsorge » liegen, nach Frings, auf

331



der Seite der Vergleichsakte, welche eine Wertdifferenz bzw. eine Wertgleichheit
schon immer voraussetzen (S. 66-67). Der interessenehmende Akt beim

Ressentiment gehört zum Mitdasein, zumal ontologisch (S. 67).
Ein weiterer Sachverhalt, der als Leitfaden für die Auslegung des Problems

von Person und Dasein von Relevanz ist, betrifft die Tat- und Seinsreue.

Heidegger faßt Tatschuld als Schuld an etwas, genauer als ein Sich-
schuldig-machen und Schuldig-werden-an-andern. Daraus schließt
Heidegger, daß «die formal existentiale Idee des ,schuldig'» ein « Grundsein für
ein durch ein nicht bestimmtes Sein - das heißt Grundsein einer Nichtigkeit»
{Sein und Zeit, S. 283) darstellt. Das Schuldig-sein als ein Mangel an anderen
(S. 71), als das Etwas-schuldig-bleiben, gehört zum Mitsein und impliziert
nachgerade eine Unganzheit des Daseins (S. 71). «Die Unganzheit des
Daseins ist der Seinscharakter, durch den es ein Seiendes ist, zu dem, weil es

in der Weise des Noch-nicht ist, das Nichtsein eines je höheren Wertseins
gehört. »

Die Schelerschen Ausführungen zur «Seinsreue» (Vom Ewigen im Menschen,
S. 27ff.) sind vielleicht dazu geeignet, hier klärend zu wirken. In der Seinsreue

wird nicht eine Tat, sondern das Sein der Person selbst bereut, wobei
eigentlich nicht das Sein selbst, sondern das Sein ihres Seins Gegenstand der
Reue bildet (S. 73). Diese Reue findet auf einer Stufe statt, die als «ekstatische

Heraus-stellung des Personseins» (S. 76) in der Welt bezeichnet werden
kann. Seinsreue bedeutet also Reue über ein relatives Nichtsein der Person
in dieser hervorragenden Heraus-stellung. «In der Seinsreue, in der die
Person ihrem ,Sein' überlassen ist, ist die Sorge um die personale Selbstrver-

wirklichung beschlossen, um die es der Person geht. Eben durch die völlige
Abgetrenntheit des Selbstwertseins der Person von vorhandenen Dingen ist
der Wert der Person der Wert der Werte. Wertsein der Wertperson ist
SWtewertsein, und offenbar kein vorhandener Wert. Als Wert der Werte,
d. h. wertethisch als Selbstwert, ist die Person der Ort aller Werte. Das Sein

der Wertperson ist also streng zu scheiden von materialen Personwerten.»
(S. 78)

Wenn das Sein der Person Anlaß zur Seinsreue gibt, dann wohnt
diesem Wertverhalt eine (innere) Rangordnung ein, die von aller empirischen

Realisierung unabhängig zu sein scheint. Die Seinsreue aber «läßt an
die Person eine SolbriTztforderung ergehen, die die Person nicht setzt, wählt
oder wollend erdenkt, sondern die das Personsein seinsmäßig, genauer wert-
seinsmäßig, anzieht» (S. 82). Das Hingezogenwerden zum werthöheren
Personsein zeigt sich in der Geschichte durch die Wirksamkeit der Vorbilder
(S. 82) Freilich ist jedes geschichtliche Vorbild ein endliches; - das Vorbild
an-sich oder schlechthin aber gibt den Spielraum an, in dem sich das «
eigentümliche Exemplarsein» (S. 83) lediglich auszufüllen vermag. Insofern
implizieren die Arten des personalen Wertseins - deren Korrelat durch die für
uns sehr fragwürdigen Titel «das Heldische», «das Geniale» und «das

Heilige» bezeichnet werden — das Schuldigsein der Person (S. 86). Frings
schließt diese Ausführung mit folgender Feststellung: «Ich sage, daß
wertethisch die Seinsschuld der Person die Wesenstragik endlichen Personseins
ist. Die Seinsschuld besteht in der personalen Unganzheit und dem notwen-

332



dig endlichen Exemplarsein gegenüber den idealen Wertpersontypen der
Grundwertarten, der Vor-bilder. Die schuldlose Schuld ist ebenso wie die
Möglichkeit der Seinsreue der tragische Bezug personalen Wertseins zum
relativen Nichtsein personalen Höchstwertseins und der abgegrenzten Vielheit

der Wertpersontypen und ihrer Grundwerte, deren Rangordnung in
der Spitze der ungeteilten Gottheit mündet, aber dem Erkenntnisverhältnis
durch die Seinsschuld verschlossen ist. » (S. 87) Doch zeigt sich gerade hier,
wie überaus problematisch das Verhältnis von Person und Dasein bei Scheler

aussieht, insofern es nämlich durch eine Gottesanschauung einerseits, eine

Seinsmetaphysik andererseits eingeholt und überbordet wird. Die Ontologie
der Person, weil durch eine Metaphysik belastet oder sogar überlastet,
erdrückt letztlich die phänomenologische Ausweisung des schlichten Personseins.

U. E. bleibt die Phänomenologie der Person und Personalität noch zu
schreiben. Und wenn die Untersuchung Frings, die ja die Anschauung
Schelers getreu wiedergibt - in dieser Wiedergabe liegt die Stärke des Textes -
dazu anhält, sich mit dieser Personphänomenologie abzugeben, erfüllt sie

damit schon eine wichtige Aufgabe.
Nun bleibt freilich noch die Frage nach der Realität zu beantworten.

Einen fundamentalen Unterschied in bezug auf die Realität zwischen der
Philosophie Husserls und der Schelers weist schon die litoyvj auf. Für
Husserl bestand diese zuerst aus einer Urteilsenthaltung, wohingegen Scheler
sie als Aufhebung der Widerständigkeit verstand. Frings meint, dass, anders
als bei Husserl, die èra>yi] bei Scheler als téy-j-r], als ein inneres Handeln
zu verstehen sei. Heidegger schliesslich deutet den Widerstand als ein
Stoßen-auf, das die Welt schon immer voraussetzt (S. 91). Widerstand gehört
für Scheler zu einer «erschlossenen Weltsphäre» (S. 92). Vier verschiedene
Sphären sind zu unterscheiden, nämlich 1. die Absolutsphäre, 2. die Sphäre
der Mitwelt, 3. die Sphäre der Außenwelt, und schließlich 4. die Sphäre des

Leibseins. Die Sphären bilden freilich ein vom Realitätsproblem getrenntes
selbständiges ontologisches Problem. Erst durch die Frage nach dem Werten

- Frings bemerkt zu Recht, daß die Frage «was heißt ontologisch Wert?»
auf diese andere Frage «was heißt ontologisch werten?» umzudeuten ist
(S. 89) - treffen Sphäre und Realität aufeinander: «Das Erschließen des

Wertseins, dessen ontologische Ermöglichung in der Unganzheit der Person
im Nichtsein personalen Wertseins gesehen wurde, ist also immer Überwindung

des im Widerstand\ Wirklichen] und im Realsein seienden Unwertsein.»
(S. 95) Frings leitet von hier aus zur ergänzenden Betrachtung über Wahrheit

und Person über, die sich unmittelbar aus dem Widerstands- und
Sphärenproblem bei Scheler ergeben.

Im Schlußwort (§20) zieht Frings die Bilanz seiner Untersuchung und
kommt zum folgenden Ergebnis : Wertethisch gesehen ist der Versuch, die
«Frage von Sein und Wert» (S. 105) aus den vorhandenen Werten her
aufzurollen, nicht haltbar. Gerade weil, wie Frings meint, das Dasein nicht zur
Vorhandenheit gehört, weil sich im Dasein bzw. Mitsein, im Begegnen des

Andern die Werthaftigkeit desselben eröffnet. Weiter sagt Frings, daß die
Lektüre von Sein und Zeit «unter Berücksichtigung der Grundlagen der ma-
terialen Wertethik» (S. 109) bei Heidegger eine «fast bis ins Absolute ge-

333



steigerte .Entwertung des Seins und seines möglichen Sinnes» (S. 109) zum
Vorschein treten läßt. Sicher ist, daß in Sein und Zeit durch Scheler vorbereitete

Begriffe auftreten, doch darf das nicht darüber hinwegtäuschen, daß

Heidegger ein feVudenker ist, wohingegen Scheler «nicht nur in die Helle
der Absolutsphäre der Person und in die Idealität personalen Wert-seins,
sondern zugleich in die dunklen Tiefen des Lebendigen und des Gemütes
des Menschen» hineingedacht hat. Damit wird ein bedeutender Unterschied
in bezug auf die letzten Grundlagen der jenseits der tatsächlichen oder bloß formalen
Verschiedenheiten und Verwandtschaften bestehenden Positionen
angegeben. Doch diese Angabe allein läßt schon die Bedeutung des folgenden
Satzes hervortreten: «Alles hängt hier von der phänomenologischen
Einstellung in Sachen Werten ab.» (S. 109) Diese Einstellung (bei Scheler oder
Heidegger u. a. m.) offen und deutlich darzulegen gehört zur Aufgabe des

Philosophiehistorikers und -kritikers - sie aber jenseits früherer
Einstellungsmöglichkeiten, d. h. in der Eingenommenheit durch die Sachen selbst zu
üben und zu pflegen, gehört u. E. zur Grundaufgabe des ausweisenden

Begegnens von Welt und Dasein. Alexandre Métraux

Louis Vax: L'empirisme logique. Paris, P.U.F., 1970 (Initiation
philosophique). 1 vol., 124 p.

Il s'agit bien d'une initiation, sans appareil symbolique, dans l'ordre
historique: atomisme logique, positivisme logique, puis développements
contemporains: premier exposé d'ensemble des diverses manières envisagées
ainsi de maintenir ensemble inférence rigoureuse et expérience de fait. Il est
naturellement impossible de tout préciser dans des pages si brèves; on pourrait

cependant souhaiter, pour les futures rééditions, une mention de la pensée
de Ayer et une caractéristique de celle de Peirce (cf. p. 67). On remarque le
soin de situer les doctrines par rapport à la tradition et à ses expressions
contemporaines, notamment leur attitude à l'égard de la pensée métaphysique
(cf. 35 sq., 65 sq.) ; le dernier chapitre apporte des éléments pour une
confrontation de l'empirisme logique avec marxisme, freudisme, de la morale
formalisée avec les morales philosophiques, ou encore pour l'examen de

problèmes tels que l'intuition intellectuelle, le psychologisme, le subjectivisme,
l'axiologie. Ce qui commande et rend possibles ces développements, c'est sans
doute que selon l'auteur le logicisme, issu de la chute du rationalisme
métaphysique et idéaliste, n'est pas sans parenté avec la scolastique.

D. Christoff

Pierre-André Stucki: Herméneutique et Dialectique. Labor et Fides, Genève,

1970. Nouvelle Série Théologique n° 24, 1 vol., 268 p.

Deux mots accompagnent la lecture de ce livre, celui de logique et celui de
malheur de la conscience. La rigueur logique, tout d'abord, guide la constitution

de cette théorie (au sens strict) de l'interprétation des textes, concentrée

334



ici sur les diverses manières de parler des textes bibliques en exégèse et en

théologie. Sans même être théologien, on pourra trouver un certain intérêt à

cette tentative d'articuler entre eux ces niveaux de langage distincts et de
décrire leur logique interne; leur spécificité tient à leur intention propre:
interprétation objective (pour l'exégèse, dont l'analyse herméneutique remplit
le second tiers du livre), ou affirmation de certitude (pour la dogmatique,
objet principal du dernier tiers), ou appel du Toi (prédication), ou confession
du Je («aveu»). Quant au premier tiers du livre, il vise à fonder cette théorie
sur une critique transcendantale de la connaissance et sur une philosophie
purement descriptive de l'existence humaine, toutes deux métaphysiquement
neutres, donc compatibles avec la théologie. «Le discours phénoménologique
a pour but de fournir un fondement théorique à la science en général, et aux
différentes sciences empiriques en particulier... Nous parlerons d'anthropologie

philosophique pour désigner le discours qui fonctionne comme fondement
théorique des sciences humaines... Il s'agit d'une description purement
théorique qui se propose seulement de clarifier et d'ordonner des concepts.»
(p. 17 s.) Parmi les sciences humaines ainsi fondées, il y a «l'histoire
littéraire», autrement dit l'interprétation de tous les textes, à laquelle M. Stucki
a consacré un Essai sur les catégories en histoire littéraire (Messeiller, Neuchâtel,
1969), et il y a aussi l'herméneutique théologique.

Mais, indépendamment des relations formelles, que valent ces langages?
En constant contrepoint à leur analyse, on perçoit une appréciation, une
option: cet autre mot: «le malheur de la conscience». M. Stucki le juge, à la
suite de Kierkegaard, inévitable tant que la conscience demeure - «réifiée» -
au niveau de son langage, fixée dans l'extériorité. «On peut penser que
l'apport de Kierkegaard au problème herméneutique consiste à avoir
thématisé la dialectique de l'existence et de la parole, et corrélativement,
d'avoir développé une critique de la connaissance objective, sans laquelle le

concept d'herméneutique ne peut que sombrer dans la confusion. La
connaissance objective détourne le sujet existant de sa propre existence.» (p. 14.)
Cette option philosophique est par ailleurs radicalisée théologiquement : c'est
de toute connaissance, objective ou doctrinale, que la conscience doit rester
paradoxalement distante, en s'en servant sans s'y perdre. A cause du péché,
«il n'est plus possible d'accorder à la connaissance humaine effectivement
accessible une valeur de vérité absolue» (p. 99) : c'est là «l'enjeu théologique»
qui anime, à partir de la tradition augustinienne, la critique transcendantale,
Kant, Kierkegaard, Husserl. Et si l'on peut donc traiter les langages avec tous
les instruments logiques et linguistiques (auxquels M. Stucki consacre de

nombreux développements), et ainsi aborder objectivement le langage comme
«inerte», c'est parce que l'on tend «à désabsolutiser toute forme de langage,
et, par là, à laisser la place ouverte à la problématique fondamentale de la
foi chrétienne» (p. 47) — problématique qui distingue les «œuvres» ambiguës
faites dans le monde pécheur et la foi véritable en relation personnelle avec
son Seigneur, et qui assimile aux «œuvres» aussi bien la connaissance
objective que l'affirmation dogmatique. La thèse herméneutique originale de

M. Stucki, découlant de ce qui précède, c'est que «la théologie est une fonction

nécessaire qui relie deux des quatre niveaux d'interprétation au moins»

335



(p. 34, 256) : donc, elle n'est pas dans un langage, mais elle est formellement
une fonction et réellement une vie de la conscience croyante. Voilà à quelle
dialectique conduit, en herméneutique, la solution paradoxale du malheur
de la conscience.

Que dire d'une herméneutique qui se situe ainsi en dehors des deux moments,
objectif et dogmatique, et qui laisse donc sans solution le problème premier de

l'herméneutique, celui du passage de l'objectivité à l'affirmation dogmatique
possible? Ne pourrait-on penser que l'anthropologie de cette herméneutique
donne une réponse théologique non critique à une situation contingente critique?
Négativement, en effet, la crise contingente subie par la théologie à l'époque
moderne se trouve, dans cet ouvrage, interprétée théologiquement comme un
«malheur» existentiel général; et positivement, cette théologie en crise se

sauve et se retrouve elle-même en posant une subjectivité croyante qui pense
dogmatiquement sans prétendre à l'objectivité. Autant dire que cette solution
rend définitive la situation de crise, sans rien vouloir changer ni à la rationalité
abstraite de la connaissance objective, ni à la pensée abstraite de la théologie.
Or il n'est pas du tout certain que le rapport à la réalité objective ne puisse

pas sortir de sa crise et devenir positif, sous certaines conditions pratiques, telles

que la reconnaissance de la dynamique interne de la connaissance objective,
de l'organisation du savoir et de l'organisation de la société; situer le message
chrétien en fonction de cette dynamique-là, plutôt qu'en fonction de la
subjectivité, demeure une solution inexploitée au problème herméneutique.

Considérons donc pour terminer ce qu'il en est de l'objectivité dans

l'herméneutique de M. Stucki. L'interprétation objective des textes, ce n'est

pas la connaissance de leur statut et de leur orientation dans le cadre de la
réalité objective, historique, ayant entouré leur naissance; serait objective,
pour M. Stucki, même l'interprétation du contenu et de l'intention des

textes, dans la mesure où il s'agit de la pensée d'un sujet et où par conséquent
les catégories «neutres» de l'anthropologie philosophique, énoncées dans le
premier tiers du livre, peuvent fonctionner comme langage de traduction ; en
outre, ce sens étant porté par une certaine structure formelle (relations des

éléments du texte), le maintien de cette structure (intuitivement ou par une
formalisation explicite) servira de contrôle de la conformité de la traduction.
On le voit, la compréhension du texte en reste au pur niveau des idées,
expression de la pensée d'un sujet — or il est fort douteux qu'on puisse prétendre
de façon convaincante à une objectivité à ce niveau. Mais M. Stucki, en
complétant la sémantique par la rhétorique, fait un léger pas vers l'insertion
dans la réalité, vu que les considérations rhétoriques rattachent le contenu
sémantique au contexte de communication, tel que par exemple, pour
l'Evangile, l'appel à la décision adressé aux auditeurs. Une herméneutique
qui prendrait au sérieux la réalité objective de façon plus marquée étendrait,
nous semble-t-il, la notion de contexte de communication au contexte
historique réel et situerait le texte dans ce cadre; et le souci qui guiderait son

passage à une affirmation dogmatique actuelle serait parallèlement celui de
l'inscrire dans le contexte historique et dans les perspectives de «l'auditoire»
présent, tout en lui conservant son type de spécificité - et non son «contenu»
d'idées. Les affirmations dogmatiques ne seraient plus conçues comme la

336



pensée métaphysique d'un sujet, mais parleraient du monde où nous vivons
comme elles ont toujours parlé du monde où vivent les hommes... même si

cela pose un problème «malheureux» - le vrai problème herméneutique! —

face à la connaissance scientifique de ce monde. Peut-on se donner d'emblée
la solution de ce problème en parlant de «discours en lui-même non vrai»,
«destiné à être approprié par un sujet», mais conservant un contenu
métaphysique, quoique non objectivé? A vrai dire, faire de l'herméneutique une
théorie au sens strict exige une telle position préalable de philosophie de
l'herméneutique: l'intérêt, c'est que cela conduit à présenter avec soin la logique des

diverses sciences modernes d'analyse du langage (linguistique, sémantique,
rhétorique...), ce qui demeure valable, formellement, au-delà de nos critiques;
le «malheur», c'est que, quant au contenu, on a décidé philosophiquement
d'entrée de jeu qu'il n'aurait d'autre interprétation possible que transcen-
dantale, laissant ainsi à la science son immuable objectivité — mais pourquoi

donc? Jean-Pierre Thévenaz

Philibert Secrétan: Autorité, Pouvoir, Puissance. Principes de politique reflexive;

Lausanne, L'âge d'homme, 1969. 1 vol., 262 p. (Coll. Dialectica).

L'un des points les plus intéressants de cet ouvrage est l'effort initial pour
instituer une réflexion politique qui soit une compréhension de l'exister à

partir du sens que l'homme investit dans ses œuvres, soit ici dans l'Etat: la
philosophie politique est conçue comme réflexion sur le sens et cette réflexion
existentielle considère les œuvres comme des signes à interpréter pour accéder
au je (d'où le sous-titre Symbolique du pouvoir que portait l'ouvrage sous sa
forme primitive de thèse de la Faculté des lettres de Genève). Cette réflexion
n'est pas justification de la science ou du devoir, mais «réappropriation de
notre effort pour exister».

L'existence de l'Etat n'est pas comprise comme être là, mais comme un
pouvoir, part de pouvoir dont nous sommes privés mais dont nous pouvons
comprendre le sens précisément dans le miroir de l'Etat. Cette politique de
l'Etat est conservation et la compréhension que nous en prenons n'est pas une
participation illusoire à la puissance, mais bien «entendre, soit écouter et
obéir» (31).

Mais l'Etat est à la fois chose et personne, et l'intelligence du sens politique
diverge. Conformément au projet initial, c'est comme discours symboliques
et non comme idéologies que l'auteur examine les doctrines politiques de

Platon, de Hobbes et de Rousseau. Il le fait avec une conscience extrêmement
vive de la gravité de la question pour notre temps, gravité accrue du fait de la
distinction du citoyen et de la personne examinée à travers la distinction Etat-
Pouvoir. La conception du gouvernement est fondamentale pour la suite: le
projet et la prospective exigent une analytique du «futur» (des possibles)

pour la planification - et une dialectique de l'«avenir», de l'incertain. Une
politique de l'avenir, des fins doit lutter contre les contre-finalités et le non-
sens; elle appelle une éthique de la prudence (conçue comme pro-videntia?)
et rattachée aux institutions essentielles à la liberté (207). Tandis que Platon,

337



Hobbes et Rousseau auraient cherché dans Varche toute garantie contre le

mensonge, la contre-finalité et le non-sens, la pensée téléologique cherchera
cette garantie «dans une écoute qui s'appelle obéissance», une écoute de la
parole, à laquelle la politique doit d'être «sphère du sens» (221) : l'obéissance
est intelligence du «projet prudentiel», de sa rectitude, et, par là, «face
téléologique du savoir de l'origine». Si elle coïncide avec la liberté, c'est dans
la domination du naturel. Sur cette voie, l'auteur, près d'envisager les

rapports du corps et de l'esprit, de Dieu et du monde, s'arrête devant le mystère
du statut du cosmos, «prodrome théocosmique de l'Incarnation» (215).

Mais l'examen de l'écoute de la parole, qui est toujours d'une personne
(père-loi, conscience-maître, poète) va au sens de la parole comme faisant
autorité, et l'Etat est le lieu où cette écoute est réciproque (222), chacun
entendant dans la parole de l'autre sa limite et le projet qui lui permet de se

dépasser; aussi l'Etat, comme lieu du sens, «ne s'institue que lorsqu'on sera
entré en obéissance». Ces quelques points indiquent aussi en quoi cette pensée
politique déborde le personnalisme, dont elle se réclame et dont elle est certes
profondément inspirée, dans son effort pour établir une politique de la
personne où la liberté s'accomplirait dans 1'«obéissance». Sans doute est-on

porté par la générosité de ces pages à entendre l'obéissance comme confiance
et loyauté; mais l'inspiration de l'œuvre est aussi fort critique à l'égard de
l'état des choses, et l'on souhaiterait par conséquent mieux voir les gages de

cette obéissance qui paraît souvent plus polarisée et magnétique, pour ainsi
dire, que dialectique (voir le dernier chapitre, qui ne se trouvait pas dans

l'exemplaire de thèse). D. Christoff

100 Points de vue sur le langage. Textes choisis et présentés par A. Jacob.
Publications de la Faculté des lettres de Paris-Nanterre. Ed.

Klincksieck, Paris, 1969.

Nous désirons attirer l'attention sur le recueil de textes publié par A. Jacob
sous le titre Points de vue sur le langage, réunissant 270 textes rassemblés selon
5 sections et accompagnés de brèves introductions et de bibliographies.
Ouvrage de référence d'abord, destiné en premier lieu aux étudiants, et qui
permet à tous ceux que le langage intéresse un survol de ce champ de recherche.

Le projet était évidemment très ambitieux de parcourir toute l'histoire de la
culture et d'y choisir des témoignages significatifs quant aux attitudes prises
face au langage, quant aux différents problèmes que l'on s'est posés à son
sujet à travers les temps. Il est certain qu'en pratiquant ce recueil, qu'en
s'en servant, tout spécialiste d'une époque ou d'un auteur sera amené à

critiquer le choix de tel texte, ou l'absence de tel aspect du problème. Mais
nous voudrions d'abord souligner la richesse et la diversité d'un ouvrage qui
invite à prendre la mesure du champ défini par l'étude du langage, à voir
plus précisément s'y dégager des lignes de force, s'y croiser des réflexions que
l'on aurait pu penser très éloignées les unes des autres. Dans son introduction,
A. Jacob met bien en évidence cette multiplicité qui, sans être chaotique n'en
est pas pour autant simple à ordonner. En rassembler et choisir les textes les

338



plus significatifs, c'est parcourir ce champ tant diachroniquement que
synchroniquement, y découvrir des courants qui s'opposent ou se combinent
selon le point de vue adopté, constater que les éléments de la mosaïque dont
on pourrait le croire constitué s'imbriquent souvent mal, se recouvrent parfois

ou laissent des «blancs» surprenants. Le caractère mouvant de cette
organisation explique la difficulté, et l'arbitraire, de toute classification des

textes choisis. L'appartenance de tel texte à l'une des 5 sections proposées
(langage et philosophie, langage et art, langage et culture, langage et science,
langage et linguistique) pourrait parfois être discutée, et le présentateur le
constate le premier (p. 16). A vrai dire, c'est justement un des intérêts de ce
recueil que de proposer à l'étonnement et à la réflexion des rapprochements
et des séparations imprévus.

L'inégale valeur des textes choisis - reconnue d'ailleurs elle aussi - nous a

paru peut-être un handicap plus grave; non que la volonté de «pousser dans
le sens de l'échantillonnage pour permettre la plus grande variété» (p. 16) ne
nous paraisse justifiée, mais parce qu'il est souvent difficile à un lecteur non
spécialiste de mesurer l'importance relative des auteurs, de les situer correctement

à l'aide de fragments parfois brefs.
Les textes choisis illustrent surtout l'époque moderne. Le présentateur a

pourtant tenu à donner quelques échantillons de textes concernant le langage
dans l'Antiquité, au Moyen Age et à la Renaissance. Il les a assortis, pour
chacune de ces périodes, d'un commentaire moderne (par exemple, un texte
de Cl. Ramnoux sur Héraclite clôt la section «Antiquité») ; le procédé,
intéressant, nous paraît pourtant discutable, car, suivant des textes dont
l'interprétation est difficile, et le propos même souvent contesté, le commentaire
en oriente unilatéralement la compréhension.

Quant au choix des textes lui-même, on peut évidemment le discuter : pourquoi

tel texte d'Aristote tiré de l'Organon et non le début si essentiel du Péri
Herméneias? Pourquoi Mallarmé, Valéry, Claudel mais rien de Proust? Pourquoi

aucune référence aux œuvres de Schleiermacher, de MacLuhan
Mais il est plus important de souligner la richesse suggestive des «points de

vue » rassemblés ; nous pensons en particulier aux sections « langage et culture »
et «langage et science» qui révèlent des aspects peut-être moins connus des

recherches sur le langage.
Des indications bibliographiques générales sont données au début de chaque

section, et chaque chapitre est précédé d'une liste d'ouvrages et d'articles.
Ces listes me paraissent souffrir du même défaut que celui qui a été relevé à

propos du choix des textes : l'inégalité de valeur et d'importance des ouvrages
et articles, énumérés sans commentaires, par ordre alphabétique. D'autre
part, le fait de ne pas indiquer dans la bibliographie les ouvrages dont un
extrait est cité me paraît regrettable: en parcourant la bibliographie, le
lecteur ne rencontre pas le titre des œuvres qui ont précisément été retenues
comme les plus représentatives pour le chapitre considéré. Enfin, A. Jacob
nous avertit qu'il «s'est permis, dans l'esprit de la bibliographie distribuée au
Congrès de Genève sur le langage en 1966, de signaler des ouvrages dont la
référence complète n'avait pu être identifiée» (p. 17). Il nous semble que
c'était un exemple à ne pas suivre...

339



Mais malgré ces quelques défauts, la plupart inévitables dans un ouvrage
de ce genre, ce recueil nous paraît être d'une grande utilité, pratique à
consulter grâce à ses index et à sa table des matières très détaillée, et susceptible
de «suggérer le maximum d'idées à un public éventuellement hétéroclite -
mais avant tout d'étudiants» (p. 16). S. Bonzon

Alexander von Humboldt: Werk und Weltgeltung. Hrsg. von H. Pfeiffer.
R. Piper & Co. Verlag, München 1969.

Zur zweihundertsten Wiederkehr des Geburtstages von Alexander von
Humboldt (1769) hat H. Pfeiffer diesen schönen Band herausgegeben, der
«Werk und Weltgeltung» des großen Forschers bezeugen soll - und es auch
auf überzeugende Weise tut. Eindrücklich vertritt W. Heisenberg in seinem

Beitrag: «Über die Möglichkeit universeller wissenschaftlicher Bildung in
unserem Zeitalter» die Meinung, daß Humboldts Vorbild in unserer Zeit
nicht mehr zum Versuch anregen könne, «eine umfassende Bildung auf allen
Gebieten der Wissenschaft zu erwerben. Ein solcher Versuch wäre von
vornherein zum Scheitern verurteilt. Aber es kann dazu ermutigen, den Überblick

zu gewinnen und mit der Kenntnis der abstrakten Grundlagen ein Wissen

um die Gesamtrichtung der fortschreitenden Wissenschaft zu bewahren».
Mit einer in ihrer Art erfrischenden Unbekümmertheit und Niveaulosigkeit
schreibt dann Mario Bunge - ehemals theoretischer Physiker, heute
Philosophieprofessor in Montreal (Kanada)-über«Alexander von Humboldt und
die Philosophie». Von Humboldt, meint Bunge, hätte «vieles an der heutigen
Philosophie zu kritisieren» gehabt. «Obgleich er heute kaum mehr
Naturphilosophie zu sehen bekäme, würde er bedauern, daß das Herantreten an
manche Probleme heute so falsch und unfruchtbar ist wie bei Schelling und
Hegel. Er würde sich hauptsächlich darüber beklagen, daß es noch
Philosophen gibt, die sich mit anthropologischen, psychologischen und soziologischen

Geschehen abgeben. Da er das Geistige, das Gesellschaftliche und das
Geschichtliche als so viele Glieder der Natur begriff, würde er verlangen, daß
man sie eher wissenschaftlich als philosophisch behandelte. Er würde die
Anhänger der europäischen philosophischen Schulen aus dem gleichen Grunde
kritisieren, aus dem er zu seiner Zeit die Naturphilosophen (und auch die
Kulturphilosophen) kritisiert hat, nämlich weil sie diese Probleme nicht der
Wissenschaft überlassen». Würde sich aber von Humboldt nicht auch über
Bunge verwundern, daß dieser ihm so kritiklos seine eigenen Meinungen
unterschiebt?

Ganz ausgezeichnet finde ich den Aufsatz von Cedric Hentschel: «Zur
Synthese von Literatur und Naturwissenschaft bei Alexander von Humboldt. »
Differenziert und detailreich erfahren wir, wie nachhaltig und besonnen sich
von Humboldt mit der Problematik der literarisch-künstlerischen Vermittlung

der ursprünglichen Natur durch seine Zeitgenossen auseinandergesetzt
hat. Und in ähnlicher Art zeigt Miguel Rojas-Mix «die Bedeutung Alexander
von Humboldts für die künstlerische Darstellung Lateinamerikas». Eine sehr
kritische Konfrontation der gegenwärtigen Landschaftsgeographie mit
Humboldts Konzeption führt Gehard Hard unter dem Titel: «,Kosmos' und

340



,Landschaft'. Kosmologische und landschaftsphysiognomische Denkmotive
bei Alexander von Humboldt und in der geographischen Humboldt-Auslegung

des 20. Jahrhunderts» durch. Er meint, «daß die Humboldt-Rezeption
in der Landschaftsgeographie und vor allem das Humboldt-Verständnis der
Landschaftsmethodologie des 20. Jahrhunderts keine ,unbefangenen'
Interpretationen waren. Solch umdeutende Rezeption ist dem Literaturhistoriker
aus seinem Studium literarischer ,Abhängigkeiten', ,Entlehnungen' und
,Quellenberufungen' sehr wohl bekannt: Der Rezipierende übernimmt mit
den entlehnten Motiven nicht unbedingt auch die originale Bedeutung und
Funktion dieser Motive, und noch viel weniger hat er einen Grund, sich in
der Abwägung der Motive nach ihrer Bedeutsamkeit an die Hierarchie des

Originals zu halten». A. Meyer-Abich rückt in seinem englisch geschriebenen
Beitrag «Alexander von Humboldt as a Biologist» von Humboldt in die Nähe
Goethes und in die Linie A. von Haller-J. Müller und beansprucht ihn im
übrigen als einen Repräsentanten des Holismus.

Eine zentrale pflanzengeographische Konzeption von Humboldts, «die
Lebensformen der Pflanzen», greift Garl Troll auf und führt sie aufgrund
eigener umfangreicher Feldbeobachtungen «in der ökologischen Sicht von
heute » weiter. « Hinweise auf Gespräche Alexander von Humboldts » steuert
Hanno Beck bei, der überdies «zur Geschichte der Alexander-von-Humboldt-
Forschung» kritisch Stellung nimmt. Ulrich-Dieter Oppitz gibt eine
ausgedehnte kommentierte Zusammenstellung der mit dem Namen «der Brüder
Humboldt in aller Welt» verknüpften Orte, Firmen, Schiffe, Pflanzen, Tiere
usw. Und schließlich stellt Peter Schoenwaldt «Alexander von Humboldt und
die Vereinigten Staaten von Amerika» dar.

Der Band enthält also nicht nur historische, sondern auch solche Aufsätze,
welche die Fruchtbarkeit der von von Humboldt ausgegangenen Impulse in
unserer Gegenwart belegen. Im Hinblick darauf ist es etwas bedauerlich, daß
eine Abhandlung fehlt, in der versucht worden wäre, den Gegensatz der

Haltung von Humboldts zur Natur zu derjenigen herauszuarbeiten, welche
in der heutigen Naturwissenschaft vorherrscht. Zwar wird niemand mehr
erwarten oder gar verlangen, daß z. B. ein Zoologe oder Geograph sich vom
Reichtum der unreduzierten Natur emotional beeindrucken lasse - das würde
von der Mehrzahl ihrer Kollegen als «Sentimentalität» belächelt und
abgelehnt. Aber man sollte sich doch fragen, ob sich nicht häufig hinter der
betonten Nüchternheit der Naturwissenschafter eine destruktive Unbekümmertheit

verbirgt, die keineswegs «sachlicher» ist als die Ehrfurcht, wohl
jedoch besser als diese der Beherrschung, Ausnützung und Zerstörung der
Natur dient. H.Kunz

C. F. von Weizsäcker: Die Einheit der Natur. Garl Hanser Verlag,
München 1971.

Weizsäckers neuestes Buch ist nicht ein aus einem Guß geschriebenes
Werk, sondern eine Sammlung von Vorträgen, Aufsätzen und Vorlesungsteilen,

die (mit einer Ausnahme) während der letzten zwölfJahre entstanden

341



sind. Die Verschiedenartigkeit spiegelt sich in der literarischen Diktion. Sie
reicht von der Plauderei über den oft wohltuend salopp formulierten Tour
d'horizon bis zur sorgsamen philosophischen Aussage und zur Zeichensprache
der exakten Wissenschaft. Das könnte den Eindruck erwecken, als wäre das

Buch eine etwas zufällige Ansammlung recht heterogener Schriften. Dem ist,
von der Sache her, keineswegs so. Alle Arbeiten kreisen vielmehr, immer
wieder aufeinander verweisend, geduldig und eindringlich um ein Programm,
vielleicht eine Idee, die während der Lektüre für den Leser immer deutlicher
Gestalt gewinnt. Weizsäcker hat dafür das richtige Bild gefunden: was er
entwirft, mutet an wie ein «unterseeisches Gebirge, das sich langsam über die
Oberfläche des Meeres zu heben beginnt» (11). Im Emporsteigen läßt sich
das Ganze ahnen. Dieses nach Umriß und Struktur auszumessen, ist
vorläufig ein uneingelöstes Versprechen, ja vielleicht ein uneinlösbares; aber das

nimmt ihm nichts von seiner Größe und seinem Gewicht.
Die großen Schritte des Buchs sind durch seine Gliederung markiert:
Der erste Teil umfaßt wissenschaftsphilosophische Arbeiten. Die

Schwergewichte liegen in den Problembereichen Sprache—Wissenschaft und
Wissenschaft—Methode. Es werden die Fragen aufgeworfen, inwiefern eine
eindeutige Sprache und eine einheitliche Methode Bedingungen und Wege zur
Einheit der Wissenschaft sind.

Teil zwei umfaßt Arbeiten zur Einheit der Physik im engeren Sinn. Hier
wird gezeigt, wie die erkannte Einheit der Natur auf die Fragen nach der
Bedingung der Möglichkeit der Physik und damit nach der Bedingung der
Möglichkeit der Erfahrung führt. Dieser Teil ist die sachliche Mitte des

Buchs und sein relativ sicheres Fundament.
Teil drei gibt Ausblicke auf einen möglichen Einbezug der organischen

Natur in die Physik oder, umgekehrt gesagt, auf die mögliche Anwendung
der Physik auf die belebte Natur. Es wird vor allem nach der Einheit des

Menschen mit der Natur gefragt. Die Kybernetik scheint einen Weg freizulegen.

Der vierte Teil greift zurück auf Texte der klassischen Philosophie.
Hauptprobleme sind die Fragen nach der Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung
und damit der Naturwissenschaft (Kant) und nach der Einheit des Einen
(Piatons Parmenides). Sie werden bewußt in Hinblick auf die moderne
Naturwissenschaft und auf Weizsäckers Idee neu bedacht.

Die vier Teile sind netzartig ineinander verflochten. Dadurch wird ihre
sachliche Einheit immer deutlicher sichtbar.

Die methodologischen Reflexionen des ersten Teils behandeln die
Problemkomplexe Sprache—Wissenschaft, Wissenschaft—Methode zwar nicht
erschöpfend, aber doch, wie mir scheint, vernünftiger, als dies bei den meisten
Neopositivisten und Berufsmethodologen geschieht. Weizsäcker ist im großen
Vorteil, daß er nicht bloß von der Reflexion über die Wissenschaft her zu
wissen meint, was Wissenschaft sein soll, sondern daß er, im Vollzug einer
exakten Wissenschaft, erfahren hat, was Wissenschaft ist. Seine Gedanken
sind hinterlegt mit einer produktiven Praxis. Deshalb verrennen sie sich nicht
in den extremen Theorien des Sprachpurismus oder des Sprachrelativismus
noch in einer Methodenraserei. Er weiß, daß der Kalkül, die künstlich ge-

342



schaffene, eindeutige Zeichensprache, als Instrument der exakten Aussage
oft unumgänglich ist; aber er vergißt doch nie, daß das Zeichen sich nicht
selbst versteht, also eingebettet bleibt in die Umgangssprache, die sich eben

dadurch, auch für die exakteste Wissenschaft, als unumgänglich erweist. Ihm
ist klar, daß Erkenntnis sprach- und damit kulturabhängig ist; aber er weiß
zugleich, daß es die sprachüberbrückenden Sachfragen gibt, die in den
heutigen Kultursprachen einen angemessenen Ausdruck finden können. Er
weiß überdem, daß ohne Methode und ohne Methodenbewußtsein Wissenschaft

als Wissenschaft nicht möglich ist; aber er weiß auch, daß Methode,
fern und unabhängig von der Sache, leer ist. Methode ist der Weg zur
Erkenntnis einer Sache; ihre Struktur wird deshalb von der jeweiligen Sache
mitbestimmt.

In all diesen Reflexionen, die ich nur andeute, liegt die gesunde, an der
Praxis erprobte Vernünftigkeit eines Philosophen, der immer noch als
exakter Wissenschaftler arbeitet.

Das eigentliche Programm Weizsäckers schließt sich von zwei Halbkreisen
her zu einem Ganzen :

In einer ersten Etappe müßte das Lehrgebäude der heutigen Physik im
engeren Sinne zur Einheit gebracht werden. Die wissenschaftliche Ausgangslage

dafür scheint zugleich hoffnungsvoll und hoffnungslos zu sein : hoffnungslos,

weil die konkrete Sachkenntnis durch Spezialisierung dermaßen vervielfacht

worden ist, daß sich ein Physikerkongreß von einigen Dutzend Physikern

denken läßt, von dessen Teilnehmern keiner mehr die Sachkenntnis des

andern besitzt; hoffnungsvoll, weil die Mannigfaltigkeit der Einzelerkenntnisse

doch wieder zurückgeht aufdie Grundbegriffe und Grundgesetze weniger
Theorien, die sich allmählich zu einem einzigen Gebäude
zusammenzuschließen scheinen. Weizsäckers Arbeitshypothese besagt nun, daß dieser
Zusammenschluß als endliche Aufgabe realisierbar ist. Physik läßt sich, nachdem

sie den Weg der Induktion durchlaufen hat, als theoretisches Gebäude
derart zur Einheit bringen, daß aus wenigen Grundbegriffen und diese
verbindenden Grundsätzen alle speziellen Gesetze deduktiv ableitbar werden.

Dieses Gebäude hat, vereinfacht, folgenden Grundriß: Seine zentralen
Begriffe wären die Begriffe der Zeit und des Objekts. Die Physik würde also

aufgebaut als die Theorie von Objekten in der Zeit. Physik muß deshalb
vorerst Rechenschaft geben können über die Raum-Zeit-Struktur. Sie tut
dies in der Relativitätstheorie. - Ein Objekt ist dadurch in Raum und Zeit,
daß es sich bewegen kann. Physik muß also die allgemeinen Gesetze
aufzeigen können, welche die Bewegung aller möglichen Objekte beherrschen.
Sie tut dies in der Quantenmechanik. - Alle Objekte in der Zeit können in
Klassen unterschieden werden. Also muß Physik eine Theorie der Klassen
elementarer Objekte (Elementarteilchen) geben, deren Zusammensetzung
zu höheren Arten (Atome, Moleküle usw.) sie gleichzeitig beschreibt. Dies
müßte eine vollendete Elementarteilchentheorie leisten. - Alle vorhandenen
Objekte stehen miteinander in Wechselwirkung und bilden eben dadurch die
Einheit der Welt. Also muß Physik schließlich eine Theorie der Gesamtheit
der vorhandenen Objekte liefern. Dies müßte eine Kosmologie leisten, deren
idealer Gipfel die Weltformel wäre.

343



Diese aus einem Gedankengang entwickelte Physik wäre dann auf ein
sicheres Fundament gelegt, wenn ihre Grundsätze die Bedingungen der
Möglichkeit der Erfahrung bezeichneten, die identisch wären mit den
Bedingungen der Möglichkeit der Physik. Aus diesen transzendentalen Grundsätzen

müßten die empirischen Gesetze hergeleitet werden. Es ließe sich dann
mit einer gewissen Sicherheit sagen, daß die Grenzen der möglichen Erfahrung

die Grenzen der Physik sind.
Weizsäcker hat in gewisser Weise die Erfahrung auf seiner Seite, wenn er

an eine solche transzendental gegründete Physik glaubt ; denn Kant hat einen
ähnlichen Versuch bereits durchgeführt, der nur an einem Zwischenglied
gescheitert ist, nämlich an der zwingenden Herleitung der speziellen Gesetze
der Physik aus ihren transzendentalen Anfangsgründen. Seine wissenschaftlichen

Grundlagen waren die Euklid'sche Geometrie, die Newton'sche
Physik und die Aristotelische Logik. Dieser Versuch müßte auf der Grundlage
einer Nicht-Euklid'schen Geometrie, der Atomphysik und einer noch zu
erarbeitenden Logik zeitlicher Aussagen wiederholt und dahingehend
korrigiert werden, daß die bei ihm offen gebliebene Lücke geschlossen werden

könnte.
Der Hinweis auf Kant zeigt aber auch, wo vielleicht die Schwierigkeiten

bereits in der Physik liegen werden. Wenn Kants Einsicht richtig ist, daß
Aussagen über das absolut Kleinste und das absolut Größte sich in der
Spekulation bewegen, wären die einfürallemal abschließbare Theorie der
Elementarteilchen und die auf sie aufgebaute Kosmologie als Wissenschaft
nicht möglich. Sie beruhten auf dem spekulativen Vorgriff, daß die
Teilbarkeit der Materie und das Weltall als Ganzes endlich sind. Zwar ließe sich
nach Kant auch dieser spekulative Vorgriff logisch rechtfertigen, indessen:
ebenso stringent der entgegengesetzte, daß die Teilbarkeit der Materie und das

Weltall endlos sind. Man bewegt sich in einem antinomischen Fragebereich.
Aber wozu diese Skepsis? - Vorerst sind die Physiker an der Arbeit. Sie

haben gemeinhin das glückliche Naturell, ihre Ziele nicht mit zu vielen
Vorfragen zu belasten. Daß sie mit dem Fragen auch aufhören können, ist eine
Bedingung ihres Erfolges. Es gibt die abgeschlossenen Theorien der New-
ton'schen Physik, der Elektrodynamik, der speziellen Relativitätstheorie;
warum soll es nicht eines Tages die abgeschlossene Theorie der Elementarteilchen

und der Kosmologie geben? So jedenfalls fragt der gesunde
Menschenverstand der Physiker, und die Philosophen tun vorerst gut daran, diesem

nicht durch eine bloß apriorische Skepsis die Flügel zu schneiden.
Der Einspruch scheint mir nur dann notwendig zu werden, wenn die

Physiker nicht nur an die Abschließbarkeit der jetzt noch offenen Theorien
glauben, sondern zugleich die Meinung vertreten, daß die in absehbarer Zeit
vollendete Physik sich als die eine und einzige Physik erweisen werde. Diesen
Glauben hat Weizsäcker. Er sagt ausdrücklich, daß, wenn die hier skizzierte
Physik ihre einheitliche Gestalt erreicht hat, es keine umfassendere
abgeschlossene Theorie mehr geben wird, die man im bisherigen Sinne des Wortes
Physik nennen kann (209). Das heißt für Weizsäcker nicht etwa, daß mit der
einen und einzigen Theorie auch alle mögliche Sachkenntnis gegeben wäre.
Die Arbeit der Spezialisten wird weitergehen ; aber eben aufgrund der einmal

344



gegebenen Theorie. Die Anwendung der Physik wird sich weiter ausbreiten,
aber eben so weit, als die Gegenstände ihrer Anwendung den Gesetzen der
einmal gegebenen Theorie genügen. Da es keine umfassendere Physik mehr
geben kann, die die einmal vollendete als Grenzfall oder als Teil in sich
aufnehmen wird, da also nicht eine neue Physik die Grenzen der alten aufzeigen
wird, so bleibt es, nach Weizsäcker, eine Aufgabe der Philosophie, die Grenzen

der Anwendung der Physik überhaupt aufzuzeigen. Ich zweifle sehr, ob
sich die Philosophie mit diesem freundlichen Hilfsdienst begnügen wird. In
gewissem Sinn hat sie diesen schon durch die Einsicht geleistet, daß die
Grenzen der Physik die Grenzen möglicher Erfahrung sind. Was sie angesichts

der abgeschlossenen Theorien tun kann, geht in anderer Richtung. Sie

wird darauf aufmerksam machen, daß die Grundbegriffe der Physik, Zeit,
Objekt, Materie usw., wissenschaftlich reduzierte Begriffe sind, die nur
jenen Aspekt der Wirklichkeit auffangen, der sich für ihre Theorie als fruchtbar

erweist. Das auf sie gebaute Ganze hat notwendigerweise aspektiven
Charakter. Die Philosophen werden deshalb auf die Weite des nicht reduzierten

Begriffs und darüber hinaus auf die Weite der Wirklichkeit hinweisen
und nun ihrerseits die vielleicht naiven Fragen stellen: «Warum soll es gerade
bei dieser Verengung bleiben? Warum ist Eure spezifische Reduktion der
Grundbegriffe nicht ausweitbar, und zwar so ausweitbar, daß diese wieder
einer weiteren Gesetzmäßigkeitgenügen? «Pointiert gesagt : Wenn die Physiker
die Wirklichkeit daraufhin befragen, ob sie der Physik genügt, so befragen
die Philosophen die Physik daraufhin, ob sie der Wirklichkeit genüge. Die
Antwort kann nur negativ ausfallen. Der Chiliasmus der Philosophen ist
deshalb anderer Art als der der Physiker, falls beide einen haben: nicht ein
Glaube, die Vollendung bald zu besitzen, sondern der Glaube, daß die Weite
der Wirklichkeit die Geburtsstätte des neuen Genies ist. Deshalb werden sie

im Zeitpunkt der Vollendung wahrscheinlich nicht zu Dienern, sondern zu
störenden Korrektiven werden, die, ohne selber eine neue Physik geben zu
können, noch übersehene Aspekte der Wirklichkeit aufzeigen, die vielleicht
auch einer neuen Physik genügen. Philosophen sind nicht Sachwissenschaftler,
und das Bündnis zwischen beiden ist, auch wenn es nicht zu früh kommt,
immer nur ein Bündnis auf Zeit.

Dieses Problem hat übrigens auch eine didaktisch-psychologische Seite.
Wenn Weizsäckers Glaube sich durchsetzen sollte, dann wird bald wieder
die Zeit kommen, in der, wie um die Jahrhundertwende, die Physiker ihren
Schülern sagen: «Physik als Grundstudium ist zwar unumgänglich. Aber
wenn jemand sich als besonders begabt erweisen sollte, dann rate ich ihm,
sich danach eine andere Wissenschaft zu suchen; denn hier gibt es nichts
mehr zu entdecken. - Wie wär's mit der Biologie?» Der Optimismus der
einzigen Physik ist nur so lange produktiv umsetzbar, als man die einzige
Physik sucht. Wenn man sie zu haben glaubt, verkehrt er sich in Lethargie.
Deshalb sprechen die Philosophen, die ihn nicht teilen, vielleicht für die
künftigen Physiker, wenn sie auch den heutigen widersprechen.

Die einmal abgeschlossene Physik hat ihren sicheren Anwendungsbereich
in der anorganischen Natur. Das ist aber nicht ihre notwendige Grenze. Es

gilt in einer zweiten Etappe die Methoden zu finden, dank deren sie auf die

345
23 Studia Philosophica XXX/XXXI



belebte Natur angewendet werden kann. Damit wird nach einer höheren
Einheit der Natur gefragt, der Einheit von anorganischer und organischer
Natur und letztlich der «Einheit des Menschen mit der Natur» (13). Das ist
kein willkürliches Weiterfragen, sondern ein dialektisch notwendiges. Denn
die zur Einsicht gebrachte Physik ist eine Leistung des Menschen, der
Mensch mit seinem Leistungsvermögen ist ein Kind der Natur. Der Mensch
ist als Einheit der Natur schon ein Gegenstand der Erfahrung, bevor diese

Einheit erkannt ist.
Hier nun scheint mir der Punkt zu liegen, an dem Weizsäckers Programm

zu einer Idee wird. Sie ermöglicht zwar, alle anthropologische Sacherkenntnis
als streng naturwissenschaftliche Anthropologie auf eine geschaute Einheit
hin auszurichten, aber ihre Vollendung wird vermutlich daran scheitern, daß
gewisse Grundbegriffe, die sie nicht umgehen kann (Bewußtsein, Geist,
Seele), die Spekulation in die Wissenschaft hineintragen.

Die Schritte, die unter der Führung dieser Idee getan werden müßten,
lassen sich im Großen aufzeigen:

Damit überhaupt ein Lebewesen als Lebewesen in eine physikalistische
Naturwissenschaft eingeordnet werden kann, muß es als ein Regelsystem
aufgefaßt werden. Die einzelnen Lebensvorgänge würden durch den Vergleich
mit Regelkreisen durchsichtig gemacht, ein Organismus durch den Vergleich
mit einem komplizierten Regelsystem. Die Kybernetik liefert dazu die
Modelle. Man darf deshalb sagen, daß ihr Sinn darin liegt, «den Menschen
in die Natur einzuordnen» (279). Dieses Regelsystem würde überdem
aufgefaßt als durch Mutation und Selektion entstanden. Wenn sich nun eine
einheitliche Begrifflichkeit der Kybernetik entwickeln und bruchlos in die
Gesetze der Physik einfügen ließe, so würde als erstes eine Biophysik
entstehen, durch die die organische Natur und mit ihr der Mensch als

Lebewesen den Gesetzen der Physik genügen. Eine nähere Erforschung des
Menschen müßte dann von seinen spezifischen Leistungen ausgehen: den
seelischen und den geistigen. Eine Anthropophysik würde also eine Psychophysik
und eine Physik des wahren Erkennen-Könnens, eine «Kybernetik der Wahrheit»

(15), einschließen. Was man gemeinhin Seele und Geist nennt, wäre
von bestimmbaren Leistungen her objektiviert. Damit es zur Einheit des

Menschen als biologisches, psychisches und geistiges Wesen kommen könnte,
müßte die Korrelation der Begriffe Materie—Bewußtsein (Geist), Körper-
Seele aufgewiesen werden. Das aber geschähe durch einen immensen
Einsturz der Unterscheidungen. Bewußtsein und Materie müßten sich als
verschiedene Aspekte derselben Wirklichkeit erweisen, der Körper als Seele,
sofern sie sinnlich wahrnehmbar wird. Die Funktionen der Seele müßten sich
dann kausal erklären lassen wie die des Leibes, die Funktionen des Bewußtseins

und des Geistes wie die der Materie. Materie aber würde überführbar
in Energie und Information und diese rückführbar auf Zeit. Dann würde der
ganze Kreis, die erkannte Natur und der erkennende Mensch als Natur, den
gleichen Gesetzen genügen.

Es ist keine Frage, daß diese Idee etwas Großartiges an sich hat und eines

philosophischen Wissenschaftlers würdig ist. Sie vereinigt die Idealität des

18. Jahrhunderts mit der Monumentalität des 19. und der Positivität des 20.,

346



und sie birgt Arbeit für weitere Jahrhunderte. Solange die Wissenschaftler
nicht vergessen, daß sie hier bloß eine Hypothese vor sich haben und mit
reduzierten Begriffen arbeiten, ist gegen ihren grenzenlosen Physikalismus
wenig einzuwenden. Er wird ohne Zweifel zumindest die Biologie und in
ihrer Folge die Medizin zu einer nicht abzusehenden Kette neuer Erkenntnis
führen.

Aber Heil und Unheil liegen hier nahe beisammen. Gerade der mit Sicherheit

zu erwartende Erfolg kann zur Überzeugung führen, daß der
materialistisch-biologisch reduzierte Mensch der Mensch ist. In der wissenschaftlichen

Konkretion der Idee darf jener weitere Horizont Weizsäckers außer
Acht gelassen werden, der noch all das umschließt, was im Menschen
menschlicher Manipulation entzogen bleibt. Dann wird der Mensch auf
seine Zweckmäßigkeit und auf seine Verfügbarkeit reduziert. Weil diese

Gefahr besteht, werden die Philosophen auch hier kaum als Wort- und
Erkenntnishelfer der Physiker auftreten, sondern eher als mahnende Korrektive.
Ihre Arbeit braucht dabei nicht im Ungefähren zu bleiben, sondern kann sich
in einer nicht bloß formalen, sondern inhaltlichen Wissenschaftskritik
konkretisieren. Diese stellt nicht allein die Frage: «Wißt ihr auch, was ihr tut?»,
sondern auch die unbequemere: «Wißt ihr auch, was ihr ermöglicht?» Sie

wird aus einer philosophischen Vorentscheidung heraus gestellt, die dafür
Partei ergreift, daß der Mensch mehr ist, als er von sich weiß, nämlich auch
Freiheit. Wäre das je schon mitbedacht, sagten die Philosophen den Physikern
gerne: «Nun seid ihr am Zug.» Hans Saner

Eberhard Bandlow: Philosophische Aspekte in der Entwicklungsphysiologie der

Tiere. VEB Gustav Fischer Verlag, Jena 1970.

Der Verfasser, Mitarbeiter an der Forschungsschule des deutschen pädagogischen

Zentralinstituts in Lichterfelde (DDR), geht von der vom Rezensenten

nicht nachgeprüften Feststellung aus, daß bis heute eine philosophische
Auswertung und Verallgemeinerung der modernen Erkenntnisse
entwicklungsphysiologischer Forschung von Seiten der marxistischen Philosophie
fehlt. Indem er die Kategorien des dialektischen Materialismus auf die
Entwicklungsphysiologie anwendet, möchte er das Bündnis zwischen
Naturwissenschaftlern und Philosophen festigen. Das Thema der Entwicklungsphysiologie

sind die spezifischen Fragen nach den Ursachen und dem Wesen
der FormVeränderungen im tierischen Organismus während seiner
Embryonalentwicklung. In einem historischen Teil werden in vorliegender
Abhandlung zunächst die Erklärungsversuche von Aristoteles bis Driesch kurz
und prägnant dargestellt. Ausführlicher werden die Ansichten moderner
Entwicklungsphysiologen (Roux, Spemann, Mangold, Holtfreter, Ubisch
u. a.) referiert und unter dem Gesichtspunkt des dialektischen Materialismus
systematisch diskutiert.

Ich habe die Studie mit Gewinn gelesen. Sie orientiert gut über die
Fortschritte der Entwicklungsphysiologie, deren Ergebnisse vom Standpunkt des

philosophischen Fortganges vom mechanischen zum dialektischen Materialis-

347
23a Studia Philosophica XXX/XXXI



mus beleuchtet werden. Der Forschungsbericht ist mit vielen, aufschlußreichen

Zitaten abgesichert und durch Quellen belegt. Man vermißt einen
Hinweis auf Hadorn, dessen leicht zugängliches Werk «Experimentelle
Entwicklungsforschung an Amphibien» (1961) in der Bibliographie nicht
angegeben ist. — Der Titel «Philosophische Aspekte ...» läßt erwarten, daß
das Thema Philosophie und Wissenschaft grundsätzlich erörtert wird.
Stattdessen bekommt man den dialektischen Materialismus als die Philosophie
kritiklos vorgesetzt. Der «Dialektik der Natur» sind einige Zitate entnommen;

Hegel wird lobend erwähnt, aber nicht gründlich verarbeitet. Trotz
dieser Einseitigkeit vermag die Schrift Bandlows sowohl den naturwissenschaftlich

als auch den philosophisch interessierten Leser zu ernsthaften
Gedanken anzuregen über die Anwendung der Kategorien Möglichkeit und
Wirklichkeit, Quantität und Qualität, Determination, Kausalität, Wechselwirkung

usw. in der Biologie.
Die frühen Deutungsversuche der Embryonalentwicklung der Tiere folgten

zwei einander widersprechenden Theorien. Nach Auffassung der
Präformationstheorie sind alle sichtbaren Teile des erwachsenen Organismus bereits
im Keim bis ins kleinste Detail vorgebildet (präformiert) ; bei der Entwicklung
entfalten sich diese vorgebildeten Strukturen und gewinnen an Umfang durch
quantitatives Wachstum. Die Anhänger der Epigenesetheorie dagegen
verstanden die Embryonalentwicklung wesentlich als Neubildung aus
weitgehend formlosem Keimmaterial. Durch die Ergebnisse der Zellen- und
Vererbungslehre im 19. Jahrhundert wurde der bisherige Gegensatz der
Präformations- und Epigenesetheorie überwunden. «Schon hier deutet sich
etwas an, was wir häufig in der Wissenschaft beobachten können, daß
nämlich mit der Vertiefung der Kenntnisse und Erweiterung der Forschung
anfänglich nicht zu vereinigende Gegensätze sich quasi auflösen. Die
ursprünglichen Gegensätze erscheinen dann als zur selben Sache gehörend und
nur andere Seiten der Erscheinung widerspiegelnd. Das starre und dogmatische

Entweder-Oder weicht dann oft dem beweglichen und dialektischen
Sowohl-Als-auch.» S. 25.

Für Wilhelm Roux, den Begründer der Entwicklungsphysiologie, stellt
sich das Kardinalproblem der Wechselwirkung zwischen den Teilen und dem
Ganzen des lebendigen Keims. Klarheit verschaffte sich dieser Forscher durch
das Experiment, d. h. durch bewußtes und planmäßiges Eingreifen in den
Entwicklungsprozeß. Bandlow betrachtet ihn deshalb als einen Materialisten
«reinsten Wassers», der den Mechanismus des 19. Jahrhunderts überwand
und sehr viele «wahrhaft dialektische Gedanken» äußerte. — Es war das
Schicksal von Hans Driesch, daß er die Kausalität im Sinne der von Roux
überwundenen Maschinentheorie des Lebens mißverstand. Auch er stellte
Versuche an, nur gab er sich nicht, wie die materialistischen Naturforscher,
mit der Erkenntnis der Wechselwirkung zufrieden. Deshalb gelangte er
unweigerlich zur Annahme eines mystischen Ganzheitsfaktors.

«Die moderne Entwicklungsphysiologie hat sich von dem
erkenntnishemmenden Einfluß vitalistischer Anschauungen befreit und stellt die
Entwicklung eines Individuums von der Zygote bis zum reifen Organismus als

naturgesetzlichen Ablauf dar.» S. 75. Das Kausalprinzip hat auch für die

348



Morphogenese unbedingte Gültigkeit, allerdings nicht die mechanische
Kausalität. Die Keimesentwicklung ist unter dem Aspekt der Dialektik von
Möglichkeit und Wirklichkeit zu verstehen. Zwischen befruchteter Eizelle
und Organismus besteht ein Zusammenhang. Die Eizelle ist nur der Möglichkeit

nach ein Organismus. In der Erbsubstanz sind alle Möglichkeiten der
Entwicklung zum artgemäßen Individuum enthalten. Unter bestimmten
Bedingungen kann sich eine dieser Möglichkeiten verwirklichen. Es kommen
aber niemals alle Möglichkeiten zur Entwicklung, die in der Eizelle enthalten
sind. Jedes Individuum verwirklicht nur einen Teil aus der Gesamtheit der
arteigenen Möglichkeiten. Was sich verwirklicht, ist bis zu einem gewissen
Grade zufällig. Erst das Wirkliche fällt dann unter die Kategorie der
Kausalität. Sie bezeichnet aber immer nur eine einseitige und zufällige Verwirklichung

aus dem Bereich viel umfassenderer Möglichkeiten. Ein materielles
Substrat der Lebensvorgänge ist unleugbar. Chemische Reaktionen liegen
allen Wechselbeziehungen im Lebensstoff zu Grunde, sie dürfen aber nicht
mechanistisch gedeutet werden. Der mechanische Determinismus bzw. die
Maschinentheorie des Lebendigen erfaßt nicht die besondere Verknüpfung
der chemischen Reaktionen und ihre Ordnung, die das Gesamtgeschehen
beherrschen und durch welche sie zu biologischen Reaktionen werden.

Bei dem hier ausführlicher behandelten Kapitel über die Dialektik von
Möglichkeit und Wirklichkeit in der Embryonalentwicklung denke ich an
Robert Havemanns Schrift «Dialektik ohne Dogma?» (1964), deren Höhe
Bandlow allerdings nicht erreicht. Der ebenfalls in der DDR wirkende
Physiker und Chemiker betont, daß die Kausalität in der Biologie eine andere
Bedeutung hat als in der klassischen Mechanik. In der Mechanik kann eine
Sache unter gegebenen Umständen nur eine einzige Wirkung haben. In der
Biologie, wie übrigens auch in der Quantenphysik, muß auf eine bestimmte
Ursache nicht notwendig eine ganz bestimmte Wirkung folgen. Es sind
verschiedene Wirkungen möglich. Zwar geschieht auch im Bereich des Lebendigen

kein Ereignis ohne Ursache aus dem Nichts heraus. Aber jede Ursache
erzeugt verschiedene Wirkungsmöglichkeiten.

Wir übergehen die Kapitel über die Schnürversuche am Keim durch
Spemann und Mangold sowie Abschnitte über Induktion und Inhibition,
Qualität und Quantität, Feld- und Gradiententheorie und fragen noch
einmal, was man von einer philosophischen Analyse biologischer Forschung
erwartet. - Eine Auseinandersetzung mit dem Problem: Wissenschaft und
Philosophie. Aus östlicher Sicht scheint sich dieses Thema einzuengen auf die
Beziehung zwischen Wissenschaft und dialektischem Materialismus. Have-
mann meint hierzu, der dialektische Materialismus habe bisher erstaunlicherweise

bei der Entwicklung moderner naturwissenschaftlicher Theorien und
bei der Lösung der wichtigsten naturwissenschaftlichen Probleme der letzten
50 Jahre keine oder fast keine schöpferische, produktive Rolle gespielt. Trotzdem

ist er der Meinung, daß der dialektische Materialismus eine bedeutende
Rolle spielen kann und in Zukunft spielen wird.

Gibt Bandlows Schrift zu dieser Hoffnung Anlaß? Ich glaube nicht. Denn
Bandlow beschränkt sich auf die Deutung bisheriger Forschung und
versäumt es, den Wissenschaftler auf den unterstellten Phänomenbereich auf-

349



merksam zu machen. Wenn Philosophie ihren ursprünglichen Sinn nicht
verloren hat, muß sie zum Staunen aufrufen. Auch den Wissenschaftler, der
aus der vollen Wirklichkeit Teilbereiche herauslöst und untersucht. Muß
nicht der Blick des Biologen wieder auf den Reichtum lebendiger Formen
hingelenkt werden? Der Entwicklungsphysiologe im besonderen müßte die
Tatsache ernst nehmen, daß sich aus der einförmigen Eizelle ein Individuum
zur artgemäßen Reifeform entwickelt. Nach Bandlows Schilderung wird diese
Tatsache stillschweigend vorausgesetzt. Seine Aufgabe wäre es gewesen, sie

dem Entwicklungsphysiologen als Gegenstand ausdrücklichen Fragens und
Forschens - wenn nötig mit ganz neuen Mitteln naturwissenschaftlicher
Analyse und Synthese - vor Augen zu führen. Statt dessen findet man in
seiner Schrift eine Vielzahl an sich interessanter, philosophischer Aspekte,
die aber letztlich unverbindlich bleiben.

Rolf Kugler

Traugott Weisskopf: Immanuel Kant und die Pädagogik. Beiträge zu einer

Monographie. Basler Beiträge zur Philosophie und ihrer Geschichte.

Hrsg. von H. A. Salmony. Bd. 5, Zürich (Edito Academica) 1970.

Weißkopfs Buch ist die bisher umfangreichste Untersuchung zu Kants
Pädagogik. Es leistet im wesentlichen dreierlei: In einem ersten Teil sammelt
und ordnet es das biographische Material zu Kants Verhältnis zur Pädagogik
und legt damit das existentielle Fundament frei, auf dem Kants pädagogisches

Denken herangewachsen ist. In einem zweiten Teil untersucht es die
Authentizität von Friedrich Theodor Rinks Ausgabe «Immanuel Kant über
Pädagogik» (1803). In einem dritten Teil stellt es schließlich eine neue
Hypothese über den Aufbau und die Entstehung dieser Schrift auf. Das Buch
ist somit eine historische und textkritische Studie, die den Grund legt für eine
philosophisch orientierte Darstellung von Kants Pädagogik. Es gibt diese

Darstellung selber nicht, kündigt sie aber an.
Der erste Teil bringt die bisher konsequenteste Ausrichtung des in der

Forschung an sich bekannten biographischen Materials auf die Pädagogik.
Weißkopf zeigt, wie Kant bis zu seinem 16. Lebensjahr durch zwei
Erziehungsfelder bestimmt wurde: das Elternhaus und das pietistische Frideri-
cianum. Anhand von Kants Äußerungen und derjenigen seiner frühen
Biographen (Jachmann, Wasianski, Borowski, Rink, Hasse) wird das Bild der
Eltern entworfen und der Einfluß abgewogen, den sie auf ihn ausübten. Die
Schilderung der Schulverhältnisse im Fridericianum, des damals dynamischen

und geistig hochstehenden Pietismus und seines bedeutendsten
Vertreters in Königsberg, des Theologen Schultz, belegt die weitverzweigte
Einwirkung dieser Schulzeit auf Kant. Als dritter, nicht im gleichen Maß
prägender, aber den jungen Studenten in seinen Plänen festigender Einfluß
wird die Studienzeit an der Albertina dargestellt und vor allem die Gestalt
des Lehrers Martin Knutzen.

Dann berichtet Weisskopf über die fast unerforschte Hauslehrerzeit bei
Pfarrer Andersch (in Judtschen), bei der Familie von Hülsen (in Groß-

350



Arnsdorf) und bei der Familie des Grafen Keyserling (in der Nähe von
Königsberg) und umreißt stellvertretend das Bild einer damaligen
Hauslehrerexistenz und der pädagogischen Pflichten eines Hofmeisters.

Greifbar wird Kants pädagogisches Wirken von den Jahren an, da er
Magister in Königsberg war. Hier legt Weisskopf das Schwergewicht der
Darstellung ganz auf das Lehrer-Schüler-Verhältnis, so wie Kants eigene
Zeugnisse, vor allem aber die Zeugnisse seiner Schüler, es schildern. Im
Zentrum steht die unmittelbare Wirkung, die von Kants Person ausging. Sie

wird in zwei Fällen anschaulich sichtbar: an dem sich zu einer
lebenslänglichen Freundschaft ausweitenden Verhältnis zu Marcus Herz und an
dem ursprünglich pädagogischen, sich aber zu einer Feindschaft umbildenden
Verhältnis zu Herder.

Schließlich schildert Weisskopf Kants Interesse und Einsatz für pädagogische

Projekte seiner Zeit: die Hilfe für das Philanthropinum in Dassau,
dann die gemeinsam mit Hamann entworfenen Pläne zu einer Kinderphysik.

Entscheidend ist, daß dieses pädagogische Bemühen vor der ersten
Begegnung mit Rousseaus Schriften nachweisbar ist und daß es bis in die
Altersjahre unentwegt anhält.

Der zweite Teil stellt der Sachuntersuchung über die Authentizität von
Rinks Ausgabe ein weitausholendes Kapitel voran. Ein Überblick über die
Geschichte des Lehrbetriebs an der Universität Königsberg reicht von der
Reformation bis ins 19. Jahrhundert. Dann wird man über Kants Lehrtätigkeit

erschöpfend orientiert: über das Reskript von 1774, das ihn, wie alle
Kollegen seiner Fakultät, im Turnus von 7 Semestern zu einer Pädagogikvorlesung

verpflichtete, über die Gegenstände seiner Vorlesungen, über die
Bindung an Kompendien, den Umgang mit ihnen, über die Zahl der
Vorlesungsstunden und der Studenten, über die Freiheit der Äußerung und über
die Spuren einer eigenen Systematik in den Vorlesungen. Dabei wird die
pädagogische Intention seiner Vorlesungen hervorgehoben: jener doppelte
Wille, Weltkenntnis als Fundament der Weltklugheit zu vermitteln und
Philosophieren (nicht Philosophie) zu lehren. — Eine kleine Geschichte der
Veröffentlichungen von Kants Vorlesungen beschließt diese Heranführung
an den eigentlichen Gegenstand der Untersuchung.

Von drei verschiedenen Ausgangspunkten her wird nun die Frage nach
der Authentizität von Rinks Schrift aufgeworfen :

a) Weisskopf untersucht die Abhängigkeit der Schrift «Immanuel Kant
über Pädagogik» von den für die Vorlesungen verwendeten Kompendien:
Basedows «Methodenbuch» und Bocks «Lehrbuch der Erziehungskunst».
Der Vergleich legt die überraschenden Resultate frei: In der äußeren Gliederung

ist Rinks Ausgabe weder von Basedow noch von Bock beeinflußt. Man
kann nicht, wie sonst in allen Vorlesungen, die sich an ein Kompendium
anschlössen, eine Gleichheit des Rahmens feststellen. Direkte Abhängigkeiten
sind sehr selten. Anklänge und Parallelen in den allgemeinen Grundgedanken
sind im Verhältnis zu beiden Vorlagen häufiger zu finden.

b) Einen neuen Ansatz findet Weisskopf in der Gestalt Friedrich Theodor
Rinks und seiner herausgeberischen Tätigkeit. Rinks Kantausgaben: die
«Fortschritte» und die «Physische Geographie» erweisen sich als Kompila-

351



tionen, die Weißkopf für unwissenschaftlich und philologisch ziemlich
gewissenlos hält.

c) Einen dritten Ansatz findet Weißkopf im Vergleich aller bisherigen
Drucklegungen der Schrift und in den ersten zeitgenössischen Rezensionen

(deren bedeutendste von Herbart stammt). Abgesehen davon, daß man über
alle Textausgaben und die ganze Geschichte der Drucklegung orientiert
wird, erfährt man, daß die Skepsis gegen Rink schon bei den Zeitgenossen
wach war und daß die Unstimmigkeiten in der Schrift mehr oder weniger
immer gesehen worden sind.

Der zweite Teil schließt mit einem Bericht über Weißkopfs Suche nach
einer Nachschrift von Kants «Collegium scholastico-practicum» in Deutschland,

Osterreich und der Schweiz. Zwar blieben für ihn alle Bemühungen
erfolglos, auch die besonders intensiven in vielen schweizerischen Nachlässen.
Der negative Bericht liest sich als ein Beitrag zur Wirkungsgeschichte Kants
in der Schweiz.

Im dritten, vorwiegend textkritischen Teil entwickelt und begründet
Weisskopf vierfach seine Hypothese über Aufbau und Entwicklung von
Rinks Schrift:

a) Ein erstes Stück vergleicht viele Einzelstellen aus Rinks Ausgabe N)
mit der von Menzer herausgebrachten Ethikvorlesung E). Die Parallelen
sind besonders im Teil über die praktische Erziehung so eng, daß eine «an
Sicherheit grenzende Wahrscheinlichkeit» für eine Kompilation Rinks
spricht. Neben den rein literarischen Gründen führen noch andere zur
These: «Rink fügte aus einer Nachschrift der Ethikvorlesung Abschnitte in
die pädagogischen Notizen ein, verwendete auch einzelne Sätze und
Gedanken zur Glättung des Textes und gestaltete nach eigenem Ermessen um.»

b) Ein zweites Stück stellt N neben Kollegentwürfe zur «Anthropologie»
und «Beobachtungslehre» und neben Vorlesungsnachschriften. Wiederum
ist die Übereinstimmung literarisch und auch ideell aufweisbar. Erneut münden

die Argumente in eine These : Rink hat bei der Zusammenstellung von N
«Teile aus Kollegentwürfen für die ,Anthropologie' bzw. Entwürfe für die
von Kant beabsichtigte ,Beobachtungslehre' benutzt».

c) Ein drittes Stück fragt nach dem Zusammenhang von N mit Rousseaus
«Emil» R). Nach einem ausführlichen Stellenvergleich «kann die
unmittelbare Abhängigkeit als gesichert angesehen werden». Fraglich bleibt
allerdings, ob die Parallelen zu R nicht aus Basedow übernommen sind. Um
das zu klären, wird die Beziehung Kants zu Rousseau untersucht. Die
bereitgelegte und auf die Pädagogik hin ausgerichtete Materialsammlung ist wohl
die kompletteste in der Literatur überhaupt. Es zeigt sich, daß Kant spätestens

1762 Rousseau gründlich studierte und daß in alle Druckschriften und
Vorlesungen Parallelen zu Rousseau eingegangen sind. Auch hier zieht
Weisskopf einen klaren Schluß: Teile von N «basieren auf Exzerpten aus
Rousseaus ,Emil' die sehr wahrscheinlich Kant selber zusammengestellt
hat».

d) Schließlich versucht ein viertes Stück den Anteil Rinks an N klar zu
erfassen. Stilmerkmale, Redewendungen und auch materiale Erweiterungen
lassen sich kenntlich machen und führen zum Schluß: «Rink hat fast jeden

352



Abschnitt stilistisch überarbeitet und von Fall zu Fall sinngemäß erweitert
und die verschiedenen Teile nach eigenem Gutdünken zu einem Ganzen
gefügt. »

Uber Aufbau und Entstehung kann Weisskopf damit abschließend
aussagen: N ist eine Kompilation aus verschiedenen ineinandergeschobenen
Teilen, die sich nicht mehr eindeutig trennen lassen, deren Schwerpunkte
aber feststellbar sind.

Aus dem ganzen erarbeiteten Material zieht er Schlußfolgerungen zu N
und zu Kant als Pädagogen:

«Die Schrift,Immanuel Kant über Pädagogik' kann nicht als authentisches
Werk Kants angesehen werden. Sie ist deshalb aus der Akademie-Ausgabe zu
entfernen.» Dagegen ist eine authentische Sammlung von Äußerungen Kants
zur Pädagogik zu erstellen, und zwar aus den Reflexionen und aus den Werken.

Die Resultate der Arbeit sind sorgfältig wissenschaftlich abgestützt durch
a) einen Apparat von mehr als 1500 Anmerkungen,
b) ein Literaturverzeichnis von über 500 Titeln, das die Basis bildet «für

eine möglichst umfassende Bibliographie zum Thema der Abhandlung»,
c) einen Anhang I, der eine kurze Charakteristik der bisher erschienenen

52 Abhandlungen zum Thema «Immanuel Kant und die Pädagogik»
liefert,

d) einen Anhang II, der N in die 175 Abschnitte aufteilt und neben sie

eine Sammlung der aufgefundenen Parallelstellen aus den Kompendien, aus
Rousseaus «Emil», aus den Werken, dem Nachlaß und den Vorlesungen
Kants stellt.

Zu Weisskopfs Thesenbildung ließe sich einwenden :

a) Es wird, trotz einigen Hinweisen, zu wenig Gewicht gelegt auf den

gemeinsamen anthropologisch-praktischen Ansatz von Ethik, Anthropologie
und Pädagogik. Wenn er klar gesehen wird, sind sinngemäße Ubereinstimmungen

in N mit der Ethikvorlesung und den Reflexionen zur Anthropologie
unverdächtig. Ja die Parallelität könnte dann auch als ein Hinweis für die
Authentizität von N interpretiert werden. In diese Deutung läßt sich auch
das Faktum einschließen, daß Kant zugleich mit der Pädagogik Ethik und
Anthropologie gelesen hat, eben um die verwandten Fächer beieinander zu
haben. Weshalb da eine streckenweise Wiederholung ausgeschlossen werden
muß (zu einer Zeit, da die Wiederholung mit ein Element des Lehrbetriebs
an der Universität war), ist nicht einzusehen. Man könnte die Wiederholung
als pädagogische Absicht interpretieren.

b) Vom Anhang II her ließe sich die These auf andere Weise befragen:
Die Werke Kants sind nicht mit gleicher Intensität in ihn eingearbeitet

wie «Emil» oder die Vorlesungen und der Nachlaß. Wenn aber ihre
Einarbeitung vollständig wäre, müßte sich zeigen, daß viele Gedanken, die sich
in Rinks Schrift finden, auch in Kants Druckwerken stehen. Das könnte
wiederum für die Authentizität von N interpretiert werden.

c) Daß solche Einwände überhaupt möglich sind (und sich vermehren
ließen), hat seinen Grund darin, daß Weisskopf seine Untersuchung ohne

353



Hilfe von Nachschriften durchführen mußte. Es hängt unausweichlich vieles
in der Luft. Angesichts dessen ist die grundsätzliche Frage angebracht, ob die
Hypothese überhaupt jemals in eine Thesenbildung umschlagen dürfe. Jedenfalls

könnte man angesichts der Forderung, N aus der Akademie-Ausgabe zu
entfernen, Angst vor Weisskopfs Mut bekommen.

d) Es ist schließlich die Frage zu erwägen, ob man die Gestalt Rinks nicht
historisch betrachten müsse. Er war ein Philologe des 18., nicht des

positivistischen 19. Jahrhunderts. Wenn man ihn an positivistischen Maßstäben
bemißt, tut man ihm möglicherweise Unrecht. Zwar würde eine historische
Betrachtung an der Einschätzung von N nichts ändern, aber doch an der
seiner Person.

Trotz dieser Einwände ist Weisskopfs Buch eine bedeutende Leistung.
Der erste, biographische Teil zeigt Kants pädagogisches Wirken, aber auch

das pädagogische Einwirken auf ihn eindringlicher, als es in der Literatur
jemals geschehen ist. Diese vor allem darstellerische Leistung zeugt von einem
Talent zur gediegenen Historizität: sowohl die literarisch gute Fugung zu
einem Ganzen ist lobenswert wie die Präzision des Details, die der Arbeit den
Charakter der Verläßlichkeit gibt. Das Hauptverdienst dieses Teils liegt in
der Ausschöpfung des überhaupt erreichbaren Materials und in seiner

konsequenten Ausrichtung auf die Pädagogik. Insofern als eine «pädagogische»
Biographie von solcher Vollständigkeit bishin in der Kant-Literatur fehlte,
darf dieser erste Teil als ein wichtiger Beitrag zur Kant-Darstellung gelten,

Bedeutsamer erscheinen uns allerdings die beiden andern Teile. Wenn
auch die neue Hypothese über den Aufbau und die Entstehung von N aus
Gründen, die nicht beim Autor liegen, nicht beweiskräftig werden kann, so
erreicht Weisskopfdoch das überhaupt Mögliche : er gibt ihr durch die Sorgfalt

des Vorgehens Plausibilität, durch den wiederholten Ansatz sogar eine
gewisse Durchlagskraft. Daß man durch sie die schon immer festgestellte
Wirrnis in N besser verstehen kann, ist fraglos. Insofern füllt sie eine Lücke in
der Kantforschung. Ihr eigentliches Verdienst ist es aber, daß sie zugleich auf
das authentische pädagogische Material hinweist, es zu großen Teilen
sammelt und so eine neue Grundlage zur Würdigung Kants als eines Pädagogen

freilegt. Neben diesem Hauptergebnis trägt die Arbeit unterwegs viele
Früchte. Der Reichtum an Wissen und Information macht das Buch wohl
zum materialreichsten Werk über Kants Pädagogik. Es wird für die künftige
Forschung unumgänglich sein. - Dem Autor scheinen übrigens einige
Gestalten aus der Kant-Literatur als Vorbilder vor Augen gestanden zu haben:
Arnoldt, Adickes, Vorländer, Lehmann, und man darf vielleicht sagen, daß

er sich in den besten Teilen seines Buches ihrer als würdig erweist.
Hans Saner

354


	Besprechungen = Comptes rendus

