Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 30-31 (1970-1971)

Buchbesprechung: Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)
Autor: Lauener, H.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlung — Etude critique

Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)

Kurz nach Hans Barth und Heinrich Barth hat uns nun auch Hermann
Gaul} verlassen, der seit 1947, wiahrend fast zwanzig Jahren, Ordinarius fiir
Philosophie an der Universitat Bern war. Der junge Schiiler und Student, der
seinen vielseitigen Interessen und Begabungen entsprechend sich in Basel vor
allem der Musik, Mathematik und Altphilologie zugewendet hatte, verlegte
bald — einem inneren Drang nach absoluter Wahrheit gehorchend — seine
Haupttatigkeit auf das Gebiet der Philosophie. In ihr hoffte er, unabhingig
von jeglicher Riicksicht auf Karriere und Ruhm, die Erfiillung seines Lebens
zu finden, und es laBt sich von dieser Einstellung her auch die fiir einen
Gelehrten des 20. Jahrhunderts erstaunliche Harmonie zwischen philo-
sophischer Lehre und Lebensfithrung verstehen, die einer Auffassung der
«philosophie engagée» — allerdings nicht im politischen, sondern im ethischen
Sinne — entsprungen ist. Er selber pflegte sich so auszudriicken, da3 eine in
erster Linie durch Wahrheitsliebe bestimmte Philosophie nur eine «philo-
sophia militans» nie aber eine «philosophia triumphans» sein kénne, was
auch den stark autobiographischen Charakter fast aller seiner Schriften nicht
allein erklart, sondern auch gewissermallen rechtfertigt.

Uns Bernern fiel am Anfang seiner Téitigkeit als akademischer Lehrer zu-
nachst seine grenzenlose Belesenheit und Gelehrsamkeit auf, die er zwar aus
Bescheidenheit ohne jegliche Pedanterie und mit naiver Liebenswiirdigkeit
ausbreitete. Er war in mancher Hinsicht und im besten Sinne des Wortes ein
origineller Denker — ohne Absicht, ohne miihsame Gesuchtheit und ohne
Pose; er war ein Mann der plotzlichen Einfille, der sich besser als irgend
jemand darauf verstand, vielfiltige, lebendige Querverbindungen herzu-
stellen, wobei allerdings eine gewisse Schiichternheit ihn daran hinderte,
gegen aullen mit der notigen Sicherheit und Kiihnheit aufzutreten. Er mag
deshalb vielleicht sein Bestes eher im Umgang mit den Intimen des engeren
Kreises denn als 6ffentlicher Mann geleistet haben, und er blieb zeitlebens
mit Publikationen zuriickhaltend: er zeigte eine offensichtliche Abneigung
gegen alles Professorale, so daB3 es ihm widerstrebte, Werke rein didaktischen
Charakters zu veréffentlichen, was ihm ohne Zweifel leicht gefallen wiare. Es
ging ihm vielmehr um das Systematische, das letztlich eine Begriindung der
Ethik und damit zugleich der praktischen Lebenshaltung erlauben soll. Es
scheint, da3 der iibliche starre duflere Rahmen, in dem sich eine wissen-
schaftliche Arbeit den akademischen Gewohnheiten gemal3 zu prisentieren
hat, sein Temperament eingeengt und bedriickt habe. Hermann Gaull war

272



kein Professor, sondern ein Philosoph — man méchte beinahe sagen: ein
moderner Sokrates. Es muBte entsprechend seine Verhaltensweise den ge-
wohnlichen Biirger etwas sonderbar und befremdend anmuten, was teilweise
vermutlich einen gewissen Mangel an Erfolg, der seinen Schriften beschieden
war, erklart; nicht allein die Rezensenten, sondern auch viele Leser haben
sich gelegentlich an der Form gestoBen, in der er sie der Offentlichkeit vor-
legte. Dafiir scheint mir aber ihr Inhalt um so beachtenswerter —fiir den-
jenigen wenigstens, der herauszulesen versteht, wie wohlbedacht und tief-
griindig die darin geauBerten philosophischen Uberzeugungen sind. Obgleich
zwar das gesamte Gefiige dieser platonisierenden Philosophie logisch nicht
immer durchwegs einleuchtet, so mu3 man doch ihrem Verfasser den un-
bestreitbaren Vorzug einrdumen, dal3 er nie aus Opportunititsgriinden den
schwierigen wesentlichen Fragen ausgewichen ist, um irgend eine erfolg-
versprechende, luftige und genialische Lehre zu verbreiten. In bewuBtem
Gegensatz zu gewissen Modestromungen hat er sich nochmals an die klas-
sischen Probleme herangewagt.

Hermann Gaul} hat sich als streng orthodoxer Platoniker gegeben. Ich
glaube zwar, dal} er sich darin selbst getauscht hat, denn es muf3, wie wir
noch nachzuweisen versuchen werden, doch eher scheinen, daf3 er aus der
ihm eigentimlichen Bescheidenheit heraus — nach dem franzésischen Sprich-
wort « On ne préte qu’aux riches» — die urspriingliche platonische Lehre mit
zahlreichen Motiven der modernen Philosophie sowie mit eigenem Gedanken-
gut angereichert hat. Es wird deshalb wenig erstaunen, dal3 die zeitgenos-
sischen Platoforscher, die nicht unbedingt auch Philosophen sind, die von ihm
verfochtenen Thesen oft miBachtet oder z.T. oberflichlich abgefertigt
haben. Fiir die Echtheit seines Anliegens zeugt aber gerade die Tatsache,
daB er sich dadurch nicht beirren lie8.

Wenn ich nun, wie bereits angedeutet, der Ansicht bin, dal Gaul3’
Philosophie keine wortgetreue Wiedergabe von Platos Originallehre be-
deutet, so ist das nicht als Vorwurf, sondern als positive Deutung seines
Werkes aufzufassen. Denn seine Hauptleistung besteht eben darin, dal3 er
versucht hat, die platonische Tradition weiterzufiithren und fiir unsere Zeit
fruchtbar zu machen. Dal} er dabei die Ergebnisse der spateren Philosophie
nicht ignorieren durfte, ist selbstverstandlich, und sein systematischer Scharf-
sinn wie auch sein umfangreiches historisches Wissen haben es ihm erlaubt,
Elemente sehr verschiedener Richtung, vor allem gewisse Ansidtze Kants und
Hegels, ebenfalls aber kritisch verarbeitete Teile des Christentums, der
Lehren von Hume, Descartes, Fichte, Schopenhauer und sogar von Autoren
des 20. Jahrhunderts in den Platonismus einzubeziehen. Als besonderes Ver-
dienst hat man ithm dabei anzurechnen, daf3 sein Werk trotz der mannig-
faltigen Einfliisse nie ein bloBer Eklektizismus geblieben ist, sondern zu einer
tiefen, echt philosophischen Uberzeugung gefiihrt hat. GauB hat keineswegs
nur gesammelt, sondern stets verarbeitet und umgestaltet, denn eine bloBe
Ubernahme fremder Gedanken hitte durchaus der in seinem Charakter fest
verankerten kritischen Ader widersprochen; diese Seite seines Temperaments
erhellt tibrigens die heftigen innerlichen Kampfe, die er wihrend seines
Lebens auszufechten und durchzustehen hatte. Sein Denken war, soweit ich

273



es von aullen her zu beurteilen vermag, hauptsichlich durch die Anfech-
tungen bestimmt, denen sein Glaube an ein Absolutes durch die skeptischen
Anlagen in ihm stindig ausgesetzt wurde. Dies mag der Grund sein, warum
in seinen fritheren Schriften immer wieder von den Widerspriichen die Rede
ist, die es sowohl in der Philosophie als auch im praktischen Leben zu iiber-
winden gilt, und es wird uns klar, warum er letztlich das Hauptgewicht auf
die Einsicht legte, daB3 wir zwar wohl eine GewiBheit des Absoluten erlangen
koénnen, die deshalb aber nicht gleich schon eine absolute GewiBheit zu sein
braucht. Wie frith diese Uberzeugung in ihm erwacht war, zeigen bereits die
ersten Sitze, die gedruckt vorliegen: «Alles Denken und alle praktische
Handlung setzen offenbar den Glauben an ein Absolutes voraus. Denn ohne
Anerkennung eines absoluten MaBstabes kénnte weder das Wahre vom
Falschen noch das Gute vom Schlechten unterschieden werden. Vor aller
Philosophie und vor aller praktischen Tat scheint uns also ein absoluter
Malstab gegeben sein zu miissen. Wenn aber anderseits die Philosophie das
Wahre erst sucht und der praktische Wille das Gute erst hervorzubringen
strebt, dann kann das Absolute nicht schon gegeben sein. Die bloBe Tat-
sache, dafl es Philosophie und praktischen Willen gibt, widerlegt schon
einen Glauben, der uns das Absolute, auf welche Weise es auch immer sei,
schon ein fir allemal gegeben sein 128t »

An diesem in der Einleitung zu seiner Dissertation geduBerten Gedanken
hat Hermann Gaul3 bis kurz vor seinem Tode festgehalten; er bildet die
Voraussetzung iiberhaupt fiir das Verstindnis seiner ganzen Philosophie.
Dieser oberste Satz, den er gewiB nicht leichtfertig an den Anfang des
Systems gesetzt hat, scheint jedoch anfechtbar, einerseits weil er nicht ge-
niigend erwiesene Tatsachen dogmatisch behauptet und anderseits, weil das
Denken eines Absoluten, wie neulich Bruno Briilisauer, ein Schiiler des Ver-
storbenen, in seiner Dissertation mit beachtlichem Scharfsinn nachweist, un-
vermeidlich zu Antinomien fiithrt. GauB} selbst hat allerdings diese Schwierig-
keit auch gesehen, hielt aber nichtsdestoweniger am Absoluten fest, obschon
es sich weder durch eine Philosophie finden, noch durch eine menschliche
praktische Tat setzen 14Bt, weil seiner Auffassung nach das Bedingte vom
Unbedingten durch eine uniiberbriickbare Kluft geschieden ist, so dal3 es
zwischen beiden keine nur graduellen Unterschiede, also auch keinen
Ubergang vom einen zum andern, geben kann. Trotzdem muB nach ihm ein
Absolutes logisch vorausgesetzt werden, da ohne Voraussetzung eines
absoluten Ma@Bstabes auch kein endliches Wahres vom endlichen Falschen
zu unterscheiden wire. Daraus geht hervor, daf3 — wie er sich selbst ausdriickt
— das Absolute nie gegeben, sondern immer nur aufgegeben sein kann.

* ok 3k

Aus der Tradition hat GauB die Bestimmung der Philosophie als der
Aufgabe, das Wahre zu suchen, iibernommen. Dies setzt nun wiederum vor-
aus, daB3 es Irrtum gebe, den der Philosoph zu beseitigen hat. Darin er-

1 Uber die Problematik der neueren Philosophie, Diss. Basel 1928, S. 5.

274



kennen wir die negativen Ausgangspunkte, die sich nicht allein fiir das
praktische Tun im Leben, sondern ebensosehr fiir die theoretische Begriin-
dung des Systems ergeben: Gaul3’ Platonismus beruht, wie schon der Titel
der Dissertation « Uber die Problematik der neueren Philosophie» andeutet,
nicht so sehr auf naiv glaubiger Ubernahme der platonischen Lehre als viel-
mehr auf einer kritischen Auseinandersetzung mit den wichtigen Problemen
der Philosophie iiberhaupt — letztlich auf einer Absetzung gegen die Wider-
spriiche, in die sich sowohl der Empirismus und der Rationalismus als auch
der deutsche Idealismus verstrickt hatten. Obgleich nun diese erste Druck-
schrift vorwiegend doxographisch gehalten ist, treten in ihr bereits deutlich
die Hauptpunkte hervor, die GauB3 in der umfangreichen und selbstandigeren
«Psychologie des Glaubens» geltend machen wird.

Samtlichen Systemen der neueren Philosophie wirft er als Haupteinwand
vor, daB sie die Antinomie, zu welcher die Frage nach dem Absoluten fiihrt,
nicht sauber gelost haben; und zwar stellt sich ihm das Problem in drei-
facher Hinsicht: « Theoretisch, weil ohne Glaube an das Absolute Wahr und
Falsch, Gut und Schlecht nicht zu scheiden sind und so die Méglichkeit der
Erkenntnis von neuem in Frage gestellt wird, praktisch insofern, als der
Fortschritt im Wahren und Guten, der allein praktische Aufgabe sein kann
und allein den Sinn des Lebens zu begriinden scheint, illusorisch wird,
religiés endlich, weil die Moglichkeit des Glaubens, der doch Realitit ist,
anscheinend verneint werden muB. Freilich vermag diese logisch-theoretische
Aporie weder die Wissenschaft, noch die Tat, noch den Glauben in ihrer
praktischen Realitdt anzutasten. Denn erstens ist sie selber ein Stiick Wissen-
schaft, zweitens ist die skeptische Zuriickhaltung, zu der uns die Antinomie
zwingt, doch gerade auch Ausdruck des praktischen Willens, drittens endlich
setzt die Anerkennung der Sinnhaftigkeit des Problems den Glauben an
einen absoluten universalen Sinnzusammenhang voraus?. »

In der Entwicklung der neueren Philosophie setzt nun GauB die Kritik
zunichst am Evidenzprinzip Descartes’ an, indem er recht subtil argumen-
tiert, daB3 strenge Evidenz nur dort moglich sei, wo absolute Erkenntnis
herrscht. Dies kann jedoch fiir die Philosophie, da in ihr Erkenntnis erst ge-
sucht wird, nicht zutreffen: « Die Evidenz ist auf keinen Fall ein untriigliches
methodisches Mittel, das sichere Erkenntnis verbiirgen kann. Denn entweder
miillte alles evident sein, oder nichts kann fiir wahrhaft evident gelten3.» Des
weitern wendet er im AnschluB3 an die englischen Empiristen, vor allem an
Hume, mit welchem Kant in diesem Punkt durchaus ibereinstimmt, gegen
den Rationalismus ganz allgemein ein, daB} sie, mit der Identifizierung von
logischem Grund und Realgrund, einen fiir die Philosophie duBerst ver-
hangnisvollen Fehler begangen haben. Wenn man nun darin keine besonders
originelle Leistung erblicken mag, so scheint es mir doch heute noch wichtig,
immer wieder darauf hinzuweisen, daf3 das bloBe Denken aus der Unmog-
lichkeit des Gegenteils kein Dasein zu setzen vermag, denn manche moderne
Metaphysiker begriinden letztlich ihre Systeme weiterhin auf solch einer

2a.2.0,, S. 6L
3a.2.0., S. 10.

275



falschen Voraussetzung. Wir pflichten Gaul} deshalb bei, wenn er mit Kant
nochmals daran erinnert, da3 das Dasein nie logisches Pradikat sein kann,
weil das Subjekt, von dem es ausgesagt wird, als schon existierend angenom-
men wird. Gerade diesem Irrtum verfillt jedoch Descartes, indem er die
unbezweifelbare Existenz des SelbstbewuBtseins und Gottes aus der Un-
moglichkeit ihres Gegenteiles beweisen will. Sein « Cogito, ergo sum» enthalt
tiberdies die weitere Schwierigkeit, daB3, wenn der Satz tatsichlich als letzter
Ansatzpunkt der Philosophie zu gelten hitte, alle Wahrheit und objektive
Existenz im endlichen SelbstbewuBtsein begriindet sein miilite, was aber der
Idee der Vollkommenheit Gottes, auf der alles beruhen soll, widerspricht.

Mit umgekehrten Schwierigkeiten kdmpfen anderseits die englischen
Empiristen, die zu erkliren versuchen, wie aus dem zufilligen Sein Denken
entstehen soll. In klaren Ziigen — obzwar seine Argumentation etwas zu all-
gemein ausfillt — weist Gaull nach, warum es ihnen nicht gelingen kann,
allein auf Grund der Erfahrung und der Beobachtung, nach den metho-
dischen Grundsatzen des Sensualismus, eine logische Notwendigkeit zu er-
fassen. Mit dem Aufgreifen des Gegensatzes Rationalismus — Empirismus hat
GaubB, was die Methoden anbelangt, auf ein sehr wichtiges Problem aufmerk-
sam gemacht, das — so weit ich sehe — bis heute noch einer sauberen Abkla-
rung harrt; denn es scheint mir dringend, endlich einmal dariiber Klarheit
zu schaffen, was sich iiberhaupt auf Grund dieser beiden einzigen reinen
Methoden leisten 1aBt, wenn man sie nach streng kritischem Verfahren bis
zu ihren duBersten Konsequenzen durchfiihrt. Jedenfalls diirfte es in bezug
auf die Empiristen vorlaufig immer noch stimmen, wenn Gaul} schreibt: «Je
weiter es ihnen aber gelingt, das logische Denken aus dem zufilligen Sein
abzuleiten, um so mehr muB sich die logische Notwendigkeit in empirische
Zufalligkeit auflosen. Die englische FErfahrungsphilosophie bewegt sich
darum notwendigerweise zum Skeptizismus und Relativismus hin*.» Dies
bestatigt denn auch das System Humes, der den Empirismus am folge-
richtigsten zu Ende gedacht hat.

Die Kritik, die er dann weiter an Leibniz iibt, ist ebenso treffend, obschon
sie wiederum, ohne auf Einzelheiten einzugehen, nur das Wesentliche be-
rithrt. Es ist vollig richtig argumentiert, wenn man Leibniz entgegenhilt, dal3
durch die Leugnung prinzipieller Unterschiede zwischen «vérité de fait»
und «vérité de raison» der menschliche Intellekt mit dem géttlichen gleich-
gesetzt wird, was jedoch keine Losung, sondern bloB eine dogmatische Auf-
hebung des Problems herbeifiihrt: «Es zeigt sich vielmehr, daB so das
Problem nur verwischt werden kann und zu Aporien fiihrt, bei denen sich
diese unbedenkliche Ubertragung dessen, was im endlichen Falle gilt, auf das
Unendliche richen muf3. Denn das Endliche und Unendliche sind nicht
bloB der Art nach verschieden, sondern prinzipiell, und was vom einen gilt,
kann nicht ohne weiteres auf das andere iibertragen werden®.» Noch gra-
vierender ist aber fiir den Platoniker, der den Primat des Ethischen hervor-
hebt, die Tatsache, da3 im leibnizischen Denken neben den theoretischen

4a.a.0.,S. 14.
5a.a.0, 8. 20.

276



Schwierigkeiten eine praktische Aporie hervortritt, indem es die Moglichkeit
des sittlichen Wollens insofern zerstort, als doch in dieser Welt, wenn sie die
beste aller moglichen sein soll, jegliches praktische Streben sinnlos gemacht
wird.

Kants scharfsinnige Bemithungen um die Losung dieser Gegensitze haben
den jungen Denker Gauss ebensowenig befriedigt. Mit dem Verfasser der
«Kritik der reinen Vernunft» stimmt er zwar dahin iiberein, dal Denken
und Sein vollig verschiedener Natur seien, legt jedoch besonderes Gewicht
auf die Grenzen einer jeden Erkenntniskritik. Er wirft Kant — allerdings auf
Grund etwas zu subtiler Erwagungen und zu pointierter Formulierungen —
nichts geringeres vor, als dal3 seine Fragestellung auf eine Tautologie hinaus-
laufe, namlich auf die Frage: « Wie ist das Mogliche méglich?» Auch seine
Einwinde gegen dessen praktische Philosophie, gegen die apriorische Be-
griindung einer reinen Gesinnungsethik tiberzeugen uns nicht ganz; man
wird jedenfalls zweifeln, ob er Kant richtig interpretiert, wenn er ihm ent-
gegenhalt: «Der Glaube ist fir Kant die notwendige Voraussetzung des
guten Willens, der als das Unbedingte gilt. Denn der gute Wille gibt sich
Gebot als Forderung des Sittengesetzes, heilig oder vollkommen zu sein; er
mul} also an die Heiligkeit Gottes glauben. Damit ist dieser Glaube aber die
Bedingung des Unbedingten oder eine contradictio in adjecto. Es folgt daraus,
daB3 der gute Wille nicht das Unbedingte sein kann, da das Unbedingte an
keine Bedingung zu kniipfen ist, daf3 der Glaube nicht aus dem guten Willen
hervorgehen kann als die Bedingung aus dem Bedingten, sondern umgekehrt,
daB der gute Wille aus dem Glauben stammt als das Bedingte aus seiner
Bedingung?®. »

Sachlich besser begriindet scheint uns die weitere Kritik, die er an den
verschiedenen Systemen des deutschen Idealismus iibt. Gegen Fichte wendet
er zu recht ein, daB sich von seinen Voraussetzungen her nicht begreifen
1aBt, warum das absolute Ich als Ursprung aller Dinge die Unvollkommen-
heit setzen muB, um sich dann erst nachtriglich seiner Absolutheit anzu-
nahern, eine Annéherung, die iiberdies weitgehend illusorisch bleibt. Fichtes
Willensmetaphysik fithrt eben letztlich zu einer Dialektik, die prinzipiell ins
Endlose treibt, ohne den Urwiderspruch zwischen dem Bedingten und Un-
bedingten zu lésen, und es muf3 daher als Mangel an Folgerichtigkeit auf-
fallen, wenn er trotzdem — mit Riicksicht auf den praktischen Teil seiner
Philosophie — die Dialektik abbrechen 148t: «Fichtes System ist gleichzeitig
beides: Rationalismus und Willensmetaphysik. Das ist aber ein Widerspruch
in sich selber; denn jenem gilt das Absolute als gegeben, dieser als auf-
gegeben’. »

Um das Schellingsche System ist es nach Gaul insofern nicht besser be-
stellt, als Schelling die bei Fichte zuriickgebliebenen Probleme nur auf
andere Gebiete abschiebt. Seiner Identititsphilosophie gemiB darf das
Absolute nie allein die eine Seite eines Gegensatzpaares darstellen, da es sonst
nicht allumfassend wire, Es kann deshalb nicht das sittliche Ich im Gegen-

8a.a.0., S. 291,
7 a.2.0., 8. 32.

277



satz zur Natur bedeuten, sondern griindet in der quantitativen Indifferenz
des Realen und Idealen, was Schelling in dem bekannten bildlichen Ver-
gleich mit dem Magnet und seinen beiden Polen ausdriickt. Diese Auffassung
miindet jedoch nach Gaull wiederum unvermeidlich in eine Aporie ein:
«Denn wenn das Absolute das Indifferente ist, wie ist dann die Welt als eine
Stufenleiter zu fassen, wo der ideale Faktor im Steigen ist? ... Wire das
Absolute das Indifferente, so miiten Natur und Geist einander nur faktisch
koordiniert, nicht sittlich subordiniert sein®.»

Von all den Denkern, mit denen sich GauB3 schon sehr jung auseinander-
gesetzt hat, scheint ihn nun Hegel am lingsten beschaftigt und am tiefsten
beeinflut zu haben, was allerdings nicht heiBt, daB er dessen Grund-
annahme, namlich die Identitit von Denken und Sein, die hier zwar nicht
mehr einfach als gegeben, sondern als durch die Vermittlung des Wider-
spruchs hervorgebracht, betrachtet wird, akzeptiert. Es bleibt aber immerhin
die Dialektik fiir ihn wihrend seiner ganzen Schaffenszeit ein eminent wich-
tiges Anliegen, dem er selbst noch im Platokommentar einen Vorzugsplatz
einraumt. Es machen sich jedoch auch gegen Hegel schon frith Bedenken
bemerkbar, indem er ihm vor allem vorwirft, daf3 er den einzelnen Menschen
zum bloBen Werkzeug des absoluten Geistes degradiert, ihn letztlich also der
eigenen sittlichen Verantwortung beraubt, weil er dadurch den eigenen
Ausgangspunkt, die praktische Selbstbestimmung, d. h. die praktische Frei-
heit aufhebt: «Dieser Widerspruch geht offenbar daraus hervor, da3 Hegel
das Verhiltnis zwischen Denken und Sein oder zwischen dem dialektischen
und dem allgemein praktischen Prozel3 gerade umgekehrt bestimmt hat, als
sich aus seinen Voraussetzungen erwarten lieB. Nach Hegels System miil3te
das Denken das Allgemeine sein und die praktische Tat sein Spezialfall. Es
scheint, dal3 Hegel iibersehen hat, dal3 alles Sein aus der praktischen Tat
hervorgeht, auch das Sein der Logik, und daf3 auch die spekulative Logik
nicht vom Sein zu trennen ist, da sie ja selber ein Stiick Sein ist®.»

Die Untersuchung iiber die Grundprinzipien der Systeme in der neueren
Philosophie, die Gaul3 in seiner Dissertation unternommen hat, endet mit
Schopenhauer, dem er das Verdienst zugesteht, die Erkenntnis richtig als ein
Produkt des Willens erkannt zu haben. Hingegen lehnt er schroff dessen
Theorie der notwendigen Abtdtung des Willens zur Beseitigung der Qual in
dieser Welt ab, weil sie schon insofern einen Widerspruch enthilt, als sich
schlechterdings nicht einsehen 1a8t, wie sich der Wille selbst aufheben soll:
«Was uns aber wichtig ist, ist dies, daB Schopenhauer auch mit dem bloBen
Willen nicht auskommt, sondern ebensosehr wie seine Gegner, die deutschen
Idealisten ... die Welt an einem absoluten MafBstab mifit, an den sie alle
glauben, ... Auch in (Schopenhauers) negativer Kehrseite der Willens-
metaphysik werden wir auf den Glauben gefiihrt, der letztlich jede praktische
Tat begriindet und ohne den kein praktisches System erklarlich ist!°.»

Die Einwinde, die hier gegen die besprochenen Systeme vorgetragen

8a.a.0,, S. 33.
*a.a.0,,S. 37.
10 3.a.0., S. 38.

278



worden sind, dienen letztlich dem Nachweis, daB ein praktischer Einsatz in
der Philosophie ohne Voraussetzung eines Glaubens gar nicht moéglich ist,
denn das Wissen bleibt stets durch Beweise vermittelt und kann deshalb nie
unbedingt sein. Wenn wir uns bei dieser Jugendschrift linger aufgehalten
haben, so taten wir es nicht deshalb, weil sie zu den markantesten Ver-
offentlichungen des Verstorbenen gehort, sondern weil sie biographisch be-
trachtet in dreifacher Hinsicht bedeutsam bleibt: erstens zeigt sie, in welchem
geistigen Klima der junge Denker aufgewachsen ist; anderseits beweist sie,
dal} der damals schon innerlich bezogene Standpunkt, die Lehre Platos, nicht
einfach auf gutglaubig hingenommener Buchstabentreue beruht, sondern in
kritischer Auseinandersetzung mit zahlreichen Richtungen der Philosophie
entstanden ist; und endlich zeugt sie fiir ein in der Geisteswelt doch recht
seltenes Phinomen, die Tatsache ndmlich, daB3 GaulB3 wihrend seines ganzen
Lebens insofern keine grundsitzliche Wandlung durchgemacht hat, als alle
Hauptanliegen seiner Philosophie bereits derart in der Friithperiode end-
giltig festgelegt waren, daBl von einer Entwicklung nur im Sinne einer
systematischen Verbesserung der Ausfihrung und Begriindung, nicht aber
in bezug auf die Prinzipien, gesprochen werden darf. Denn fiir ihn stand von
Anfang an unerschiitterlich fest, daB3 jegliches Denken letztlich in der Voraus-
setzung eines Absoluten griindet, das allein auf platonische Art zu erfassen
oder symbolisch anzudeuten sei. Dieser Uberzeugung gibt er nochmals mit
knappen und klaren Worten in der anldBlich der 6ffentlichen Promotion in
Basel gehaltenen Ansprache iiber das Thema «De Veritate» Ausdruck, wo
er erklart, dafl die Aufgabe, das Gute zu tun, als absolute Forderung zu
gelten habe, auch wenn wir die Griinde dafiir nicht einsehen, denn wohl sei
zwar das Absolute nicht begrifflich faBlbar, aber trotzdem miissen wir die
GewiBheit des Vollkommenen als Malstab, an dem wir Gut und Bése
messen, voraussetzen, weil dadurch der Unterschied zwischen beiden aller-
erst begrindet wird. Und allein dieser Glaube an das Absolute berechtigt
uns, den letzten Sinnzusammenhang zur praktischen GewiBheit zu erheben.
Da es nun aber dem Menschen nicht moglich ist, diesen Sinn begrifflich ein-
zufangen, bleiben wir auf eine symbolische Ausdrucksform angewiesen, die
darauf hindeuten soll, daB3 er der logischen Forderung, universaler Sinn-
zusammenhang fiir alles Geschehen zu sein, gerecht wird. Das geschieht nach
Gaul3’ Ansicht am adiquatesten durch den Ausdruck der christlichen Liebe —
und zwar in der Form etwa, die ihr Spinoza verliehen hat, dem « Amor Dei
intellectualis»: «Denn dieser ,amor Dei¢ erweist sich tatsdchlich als das
Prinzip, das einen allgemeinen, universalen Sinnzusammenhang garantiert
und doch den Unterschied zwischen Gut und Bése, das Fundament aller
Sittlichkeit, unangetastet 148t. Er bejaht eben das Gute, indem er es tun will;
er bejaht auch das Schlechte als die Méglichkeit, sich durch seine Uber-
windung zum Guten allererst zu manifestieren und zu bewahren. Gébe es
namlich kein Schlechtes in der Welt, dann koénnte sich diese Liebe eben gar
nicht als solche offenbaren.’*» Und in dieser Form erblickt Gaull einen
symbolischen Ausdruck fiir den Sinn, der den Vorteil mit sich bringt, dal3

11 «De Veritate», Manuskript, S. 12 (Basel 1928).

279



er sich jeweils den Anspriichen der Zeit und der Entwicklung sowohl des
Denkens als auch der Wissenschaften anpassen 1a08t.

* ok k

Im Jahre 1929 hat Hermann Gaull zwei lingere Schriften verfaBt, die
bisher noch nicht verdffentlicht wurden; einerseits die Habilitationsschrift
mit dem Titel « Grundri8 der Metaphysik», und anderseits die als Beitrag zu
einem Preisausschreiben der Kantgesellschaft gedachte «Psychologie des
Glaubens», die nie eingereicht wurde. Da sich beide inhaltlich weitgehend
decken und die letztere mir in mancher Hinsicht — besonders was den etwas
dogmatischen, pfarrherrlichen Ton betrifft — mangelhaft erscheint, werde ich
mich darauf beschrinken, die in der zweiten zu einem System zusammen-
gefiigten Hauptgedanken kurz zu skizzieren. Die dulBlerliche Aufmachung
dieses Grundrisses der Metaphysik erinnert entfernt an die Enzyklopidie
Hegels, obgleich die Entwicklung und Ableitung der jeweils erreichten
Momente nicht durchwegs dialektisch erfolgt. Dies riithrt vor allem von der
streng logischen Durchfithrung und der duBerlich straffen Einteilung der
Grundprinzipien her. Im ersten Teil findet sich gleich am Anfang die Defini-
tion der Metaphysik: «Metaphysik ist die erkannte Wahrheit.'2» Wahrheit
jedoch darf nicht einfach als Begriff an den Anfang der Philosophie gesetzt
werden, denn sie stellt immer erst deren Ergebnis dar. Wenn sie aber « Resultat
ist, dann kann sie offenbar nichts anderes sein als das System der Metaphysik
selber, oder mit andern Worten, die Darstellung der philosophischen Pro-
bleme und ihre Ldsungen in ihrem systematischen Zusammenhange»!®. Das
Wahre erweist sich daher, wie auch fiir Hegel, als das Ganze, und da die
Philosophie letztlich in der Erkenntnis der Wahrheit besteht, so beginnt der
1. Teil des Grundrisses der Metaphysik mit dem Kapitel iiber die Erkenninis.

Der erste Ansatzpunkt gleicht zunichst durchaus demjenigen von Des-
cartes, indem GaulBl von der unmittelbaren Erkenntnis der Existenz des
relativen Wesens ausgeht, die aber nie eine absolute, sondern nur eine relative
Erkenntnis sein kann. Die GewiBheit von der Existenz des endlichen Wesens
impliziert nun zugleich die GewiBheit, daB auch ein anderes, das Absolute,
existieren mul}, denn nur dadurch, dal wir das Absolute suchen als die
Wahrheit, erkennen wir uns als endlich; «die Erkenntnis des Endlichen
ist ... vermittelt durch die GewiBheit eines Absoluten, da das Endliche
seinem Wesen nach zu etwas in Beziehung steht, das nicht sein kann, was es
selber ist, also nicht als das Relative gedacht werden kann, sondern als das
Absolute zu bestimmen ist»!%. Die Bestimmung des Absoluten geschieht
somit durch die Aufhebung der Schranken unserer eigenen Begrenztheit,
und wir gewinnen den positiven Begriff des Vollkommenen nur auf Grund
der Negation einer Negation, so dal3 prinzipiell der gemeinte Inhalt und die
Form der Bestimmung immer auseinanderfallen. Aus der Tatsache, daB3 sich

12 GrundriB3 der Metaphysik, I. Teil, S. 1 (Manuskript, Basel 1929).
13a.a2.0,, S. 4.
1a.2.0,

280



das Absolute nur widerspruchsvoll erfassen 146t, geht weiter hervor, da3 auch
das Relative nie ganz addquat erkannt werden kann, weil es doch allein in
Beziehung zu jenem tiiberhaupt als Relatives denkbar ist. Die unmittelbare
Erkenntnis erweist sich auf diese Art als ein durchgehender Widerspruch.

Nichtsdestoweniger muf3 die absolute Erkenntnis als Ziel relativ gegeben
sein, denn, um ein solches iiberhaupt aufzustellen, bedarf es irgend einer
Ahnung davon. Unsere Begriffe vom Absoluten jedoch fallen unvermeidlich
ins Endliche zuriick, so da3 das menschliche Wissen nie zu einem Abschluf
gelangt, also immer unvollendet bleibt. Es drangt sich folglich die Einsicht
auf, «dalB3 die Erkenntnis als solche zu etwas relativ sein muB3, das sie prin-
zipiell iibersteigt, da alle Erkenntnis in diesem Prozesse befangen bleibt, dieser
Proze3 aber selber nie iiber Relativititen hinauskommt»'5. Tatsachen-
erkenntnis bleibt demnach immer relativ wahr und zugleich relativ falsch,
so daf} sie zu keinem eindeutigen Begriff von Wahrheit fithrt. Die Erkenntnis
transzendiert sich m.a.W. selbst, so daB3 wir gezwungen sind, ein hoheres,
iiberrationales Prinzip zu suchen, das wiederum relativ kennbar und relativ
unkennbar sein wird. Welches aber ist der Grund, warum der Erkenntnis-
prozeB als solcher im Relativen befangen bleibt? Er liegt in der Existenz des
Endlichen und kann nur durch die Einsicht iiberwunden werden, dal3 das
Sein weiter reicht als die bloBe Relativitit des Erkennens. Und dieses Prinzip
zur Uberwindung des Endlichen findet GauB in ausdriicklicher Anlehnung
an Kant im Willen, der uns in einen Bereich fiihrt, wo unsere Annahmen
nicht mehr rein logisch aber doch aus praktischen Griinden gerechtfertigt
werden.

Der Wille bestimmt sich folglich — &hnlich wie bei Fichte — als das Prinzip,
das Sein setzt. Die Erkenntnis bezieht sich nur auf das Wie der Dinge, und
als solche ist sie ein Produkt des Willens, denn von ihm hingt es ab, daf
iiberhaupt Erkenntnis ist. Daraus geht auch weiter hervor, dal Wahrheit
nicht ein bloB8 Gegebenes bedeuten kann, sondern als praktisch zu lésende
Aufgabe fiir den Willen zu gelten hat, der das Endliche als Sein tiberwinden
soll. Nach GaufB3 bleibt es demnach eine durchaus hoffnungsloses Unter-
fangen, die Wahrheit auf Grund des bloBen logischen Denkens ergriinden zu
wollen.

Im weiteren definiert er das, was der Wille bejaht, als das Gute und das,
was er verneint, als das Schlechte; das Endliche ist charakterisiert durch den
Gegensatz von Gut und Schlecht, wobei in seinem Bereich die Aufhebung
des Schlechten zugleich die Schaffung des Guten bedeutet; und gerade in
dieser Uberwindung besteht die sittliche Tat als Aufgabe. Fehlte jedoch
dieses Gegensatzpaar, so wiirde der Wille als zielgerichtete Aktivitit selbst
aufgehoben, und es zeigt sich deshalb, daB der Widerspruch relativ der
Natur des Willens anhaftet, so dal3 nie eine endgiiltige Losung aller Wider-
spriiche zu erwarten ist.

Es wird dann ausgefiihrt, daB jede Tat durch Erkenntnis motiviert ist; der
Widerspruch ist also zunichst in letzterer zu beheben, d. h. wir miissen
vorerst das Wahre, das Widerspruchslose vom Falschen, dem Widerspruchs-

15 a.a2.0,, S. 19,

281

19 Studia Philosophica XXX /XXXI



vollen, unterscheiden, bevor der Wille sich an seine Aufgabe heranmachen
kann. Nach dieser Theorie gibt es somit kein radikal Boses, sondern nur ein
relativ zu iiberwindendes Schlechtes: «Theoretisch bestimmt sich also das
wahre Gute als das Gute, das den Widerspruch als solchen iiberwinden soll,
mit EinschluB jedoch des relativen Guten, das im Widerspruch Bestandteil
hat. Das ist logisch das Letzte, was von diesem wahren Guten ausgesagt
werden kann?®.»

Und im bestdndigen Fortschritt des Willens zum Besseren liegt der Sinn
der Tat; der Wille wird sich daher des Absoluten gewil3, selbst wenn er es
nicht aus sich heraus erzeugt, sondern blo3 relative Ergebnisse erzielt, d. h.
die GewiBheit des Absoluten bleibt allein praktisch realisierbar und bedeutet
stets zugleich die GewiBheit des Relativen. Der erste Teil der Habilitations-
schrift, in welchem die Grundprinzipien der Metaphysik entwickelt werden,
gipfelt also in der Einsicht, daB der Glaube an ein Vollkommenes sich im
Suchen des Wahren und im Tun des Guten duBert, wodurch der Mensch als
Instrument dieses Unbedingten erst seinen Sinn erhilt.

Den zweiten Teil des Werkes bildet der Grundriff der Logik, wobei Gaul3
zunichst die Logik als die Erkenntnis des Sinnes von Denken oder vom Sein,
soweit es gedacht wird, definiert. Logik als bloBe Erkenntniskritik wiirde nach
seiner Auffassung insofern ungeniigend bleiben, als sie die Wahrheit als
selbstverstandliches Ziel der Philosophie schon voraussetzt. Er scheidet nun
das Gebiet entsprechend in drei Teile: 1. Die ontologische Logik, die iiber das
Wesen der Wahrheit handelt, 2. die pragmatische Logik, in der nachgewiesen
wird, wie die Wahrheit praktisch gefunden werden kann, und 3. die noetische
Logik, die iiber die Frage nach dem Sinn der Wahrheit entscheidet.

Das Denken, sofern es bloBe Erkenntnis des Seins oder des Tatsachlichen ist,
erlangt den Grad der sog. unmittelbaren Wahrheit, die aber keineswegs die
wahre Erkenntnis bedeutet, weil die Wahrheit als solche nicht in der Empfin-
dung bereits gegeben sein kann: «Gegenstand der Empfindung ist . . . nie das
Sein als Ganzes, das Sein schlechthin, sondern immer nur ein Teil, ein Etwas,
eine bestimmte Sache, ein begrenztes, endliches Gebiet. Sein Inhalt ist
immer als Seiendes gedacht, ist aber immer zugleich mit dem Nicht-Sein
behaftet. Jede Bestimmung ist Begrenztheit, omnis determinatio est negatio.
Dal3 wir nur bestimmtes Sein erkennen, nicht das Sein schlechthin, kommt
daher, dal3 die Erkenntnis aus dem Willen hervorgeht, der Wille aber auf
Einzelheiten gerichtet ist, weil er, wenn er das Ganze erreicht haben sollte,
selbst iiberfliissig geworden sein miiBte, sich selber aber nicht aufheben wollen
kann'?.» Es 148t sich daher auch verstehen, warum letztlich jede Empfindung
vage und diffus bleibt.

Die Anschauung als nichstes bedeutet nicht mehr eine bloBe Gegebenheit,
sondern die praktische Aufgabe, daB3 iiber die jeweils aktualisierten Empfin-
dungen hinaus neue Empfindungen gesucht werden sollen. Es mul} dabei ein
Substrat vorausgesetzt werden, das alle Anschauungen tragt und sie zu einer
Einheit verbindet; wir nennen dies das BewubBtsein: «Wenn das Werden

18 3.a2.0., S. 50,
17 a,a.0., II. Teil, S. 7f.

282



Tatsache ist, dann muB es offenbar etwas geben, das wird. Dieses Substrat
ist nun das Bewufitsein; es ist die Substanz, die die Attribute, die Anschauun-
gen tragt . .. Das BewuBltsein als Trager der Anschauungen mul} also aner-
kannt werden, wenn die Anschauungen selber moglich sein sollen ... Aber
da der WerdeprozeB3 an sich endlos ist, und da er nie zu einem Ziele kommt,
so ist auch das BewuBtsein, die Substanz, als seine Grundlage nie zu erkennen
moglich®.» Die Anschauung erhilt also dieser Auffassung gemal3 ihre Be-
stimmtheit durch jene Substanz; das Bewufitsein liefert m.a.W. die Gesetz-
lichkeit der Anschauung. Es muB3 des weiteren in ihm selbst ein Prinzip der
Systematik geben, wodurch die Anschauungen relativ bedingt oder fixiert
werden und nicht einfach blind herumtreiben: die Substanz erhebt sich zum
Subjekt, und wir gelangen zum einheitlichen Prinzip des Selbstbewuftseins als
eines Bezugszentrums.

Wir haben damit den Punkt erreicht, wo die Aufgabe, das Verhiltnis der
Tatsachen unter sich festzulegen, niaher erlautert wird. Dies geschieht, wie
Gaul3 darlegt, vermittelst der {ahl, die keine Empfindung, d. h. nichts Un-
mittelbares mehr ist, sondern eine Reflexion auf das bestehende Sein: «Mit
der Zahl reflektiert das Subjekt tiber seine ihm selber nicht durchsichtige
Tatigkeit, namlich wie es dazu komme, als Einheit sich in eine ins Endlose
gehende Reihe von Selbstbestimmungen oder Attributen auseinanderzu-
legen.» Unser Wissen reicht genau so weit, als eine Bestimmung der Tat-
sachenverhiltnisse durch Zahlen méglich ist, und niemals weiter. Denn, da
jede Zahl eine Einheit in der Vielheit bedeutet, wird jede Qualitit, die durch
eine Ordinalzahl festgelegt wird, zu einer Einheit zusammengeschlossen, aus
der sie nicht herausfallen kann. «Sie ist darum geeignet, im kontinuierlichen
Werden der Anschauungen die einzelnen Anschauungen zu fixieren und sie
als diskrete Grofen aus dem Strome des Werdens herauszuheben, ohne sie
deswegen aus dem Werden herauszuldsen, sondern um sie gerade in der
Kontinuation des Werdens als diskrete Qualitaten fassen zu kénnen. Wir
wissen ndmlich, daf3 das Kontinuierliche als solches der Erkenntnis entgeht.
Wenn sich aber das Kontinuierliche selber in einer Reihe von faBlbaren Ein-
heiten bestimmt, dann scheint es erkennbar zu werden?,» Aber auch dieses
Wissen bleibt letztlich bloB3 relativ, weil alle mathematischen Gleichungen
sich gegenseitig bestimmen, so dalB3 keine als unbedingt zu gelten hat. Selbst
vermittelst der genialsten Erfindung des Verstandes, der Integralrechnung,
vermogen wir nicht vom Endlichen ins Unendliche iiberzugreifen, da die
Infinitesimalrechnung doch nur eine Methode zur Losung einer endlosen
Aufgabe bleibt und nie zu deren praktischer Realisierung fiihrt.

Wir fallen somit in die Relativitat des Seins zuriick, die im Maff ihren Aus-
druck hat: «Aber jedes Mal3, wenn es auch in seiner unmittelbaren Gegeben-
heit ein Relatives ist, ist doch aus dem Willen zur Erkenntnis hervorgegangen;
denn daf3 wir iiberhaupt messen, ist nur moglich, weil wir zuvor den Zu-
sammenhang der Dinge und ihr Hervorgehen aus dem Urgrund haben er-

18 3,a2.0., S. 12.
1 3.a.0.,S. 19.
20 2.2.0., S. 20f.

283



kennen wollen. Das MaB ist darum nie urspriingliche Empfindung, sondern
es ist immer Resultat des Denkens, als Resultat aber wieder ein unmittelbares
Sein®'.» Gaul} vertritt also hier die recht moderne Ansicht, daB3 jedes Ding
allein auf Grund seiner Relationen zu andern erkennbar ist und dal3 dem-
nach alle denkbare Wirklichkeit eine unendliche Reihe von zufilligen
Dingen darstellt, die zueinander in bestimmten Beziehungen stehen. Trotz
des Anscheins aber, daf3 sich letztlich alles in Relativitit aufldst, miissen wir
ein Urmal3 annehmen, ohne dessen Voraussetzung wir gar nicht um die
Relativitit des Seins wissen kénnten. Dieses nun kann allerdings nicht in der
Wirklichkeit gegeben sein, sondern ist allein als iibersinnliche Norm fiir
samtliche relativen Messungen zu verstehen. Gaul3 findet sie in der absoluten
logischen Identitat, die jedoch nie faktisch verwirklicht und daher von keinem
Ding je vollig erreicht wird.

Diese Norm driickt die Einsicht aus, daB alle Anschauung eindeutig
bestimmt werden miisse, — was im Denken geschieht. Gaul3 riumt dabei Kant
ein, dafl Anschauungen ohne kategoriale Bestimmung blind und dal3 Be-
griffe ohne ihnen entsprechende Anschauung leer bleiben: «Diese gedachte
Anschauung oder dieses in der Anschaulichkeit sich offenbarende Denken ist
Resultat der Téatigkeit des Denkens oder diese Tatigkeit selber. Die durch
das Denken bestimmte Anschauung ist das Ziel, die Aufgabe dieser T4tigkeit.
Man nennt diese durch das Denken bestimmte Anschauung, die ihre Proteus-
natur abgelegt hat und eindeutig geworden ist, den Begriff. Der Begriff
schliet wohl das Sein, die Anschaulichkeit in sich, aber er ist mehr als sie;
er ist eben die Forderung, daB3 das Sein eindeutig angeschaut werde oder daB3
die Anschauung auch gedacht werden koénne. Der Begriff ist also nicht eine
ontologische Gegebenheit, sondern iiber sie hinaus eine praktische For-
derung??,»

Die Probleme, die diese praktische Forderung mit sich bringt, behandelt
GauB in der sog. pragmatischen Logik — genauer zunichst in der formalen oder
normativen Logik. Im Begriff soll nun die Sache an sich, d. h. in ihrer Ein-
deutigkeit, die sich hinter der Anschauung und den in ihr gegebenen Rela-
tionen verbirgt, erkannt werden. Diese Aufgabe hat dann als erfiillt zu gelten,
wenn simtliche Anschauungen eines Dinges, soweit sie uns zuginglich sind,
unter ihrem Begriffe eindeutig subsumiert worden sind. Da uns allerdings nie
alle Anschauungen gegeben sein kénnen, so bleibt der Begriff selbst immer
unvollkommen und bedarf einer standigen Korrektur. Der Begriff einer Sache
impliziert des weitern sein eigenes Gegenteil: das Schone z. B. wird nur zu-
gleich mit dem HiaBlichen begrifflich erfat. Die Begriffswissenschaft hat es
also unvermeidlich mit Gegensatzpaaren in der Anschauung zu tun: «Es
zeigt sich somit, daf3 ein Gegenstand der Anschauung nicht bloB durch einen
Begriff bestimmbar ist, sondern eine Reihe von Begriffen voraussetzt, die
miteinander verkniipft sind. Die Begriffe miissen von einander ausgesagt
werden kénnen. Diese begriffliche Aussage ist das Urteil?3.»

Jede Bestimmung eines Gegenstandes der Anschauung fiihrt somit in der
Sphire des Begrifflichen zum kontradiktorischen Gegensatz, der allerdings

Biaa.0s. 8. 331 2 a.a.0.; 5. 41, B 2.2.0.8. 41,

284



in der Anschauung selbst nicht vorhanden ist, weil es in ihr gar keine ein-
deutige Bestimmung gibt. Der kontrare, d. h. der relative, durch graduelle
Uberginge charakterisierte Gegensatz in der Anschauung, 148t sich jedoch
allein auf Grund des kontradiktorischen erkennen: «So urteilt der Begriff
immer schérfer iiber die Anschauung als die Anschauung selber ist; aber
(diese) ist andererseits auch nie so einfach (wie jener); der Begrifl erschopft
die Anschauung nicht?%.»

Daraus geht hervor, daB das Ziel der Logik in der durchgingigen,
allgemeinen und eindeutigen Bestimmung des einzelnen Gegenstandes be-
stehen muB3; und der Sinn der Urteilsketten liegt darin, da3 wir vom begriff-
lich besser Bestimmten ausgehen, um nach und nach das noch zu sehr in der
Anschauung Behaftete in den hoheren Bereich des begrifflich Eindeutigen
zu erheben: es wird vermittels eines Schlusses ein relativ Unbekanntes durch
ein relativ Bekannteres ersetzt. Es ist aber dabei zu beachten, daB3 Schliisse
allein, weil sie aus sich heraus nicht Neues schaffen, unfruchtbar bleiben; nur
der Wille als iiberrationales Prinzip hat eigentlich produktive Tatigkeit, in-
dem er rein logisch nicht mehr deduzierbare Hypothesen aufstellt: «Die
formale Logik hat eben nur als Mittel einen Sinn; als Selbstzweck ist sie ein
odes Gerippe», wie GauB richtig gegen gewisse extreme moderne Tendenzen
einwendet. Dies fithrt uns nun zu den Fragen der Induktion oder in die
Logik des empirischen Denkens.

Durch die Induktion namlich, in deren Dienst sich die Deduktion zu stellen
hat, entsteht der praktische DenkprozeB — das also, was wir die Erfahrung
nennen und was der wissenschaftlich Denkende logisch-methodisch in einem
System zusammenfassen will. Er tut es nun in der Form einer sog. Theorie,
die nichts anderes als eine durch das Experiment vertiefte und gelauterte
Hypothese bedeutet, woraus auch hervorgeht, daB3, da die Erfahrung in
einem stindigen Werden begriffen ist, das empirische Denken nie zu einem
AbschluB kommen kann: «Das Denken wird dialektisch. Diese Dialektik ist
aber nicht als bloB intern-logische Angelegenheit zu betrachten, sondern sie
schlieBt das Praktische, Uberlogische in sich ein. (Sie) ist nicht ein bloBes
Hirn- oder Gedankengespinst, sondern . . . Realdialektik, (d. h.) Denken in
der praktischen Auseinandersetzung mit der anschaulichen Wirklichkeit.
(Sie) ist . .. die Erfahrung, das empirische Denken selbst?:.»

Und das Ziel einer derartigen Dialektik erblickt Gaull — zunéichst noch im
rein logischen Bereich — in der Aufgabe, den jeweiligen Stand der Erfahrung
aus der bloBen Anschaulichkeit in das begriffliche Denken umzusetzen.
Damit schafft sie zwar selbst wiederum nichts Neues, indem sie nur gegebene
Inhalte rein logisch darstellt, wobei sie nun allerdings nicht mehr von der
Anschauung ausgeht, sondern gleich den Begriff an den Anfang stellt. Die
Gaul¥’sche Dialektik erweist sich somit als der liickenlose begriffliche Fort-
schritt in der Bearbeitung der Erfahrung durch das Denken; sie ist nicht
blof3 logisch, sondern zugleich praktisch.

Die Frage nach dem Sinn der Dialektik lenkt in die noetische Logik
ein, wo die am Anfang bezogene Stellung niher ausgefiithrt wird: Der

# a.2.0., S. 50. % a.a.0., 8. 70.

285



Sinn als ein vom praktischen, zeitlich bedingten Denkproze8 Unab-
hiangiges mufl auch fir uns eine zeitlos ewige GewiBheit sein. Die Er-
kenntnis erhilt erst dadurch ihre wahrhafte Bedeutung, dal wir einen Sinn
in sie hineinlegen, der als Voraussetzung des Ganzen zu gelten hat: «Der
Sinn ist also wesentlich Zusammenhang, eindeutige Beziehung der einzelnen
Dinge, und er ist wesentlich die Tat, den Dingen diesen Zusammenhang zu
geben?t.» Und in diesem praktisch realisierten Sinnzusammenhang findet
nun GauB3 endlich das, was die Wahrheit im eigentlichen Sinne ausmacht.
Da jener aber vom Menschen nie ganz zu verwirklichen ist, bleibt diese
letztlich als eine unerreichbare Sehnsucht fiir uns {ranszendent, also nur noch
intuitiv faBbar: «Die Intuition ist also eine hohere Art der Erkenntnis als das
bloB logische Denken; sie ist Wirklichkeitserkenntnis, nicht nur Erkenntnis
des Gedankens selber. Freilich wird in der Intuition das Logische nicht aus-
geschlossen; es motiviert die Intuition; aber die Intuition geht prinzipiell
iiber das Logische hinaus®.» Sie ist nicht irrational, sondern {iberrational.

Der dritte und letzte Teil des hier besprochenen Werkes liefert den Grund-
riff des Systems der Wissenschaften: um unnotige Wiederholungen zu vermeiden,
begniigen wir uns damit, die wichtigsten Einteilungsprinzipien kurz anzu-
deuten: Gaul3 unterscheidet den bisherigen Ausfithrungen entsprechend drei
grundsitzlich andersartige Wissenschaften, namlich 1. die ontologischen,
2. die pragmatischen und 3. die noetischen; zu den ersten rechnet er Natur-
wissenschaft, Mathematik und Psychologie, zu den zweiten Rechtsphilo-
sophie, Wissenschaft der Politik und Geschichtsphilosophie, zu den dritten
endlich Asthetik, Ethik und Religionsphilosophie. Dieses Einteilungsverfah-
ren weist wenig originelle Ziige auf und bedarf, da es ohne weiteres aus den
fritheren Darlegungen folgt, keines besonderen Kommentars. Wir schlieBen
ab, indem wir noch einige typische Sitze herausgreifen, die fiir die Lebens-
einstellung und Weisheit des Verstorbenen charakteristisch sind: «Es
gehort mit zur Gesundheit, voriibergehenden Mangel und Strapazen er-
tragen zu konnen und auch volle Befriedigung der Bediirfnisse voriibergehend
genieBen zu diirfen» (a.a.O., IIL. Teil, S. 8). «Das Leben soll nicht leichter,
aber es soll groBer und voller werden» (a.a.O., S. 10). «Auf dem Kampf-
feld der juristischen Debatten wird ndmlich nicht so viel entschieden, als der
Aufwand an Geist und Intelligenz manchmal erwarten lieBe» (a.a.O.,
S. 39). «Wenn z. B. ein Borsenspekulant oder ein Verwaltungsratsprisident
in einem Tag durch bloBen Schacher mit Geld, als dem Aquivalent mensch-
licher Arbeit, mehr verdienen oder besser erraffen kann als ein ehrbarer
Arbeiter mit seiner eigenen Arbeit im Schweille seines Angesichts wahrend
einiger Jahre, so ist dies eine Disproportion, die durch ihr groteskes Ubermaf3
auf die Dauer die Bodenstandigkeit und die Sittlichkeit eines Volkes unter-

graben muB3.» (a.a.O., S. 47)
* % %

Nach der Habilitation kamen fiir den jungen Dozenten recht schwierige
Zeiten, die er zum groéBten Teil in England unter den fithrenden englischen

% a.a.0., S. 89. 27 a.2.0., S. 102.

286



Platonikern um Dean Inge, Erzbischof Temple, Professor A. E. Tay or und
Professor Clement Webb herum verbracht hat; in diesem fiir ihn héchst an-
regenden Kreis, der die platonische Tradition lebendig erhalten hat, scheint
er sich besonders glucklich gefithlt zu haben. Zur Zeit dieses freiwilligen
Exils trat er auch der anglikanischen Kirche bei, zu welcher er sich bis vor
der letzten, schweren physischen und psychischen Krise, die seinen Tod
herbeifiihrte, «ex animo» bekannt hat, weil sie in seinen Augen dem eigenen
Anliegen gemil3 eher ein ethisches als ein dogmatisches Christentum ver-
tritt. In dieser neuen geistigen Umwelt ist das 1937 bei Macmillan in
englischer Sprache erschienene Buch «Plato’s Conception of Philosophy»
entstanden, das meines Erachtens zu unrecht oft fiir sein bestes Werk aus-
gegeben wird, da es eine zwar stilistisch glanzend geschliffene, aber vielleicht
doch zu vulgarisierende Darstellung sowohl seiner kritischen Auseinander-
setzung mit den erwshnten Systemen als auch seiner platonisierenden Uber-
zeugungen liefert.

Nach dem Zweiten Weltkrieg, den Gaull von Basel aus als eifriger An-
hinger der Alliierten miterlebt hat, folgen einige hochst aufschluBreiche Auf-
sitze, in denen sich z. T. schon wortlich das abzeichnet, was er wihrend
seines Berner Aufenthalts fiir den Handkommentar zu den Dialogen Platos
mit einem groBen Aufwand von systematischem Scharfsinn bis in die letzten
Einzelheiten durcharbeiten wird. Sie bieten deshalb wohl die beste Gelegen-
heit, sich in seine Denkweise hineinzulesen. Ich erlaube mir, den Artikel
«Von Kant iiber Hegel zu Plato», der in den «Studia philosophica» (Vol.
V11, Basel 1947) veréffentlicht wurde, und denjenigen «Uber die Bedeutung
und Grenzen des dialektischen Prinzips in der Philosophie», der in der «Zeit-
schrift fir philosophische Forschung» (Bd. V, H. 3, 1951) erschienen ist,
hervorzuheben. Im ersten schildert Gau3 in einer knappen aber eindriick-
lichen Autobiographie seinen philosophischen Werdegang, der ihn, wie er
sich selbst ausdriickt, «nach langen Irrfahrten aus den Gefahren der kanti-
schen Scylla und der hegelschen Charybdis wieder (an den) sicheren Strand
der platonischen philosophia perennis» gefiihrt hat. Dieser Beitrag scheint
noch um so interessanter, als der Verfasser hier nicht allein mit Kant und
Hegel endgiiltig abrechnet, sondern sich auch grundsitzlich von den moder-
nen Stromungen der phanomenologischen Philosophie Husserls und des
Existentialismus distanziert. Dasselbe gilt fiir den Aufsatz tiber das Prinzip
der Dialektik, wo er sich gegen die Neukantinaner, Phanomenologen und
Existenzphilosophen in Auseinandersetzung sowohl mit Kant und Hegel als
auch mit dialektischen Denkern wie Benedetto Croce, Octave Hamelin und
F. H. Bradley darum bemiiht, die Dialektik von Plato her fiir das eigene
System fruchtbar zu machen. Da jedoch all die darin entwickelten Gedanken
im Platokommentar wiederkehren, kénnen wir darauf verzichten, sie hier
naher auszufiihren.

Wir gelangen zum Hauptwerk, dem sechsbindigen «Handkommentar zu
den Dialogen Platos»?, in welchem Hermann Gauf3 mit zaher Geduld und
uneigenniitziger Liebe zur Sache, wahrend zahllosen frithen Morgenstunden,

28 Verlag Herbert Lang, Bern 1952-1961.

287



Punkt fiir Punkt seine Philosophie durchgearbeitet hat. Es ist daher nicht
erstaunlich, daf3 dieses Werk eine unversiegbare Quelle philosophisch rele-
vanter Probleme und entsprechender Losungsversuche darstellt, an denen
das systematische Denken griindlich geschult wird.

Der erste Band, als allgemeine Einleitung in die platonische Philosophie
konzipiert, gibt einen systematischen Uberblick iiber die Hauptfragen, die
der Verfasser seinen Grundiiberzeugungen gemilBl entwickelt; die fiinf
weiteren Binde liefern einen detaillierten Kommentar zu den einzelnen
Dialogen, wobei Gauss die Akzente auf das Spatwerk Platos verlagert. Es
ist inzwischen der letzte Teil in Form eines ausfiihrlichen Registerbandes
erschienen, wihrend die als Kronung des Ganzen geplanten Binde iiber
den sog. christlichen Platonismus der langwierigen und miihsamen Krank-
heit und des verfrithten Todes wegen nicht mehr geschrieben werden konnten.

Nach einer knappen Schilderung des historischen Schicksals der plato-
nischen Philosophie bis in die Neuzeit beginnt Gaul3 seinen Abri3 mit der
Darstellung seiner Idee einer «philosophia perennis», indem er zunichst
nochmals deutlich hervorhebt, daB3, obgleich jegliche Form einer definitiven
Erkenntnis unser menschliches Vermégen tibersteigt, wir trotzdem nicht auf
die Moglichkeit objektiver Wahrheit zu verzichten brauchen, denn subjektive
Wahrhaftigkeit und objektive Wahrheit bilden nach Plato keinen Gegensatz,
sondern ergidnzen sich gegenseitig: «Nach Plato stehen also (beide) nicht in
einem Gegensatz, wie unser existentialistisches Zeitalter es uns so oft glaub-
haft machen will, sondern sie sind im striktesten Sinne zueinander komple-
mentar. Es ist vielleicht nicht ganz tiberflussig, das zu unterscheiden in einer
Epoche, von der es dereinst moglicherweise einmal heillen wird, dal3 sie
ebenso «mundstark» wie «denkschwach» gewesen sei»?®,

Eine wahre Einsicht entsteht also nach Gaul3 nie allein aus dem reinen
Verstand, dem «intellectus sibi permissus», sondern aus dem praktischen
Willen als dem entscheidenden Prinzip aller Titigkeit. Diese Grundein-
stellung bedeutet eine Abwehr gegen den einseitigen Rationalismus, denn
nach ihm sind die Thesen einer echt verstandenen Philosophie zwar wohl
verstandesmiaBig motiviert, nicht aber durch den Verstand hervorgebracht.

Gegen die Moglichkeit eines absoluten Wissens tragt er in Anlehnung an
Plato folgende Argumente vor: 1. Von dem, was stindig im Werden be-
griffen ist, kann es kein adiquates Wissen geben. 2. Wir kénnen nur das wirk-
lich wissen, was wir selbst aktiv aus spontanem Entschlul3 hervorbringen,
nimlich den — auf Grund von sich identisch bleibenden Sinngehalten ge-
bildeten — praktischen Imperativ. 3. Der Begriff des SelbstbewuBtseins, der
jedem Wissen vorausgesetzt werden mul, ist dullerst schwierig zu begreifen
und zu rechtfertigen, weil ein Wissen, das keiner méglichen TAuschung unter-
worfen sein soll, verlangt, dal3 die sachlich-inhaltliche Einsicht von der for-
malen Einsicht begleitet werde, daB3 ich auch wisse, daB3 ich weil3, was ich
weiB. Uberdies muB ich zugleich auch immer auf irgend eine Art um das
wissen, was ich nicht weil}. Diesen Schwierigkeiten begegnet Plato mit seiner
Lehre von der Wiedererinnerung, die er im «Meno» entwickelt und wo er

20 Handkommentar zu den Dialogen Platos, 1 T., 1. H., S. 36.

288



nachweist, daB3 Philosophie sich nicht zwischen absolutem Wissen und
volligem Nicht-Wissen, sondern allein zwischen Zweifel und logisch motivier-
ter Uberzeugung bewegen kann. Das Lernen mufB entsprechend auf einer
Art von Wieder-erinnert-werden beruhen.

Aus dem Gesagten geht notwendig der Primat des Ethischen hervor, dem
GaulBl mit besonderem Nachdruck beipflichtet. Denn nach ihm stellt im
Leben der Widerspruch das treibende Motiv dar, und es gilt ihm allein das
ethische Denken als das Prinzip, das bestimmt, welche Widerspriiche iiber-
wunden und welche vorlaufig belassen werden sollen, da es doch im Endlichen
nie gelingen wird, samtliche von ihnen zu beseitigen.

Der Verstand steht somit im Dienste der Idee des Wahren; ihm kommt
bloB das kritische, nicht aber das schopferische Geschaft zu. Des weitern ist
fiur uns Menschen allein das relativ Gute zu verwirklichen, dies jedoch nur
auf Grund der Voraussetzung eines letzten, hochstens Guts als des obersten
Prinzips schlechthin. Es kommt dabei nicht so sehr auf das «Was» als viel-
mehr auf das «Wie» des Handlens an; Gaul} vertritt also 4hnlich wie Kant -
allerdings von andern Gesichtspunkten her — eine Gesinnungsethik, indem
er lehrt, daB der Mensch sich nur durch die Art und Weise, wie er die
praktische Aufgabe ins Werk setzt, iiber das Endliche erheben und mit dem
Gottlichen in Ubereinstimmung gelangen kann. Er hilt damit den Ausblick
auf das Tranzendente und Religitse offen, ohne sie aber — wie er glaubt —
dogmatisch vorauszuschicken.

Was weiter die platonische Logik und Erkenntnislehre betrifft, so miissen
wir uns ithrem Kernstiick, der Ideenlehre, zuwenden. Hinsichtlich aller
Gegenstiande der Erfahrung lehrt Plato insofern einen durchgingigen
Phinomenalismus und Relativismus, als fiir ihn das duBlere Sein der gegen-
standlichen Welt ein stets nur werdendes Geschehen darstellt, weshalb wir
davon auch kein adiquates Wissen durch starre Begriffe erlangen konnen.
Das Sein ist allein in Gedanken zu erfassen; um aber iiberhaupt diese Werde-
welt einfangen zu konnen, ist es notwendig, dal3 sich das Denken in uns selbst
beweglich oder fliissig, d. h. dialektisch macht. Es bleibt zwar unser Wissen
um die Wirklichkeit, das ein System von mehr oder weniger zufilligen
Relationen ist, immer auf einen Ausschnitt des Ganzen beschriankt; adaquat
erkannt wird aber nur das, was ist, d. h. sich nicht verandert. Die Werde-
welt darf trotzdem nicht zum bloBen Schein degradiert werden, denn als
Erscheinung bedeutet sie doch die relative Manifestation eines an sich
Seienden. Und unsere Erkenntnisaufgabe bestimmt sich dahin, da3 wir nach
Moglichkeit die verianderliche Werdewelt zu iiberwinden haben, indem wir
wenigstens in Gedanken das reine Sein erreichen, das zwar denkbar, nicht
aber gegenstandlich erkennbar ist. Denn erkennbar ist die praktisch-gegen-
standliche Wirklichkeit allein zum Zwecke der praktischen Erfiillung unserer
Pflichten, was nur vermittelst des gedachten Seins oder der Idee, die selbst
nicht mehr anschaulich gegeben ist, sondern durch einen Akt des Denkens
erzeugt wird, geschehen kann. Daraus geht hervor, da3 der Sinngehalt nicht
etwa ist; wir konnen nur sagen, daB er gilt, und deshalb der Werdewelt
gegeniiber transzendent bleibt. Die Erscheinung erweist sich also als relative,
nicht vollgiiltige Wirklichkeit, und jede einzelne Erscheinung muss, damit

289



wir sie iiberhaupt von andern unterscheiden konnen, mit diesen andern
relativ gleich und relativ ungleich sein. Die relativen Grade der Identitit sind
wiederum allein an einer absoluten Gleich- und Ungleichheit zu messen, also
an Ideen, denen nichts in der Anschauung entspricht, die jedoch als Voraus-
setzung denknotwendig sind. Man sieht schon hier, da3 Plato im Gegensatz
zu den Eleaten eine Mehrzahl von Ideen annimmt, namlich so viele als fiir
die Erklarung der sinnlichen Wirklichkeit erforderlich sind.

Wenn nun der praktisch-ethische Plato als Idealist zu bezeichnen ist, da
doch die Werte des Wahren, Guten und Schénen nicht fertig in der Empirie
vorliegen, sondern als Aufgabe aufzufassen sind, so ist er, wie Gaull meint,
in erkenntnistheoretischer Hinsicht unter die Realisten zu reihen, weil fir
ihn immer die sinnliche Anschauung den Ansto3 zum Denken liefert, ob-
schon sie nicht als konstitutives Element der Erkenntnis zu gelten hat. Er-
kenntnis besteht ja nicht im Abbilden der empirischen Wirklichkeit, sondern
in der gedanklichen Bearbeitung, wodurch diese logisch symbolisiert wird.
Der Gedanke in seiner logischen Bedeutung steht zwar génzlich auBerhalb
des Werdeprozesses; dialektisch zu andern bewegt er sich nur in uns, sofern
wir gedanklich das Mannigfaltige der empirischen Erscheinungswelt zu er-
fassen versuchen. Die Bewegung und Veranderung im Werden kann aber nie
eine absolute sein; sie mufl immer auch an der Idee der Ruhe Anteil haben;
Gaul} argumentiert deshalb im AnschluB3 an den «Timius»: « Wenn namlich
die empirische Wirklichkeit beides enthalten soll, Ruhe sowohl als auch
Bewegung, so heil3t das in der Sprache der Ideenlehre, daB3 alles empirische
Werden zugleich an der Idee der wahrhaften, absoluten Bewegung (der
spontanen Schopfertitigkeit . . .) und an der Idee der absoluten (und ebenso
unvorstellbaren) Ruhe Anteil hat. Nun sollen die Ideen das wahrhaft
Seiende darstellen. Die Idee der Ruhe und die Idee der Bewegung schlieen
sich aber gegenseitig aus. Die erstere kann nur ,sein‘ kraft des ,Nichtseins® der
letzteren und umgekehrt. Wenn demnach die empirische Welt des Ge-
schehens an beiden Ideen gleicherweise Anteil hat, so kann das nur heilen,
daB sie nicht bloB am ,Sein‘ partizipieren, sondern ebensosehr am ,Nicht-
Sein‘, da das Sein der einen gegensitzlichen Idee nur durch das Nichtsein
der andern gedacht werden kann. Die empirische Wirklichkeit ist somit
nicht mehr mit dem ,Seienden® zu identifizieren, sondern sie ist aus Sein und
Nicht-Sein ,gemischt‘. Das heifit: Sie ist nicht mehr weiterhin als urspriing-
liche Wirklichkeit anzusehen, sondern als abgeleitete oder derivative Wirk-
lichkeit®.» Daraus ergibt sich die von Gaull immer wieder hervorgehobene
Auffassung der empirischen Wirklichkeit als eines Werdens zum Sein hin, denn das
Werden kann nur dann als sinnvoll ausgelegt werden, wenn es nach dem Sein
ausgerichtet ist, das es allerdings nie vollig erreicht.

Die Frage, wie denn iiberhaupt die Wirklichkeit durch Ideen auch nur
relativ erkannt werden konne, wenn sie doch stindig im Werden begriffen
ist, beantwortet die Dialektik. Wirklichkeitserkenntnis wiirde véllig illu-
sorisch bleiben, wenn die Ideen in ihrem Sein beziehungslos nebeneinander
stinden; sie miissen vielmehr ihre Starrheit gewissermalen aufgeben, um

30 a.2.0., S. 751,

290



zur Erklirung der Empirie zu taugen. Die Dialektik hat sonach zwar keinen
objektiven Grund in den Ideen, aber einen subjektiven in uns, und fiihrt
daher auch nicht zu einer Ontologie; sie ist lediglich ein logisch-formales
Prinzip, wodurch gewissermalBen jeder Begriff mit einem Index behaftet
wird, der sich aus der jeweiligen Erkenntnissituation ergibt. Die platonische
Dialektik offenbart sich letztlich, wie Gaull es ausdriicki, als eine «via
media» zwischen der cartesianischen «mathesis universalis» und der hegel-
schen Dialektik.

In der Dialektik des Werdens findet erst die eleatische, qualitative Seite
der platonischen Erkenntnislehre ihren Ausdruck, und es bleibt noch ihr
quantitativer oder pythagoreeischer Aspekt zu behandeln. Das Mathema-
tische spielt darin insofern eine wichtige Rolle, als jedes Symbol fir die
Wirklichkeitsgehalte auch noch durch ein quantitatives Mal3 charakterisiert
werden muf3: «Wie Kant verlangt darum auch Plato, daB in einer Aussage
iiber empirisch Wirkliches sowohl das logische Subjekt als auch das logische
Pradikat nach seiner Intension oder nach seinem Grad quantitativ bestimmt
werde, und er behauptet wie jener, dafl exakte Naturerkenntnis nur so weit
reiche, als sie sich mathematisch darstellen lasse®l.» Bei Plato erhilt die
Mathematik allerdings iiber die rein szientifische hinaus noch eine existen-
tielle Bedeutung: gewisse mathematische Proportionen haben namlich auch
als die conditio sine qua non fiir die Existenz empirischer Dinge zu gelten,
wodurch die Zahl zu einem konstitutiven Prinzip fiir die empirische Welt
erhoben wird. Sie ist wesentlich Vielheit in der Einheit, wobei die Eins
selbst keine Zahl bedeutet, vielmehr aber das Prinzip aller Zahlen, das weder
sinnlich gegeben ist noch einer Abstraktion von empirisch zahlbaren Dingen
entspringt, sondern dem Gedanken. Die Zahl hebt sich zwar also vom
empirischen Werden ab, behilt jedoch trotzdem die Fzhigkeit, das empirische
Werden symbolisch auszudriicken. Es scheint demnach, daB Plato das
Mathematische gewissermallen als Eigenbereich zwischen die Ideen und die
sinnlichen Einzeldinge einschiebt, indem durch die Zahlenordnung — nun
nicht mehr dialektisch, sondern statisch — die GréBenverhaltnisse in mathe-
matischen Proportionen festgelegt werden: «Die Zahlen streben also nicht
mehr darnach, ein ideales ,Sein® abzubilden; sie haben auch nicht zugleich
an einander widersprechenden Ideen Anteil; sondern in der Zahlenwelt sind
der Gedanke und sein Objekt einander angepallt oder adiquat. Daher
kommt es auch, daB3 wir in der Mathematik von gewissen gegebenen Axiomen
aus weitere Zahlenverhiltnisse rein verstandesmiBlig deduzieren koénnen,
ohne je an die Erfahrung rekurrieren zu miissen. Auch steht an sich der
Entwicklung einer solchen reinen Verstandesdeduktion im Reiche der
Mathematik keine Schranke gegeniiber. DaB3 wir endliche denkenden Wesen
diese Deduktion aber iiberhaupt nach einer Richtung vorantreiben und nach
einer Richtung eher als nach einer andern, das freilich mu8} seinen Grund
letzten Endes in einer praktischen empirischen Veranlassung haben. Es
zeigt sich somit, daB3, nach Plato, angewandte Mathematik nur méglich ist
auf Grund einer ihr vorausliegenden ,reinen‘ Mathematik, daB3 aber in uns

3 a.a.0., S. 85.

23



diese ,reine‘* Mathematik doch auch tatsichlich nur dann entwickelt und ins
BewuBtsein erhoben wird, wenn dazu ein praktisch-empirischer Anla3 vor-
liegt®2.» Die Mathematik findet aber zugleich darin ihre Grenzen, dalB3 sie
immer nur zu formalen Relationsschemata fiihrt, nicht aber zur Erkenntnis
der konkreten Wirklichkeit. Diese Schranke iiberwindet die Logik in-
sofern, als sie vollig voraussetzungslos verfihrt, ohne dabei aber im Leeren
zu bleiben, da sie doch vom Mathematischen her, das sie zu erfiillen hat,
ihren Ausgangspunkt bezieht. Daraus ergibt sich die Definition der Logik,
wie sie Gaull von Plato her auslegt: sie gilt ihm als diejenige Disziplin, «die
an Hand der Erfahrung ... die Denkgesetze ins BewuBtsein ruft, durch
welche allein die Erfahrung erméglicht wird, und von denen anzunehmen
ist, daf3 sie auch schon dann Giiltigkeit besaBlen, bevor wir ihrer bewulit ge-
worden sind»3?. Ahnlich wie Kant halt also GauB dafiir, daB die konstitu-
tiven Elemente der Erkenntnis allein aus dem Denken stammen. Und als
logisches Grundgesetz erscheint nun der Satz der Identitit, der bei Plato die
Form annimmt, dal3 jede Idee an sich eine mit sich identische Bedeutung hat.
Der nichste Satz, der Satz des Widerspruchs, tritt erst bei der Ideenver-
kniipfung hervor, indem er aussagt, daB3 Ideen, die sich gegenseitig aus-
schlieBen, sich nicht zugleich und in gleicher Bedeutung miteinander ver-
binden lassen, weil sonst ein logischer Widerspruch entstinde. Im «Sophist»
formuliert Plato im Zusammenhang mit dem Satz vom ausgeschlossenen
Dritten die These, daB3 sich nicht alle Begriffe mit allen andern beliebig ver-
kntiipfen lassen, daB3 anderseits aber auch kein Begriff mit keinem andern
zusammenzubringen sei. Es konnen eben alle Begriffe mit einander in Be-
rithrung treten, die keine direkte «contradictio in adjecto» ivolvieren. Der
Satz miilte also kurz gefaf3it lauten, daB es kein Drittes gibt zwischen
einer an sich moglichen und einer an sich unmdglichen Ideenverbindung.
Und den Satz vom zureichenden Grunde endlich formuliert GaulB3 dahin,
daB ein Problem dann geniigend begriindet sei, wenn alle zu seiner Er-
klarung notwendigen Ideen in ihrem dialektischen Verhiltnis bestimmt sind.
«Wenn wir Platos Theorie iiber die vier herkémmlichen obersten logischen
Prinzipien . . . iiberblicken, so zeigt sich uns, daB sie nach ihm gar nicht auf
ein und derselben logischen Linie liegen. Der Satz von der Identitit, der
nach ihm, umgekehrt als wie bei Aristoteles, an die Spitze gestellt werden mulB,
bezieht sich auf jede einzelne Idee als solche vor aller Verbindung mit andern
Ideen; der Satz vom Widerspruch stellt die conditio sine qua non dieser
Ideenverbindung auf; der Satz vom ausgeschlossenen Dritten zeigt das
Gesetz, das befolgt werden mul, wenn die mit einander verbundenen Ideen
auf die empirische Wirklichkeit angewandt werden: namlich, dal3 all das,
was sich nicht widerspricht, sowohl in der Ideenverbindung als in der durch
sie ausgedriickten empirischen Wirklichkeit als moglich angesehen werden
mul; und der Satz vom zureichenden Grunde bedeutet schlieBlich, daf eine
solche bloBe Moglichkeit zur Faktizitiat gesteigert wird, wenn an Stelle einer
Verbindung einer an sich méglichen endlosen Zahl von Ideen die Ver-

32a.a.0., 8. 92,
3% a,a.0., S. 95.

292



bindung einer im Prinzip beschrankten und zahlbaren Menge von bestimm-
ten Ideen tritt.?*»

Anders als Descartes und vor allem als Kant will aber Plato kein Inventar
unserer Vernunft aufnehmen, da seiner Auffassung gemiB Erkenntnis-
kritik der Sachkritik weder vorausgehen noch ihr folgen kann, sondern sie
standig begleiten mul3. Plato lehnt sich gegen jegliche Art philosophischer
Systeme auf, weil sie als abgeschlossene den notwendigen philosophischen
Fortschritt hemmen; daher 148t er die Logik als ein der standigen Ver-
besserung fahiges Gebiet durchaus offen.

Von der Logik unterscheidet sich die ethische Prinzipienlehre Platos da-
durch, daB3 sie nicht mehr nach allen Seiten hin offen bleibt, sondern im
Guten an sich, das Voraussetzung und Ursprung aller zeitlich bedingten
Gditer ist, ihre oberste Instanz findet.

Wir kommen damit zur Darstellung der metaphysischen Prinzipien der
platonischen Lehre. Plato erkliart die Welt als Ganzes von ihrer transzenden-
ten Ursache her, wobei er allerdings den Begriff der aitia nicht fiir ein Fak-
tum unter andern Fakta ausgibt, sondern ihn eher als ein Postulat aufgefalt
haben will. Die oberste Ursache muB fiir uns unkennbar bleiben; wir wissen
nur, daf sie ist, nicht aber, was sie ist. Nach Plato gibt es des weitern immer
nur einen SchluB3 von der Wirkung auf die Ursache, nie jedoch umgekehrt
einen solchen von der Ursache auf die Wirkung: «Die Ursache gibt eben nur
an, warum etwas eher existiert als nicht existiert oder warum es eher als
solches extistiert als ein anderes, wenn es schon existiert; aber aus der Ur-
sache kann nie abgeleitet werden, welche qualitativen Wirkungen aus ihr
hervorgehen. Ursache und Wirkung sind dementsprechend fiir Plato nicht
Wechselbegriffe oder zueinander in einem symmetrischen Verhiltnis. Zur
Ursache kommen wir nur, wenn wir fiir eine faktisch vorliegende Wirkung
einen Grund suchen miissen; aber daB3 eine Ursache nur die eine Wirkung
haben konnte und keine andere, ist fiir Plato weder erwiesen noch erweisbar.
Die Ursache soll eben nur erklaren, wieso etwas sein kann, wenn es schon ist;
aber wie aus der Ursache etwas hervorgehen konne, das werden wir nie ein-
sehen, da die Ursache nach Plato kein innerweltliches Faktum ist3%.» Die
Ursache ist eben der Wirkung gegeniiber stets transzendent.

Wie aber gelangen wir von der einen obersten Ursache zu einer Plu-
ralitit von Einzelursachen? Auf jene ist zuriickzufithren, dafB3 tiberhaupt
etwas existiert, und wir nennen sie deshalb auch die «causa prima» oder mit
Plato das Gute. Die sekundiren Ursachen oder die Seelen bewirken, dal}3 die
empirisch kontingenten Dinge jeweils so sind, wie sie sind. Die erste, die
als qualitative Einheit tiber jeden quantitativen Gegensatz hinausreicht und
sich also jeder mathematischen Bestimmung entzieht, hat als Grund der
Ordnung zu gelten und bildet daher die notwendige Voraussetzung fiir das
existierende Mannigfaltige. Dall die einzelnen Seelen in ihrem endlichen
Bereich danach streben sollen, das relativ Gute zu schaffen, liegt daran, daf3
das Weltganze nie in einem gegebenen Augenblick schon nach allen Seiten

84 2.2.0., S. 99.
8% a.2.0,, S. 115.

208



hin vollkommen ist, sondern die stindige Moglichkeit einer Verbesserung
und Vervollkommnung in sich tragt. Die Welt ist also nur insofern gut, als
in ihr alles sogenannte Ubel in ein Gut verwandelt werden kann. Gesucht
wird demnach diejenige Ordnung, in der jedes Ding den ihm zukommenden
Platz erhalt, und die Aufgabe der Philosophie besteht entsprechend nicht
darin zu erkennen, wie Dinge ein fiir allemal sind, sondern — nach der
gauly’schen Formel — wie es fiir die Dinge gut wire zu sein. Dies ist aber nur
moglich auf Grund der Voraussetzung des Absoluten — oder symbolisch
ausgedriickt des absoluten Einen, das, wie Plato im «Parmenides» nachge-
wiesen haben soll, theoretisch unkennbar bleibt, aber nichtsdestoweniger als
denknotwendig angenommen werden mul.

Nach dieser Erklarungsart sind die einzelnen Seelen oder sekundiren
Ursachen nicht kausal determiniert, sondern verfiigen frei iiber die Wahl,
richtig oder falsch zu handeln. Und zwar bedeutet fiir sie das Gute stets nur
die Uberwindung eines besonderen Ubels. Damit lost Plato das Freiheits-
problem nicht etwa durch die Behauptung auf, dal3 wir entweder frei oder
unfrei sind; denn Freiheit bedeutet kein bloBes Faktum, sondern allein die
sittliche Aufgabe, frei zu werden: «Freiheit gibt es nicht im Sein, sondern
nur im Werden, aber nur wiederum in einem Werden, das nicht ein bloB
natiirliches Geschehen ist, sondern uns in einer bewuBten sittlichen Aufgabe
entgegentritt®. »

Es bleibt uns noch die Raum- und Zeitlehre, wie sie im Kommentar dar-
gelegt wird, kurz zu beriihren. Nach Plato bedeutet namlich, wie im « Timdus»
mehr angedeutet als ausgefiihrt wird, die Kontinuitit des empirischen Ge-
schehens nichts anderes als die zeitliche Form, unter der wir uns dieses
denken; die Dinge sind uns zwar im Raum gegeben, in der Zeit jedoch
praktisch aufgegeben: «Die Zeit ist demnach in platonischer Auffassung das
kontinuierlich homogene Milieu, in dem die Seele wirkt, wihrend der Raum
das kontinuierlich homogene Milieu ist, in dem wir uns die Dinge als neben-
einander vorhanden vorstellen. Die Zeit ist also ein unmittelbar praktisch-
metaphysischer Begriff, wihrend der Begriff des Raumes sich erst dann ein-
stellen wird, wenn wir den Versuch machen, uns dieses praktisch gesollte
Geschehen theoretisch-verstandesmiBig vorzustellen®”.» Und aus dem
Primat des Ethischen geht von selbst der Vorrang des Zeitlichen gegeniiber
dem Raumlichen hervor.

Wir haben damit diese knappe Ubersicht abgeschlossen, und ich hoffe,
einigermaBen klar gemacht zu haben, wie Hermann Gaul3 von der plato-
nischen Definition der Philosophie als des Entschlusses zum konsequenten
Denken aus ein System aufzustellen versucht, das nicht den Zweifeln unter-
worfen ist, die ein vorgefalBtes Ideal des blo3 theoretischen Wissens nach sich
zieht. Denn ein solcher EntschluB3 bleibt an sich insofern unanfechtbar, als
der Zweifel sich nur auf Tatsachen erstreckt, nicht aber auf Willensakte. Es
folgt aus dieser Denkweise allerdings kein in sich abgeschlossenes System,
sondern eine Form von «philosophia perennis», die sich sowohl vom

3% a.a.0,, S. 179.
37 a.a.0., S. 167. Vgl. auch S. 170 fir nihere Ausfithrungen {iber den Raum.

294



Skeptizismus als auch vom Dogmatismus entfernt. Philosophie ist eben nicht
rein theoretische Doktrin, vielmehr aber eine praktische Haltung, die sich
notgedrungen aus dem Primat des Ethischen ergibt.

* ok ok

Es bleibt noch einer ganz anderen Seite des philosophischen Tempera-
mentes von Hermann GauBl zu gedenken, die — wie ich gestehe — mich per-
sonlich mehr beeinfluBt und fasziniert hat als seine eigentliche Lehre; ich
spiele auf seine auBergewdhnliche Fihigkeit der scharfsinnigen Kritik und
auf das unleugbare Talent fiir treffsichere Satire an, das er leider zu oft in
sich unterdriickt hat und das sich letztlich fast ausschlieBlich in den soge-
nannten «Bierzeitungen» niedergeschlagen hat. Die Leichtigkeit im Auf-
decken des Licherlichen, die ihm eigen war, hitte ihn gewissermalBlen dazu
bestimmt, ein moderner Voltaire zu werden. Ich erlaube mir, um diese Seite
an ihm zu illustrieren, auf die als Privatdruck veréffentlichte Broschiire iiber
«Wissenschaft und Bildung, einige Randglossen zum heutigen Wissenschafts-
betrieb» (Bern, 1955) hinweisen, in der er gewisse Auswiichse der heutigen
«Wissenschaftsfabriken» mit ziigelloser Vehemenz und sichtlichem Unwillen
brandmarkt. Wenn wir daraus noch einige typische Stellen anfiihren, so méch-
ten wir davor warnen, die folgenden AuBerungen allzu wértlich zu nehmen,
denn es ist bekanntlich das eigentiimliche Mittel der Satire, tiber das Ziel hin-
aus zu schieen. Gegen die Spezialisierung und die Verabsolutierung der Wis-
senschaft lehnt er sich auf, weil es ihretwegen «zu keiner Klarung der iiberall
herumschwirrenden Modebegriffe kommty, (so) dal3 sich schlieBlich purer Un-
sinn allein durch ein gewisses Gewohnheitsrecht in der akademischen Welt
niederlassen und daselbst Biirgerrecht gewinnen kann. ,We know more and
more about less and less‘, hat ein Engliander gesagt, und ein etwas abtriinniger
Altphilologe hat den Ausdruck von der ,Wissenschaft des Nichtwissenswerten®
gepragt®.» Dall aber in einem derartigen Betrieb der bloB ZduBlerlichen Ge-
schaftigkeit die logische Rechtfertigung des Tuns zu kurz kommen muB, scheint
Gaul} eine unabwendbare Folge zu sein. «Es ist klar», meint er, «dal3 unter
dieser logischen Gehirnaufweichung auch die Sprache leiden muf3. Denn wenn
die Gedanken verschwommen sind, warum sollte man sich dann noch bemii-
hen, sie klar und verniinftig auszudriicken? Ich gehére gewil3 nicht zu denen,
die grammatikalische Unsauberkeiten passiv entgegennehmen, aber die Er-
eiferung gewisser Sprachwissenschafter iiber grammatikalische Solézismen
bei gleichzeitiger logischer Unscharfe des Gedankens — ,Wischiwaschi‘ wiirde
es Schopenhauer getauft haben — scheint mir sehr nahe an das heranzu-
kommen, was im Neuen Testament damit bezeichnet worden ist, dal man
,Miicken seihe‘ und ,Kamele verschlucke‘»®. DaBl Hermann GaulBl mit
seinen platonischen Anliegen sich in der heutigen Welt etwas unzeitgemil
vorkommen und verlassen oder einsam fithlen muBte, hat er mit bewul3tem
Stolz auf sich genommen, was ihn allerdings nicht gehindert hat, sich bis-

38 Wissenschaft und Bildung, Privatdruck, Bern 1955, S. 11ff.
% a.a.0.,, S. 151,

295



weilen mit Wehmut oder Bitterkeit dagegen aufzulehnen. Wir zitieren in
diesem Zusammenhang zum SchluB3 die fast pathetischen Worte, die doch
einer gewissen Grundstimmung in ihm entsprochen haben: «Kurz, wir leben
heute in einer Periode, in welcher ein Mensch, dem die Wahrheitsfrage noch
wichtig ist, sich ernsthaft besinnen muB, ob er sich nicht angesichts des
heutigen sinnlosen ,Wissenschaftsrummels® mit einigen Gleichgesinnten als
Partisanen der Wahrheitssache in den ,Maquis‘ begeben miisse, um da unter-
irdisch noch etwas fiir das zu tun, wofiir ihm in der breiten Offentlichkeit
kaum mehr eine verniinftige Chance geboten wird®.»

H. Lauener

0 2.2.0, S. 16.

296



	Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)

