
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Buchbesprechung: Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)

Autor: Lauener, H.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlung - Etude critique

Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)

Kurz nach Hans Barth und Heinrich Barth hat uns nun auch Hermann
Gauß verlassen, der seit 1947, während fast zwanzig Jahren, Ordinarius für
Philosophie an der Universität Bern war. Der junge Schüler und Student, der
seinen vielseitigen Interessen und Begabungen entsprechend sich in Basel vor
allem der Musik, Mathematik und Altphilologie zugewendet hatte, verlegte
bald — einem inneren Drang nach absoluter Wahrheit gehorchend — seine

Haupttätigkeit auf das Gebiet der Philosophie. In ihr hoffte er, unabhängig
von jeglicher Rücksicht auf Karriere und Ruhm, die Erfüllung seines Lebens
zu finden, und es läßt sich von dieser Einstellung her auch die für einen
Gelehrten des 20. Jahrhunderts erstaunliche Harmonie zwischen
philosophischer Lehre und Lebensführung verstehen, die einer Auffassung der
«philosophie engagée» - allerdings nicht im politischen, sondern im ethischen
Sinne - entsprungen ist. Er selber pflegte sich so auszudrücken, daß eine in
erster Linie durch Wahrheitsliebe bestimmte Philosophie nur eine «philo-
sophia militans» nie aber eine «philosophia triumphans» sein könne, was
auch den stark autobiographischen Charakter fast aller seiner Schriften nicht
allein erklärt, sondern auch gewissermaßen rechtfertigt.

Uns Bernern fiel am Anfang seiner Tätigkeit als akademischer Lehrer
zunächst seine grenzenlose Belesenheit und Gelehrsamkeit auf, die er zwar aus
Bescheidenheit ohne jegliche Pedanterie und mit naiver Liebenswürdigkeit
ausbreitete. Er war in mancher Hinsicht und im besten Sinne des Wortes ein
origineller Denker - ohne Absicht, ohne mühsame Gesuchtheit und ohne
Pose; er war ein Mann der plötzlichen Einfälle, der sich besser als irgend
jemand darauf verstand, vielfaltige, lebendige Querverbindungen
herzustellen, wobei allerdings eine gewisse Schüchternheit ihn daran hinderte,
gegen außen mit der nötigen Sicherheit und Kühnheit aufzutreten. Er mag
deshalb vielleicht sein Bestes eher im Umgang mit den Intimen des engeren
Kreises denn als öffentlicher Mann geleistet haben, und er blieb zeitlebens
mit Publikationen zurückhaltend: er zeigte eine offensichtliche Abneigung
gegen alles Professorale, so daß es ihm widerstrebte, Werke rein didaktischen
Charakters zu veröffentlichen, was ihm ohne Zweifel leicht gefallen wäre. Es

ging ihm vielmehr um das Systematische, das letztlich eine Begründung der
Ethik und damit zugleich der praktischen Lebenshaltung erlauben soll. Es

scheint, daß der übliche starre äußere Rahmen, in dem sich eine
wissenschaftliche Arbeit den akademischen Gewohnheiten gemäß zu präsentieren
hat, sein Temperament eingeengt und bedrückt habe. Hermann Gauß war

272



kein Professor, sondern ein Philosoph - man möchte beinahe sagen: ein
moderner Sokrates. Es mußte entsprechend seine Verhaltensweise den
gewöhnlichen Bürger etwas sonderbar und befremdend anmuten, was teilweise
vermutlich einen gewissen Mangel an Erfolg, der seinen Schriften beschieden

war, erklärt; nicht allein die Rezensenten, sondern auch viele Leser haben
sich gelegentlich an der Form gestoßen, in der er sie der Öffentlichkeit
vorlegte. Dafür scheint mir aber ihr Inhalt um so beachtenswerter - für
denjenigen wenigstens, der herauszulesen versteht, wie wohlbedacht und
tiefgründig die darin geäußerten philosophischen Uberzeugungen sind. Obgleich
zwar das gesamte Gefüge dieser platonisierenden Philosophie logisch nicht
immer durchwegs einleuchtet, so muß man doch ihrem Verfasser den
unbestreitbaren Vorzug einräumen, daß er nie aus Opportunitätsgründen den
schwierigen wesentlichen Fragen ausgewichen ist, um irgend eine
erfolgversprechende, luftige und genialische Lehre zu verbreiten. In bewußtem
Gegensatz zu gewissen Modeströmungen hat er sich nochmals an die
klassischen Probleme herangewagt.

Hermann Gauß hat sich als streng orthodoxer Platoniker gegeben. Ich
glaube zwar, daß er sich darin selbst getäuscht hat, denn es muß, wie wir
noch nachzuweisen versuchen werden, doch eher scheinen, daß er aus der
ihm eigentümlichen Bescheidenheit heraus - nach dem französischen Sprichwort

«On ne prête qu'aux riches» - die ursprüngliche platonische Lehre mit
zahlreichen Motiven der modernen Philosophie sowie mit eigenem Gedankengut

angereichert hat. Es wird deshalb wenig erstaunen, daß die zeitgenössischen

Platoforscher, die nicht unbedingt auch Philosophen sind, die von ihm
verfochtenen Thesen oft mißachtet oder z. T. oberflächlich abgefertigt
haben. Für die Echtheit seines Anliegens zeugt aber gerade die Tatsache,
daß er sich dadurch nicht beirren ließ.

Wenn ich nun, wie bereits angedeutet, der Ansicht bin, daß Gauß'
Philosophie keine wortgetreue Wiedergabe von Piatos Originallehre
bedeutet, so ist das nicht als Vorwurf, sondern als positive Deutung seines

Werkes aufzufassen. Denn seine Hauptleistung besteht eben darin, daß er
versucht hat, die platonische Tradition weiterzuführen und für unsere Zeit
fruchtbar zu machen. Daß er dabei die Ergebnisse der späteren Philosophie
nicht ignorieren durfte, ist selbstverständlich, und sein systematischer Scharfsinn

wie auch sein umfangreiches historisches Wissen haben es ihm erlaubt,
Elemente sehr verschiedener Richtung, vor allem gewisse Ansätze Kants und
Hegels, ebenfalls aber kritisch verarbeitete Teile des Christentums, der
Lehren von Hume, Descartes, Fichte, Schopenhauer und sogar von Autoren
des 20. Jahrhunderts in den Piatonismus einzubeziehen. Als besonderes
Verdienst hat man ihm dabei anzurechnen, daß sein Werk trotz der mannigfaltigen

Einflüsse nie ein bloßer Eklektizismus geblieben ist, sondern zu einer
tiefen, echt philosophischen Überzeugung geführt hat. Gauß hat keineswegs
nur gesammelt, sondern stets verarbeitet und umgestaltet, denn eine bloße
Übernahme fremder Gedanken hätte durchaus der in seinem Charakter fest
verankerten kritischen Ader widersprochen; diese Seite seines Temperaments
erhellt übrigens die heftigen innerlichen Kämpfe, die er während seines

Lebens auszufechten und durchzustehen hatte. Sein Denken war, soweit ich

273



es von außen her zu beurteilen vermag, hauptsächlich durch die Anfechtungen

bestimmt, denen sein Glaube an ein Absolutes durch die skeptischen
Anlagen in ihm ständig ausgesetzt wurde. Dies mag der Grund sein, warum
in seinen früheren Schriften immer wieder von den Widersprüchen die Rede
ist, die es sowohl in der Philosophie als auch im praktischen Leben zu
überwinden gilt, und es wird uns klar, warum er letztlich das Hauptgewicht auf
die Einsicht legte, daß wir zwar wohl eine Gewißheit des Absoluten erlangen
können, die deshalb aber nicht gleich schon eine absolute Gewißheit zu sein
braucht. Wie früh diese Überzeugung in ihm erwacht war, zeigen bereits die
ersten Sätze, die gedruckt vorliegen: «Alles Denken und alle praktische
Handlung setzen offenbar den Glauben an ein Absolutes voraus. Denn ohne

Anerkennung eines absoluten Maßstabes könnte weder das Wahre vom
Falschen noch das Gute vom Schlechten unterschieden werden. Vor aller
Philosophie und vor aller praktischen Tat scheint uns also ein absoluter
Maßstab gegeben sein zu müssen. Wenn aber anderseits die Philosophie das

Wahre erst sucht und der praktische Wille das Gute erst hervorzubringen
strebt, dann kann das Absolute nicht schon gegeben sein. Die bloße
Tatsache, daß es Philosophie und praktischen Willen gibt, widerlegt schon
einen Glauben, der uns das Absolute, auf welche Weise es auch immer sei,
schon ein für allemal gegeben sein läßt1. »

An diesem in der Einleitung zu seiner Dissertation geäußerten Gedanken
hat Hermann Gauß bis kurz vor seinem Tode festgehalten; er bildet die
Voraussetzung überhaupt für das Verständnis seiner ganzen Philosophie.
Dieser oberste Satz, den er gewiß nicht leichtfertig an den Anfang des

Systems gesetzt hat, scheint jedoch anfechtbar, einerseits weil er nicht
genügend erwiesene Tatsachen dogmatisch behauptet und anderseits, weil das

Denken eines Absoluten, wie neulich Bruno Brülisauer, ein Schüler des

Verstorbenen, in seiner Dissertation mit beachtlichem Scharfsinn nachweist,
unvermeidlich zu Antinomien führt. Gauß selbst hat allerdings diese Schwierigkeit

auch gesehen, hielt aber nichtsdestoweniger am Absoluten fest, obschon
es sich weder durch eine Philosophie finden, noch durch eine menschliche
praktische Tat setzen läßt, weil seiner Auffassung nach das Bedingte vom
Unbedingten durch eine unüberbrückbare Kluft geschieden ist, so daß es

zwischen beiden keine nur graduellen Unterschiede, also auch keinen
Übergang vom einen zum andern, geben kann. Trotzdem muß nach ihm ein
Absolutes logisch vorausgesetzt werden, da ohne Voraussetzung eines
absoluten Maßstabes auch kein endliches Wahres vom endlichen Falschen

zu unterscheiden wäre. Daraus geht hervor, daß - wie er sich selbst ausdrückt

- das Absolute nie gegeben, sondern immer nur aufgegeben sein kann.

* * *

Aus der Tradition hat Gauß die Bestimmung der Philosophie als der
Aufgabe, das Wahre zu suchen, übernommen. Dies setzt nun wiederum voraus,

daß es Irrtum gebe, den der Philosoph zu beseitigen hat. Darin er-

1 Über die Problematik der neueren Philosophie, Diss. Basel 1928, S. 5.

274



kennen wir die negativen Ausgangspunkte, die sich nicht allein für das

praktische Tun im Leben, sondern ebensosehr für die theoretische Begründung

des Systems ergeben: Gauß' Piatonismus beruht, wie schon der Titel
der Dissertation «Über die Problematik der neueren Philosophie» andeutet,
nicht so sehr auf naiv gläubiger Übernahme der platonischen Lehre als
vielmehr auf einer kritischen Auseinandersetzung mit den wichtigen Problemen
der Philosophie überhaupt - letztlich auf einer Absetzung gegen die
Widersprüche, in die sich sowohl der Empirismus und der Rationalismus als auch
der deutsche Idealismus verstrickt hatten. Obgleich nun diese erste Druckschrift

vorwiegend doxographisch gehalten ist, treten in ihr bereits deutlich
die Hauptpunkte hervor, die Gauß in der umfangreichen und selbständigeren
«Psychologie des Glaubens» geltend machen wird.

Sämtlichen Systemen der neueren Philosophie wirft er als Haupteinwand
vor, daß sie die Antinomie, zu welcher die Frage nach dem Absoluten führt,
nicht sauber gelöst haben; und zwar stellt sich ihm das Problem in
dreifacher Hinsicht: «Theoretisch, weil ohne Glaube an das Absolute Wahr und
Falsch, Gut und Schlecht nicht zu scheiden sind und so die Möglichkeit der
Erkenntnis von neuem in Frage gestellt wird, praktisch insofern, als der
Fortschritt im Wahren und Guten, der allein praktische Aufgabe sein kann
und allein den Sinn des Lebens zu begründen scheint, illusorisch wird,
religiös endlich, weil die Möglichkeit des Glaubens, der doch Realität ist,
anscheinend verneint werden muß. Freilich vermag diese logisch-theoretische
Aporie weder die Wissenschaft, noch die Tat, noch den Glauben in ihrer
praktischen Realität anzutasten. Denn erstens ist sie selber ein Stück Wissenschaft,

zweitens ist die skeptische Zurückhaltung, zu der uns die Antinomie
zwingt, doch gerade auch Ausdruck des praktischen Willens, drittens endlich
setzt die Anerkennung der Sinnhaftigkeit des Problems den Glauben an
einen absoluten universalen Sinnzusammenhang voraus2. »

In der Entwicklung der neueren Philosophie setzt nun Gauß die Kritik
zunächst am Evidenzprinzip Descartes' an, indem er recht subtil argumentiert,

daß strenge Evidenz nur dort möglich sei, wo absolute Erkenntnis
herrscht. Dies kann jedoch für die Philosophie, da in ihr Erkenntnis erst
gesucht wird, nicht zutreffen: «Die Evidenz ist auf keinen Fall ein untrügliches
methodisches Mittel, das sichere Erkenntnis verbürgen kann. Denn entweder
müßte alles evident sein, oder nichts kann für wahrhaft evident gelten3. » Des
weitern wendet er im Anschluß an die englischen Empiristen, vor allem an
Hume, mit welchem Kant in diesem Punkt durchaus übereinstimmt, gegen
den Rationalismus ganz allgemein ein, daß sie, mit der Identifizierung von
logischem Grund und Realgrund, einen für die Philosophie äußerst
verhängnisvollen Fehler begangen haben. Wenn man nun darin keine besonders

originelle Leistung erblicken mag, so scheint es mir doch heute noch wichtig,
immer wieder darauf hinzuweisen, daß das bloße Denken aus der Unmöglichkeit

des Gegenteils kein Dasein zu setzen vermag, denn manche moderne
Metaphysiker begründen letztlich ihre Systeme weiterhin auf solch einer

2 a.a.O., S. 6f.
3 a.a.O., S. 10.

275



falschen Voraussetzung. Wir pflichten Gauß deshalb bei, wenn er mit Kant
nochmals daran erinnert, daß das Dasein nie logisches Prädikat sein kann,
weil das Subjekt, von dem es ausgesagt wird, als schon existierend angenommen

wird. Gerade diesem Irrtum verfällt jedoch Descartes, indem er die
unbezweifelbare Existenz des Selbstbewußtseins und Gottes aus der
Unmöglichkeit ihres Gegenteiles beweisen will. Sein «Cogito, ergo sum» enthält
überdies die weitere Schwierigkeit, daß, wenn der Satz tatsächlich als letzter
Ansatzpunkt der Philosophie zu gelten hätte, alle Wahrheit und objektive
Existenz im endlichen Selbstbewußtsein begründet sein müßte, was aber der
Idee der Vollkommenheit Gottes, auf der alles beruhen soll, widerspricht.

Mit umgekehrten Schwierigkeiten kämpfen anderseits die englischen
Empiristen, die zu erklären versuchen, wie aus dem zufalligen Sein Denken
entstehen soll. In klaren Zügen - obzwar seine Argumentation etwas zu
allgemein ausfällt — weist Gauß nach, warum es ihnen nicht gelingen kann,
allein auf Grund der Erfahrung und der Beobachtung, nach den
methodischen Grundsätzen des Sensualismus, eine logische Notwendigkeit zu
erfassen. Mit dem Aufgreifen des Gegensatzes Rationalismus - Empirismus hat
Gauß, was die Methoden anbelangt, auf ein sehr wichtiges Problem aufmerksam

gemacht, das - so weit ich sehe - bis heute noch einer sauberen Abklärung

harrt; denn es scheint mir dringend, endlich einmal darüber Klarheit
zu schaffen, was sich überhaupt auf Grund dieser beiden einzigen reinen
Methoden leisten läßt, wenn man sie nach streng kritischem Verfahren bis

zu ihren äußersten Konsequenzen durchführt. Jedenfalls dürfte es in bezug
auf die Empiristen vorläufig immer noch stimmen, wenn Gauß schreibt: «Je
weiter es ihnen aber gelingt, das logische Denken aus dem zufälligen Sein

abzuleiten, um so mehr muß sich die logische Notwendigkeit in empirische
Zufälligkeit auflösen. Die englische Erfahrungsphilosophie bewegt sich
darum notwendigerweise zum Skeptizismus und Relativismus hin4.» Dies

bestätigt denn auch das System Humes, der den Empirismus am
folgerichtigsten zu Ende gedacht hat.

Die Kritik, die er dann weiter an Leibniz übt, ist ebenso treffend, obschon
sie wiederum, ohne auf Einzelheiten einzugehen, nur das Wesentliche
berührt. Es ist völlig richtig argumentiert, wenn man Leibniz entgegenhält, daß
durch die Leugnung prinzipieller Unterschiede zwischen «vérité de fait»
und «vérité de raison» der menschliche Intellekt mit dem göttlichen gleichgesetzt

wird, was jedoch keine Lösung, sondern bloß eine dogmatische
Aufhebung des Problems herbeiführt: «Es zeigt sich vielmehr, daß so das
Problem nur verwischt werden kann und zu Aporien führt, bei denen sich
diese unbedenkliche Übertragung dessen, was im endlichen Falle gilt, auf das
Unendliche rächen muß. Denn das Endliche und Unendliche sind nicht
bloß der Art nach verschieden, sondern prinzipiell, und was vom einen gilt,
kann nicht ohne weiteres auf das andere übertragen werden5.» Noch
gravierender ist aber für den Platoniker, der den Primat des Ethischen hervorhebt,

die Tatsache, daß im leibnizischen Denken neben den theoretischen

4 a.a.O., S. 14.
6 a.a.O., S. 20.

276



Schwierigkeiten eine praktische Aporie hervortritt, indem es die Möglichkeit
des sittlichen Wollens insofern zerstört, als doch in dieser Welt, wenn sie die
beste aller möglichen sein soll, jegliches praktische Streben sinnlos gemacht
wird.

Kants scharfsinnige Bemühungen um die Lösung dieser Gegensätze haben
den jungen Denker Gauss ebensowenig befriedigt. Mit dem Verfasser der
«Kritik der reinen Vernunft» stimmt er zwar dahin überein, daß Denken
und Sein völlig verschiedener Natur seien, legt jedoch besonderes Gewicht
auf die Grenzen einer jeden Erkenntniskritik. Er wirft Kant - allerdings auf
Grund etwas zu subtiler Erwägungen und zu pointierter Formulierungen -
nichts geringeres vor, als daß seine Fragestellung auf eine Tautologie hinauslaufe,

nämlich auf die Frage: «Wie ist das Mögliche möglich?» Auch seine
Einwände gegen dessen praktische Philosophie, gegen die apriorische
Begründung einer reinen Gesinnungsethik überzeugen uns nicht ganz; man
wird jedenfalls zweifeln, ob er Kant richtig interpretiert, wenn er ihm
entgegenhält: «Der Glaube ist für Kant die notwendige Voraussetzung des

guten Willens, der als das Unbedingte gilt. Denn der gute Wille gibt sich
Gebot als Forderung des Sittengesetzes, heilig oder vollkommen zu sein; er
muß also an die Heiligkeit Gottes glauben. Damit ist dieser Glaube aber die
Bedingung des Unbedingten oder eine contradictio in adjecto. Es folgt daraus,
daß der gute Wille nicht das Unbedingte sein kann, da das Unbedingte an
keine Bedingung zu knüpfen ist, daß der Glaube nicht aus dem guten Willen
hervorgehen kann als die Bedingung aus dem Bedingten, sondern umgekehrt,
daß der gute Wille aus dem Glauben stammt als das Bedingte aus seiner

Bedingung6. »
Sachlich besser begründet scheint uns die weitere Kritik, die er an den

verschiedenen Systemen des deutschen Idealismus übt. Gegen Fichte wendet
er zu recht ein, daß sich von seinen Voraussetzungen her nicht begreifen
läßt, warum das absolute Ich als Ursprung aller Dinge die Unvollkommen-
heit setzen muß, um sich dann erst nachträglich seiner Absolutheit
anzunähern, eine Annäherung, die überdies weitgehend illusorisch bleibt. Fichtes
Willensmetaphysik führt eben letztlich zu einer Dialektik, die prinzipiell ins
Endlose treibt, ohne den Urwiderspruch zwischen dem Bedingten und
Unbedingten zu lösen, und es muß daher als Mangel an Folgerichtigkeit
auffallen, wenn er trotzdem - mit Rücksicht auf den praktischen Teil seiner

Philosophie - die Dialektik abbrechen läßt: «Fichtes System ist gleichzeitig
beides: Rationalismus und Willensmetaphysik. Das ist aber ein Widerspruch
in sich selber; denn jenem gilt das Absolute als gegeben, dieser als

aufgegeben7.»

Um das Schellingsche System ist es nach Gauß insofern nicht besser

bestellt, als Schelling die bei Fichte zurückgebliebenen Probleme nur auf
andere Gebiete abschiebt. Seiner Identitätsphilosophie gemäß darf das

Absolute nie allein die eine Seite eines Gegensatzpaares darstellen, da es sonst
nicht allumfassend wäre. Es kann deshalb nicht das sittliche Ich im Gegen-

6 a.a.O., S. 29f.
7 a.a.O., S. 32.

277



satz zur Natur bedeuten, sondern gründet in der quantitativen Indifferenz
des Realen und Idealen, was Schelling in dem bekannten bildlichen
Vergleich mit dem Magnet und seinen beiden Polen ausdrückt. Diese Auffassung
mündet jedoch nach Gauß wiederum unvermeidlich in eine Aporie ein:
«Denn wenn das Absolute das Indifferente ist, wie ist dann die Welt als eine
Stufenleiter zu fassen, wo der ideale Faktor im Steigen ist? Wäre das

Absolute das Indifferente, so müßten Natur und Geist einander nur faktisch
koordiniert, nicht sittlich subordiniert sein8.»

Von all den Denkern, mit denen sich Gauß schon sehr jung auseinandergesetzt

hat, scheint ihn nun Hegel am längsten beschäftigt und am tiefsten
beeinflußt zu haben, was allerdings nicht heißt, daß er dessen

Grundannahme, nämlich die Identität von Denken und Sein, die hier zwar nicht
mehr einfach als gegeben, sondern als durch die Vermittlung des

Widerspruchs hervorgebracht, betrachtet wird, akzeptiert. Es bleibt aber immerhin
die Dialektik für ihn während seiner ganzen Schaffenszeit ein eminent wichtiges

Anliegen, dem er selbst noch im Platokommentar einen Vorzugsplatz
einräumt. Es machen sich jedoch auch gegen Hegel schon früh Bedenken
bemerkbar, indem er ihm vor allem vorwirft, daß er den einzelnen Menschen
zum bloßen Werkzeug des absoluten Geistes degradiert, ihn letztlich also der
eigenen sittlichen Verantwortung beraubt, weil er dadurch den eigenen
Ausgangspunkt, die praktische Selbstbestimmung, d. h. die praktische Freiheit

aufhebt: «Dieser Widerspruch geht offenbar daraus hervor, daß Hegel
das Verhältnis zwischen Denken und Sein oder zwischen dem dialektischen
und dem allgemein praktischen Prozeß gerade umgekehrt bestimmt hat, als

sich aus seinen Voraussetzungen erwarten ließ. Nach Hegels System müßte
das Denken das Allgemeine sein und die praktische Tat sein Spezialfall. Es

scheint, daß Hegel übersehen hat, daß alles Sein aus der praktischen Tat
hervorgeht, auch das Sein der Logik, und daß auch die spekulative Logik
nicht vom Sein zu trennen ist, da sie ja selber ein Stück Sein ist9.»

Die Untersuchung über die Grundprinzipien der Systeme in der neueren
Philosophie, die Gauß in seiner Dissertation unternommen hat, endet mit
Schopenhauer, dem er das Verdienst zugesteht, die Erkenntnis richtig als ein
Produkt des Willens erkannt zu haben. Hingegen lehnt er schroff dessen

Theorie der notwendigen Abtötung des Willens zur Beseitigung der Qual in
dieser Welt ab, weil sie schon insofern einen Widerspruch enthält, als sich
schlechterdings nicht einsehen läßt, wie sich der Wille selbst aufheben soll:
«Was uns aber wichtig ist, ist dies, daß Schopenhauer auch mit dem bloßen
Willen nicht auskommt, sondern ebensosehr wie seine Gegner, die deutschen
Idealisten die Welt an einem absoluten Maßstab mißt, an den sie alle
glauben, Auch in (Schopenhauers) negativer Kehrseite der
Willensmetaphysik werden wir auf den Glauben geführt, der letztlich jede praktische
Tat begründet und ohne den kein praktisches System erklärlich ist10.»

Die Einwände, die hier gegen die besprochenen Systeme vorgetragen

8 a.a.O., S. 33.
9 a.a.O., S. 37.
10 a.a.O., S. 38.

278



worden sind, dienen letztlich dem Nachweis, daß ein praktischer Einsatz in
der Philosophie ohne Voraussetzung eines Glaubens gar nicht möglich ist,
denn das Wissen bleibt stets durch Beweise vermittelt und kann deshalb nie
unbedingt sein. Wenn wir uns bei dieser Jugendschrift länger aufgehalten
haben, so taten wir es nicht deshalb, weil sie zu den markantesten
Veröffentlichungen des Verstorbenen gehört, sondern weil sie biographisch
betrachtet in dreifacher Hinsicht bedeutsam bleibt : erstens zeigt sie, in welchem
geistigen Klima der junge Denker aufgewachsen ist; anderseits beweist sie,
daß der damals schon innerlich bezogene Standpunkt, die Lehre Piatos, nicht
einfach auf gutgläubig hingenommener Buchstabentreue beruht, sondern in
kritischer Auseinandersetzung mit zahlreichen Richtungen der Philosophie
entstanden ist; und endlich zeugt sie für ein in der Geisteswelt doch recht
seltenes Phänomen, die Tatsache nämlich, daß Gauß während seines ganzen
Lebens insofern keine grundsätzliche Wandlung durchgemacht hat, als alle
Hauptanliegen seiner Philosophie bereits derart in der Frühperiode
endgültig festgelegt waren, daß von einer Entwicklung nur im Sinne einer
systematischen Verbesserung der Ausführung und Begründung, nicht aber
in bezug auf die Prinzipien, gesprochen werden darf. Denn für ihn stand von
Anfang an unerschütterlich fest, daß jegliches Denken letztlich in der Voraussetzung

eines Absoluten gründet, das allein auf platonische Art zu erfassen
oder symbolisch anzudeuten sei. Dieser Überzeugung gibt er nochmals mit
knappen und klaren Worten in der anläßlich der öffentlichen Promotion in
Basel gehaltenen Ansprache über das Thema «De Veritate» Ausdruck, wo
er erklärt, daß die Aufgabe, das Gute zu tun, als absolute Forderung zu
gelten habe, auch wenn wir die Gründe dafür nicht einsehen, denn wohl sei

zwar das Absolute nicht begrifflich faßbar, aber trotzdem müssen wir die
Gewißheit des Vollkommenen als Maßstab, an dem wir Gut und Böse

messen, voraussetzen, weil dadurch der Unterschied zwischen beiden allererst

begründet wird. Und allein dieser Glaube an das Absolute berechtigt
uns, den letzten Sinnzusammenhang zur praktischen Gewißheit zu erheben.
Da es nun aber dem Menschen nicht möglich ist, diesen Sinn begrifflich ein-
zufangen, bleiben wir auf eine symbolische Ausdrucksform angewiesen, die
darauf hindeuten soll, daß er der logischen Forderung, universaler
Sinnzusammenhang für alles Geschehen zu sein, gerecht wird. Das geschieht nach
Gauß' Ansicht am adäquatesten durch den Ausdruck der christlichen Liebe -
und zwar in der Form etwa, die ihr Spinoza verliehen hat, dem «Amor Dei
intellectualis» : «Denn dieser ,amor Dei' erweist sich tatsächlich als das

Prinzip, das einen allgemeinen, universalen Sinnzusammenhang garantiert
und doch den Unterschied zwischen Gut und Böse, das Fundament aller
Sittlichkeit, unangetastet läßt. Er bejaht eben das Gute, indem er es tun will;
er bejaht auch das Schlechte als die Möglichkeit, sich durch seine
Überwindung zum Guten allererst zu manifestieren und zu bewähren. Gäbe es

nämlich kein Schlechtes in der Welt, dann könnte sich diese Liebe eben gar
nicht als solche offenbaren.11» Und in dieser Form erblickt Gauß einen
symbolischen Ausdruck für den Sinn, der den Vorteil mit sich bringt, daß

11 «De Veritate», Manuskript, S. 12 (Basel 1928).

279



er sich jeweils den Ansprüchen der Zeit und der Entwicklung sowohl des

Denkens als auch der Wissenschaften anpassen läßt.

* * *

Im Jahre 1929 hat Hermann Gauß zwei längere Schriften verfaßt, die
bisher noch nicht veröffentlicht wurden; einerseits die Habilitationsschrift
mit dem Titel «Grundriß der Metaphysik», und anderseits die als Beitrag zu
einem Preisausschreiben der Kantgesellschaft gedachte «Psychologie des

Glaubens», die nie eingereicht wurde. Da sich beide inhaltlich weitgehend
decken und die letztere mir in mancher Hinsicht - besonders was den etwas
dogmatischen, pfarrherrlichen Ton betrifft — mangelhaft erscheint, werde ich
mich darauf beschränken, die in der zweiten zu einem System zusammengefügten

Hauptgedanken kurz zu skizzieren. Die äußerliche Aufmachung
dieses Grundrisses der Metaphysik erinnert entfernt an die Enzyklopädie
Plegels, obgleich die Entwicklung und Ableitung der jeweils erreichten
Momente nicht durchwegs dialektisch erfolgt. Dies rührt vor allem von der
streng logischen Durchführung und der äußerlich straffen Einteilung der
Grundprinzipien her. Im ersten Teil findet sich gleich am Anfang die Definition

der Metaphysik: «Metaphysik ist die erkannte Wahrheit.12» Wahrheit
jedoch darf nicht einfach als Begriff an den Anfang der Philosophie gesetzt
werden, denn sie stellt immer erst deren Ergebnis dar. Wenn sie aber «Resultat
ist, dann kann sie offenbar nichts anderes sein als das System der Metaphysik
selber, oder mit andern Worten, die Darstellung der philosophischen
Probleme und ihre Lösungen in ihrem systematischen Zusammenhange»13. Das
Wahre erweist sich daher, wie auch für Hegel, als das Ganze, und da die
Philosophie letztlich in der Erkenntnis der Wahrheit besteht, so beginnt der
1. Teil des Grundrisses der Metaphysik mit dem Kapitel über die Erkenntnis.

Der erste Ansatzpunkt gleicht zunächst durchaus demjenigen von
Descartes, indem Gauß von der unmittelbaren Erkenntnis der Existenz des

relativen Wesens ausgeht, die aber nie eine absolute, sondern nur eine relative
Erkenntnis sein kann. Die Gewißheit von der Existenz des endlichen Wesens

impliziert nun zugleich die Gewißheit, daß auch ein anderes, das Absolute,
existieren muß, denn nur dadurch, daß wir das Absolute suchen als die
Wahrheit, erkennen wir uns als endlich; «die Erkenntnis des Endlichen
ist vermittelt durch die Gewißheit eines Absoluten, da das Endliche
seinem Wesen nach zu etwas in Beziehung steht, das nicht sein kann, was es

selber ist, also nicht als das Relative gedacht werden kann, sondern als das
Absolute zu bestimmen ist»14. Die Bestimmung des Absoluten geschieht
somit durch die Aufhebung der Schranken unserer eigenen Begrenztheit,
und wir gewinnen den positiven Begriff des Vollkommenen nur auf Grund
der Negation einer Negation, so daß prinzipiell der gemeinte Inhalt und die
Form der Bestimmung immer auseinanderfallen. Aus der Tatsache, daß sich

12 Grundriß der Metaphysik, I. Teil, S. 1 (Manuskript, Basel 1929).
13 a.a.O., S. 4.
11 a.a.O.

280



das Absolute nur widerspruchsvoll erfassen läßt, geht weiter hervor, daß auch
das Relative nie ganz adäquat erkannt werden kann, weil es doch allein in
Beziehung zu jenem überhaupt als Relatives denkbar ist. Die unmittelbare
Erkenntnis erweist sich auf diese Art als ein durchgehender Widerspruch.

Nichtsdestoweniger muß die absolute Erkenntnis als Ziel relativ gegeben
sein, denn, um ein solches überhaupt aufzustellen, bedarf es irgend einer
Ahnung davon. Unsere Begriffe vom Absoluten jedoch fallen unvermeidlich
ins Endliche zurück, so daß das menschliche Wissen nie zu einem Abschluß
gelangt, also immer unvollendet bleibt. Es drängt sich folglich die Einsicht
auf, «daß die Erkenntnis als solche zu etwas relativ sein muß, das sie

prinzipiell übersteigt, da alle Erkenntnis in diesem Prozesse befangen bleibt, dieser
Prozeß aber selber nie über Relativitäten hinauskommt»16. Tatsachenerkenntnis

bleibt demnach immer relativ wahr und zugleich relativ falsch,
so daß sie zu keinem eindeutigen Begriff von Wahrheit führt. Die Erkenntnis
transzendiert sich m. a.W. selbst, so daß wir gezwungen sind, ein höheres,
überrationales Prinzip zu suchen, das wiederum relativ kennbar und relativ
unkennbar sein wird. Welches aber ist der Grund, warum der Erkenntnisprozeß

als solcher im Relativen befangen bleibt? Er liegt in der Existenz des

Endlichen und kann nur durch die Einsicht überwunden werden, daß das
Sein weiter reicht als die bloße Relativität des Erkennens. Und dieses Prinzip
zur Überwindung des Endlichen findet Gauß in ausdrücklicher Anlehnung
an Kant im Willen, der uns in einen Bereich führt, wo unsere Annahmen
nicht mehr rein logisch aber doch aus praktischen Gründen gerechtfertigt
werden.

Der Wille bestimmt sich folglich - ähnlich wie bei Fichte — als das Prinzip,
das Sein setzt. Die Erkenntnis bezieht sich nur auf das Wie der Dinge, und
als solche ist sie ein Produkt des Willens, denn von ihm hängt es ab, daß

überhaupt Erkenntnis ist. Daraus geht auch weiter hervor, daß Wahrheit
nicht ein bloß Gegebenes bedeuten kann, sondern als praktisch zu lösende

Aufgabe für den Willen zu gelten hat, der das Endliche als Sein überwinden
soll. Nach Gauß bleibt es demnach eine durchaus hoffnungsloses
Unterfangen, die Wahrheit auf Grund des bloßen logischen Denkens ergründen zu
wollen.

Im weiteren definiert er das, was der Wille bejaht, als das Gute und das,

was er verneint, als das Schlechte; das Endliche ist charakterisiert durch den
Gegensatz von Gut und Schlecht, wobei in seinem Bereich die Aufhebung
des Schlechten zugleich die Schaffung des Guten bedeutet; und gerade in
dieser Uberwindung besteht die sittliche Tat als Aufgabe. Fehlte jedoch
dieses Gegensatzpaar, so würde der Wille als zielgerichtete Aktivität selbst

aufgehoben, und es zeigt sich deshalb, daß der Widerspruch relativ der
Natur des Willens anhaftet, so daß nie eine endgültige Lösung aller
Widersprüche zu erwarten ist.

Es wird dann ausgeführt, daß jede Tat durch Erkenntnis motiviert ist; der
Widerspruch ist also zunächst in letzterer zu beheben, d. h. wir müssen
vorerst das Wahre, das Widerspruchslose vom Falschen, dem Widerspruchs-

16 a.a.O., S. 19.

281
19 Studia Philosophica XXX/XXXI



vollen, unterscheiden, bevor der Wille sich an seine Aufgabe heranmachen
kann. Nach dieser Theorie gibt es somit kein radikal Böses, sondern nur ein
relativ zu überwindendes Schlechtes: «Theoretisch bestimmt sich also das
wahre Gute als das Gute, das den Widerspruch als solchen überwinden soll,
mit Einschluß jedoch des relativen Guten, das im Widerspruch Bestandteil
hat. Das ist logisch das Letzte, was von diesem wahren Guten ausgesagt
werden kann16.»

Und im beständigen Fortschritt des Willens zum Besseren liegt der Sinn
der Tat; der Wille wird sich daher des Absoluten gewiß, selbst wenn er es

nicht aus sich heraus erzeugt, sondern bloß relative Ergebnisse erzielt, d. h.
die Gewißheit des Absoluten bleibt allein praktisch realisierbar und bedeutet
stets zugleich die Gewißheit des Relativen. Der erste Teil der Habilitationsschrift,

in welchem die Grundprinzipien der Metaphysik entwickelt werden,
gipfelt also in der Einsicht, daß der Glaube an ein Vollkommenes sich im
Suchen des Wahren und im Tun des Guten äußert, wodurch der Mensch als

Instrument dieses Unbedingten erst seinen Sinn erhält.
Den zweiten Teil des Werkes bildet der Grundriß der Logik, wobei Gauß

zunächst die Logik als die Erkenntnis des Sinnes von Denken oder vom Sein,
soweit es gedacht wird, definiert. Logik als bloße Erkenntniskritik würde nach
seiner Auffassung insofern ungenügend bleiben, als sie die Wahrheit als
selbstverständliches Ziel der Philosophie schon voraussetzt. Er scheidet nun
das Gebiet entsprechend in drei Teile: 1. Die ontologische Logik, die über das
Wesen der Wahrheit handelt, 2. die pragmatische Logik, in der nachgewiesen
wird, wie die Wahrheit praktisch gefunden werden kann, und 3. die noetische

Logik, die über die Frage nach dem Sinn der Wahrheit entscheidet.
Das Denken, sofern es bloße Erkenntnis des Seins oder des Tatsächlichen ist,

erlangt den Grad der sog. unmittelbaren Wahrheit, die aber keineswegs die
wahre Erkenntnis bedeutet, weil die Wahrheit als solche nicht in der Empfindung

bereits gegeben sein kann: «Gegenstand der Empfindung ist nie das
Sein als Ganzes, das Sein schlechthin, sondern immer nur ein Teil, ein Etwas,
eine bestimmte Sache, ein begrenztes, endliches Gebiet. Sein Inhalt ist
immer als Seiendes gedacht, ist aber immer zugleich mit dem Nicht-Sein
behaftet. Jede Bestimmung ist Begrenztheit, omnis determinatio est negatio.
Daß wir nur bestimmtes Sein erkennen, nicht das Sein schlechthin, kommt
daher, daß die Erkenntnis aus dem Willen hervorgeht, der Wille aber auf
Einzelheiten gerichtet ist, weil er, wenn er das Ganze erreicht haben sollte,
selbst überflüssig geworden sein müßte, sich selber aber nicht aufheben wollen
kann17. » Es läßt sich daher auch verstehen, warum letztlich jede Empfindung
vage und diffus bleibt.

Die Anschauung als nächstes bedeutet nicht mehr eine bloße Gegebenheit,
sondern die praktische Aufgabe, daß über die jeweils aktualisierten Empfindungen

hinaus neue Empfindungen gesucht werden sollen. Es muß dabei ein
Substrat vorausgesetzt werden, das alle Anschauungen trägt und sie zu einer
Einheit verbindet; wir nennen dies das Bewußtsein: «Wenn das Werden

16 a.a.O., S. 50.
17 a.a.O., II. Teil, S. 7f.

282



Tatsache ist, dann muß es offenbar etwas geben, das wird. Dieses Substrat
ist nun das Bewußtsein; es ist die Substanz, die die Attribute, die Anschauungen

trägt Das Bewußtsein als Träger der Anschauungen muß also
anerkannt werden, wenn die Anschauungen selber möglich sein sollen Aber
da der Werdeprozeß an sich endlos ist, und da er nie zu einem Ziele kommt,
so ist auch das Bewußtsein, die Substanz, als seine Grundlage nie zu erkennen
möglich18.» Die Anschauung erhält also dieser Auffassung gemäß ihre
Bestimmtheit durch jene Substanz; das Bewußtsein liefert m.a.W. die
Gesetzlichkeit der Anschauung. Es muß des weiteren in ihm selbst ein Prinzip der
Systematik geben, wodurch die Anschauungen relativ bedingt oder fixiert
werden und nicht einfach blind herumtreiben : die Substanz erhebt sich zum
Subjekt, und wir gelangen zum einheitlichen Prinzip des Selbstbewußtseins als

eines Bezugszentrums.
Wir haben damit den Punkt erreicht, wo die Aufgabe, das Verhältnis der

Tatsachen unter sich festzulegen, näher erläutert wird. Dies geschieht, wie
Gauß darlegt, vermittelst der Zahl, die keine Empfindung, d. h. nichts
Unmittelbares mehr ist, sondern eine Reflexion auf das bestehende Sein: «Mit
der Zahl reflektiert das Subjekt über seine ihm selber nicht durchsichtige
Tätigkeit, nämlich wie es dazu komme, als Einheit sich in eine ins Endlose

gehende Reihe von Selbstbestimmungen oder Attributen auseinanderzulegen19.»

Unser Wissen reicht genau so weit, als eine Bestimmung der
Tatsachenverhältnisse durch Zahlen möglich ist, und niemals weiter. Denn, da

jede Zahl eine Einheit in der Vielheit bedeutet, wird jede Qualität, die durch
eine Ordinalzahl festgelegt wird, zu einer Einheit zusammengeschlossen, aus
der sie nicht herausfallen kann. «Sie ist darum geeignet, im kontinuierlichen
Werden der Anschauungen die einzelnen Anschauungen zu fixieren und sie

als diskrete Größen aus dem Strome des Werdens herauszuheben, ohne sie

deswegen aus dem Werden herauszulösen, sondern um sie gerade in der
Kontinuation des Werdens als diskrete Qualitäten fassen zu können. Wir
wissen nämlich, daß das Kontinuierliche als solches der Erkenntnis entgeht.
Wenn sich aber das Kontinuierliche selber in einer Reihe von faßbaren
Einheiten bestimmt, dann scheint es erkennbar zu werden20.» Aber auch dieses

Wissen bleibt letztlich bloß relativ, weil alle mathematischen Gleichungen
sich gegenseitig bestimmen, so daß keine als unbedingt zu gelten hat. Selbst
vermittelst der genialsten Erfindung des Verstandes, der Integralrechnung,
vermögen wir nicht vom Endlichen ins Unendliche überzugreifen, da die
Infinitesimalrechnung doch nur eine Methode zur Lösung einer endlosen

Aufgabe bleibt und nie zu deren praktischer Realisierung führt.
Wir fallen somit in die Relativität des Seins zurück, die im Maß ihren

Ausdruck hat: «Aber jedes Maß, wenn es auch in seiner unmittelbaren Gegebenheit

ein Relatives ist, ist doch aus dem Willen zur Erkenntnis hervorgegangen;
denn daß wir überhaupt messen, ist nur möglich, weil wir zuvor den
Zusammenhang der Dinge und ihr Hervorgehen aus dem Urgrund haben er-

18 a.a.O., S. 12.
18 a.a.O., S. 19.
20 a.a.O., S. 20f.

283



kennen wollen. Das Maß ist darum nie ursprüngliche Empfindung, sondern
es ist immer Resultat des Denkens, als Resultat aber wieder ein unmittelbares
Sein21. » Gauß vertritt also hier die recht moderne Ansicht, daß jedes Ding
allein auf Grund seiner Relationen zu andern erkennbar ist und daß demnach

alle denkbare Wirklichkeit eine unendliche Reihe von zufälligen
Dingen darstellt, die zueinander in bestimmten Beziehungen stehen. Trotz
des Anscheins aber, daß sich letztlich alles in Relativität auflöst, müssen wir
ein Urmaß annehmen, ohne dessen Voraussetzung wir gar nicht um die
Relativität des Seins wissen könnten. Dieses nun kann allerdings nicht in der
Wirklichkeit gegeben sein, sondern ist allein als übersinnliche Norm für
sämtliche relativen Messungen zu verstehen. Gauß findet sie in der absoluten

logischen Identität, die jedoch nie faktisch verwirklicht und daher von keinem
Ding je völlig erreicht wird.

Diese Norm drückt die Einsicht aus, daß alle Anschauung eindeutig
bestimmt werden müsse, - was im Denken geschieht. Gauß räumt dabei Kant
ein, daß Anschauungen ohne kategoriale Bestimmung blind und daß
Begriffe ohne ihnen entsprechende Anschauung leer bleiben: «Diese gedachte
Anschauung oder dieses in der Anschaulichkeit sich offenbarende Denken ist
Resultat der Tätigkeit des Denkens oder diese Tätigkeit selber. Die durch
das Denken bestimmte Anschauung ist das Ziel, die Aufgabe dieser Tätigkeit.
Man nennt diese durch das Denken bestimmte Anschauung, die ihre Proteus-
natur abgelegt hat und eindeutig geworden ist, den Begriff. Der Begriff
schließt wohl das Sein, die Anschaulichkeit in sich, aber er ist mehr als sie;
er ist eben die Forderung, daß das Sein eindeutig angeschaut werde oder daß
die Anschauung auch gedacht werden könne. Der Begriff ist also nicht eine

ontologische Gegebenheit, sondern über sie hinaus eine praktische
Forderung22.»

Die Probleme, die diese praktische Forderung mit sich bringt, behandelt
Gauß in der sog. pragmatischen Logik — genauer zunächst in der formalen oder

normativen Logik. Im Begriff soll nun die Sache an sich, d. h. in ihrer
Eindeutigkeit, die sich hinter der Anschauung und den in ihr gegebenen
Relationen verbirgt, erkannt werden. Diese Aufgabe hat dann als erfüllt zu gelten,
wenn sämtliche Anschauungen eines Dinges, soweit sie uns zugänglich sind,
unter ihrem Begriffe eindeutig subsumiert worden sind. Da uns allerdings nie
alle Anschauungen gegeben sein können, so bleibt der Begriff selbst immer
unvollkommen und bedarf einer ständigen Korrektur. Der Begriff einer Sache

impliziert des weitern sein eigenes Gegenteil: das Schöne z. B. wird nur
zugleich mit dem Häßlichen begrifflich erfaßt. Die Begriffswissenschaft hat es

also unvermeidlich mit Gegensatzpaaren in der Anschauung zu tun: «Es

zeigt sich somit, daß ein Gegenstand der Anschauung nicht bloß durch einen

Begriff bestimmbar ist, sondern eine Reihe von Begriffen voraussetzt, die
miteinander verknüpft sind. Die Begriffe müssen von einander ausgesagt
werden können. Diese begriffliche Aussage ist das Urteil23. »

Jede Bestimmung eines Gegenstandes der Anschauung führt somit in der
Sphäre des Begrifflichen zum kontradiktorischen Gegensatz, der allerdings

21 a.a.O., S. 33f. 22 a.a.O., S. 41. 23 a.a.O., S. 47.

284



in der Anschauung selbst nicht vorhanden ist, weil es in ihr gar keine
eindeutige Bestimmung gibt. Der konträre, d. h. der relative, durch graduelle
Ubergänge charakterisierte Gegensatz in der Anschauung, läßt sich jedoch
allein auf Grund des kontradiktorischen erkennen: «So urteilt der Begriff
immer schärfer über die Anschauung als die Anschauung selber ist; aber
(diese) ist andererseits auch nie so einfach (wie jener) ; der Begriff erschöpft
die Anschauung nicht24. »

Daraus geht hervor, daß das Ziel der Logik in der durchgängigen,
allgemeinen und eindeutigen Bestimmung des einzelnen Gegenstandes
bestehen muß; und der Sinn der Urteilsketten liegt darin, daß wir vom begrifflich

besser Bestimmten ausgehen, um nach und nach das noch zu sehr in der
Anschauung Behaftete in den höheren Bereich des begrifflich Eindeutigen
zu erheben: es wird vermittels eines Schlusses ein relativ Unbekanntes durch
ein relativ Bekannteres ersetzt. Es ist aber dabei zu beachten, daß Schlüsse

allein, weil sie aus sich heraus nicht Neues schaffen, unfruchtbar bleiben; nur
der Wille als überrationales Prinzip hat eigentlich produktive Tätigkeit,
indem er rein logisch nicht mehr deduzierbare Hypothesen aufstellt: «Die
formale Logik hat eben nur als Mittel einen Sinn; als Selbstzweck ist sie ein
ödes Gerippe», wie Gauß richtig gegen gewisse extreme moderne Tendenzen
einwendet. Dies führt uns nun zu den Fragen der Induktion oder in die
Logik des empirischen Denkens.

Durch die Induktion nämlich, in deren Dienst sich die Deduktion zu stellen
hat, entsteht der praktische Denkprozeß - das also, was wir die Erfahrung
nennen und was der wissenschaftlich Denkende logisch-methodisch in einem
System zusammenfassen will. Er tut es nun in der Form einer sog. Theorie,
die nichts anderes als eine durch das Experiment vertiefte und geläuterte
Hypothese bedeutet, woraus auch hervorgeht, daß, da die Erfahrung in
einem ständigen Werden begriffen ist, das empirische Denken nie zu einem
Abschluß kommen kann: «Das Denken wird dialektisch. Diese Dialektik ist
aber nicht als bloß intern-logische Angelegenheit zu betrachten, sondern sie

schließt das Praktische, Überlogische in sich ein. (Sie) ist nicht ein bloßes

Hirn- oder Gedankengespinst, sondern Realdialektik, (d. h.) Denken in
der praktischen Auseinandersetzung mit der anschaulichen Wirklichkeit.
(Sie) ist die Erfahrung, das empirische Denken selbst26. »

Und das Ziel einer derartigen Dialektik erblickt Gauß - zunächst noch im
rein logischen Bereich - in der Aufgabe, den jeweiligen Stand der Erfahrung
aus der bloßen Anschaulichkeit in das begriffliche Denken umzusetzen.
Damit schafft sie zwar selbst wiederum nichts Neues, indem sie nur gegebene
Inhalte rein logisch darstellt, wobei sie nun allerdings nicht mehr von der
Anschauung ausgeht, sondern gleich den Begriff an den Anfang stellt. Die
Gauß'sche Dialektik erweist sich somit als der lückenlose begriffliche
Fortschritt in der Bearbeitung der Erfahrung durch das Denken; sie ist nicht
bloß logisch, sondern zugleich praktisch.

Die Frage nach dem Sinn der Dialektik lenkt in die noetische Logik
ein, wo die am Anfang bezogene Stellung näher ausgeführt wird: Der

24 a.a.O., S. 50. 26 a.a.O., S. 70.

285



Sinn als ein vom praktischen, zeitlich bedingten Denkprozeß
Unabhängiges muß auch für uns eine zeitlos ewige Gewißheit sein. Die
Erkenntnis erhält erst dadurch ihre wahrhafte Bedeutung, daß wir einen Sinn
in sie hineinlegen, der als Voraussetzung des Ganzen zu gelten hat: «Der
Sinn ist also wesentlich Zusammenhang, eindeutige Beziehung der einzelnen
Dinge, und er ist wesentlich die Tat, den Dingen diesen Zusammenhang zu
geben26.» Und in diesem praktisch realisierten Sinnzusammenhang findet
nun Gauß endlich das, was die Wahrheit im eigentlichen Sinne ausmacht.
Da jener aber vom Menschen nie ganz zu verwirklichen ist, bleibt diese

letztlich als eine unerreichbare Sehnsucht für uns transzendent, also nur noch
intuitiv faßbar: «Die Intuition ist also eine höhere Art der Erkenntnis als das

bloß logische Denken; sie ist Wirklichkeitserkenntnis, nicht nur Erkenntnis
des Gedankens selber. Freilich wird in der Intuition das Logische nicht
ausgeschlossen; es motiviert die Intuition; aber die Intuition geht prinzipiell
über das Logische hinaus27.» Sie ist nicht irrational, sondern überrational.

Der dritte und letzte Teil des hier besprochenen Werkes liefert den Grundriß

des Systems der Wissenschaften: um unnötige Wiederholungen zu vermeiden,
begnügen wir uns damit, die wichtigsten Einteilungsprinzipien kurz
anzudeuten: Gauß unterscheidet den bisherigen Ausführungen entsprechend drei
grundsätzlich andersartige Wissenschaften, nämlich 1. die ontologischen,
2. die pragmatischen und 3. die noetischen; zu den ersten rechnet er
Naturwissenschaft, Mathematik und Psychologie, zu den zweiten Rechtsphilosophie,

Wissenschaft der Politik und Geschichtsphilosophie, zu den dritten
endlich Ästhetik, Ethik und Religionsphilosophie. Dieses Einteilungsverfahren

weist wenig originelle Züge auf und bedarf, da es ohne weiteres aus den
früheren Darlegungen folgt, keines besonderen Kommentars. Wir schließen
ab, indem wir noch einige typische Sätze herausgreifen, die für die
Lebenseinstellung und Weisheit des Verstorbenen charakteristisch sind: «Es
gehört mit zur Gesundheit, vorübergehenden Mangel und Strapazen
ertragen zu können und auch volle Befriedigung der Bedürfnisse vorübergehend
genießen zu dürfen» (a.a.O., III. Teil, S. 8). «Das Leben soll nicht leichter,
aber es soll größer und voller werden» (a.a.O., S. 10). «Auf dem Kampffeld

der juristischen Debatten wird nämlich nicht so viel entschieden, als der
Aufwand an Geist und Intelligenz manchmal erwarten ließe» (a.a.O.,
S. 39). «Wenn z. B. ein Börsenspekulant oder ein Verwaltungsratspräsident
in einem Tag durch bloßen Schacher mit Geld, als dem Äquivalent menschlicher

Arbeit, mehr verdienen oder besser erraffen kann als ein ehrbarer
Arbeiter mit seiner eigenen Arbeit im Schweiße seines Angesichts während
einigerJahre, so ist dies eine Disproportion, die durch ihr groteskes Übermaß
auf die Dauer die Bodenständigkeit und die Sittlichkeit eines Volkes
untergraben muß.» (a.a.O., S. 47)

* * *

Nach der Habilitation kamen für den jungen Dozenten recht schwierige
Zeiten, die er zum größten Teil in England unter den führenden englischen

26 a.a.O., S. 89. 27 a.a.O., S. 102.

286



Piatonikern um Dean Inge, Erzbischof Temple, Professor A. E. Tay or und
Professor Clement Webb herum verbracht hat; in diesem für ihn höchst
anregenden Kreis, der die platonische Tradition lebendig erhalten hat, scheint
er sich besonders glücklich gefühlt zu haben. Zur Zeit dieses freiwilligen
Exils trat er auch der anglikanischen Kirche bei, zu welcher er sich bis vor
der letzten, schweren physischen und psychischen Krise, die seinen Tod
herbeiführte, «ex animo» bekannt hat, weil sie in seinen Augen dem eigenen
Anliegen gemäß eher ein ethisches als ein dogmatisches Christentum
vertritt. In dieser neuen geistigen Umwelt ist das 1937 bei Macmillan in
englischer Sprache erschienene Buch «Plato's Conception of Philosophy»
entstanden, das meines Erachtens zu unrecht oft für sein bestes Werk
ausgegeben wird, da es eine zwar stilistisch glänzend geschliffene, aber vielleicht
doch zu vulgarisierende Darstellung sowohl seiner kritischen Auseinandersetzung

mit den erwähnten Systemen als auch seiner platonisierenden
Überzeugungen liefert.

Nach dem Zweiten Weltkrieg, den Gauß von Basel aus als eifriger
Anhänger der Alliierten miterlebt hat, folgen einige höchst aufschlußreiche
Aufsätze, in denen sich z. T. schon wörtlich das abzeichnet, was er während
seines Berner Aufenthalts für den Handkommentar zu den Dialogen Piatos
mit einem großen Aufwand von systematischem Scharfsinn bis in die letzten
Einzelheiten durcharbeiten wird. Sie bieten deshalb wohl die beste Gelegenheit,

sich in seine Denkweise hineinzulesen. Ich erlaube mir, den Artikel
«Von Kant über Hegel zu Plato », der in den «Studia philosophica» (Vol.
VII, Basel 1947) veröffentlicht wurde, und denjenigen «Über die Bedeutung
und Grenzen des dialektischen Prinzips in der Philosophie», der in der «Zeitschrift

für philosophische Forschung» (Bd. V, H. 3, 1951) erschienen ist,
hervorzuheben. Im ersten schildert Gauß in einer knappen aber eindrücklichen

Autobiographie seinen philosophischen Werdegang, der ihn, wie er
sich selbst ausdrückt, «nach langen Irrfahrten aus den Gefahren der kantischen

Scylla und der hegelschen Charybdis wieder (an den) sicheren Strand
der platonischen philosophia perennis» geführt hat. Dieser Beitrag scheint
noch um so interessanter, als der Verfasser hier nicht allein mit Kant und
Hegel endgültig abrechnet, sondern sich auch grundsätzlich von den modernen

Strömungen der phänomenologischen Philosophie Husserls und des

Existentialismus distanziert. Dasselbe gilt für den Aufsatz über das Prinzip
der Dialektik, wo er sich gegen die Neukantinaner, Phänomenologen und
Existenzphilosophen in Auseinandersetzung sowohl mit Kant und Hegel als
auch mit dialektischen Denkern wie Benedetto Croce, Octave Hamelin und
F. H. Bradley darum bemüht, die Dialektik von Plato her für das eigene
System fruchtbar zu machen. Da jedoch all die darin entwickelten Gedanken
im Platokommentar wiederkehren, können wir darauf verzichten, sie hier
näher auszuführen.

Wir gelangen zum Hauptwerk, dem sechsbändigen «Handkommentar zu
den Dialogen Piatos»28, in welchem Hermann Gauß mit zäher Geduld und
uneigennütziger Liebe zur Sache, während zahllosen frühen Morgenstunden,

28 Verlag Herbert Lang, Bern 1952-1961.

287



Punkt für Punkt seine Philosophie durchgearbeitet hat. Es ist daher nicht
erstaunlich, daß dieses Werk eine unversiegbare Quelle philosophisch
relevanter Probleme und entsprechender Lösungsversuche darstellt, an denen
das systematische Denken gründlich geschult wird.

Der erste Band, als allgemeine Einleitung in die platonische Philosophie
konzipiert, gibt einen systematischen Uberblick über die Hauptfragen, die
der Verfasser seinen Grundüberzeugungen gemäß entwickelt; die fünf
weiteren Bände liefern einen detaillierten Kommentar zu den einzelnen
Dialogen, wobei Gauss die Akzente auf das Spätwerk Piatos verlagert. Es

ist inzwischen der letzte Teil in Form eines ausführlichen Registerbandes
erschienen, während die als Krönung des Ganzen geplanten Bände über
den sog. christlichen Piatonismus der langwierigen und mühsamen Krankheit

und des verfrühten Todes wegen nicht mehr geschrieben werden konnten.
Nach einer knappen Schilderung des historischen Schicksals der

platonischen Philosophie bis in die Neuzeit beginnt Gauß seinen Abriß mit der
Darstellung seiner Idee einer «philosophia perennis», indem er zunächst
nochmals deutlich hervorhebt, daß, obgleich jegliche Form einer definitiven
Erkenntnis unser menschliches Vermögen übersteigt, wir trotzdem nicht auf
die Möglichkeit objektiver Wahrheit zu verzichten brauchen, denn subjektive
Wahrhaftigkeit und objektive Wahrheit bilden nach Plato keinen Gegensatz,
sondern ergänzen sich gegenseitig: «Nach Plato stehen also (beide) nicht in
einem Gegensatz, wie unser existentialistisches Zeitalter es uns so oft glaubhaft

machen will, sondern sie sind im striktesten Sinne zueinander komplementär.

Es ist vielleicht nicht ganz überflüssig, das zu unterscheiden in einer
Epoche, von der es dereinst möglicherweise einmal heißen wird, daß sie

ebenso «mundstark» wie «denkschwach» gewesen sei»29.

Eine wahre Einsicht entsteht also nach Gauß nie allein aus dem reinen
Verstand, dem «intellectus sibi permissus», sondern aus dem praktischen
Willen als dem entscheidenden Prinzip aller Tätigkeit. Diese Grundeinstellung

bedeutet eine Abwehr gegen den einseitigen Rationalismus, denn
nach ihm sind die Thesen einer echt verstandenen Philosophie zwar wohl
verstandesmäßig motiviert, nicht aber durch den Verstand hervorgebracht.

Gegen die Möglichkeit eines absoluten Wissens trägt er in Anlehnung an
Plato folgende Argumente vor: 1. Von dem, was ständig im Werden
begriffen ist, kann es kein adäquates Wissen geben. 2. Wir können nur das wirklich

wissen, was wir selbst aktiv aus spontanem Entschluß hervorbringen,
nämlich den — auf Grund von sich identisch bleibenden Sinngehalten
gebildeten - praktischen Imperativ. 3. Der Begriff des Selbstbewußtseins, der
jedem Wissen vorausgesetzt werden muß, ist äußerst schwierig zu begreifen
und zu rechtfertigen, weil ein Wissen, das keiner möglichen Täuschung
unterworfen sein soll, verlangt, daß die sachlich-inhaltliche Einsicht von der
formalen Einsicht begleitet werde, daß ich auch wisse, daß ich weiß, was ich
weiß. Überdies muß ich zugleich auch immer auf irgend eine Art um das

wissen, was ich nicht weiß. Diesen Schwierigkeiten begegnet Plato mit seiner
Lehre von der Wiedererinnerung, die er im «Meno» entwickelt und wo er

29 Handkommentar zu den Dialogen Piatos, 1 T., 1. H., S. 36.

288



nachweist, daß Philosophie sich nicht zwischen absolutem Wissen und
völligem Nicht-Wissen, sondern allein zwischen Zweifel und logisch motivierter

Überzeugung bewegen kann. Das Lernen muß entsprechend auf einer
Art von Wieder-erinnert-werden beruhen.

Aus dem Gesagten geht notwendig der Primat des Ethischen hervor, dem
Gauß mit besonderem Nachdruck beipflichtet. Denn nach ihm stellt im
Leben der Widerspruch das treibende Motiv dar, und es gilt ihm allein das
ethische Denken als das Prinzip, das bestimmt, welche Widersprüche
überwunden und welche vorläufig belassen werden sollen, da es doch im Endlichen
nie gelingen wird, sämtliche von ihnen zu beseitigen.

Der Verstand steht somit im Dienste der Idee des Wahren; ihm kommt
bloß das kritische, nicht aber das schöpferische Geschäft zu. Des weitern ist
für uns Menschen allein das relativ Gute zu verwirklichen, dies jedoch nur
auf Grund der Voraussetzung eines letzten, höchstens Guts als des obersten
Prinzips schlechthin. Es kommt dabei nicht so sehr auf das «Was» als
vielmehr auf das «Wie» des Handlens an; Gauß vertritt also ähnlich wie Kant -
allerdings von andern Gesichtspunkten her — eine Gesinnungsethik, indem
er lehrt, daß der Mensch sich nur durch die Art und Weise, wie er die
praktische Aufgabe ins Werk setzt, über das Endliche erheben und mit dem
Göttlichen in Übereinstimmung gelangen kann. Er hält damit den Ausblick
auf das Tranzendente und Religiöse offen, ohne sie aber - wie er glaubt -
dogmatisch vorauszuschicken.

Was weiter die platonische Logik und Erkenntnislehre betrifft, so müssen
wir uns ihrem Kernstück, der Ideenlehre, zuwenden. Hinsichtlich aller
Gegenstände der Erfahrung lehrt Plato insofern einen durchgängigen
Phänomenalismus und Relativismus, als für ihn das äußere Sein der
gegenständlichen Welt ein stets nur werdendes Geschehen darstellt, weshalb wir
davon auch kein adäquates Wissen durch starre Begriffe erlangen können.
Das Sein ist allein in Gedanken zu erfassen; um aber überhaupt diese Werdewelt

einfangen zu können, ist es notwendig, daß sich das Denken in uns selbst

beweglich oder flüssig, d. h. dialektisch macht. Es bleibt zwar unser Wissen

um die Wirklichkeit, das ein System von mehr oder weniger zufälligen
Relationen ist, immer auf einen Ausschnitt des Ganzen beschränkt; adäquat
erkannt wird aber nur das, was ist, d. h. sich nicht verändert. Die Werdewelt

darf trotzdem nicht zum bloßen Schein degradiert werden, denn als

Erscheinung bedeutet sie doch die relative Manifestation eines an sich
Seienden. Und unsere Erkenntnisaufgabe bestimmt sich dahin, daß wir nach
Möglichkeit die veränderliche Werdewelt zu überwinden haben, indem wir
wenigstens in Gedanken das reine Sein erreichen, das zwar denkbar, nicht
aber gegenständlich erkennbar ist. Denn erkennbar ist die praktisch-gegenständliche

Wirklichkeit allein zum Zwecke der praktischen Erfüllung unserer
Pflichten, was nur vermittelst des gedachten Seins oder der Idee, die selbst
nicht mehr anschaulich gegeben ist, sondern durch einen Akt des Denkens

erzeugt wird, geschehen kann. Daraus geht hervor, daß der Sinngehalt nicht
etwa ist; wir können nur sagen, daß er gilt, und deshalb der Werdewelt
gegenüber transzendent bleibt. Die Erscheinung erweist sich also als relative,
nicht vollgültige Wirklichkeit, und jede einzelne Erscheinung muss, damit

289



wir sie überhaupt von andern unterscheiden können, mit diesen andern
relativ gleich und relativ ungleich sein. Die relativen Grade der Identität sind
wiederum allein an einer absoluten Gleich- und Ungleichheit zu messen, also

an Ideen, denen nichts in der Anschauung entspricht, die jedoch als Voraussetzung

denknotwendig sind. Man sieht schon hier, daß Plato im Gegensatz

zu den Eleaten eine Mehrzahl von Ideen annimmt, nämlich so viele als für
die Erklärung der sinnlichen Wirklichkeit erforderlich sind.

Wenn nun der praktisch-ethische Plato als Idealist zu bezeichnen ist, da
doch die Werte des Wahren, Guten und Schönen nicht fertig in der Empirie
vorliegen, sondern als Aufgabe aufzufassen sind, so ist er, wie Gauß meint,
in erkenntnistheoretischer Hinsicht unter die Realisten zu reihen, weil für
ihn immer die sinnliche Anschauung den Anstoß zum Denken liefert, ob-
schon sie nicht als konstitutives Element der Erkenntnis zu gelten hat.
Erkenntnis besteht ja nicht im Abbilden der empirischen Wirklichkeit, sondern
in der gedanklichen Bearbeitung, wodurch diese logisch symbolisiert wird.
Der Gedanke in seiner logischen Bedeutung steht zwar gänzlich außerhalb
des Werdeprozesses; dialektisch zu andern bewegt er sich nur in uns, sofern
wir gedanklich das Mannigfaltige der empirischen Erscheinungswelt zu
erfassen versuchen. Die Bewegung und Veränderung im Werden kann aber nie
eine absolute sein ; sie muß immer auch an der Idee der Ruhe Anteil haben ;

Gauß argumentiert deshalb im Anschluß an den «Timäus»: «Wenn nämlich
die empirische Wirklichkeit beides enthalten soll, Ruhe sowohl als auch

Bewegung, so heißt das in der Sprache der Ideenlehre, daß alles empirische
Werden zugleich an der Idee der wahrhaften, absoluten Bewegung (der
spontanen Schöpfertätigkeit und an der Idee der absoluten (und ebenso

unvorstellbaren) Ruhe Anteil hat. Nun sollen die Ideen das wahrhaft
Seiende darstellen. Die Idee der Ruhe und die Idee der Bewegung schließen
sich aber gegenseitig aus. Die erstere kann nur ,sein' kraft des ,Nichtseins' der
letzteren und umgekehrt. Wenn demnach die empirische Welt des

Geschehens an beiden Ideen gleicherweise Anteil hat, so kann das nur heißen,
daß sie nicht bloß am ,Sein' partizipieren, sondern ebensosehr am ,Nicht-
Sein', da das Sein der einen gegensätzlichen Idee nur durch das Nichtsein
der andern gedacht werden kann. Die empirische Wirklichkeit ist somit
nicht mehr mit dem ,Seienden' zu identifizieren, sondern sie ist aus Sein und
Nicht-Sein ,gemischt'. Das heißt: Sie ist nicht mehr weiterhin als ursprüngliche

Wirklichkeit anzusehen, sondern als abgeleitete oder derivative
Wirklichkeit30.» Daraus ergibt sich die von Gauß immer wieder hervorgehobene
Auffassung der empirischen Wirklichkeit als eines Werdens zum Sein hin, denn das

Werden kann nur dann als sinnvoll ausgelegt werden, wenn es nach dem Sein

ausgerichtet ist, das es allerdings nie völlig erreicht.
Die Frage, wie denn überhaupt die Wirklichkeit durch Ideen auch nur

relativ erkannt werden könne, wenn sie doch ständig im Werden begriffen
ist, beantwortet die Dialektik. Wirklichkeitserkenntnis würde völlig
illusorisch bleiben, wenn die Ideen in ihrem Sein beziehungslos nebeneinander
ständen; sie müssen vielmehr ihre Starrheit gewissermaßen aufgeben, um

30 a.a.O., S. 75f.

290



zur Erklärung der Empirie zu taugen. Die Dialektik hat sonach zwar keinen
objektiven Grund in den Ideen, aber einen subjektiven in uns, und führt
daher auch nicht zu einer Ontologie; sie ist lediglich ein logisch-formales
Prinzip, wodurch gewissermaßen jeder Begriff mit einem Index behaftet
wird, der sich aus der jeweiligen Erkenntnissituation ergibt. Die platonische
Dialektik offenbart sich letztlich, wie Gauß es ausdrückt, als eine «via
media» zwischen der cartesianischen «mathesis universalis» und der hegel-
schen Dialektik.

In der Dialektik des Werdens findet erst die eleatische, qualitative Seite
der platonischen Erkenntnislehre ihren Ausdruck, und es bleibt noch ihr
quantitativer oder pythagoreeischer Aspekt zu behandeln. Das Mathematische

spielt darin insofern eine wichtige Rolle, als jedes Symbol für die
Wirklichkeitsgehalte auch noch durch ein quantitatives Maß charakterisiert
werden muß: «Wie Kant verlangt darum auch Plato, daß in einer Aussage
über empirisch Wirkliches sowohl das logische Subjekt als auch das logische
Prädikat nach seiner Intension oder nach seinem Grad quantitativ bestimmt
werde, und er behauptet wie jener, daß exakte Naturerkenntnis nur so weit
reiche, als sie sich mathematisch darstellen lasse31.» Bei Plato erhält die
Mathematik allerdings über die rein szientifische hinaus noch eine existentielle

Bedeutung: gewisse mathematische Proportionen haben nämlich auch
als die conditio sine qua non für die Existenz empirischer Dinge zu gelten,
wodurch die Zahl zu einem konstitutiven Prinzip für die empirische Welt
erhoben wird. Sie ist wesentlich Vielheit in der Einheit, wobei die Eins
selbst keine Zahl bedeutet, vielmehr aber das Prinzip aller Zahlen, das weder
sinnlich gegeben ist noch einer Abstraktion von empirisch zählbaren Dingen
entspringt, sondern dem Gedanken. Die Zahl hebt sich zwar also vom
empirischen Werden ab, behält jedoch trotzdem die Fähigkeit, das empirische
Werden symbolisch auszudrücken. Es scheint demnach, daß Plato das

Mathematische gewissermaßen als Eigenbereich zwischen die Ideen und die
sinnlichen Einzeldinge einschiebt, indem durch die Zahlenordnung - nun
nicht mehr dialektisch, sondern statisch — die Größenverhältnisse in
mathematischen Proportionen festgelegt werden: «Die Zahlen streben also nicht
mehr darnach, ein ideales ,Sein' abzubilden; sie haben auch nicht zugleich
an einander widersprechenden Ideen Anteil; sondern in der Zahlenwelt sind
der Gedanke und sein Objekt einander angepaßt oder adäquat. Daher
kommt es auch, daß wir in der Mathematik von gewissen gegebenen Axiomen
aus weitere Zahlenverhältnisse rein verstandesmäßig deduzieren können,
ohne je an die Erfahrung rekurrieren zu müssen. Auch steht an sich der
Entwicklung einer solchen reinen Verstandesdeduktion im Reiche der
Mathematik keine Schranke gegenüber. Daß wir endliche denkenden Wesen
diese Deduktion aber überhaupt nach einer Richtung vorantreiben und nach
einer Richtung eher als nach einer andern, das freilich muß seinen Grund
letzten Endes in einer praktischen empirischen Veranlassung haben. Es

zeigt sich somit, daß, nach Plato, angewandte Mathematik nur möglich ist
auf Grund einer ihr vorausliegenden ,reinen' Mathematik, daß aber in uns

31 a.a.O., S. 85.

291



diese ,reine' Mathematik doch auch tatsächlich nur dann entwickelt und ins
Bewußtsein erhoben wird, wenn dazu ein praktisch-empirischer Anlaß
vorliegt32.» Die Mathematik findet aber zugleich darin ihre Grenzen, daß sie

immer nur zu formalen Relationsschemata führt, nicht aber zur Erkenntnis
der konkreten Wirklichkeit. Diese Schranke überwindet die Logik
insofern, als sie völlig voraussetzungslos verfährt, ohne dabei aber im Leeren
zu bleiben, da sie doch vom Mathematischen her, das sie zu erfüllen hat,
ihren Ausgangspunkt bezieht. Daraus ergibt sich die Definition der Logik,
wie sie Gauß von Plato her auslegt: sie gilt ihm als diejenige Disziplin, «die
an Hand der Erfahrung die Denkgesetze ins Bewußtsein ruft, durch
welche allein die Erfahrung ermöglicht wird, und von denen anzunehmen
ist, daß sie auch schon dann Gültigkeit besaßen, bevor wir ihrer bewußt
geworden sind»33. Ähnlich wie Kant hält also Gauß dafür, daß die konstitutiven

Elemente der Erkenntnis allein aus dem Denken stammen. Und als

logisches Grundgesetz erscheint nun der Satz der Identität, der bei Plato die
Form annimmt, daß jede Idee an sich eine mit sich identische Bedeutung hat.
Der nächste Satz, der Satz des Widerspruchs, tritt erst bei der
Ideenverknüpfung hervor, indem er aussagt, daß Ideen, die sich gegenseitig
ausschließen, sich nicht zugleich und in gleicher Bedeutung miteinander
verbinden lassen, weil sonst ein logischer Widerspruch entstände. Im «Sophist»
formuliert Plato im Zusammenhang mit dem Satz vom ausgeschlossenen
Dritten die These, daß sich nicht alle Begriffe mit allen andern beliebig
verknüpfen lassen, daß anderseits aber auch kein Begriff mit keinem andern
zusammenzubringen sei. Es können eben alle Begriffe mit einander in
Berührung treten, die keine direkte «contradictio in adjecto» ivolvieren. Der
Satz müßte also kurz gefaßt lauten, daß es kein Drittes gibt zwischen
einer an sich möglichen und einer an sich unmöglichen Ideenverbindung.
Und den Satz vom zureichenden Grunde endlich formuliert Gauß dahin,
daß ein Problem dann genügend begründet sei, wenn alle zu seiner
Erklärung notwendigen Ideen in ihrem dialektischen Verhältnis bestimmt sind.
«Wenn wir Piatos Theorie über die vier herkömmlichen obersten logischen
Prinzipien überblicken, so zeigt sich uns, daß sie nach ihm gar nicht auf
ein und derselben logischen Linie liegen. Der Satz von der Identität, der
nach ihm, umgekehrt als wie bei Aristoteles, an die Spitze gestellt werden muß,
bezieht sich auf jede einzelne Idee als solche vor aller Verbindung mit andern
Ideen; der Satz vom Widerspruch stellt die conditio sine qua non dieser

Ideenverbindung auf; der Satz vom ausgeschlossenen Dritten zeigt das

Gesetz, das befolgt werden muß, wenn die mit einander verbundenen Ideen
auf die empirische Wirklichkeit angewandt werden: nämlich, daß all das,

was sich nicht widerspricht, sowohl in der Ideenverbindung als in der durch
sie ausgedrückten empirischen Wirklichkeit als möglich angesehen werden
muß; und der Satz vom zureichenden Grunde bedeutet schließlich, daß eine
solche bloße Möglichkeit zur Faktizität gesteigert wird, wenn an Stelle einer
Verbindung einer an sich möglichen endlosen Zahl von Ideen die Ver-

32 a.a.O., S. 92.
33 a.a.O., S. 95.

292



bindung einer im Prinzip beschränkten und zählbaren Menge von bestimmten

Ideen tritt.34»
Anders als Descartes und vor allem als Kant will aber Plato kein Inventar

unserer Vernunft aufnehmen, da seiner Auffassung gemäß Erkenntniskritik

der Sachkritik weder vorausgehen noch ihr folgen kann, sondern sie

ständig begleiten muß. Plato lehnt sich gegen jegliche Art philosophischer
Systeme auf, weil sie als abgeschlossene den notwendigen philosophischen
Fortschritt hemmen; daher läßt er die Logik als ein der ständigen
Verbesserung fähiges Gebiet durchaus offen.

Von der Logik unterscheidet sich die ethische Prinzipienlehre Piatos
dadurch, daß sie nicht mehr nach allen Seiten hin offen bleibt, sondern im
Guten an sich, das Voraussetzung und Ursprung aller zeitlich bedingten
Güter ist, ihre oberste Instanz findet.

Wir kommen damit zur Darstellung der metaphysischen Prinzipien der
platonischen Lehre. Plato erklärt die Welt als Ganzes von ihrer transzendenten

Ursache her, wobei er allerdings den Begriff der akia nicht für ein Faktum

unter andern Fakta ausgibt, sondern ihn eher als ein Postulat aufgefaßt
haben will. Die oberste Ursache muß für uns unkennbar bleiben; wir wissen

nur, daß sie ist, nicht aber, was sie ist. Nach Plato gibt es des weitern immer
nur einen Schluß von der Wirkung auf die Ursache, nie jedoch umgekehrt
einen solchen von der Ursache auf die Wirkung: «Die Ursache gibt eben nur
an, warum etwas eher existiert als nicht existiert oder warum es eher als
solches extistiert als ein anderes, wenn es schon existiert; aber aus der
Ursache kann nie abgeleitet werden, welche qualitativen Wirkungen aus ihr
hervorgehen. Ursache und Wirkung sind dementsprechend für Plato nicht
Wechselbegriffe oder zueinander in einem symmetrischen Verhältnis. Zur
Ursache kommen wir nur, wenn wir für eine faktisch vorliegende Wirkung
einen Grund suchen müssen; aber daß eine Ursache nur die eine Wirkung
haben könnte und keine andere, ist für Plato weder erwiesen noch erweisbar.
Die Ursache soll eben nur erklären, wieso etwas sein kann, wenn es schon ist;
aber wie aus der Ursache etwas hervorgehen könne, das werden wir nie
einsehen, da die Ursache nach Plato kein innerweltliches Faktum ist35.» Die
Ursache ist eben der Wirkung gegenüber stets transzendent.

Wie aber gelangen wir von der einen obersten Ursache zu einer Plu-
ralität von Einzelursachen? Auf jene ist zurückzuführen, daß überhaupt
etwas existiert, und wir nennen sie deshalb auch die «causa prima» oder mit
Plato das Gute. Die sekundären Ursachen oder die Seelen bewirken, daß die
empirisch kontingenten Dinge jeweils so sind, wie sie sind. Die erste, die
als qualitative Einheit über jeden quantitativen Gegensatz hinausreicht und
sich also jeder mathematischen Bestimmung entzieht, hat als Grund der
Ordnung zu gelten und bildet daher die notwendige Voraussetzung für das

existierende Mannigfaltige. Daß die einzelnen Seelen in ihrem endlichen
Bereich danach streben sollen, das relativ Gute zu schaffen, liegt daran, daß
das Weltganze nie in einem gegebenen Augenblick schon nach allen Seiten

34 a.a.O., S. 99.
35 a.a.O., S. 115.

293



hin vollkommen ist, sondern die ständige Möglichkeit einer Verbesserung
und Vervollkommnung in sich trägt. Die Welt ist also nur insofern gut, als

in ihr alles sogenannte Übel in ein Gut verwandelt werden kann. Gesucht
wird demnach diejenige Ordnung, in der jedes Ding den ihm zukommenden
Platz erhält, und die Aufgabe der Philosophie besteht entsprechend nicht
darin zu erkennen, wie Dinge ein für allemal sind, sondern - nach der
gauß'schen Formel - wie es für die Dinge gut wäre zu sein. Dies ist aber nur
möglich auf Grund der Voraussetzung des Absoluten — oder symbolisch
ausgedrückt des absoluten Einen, das, wie Plato im «Parmenides» nachgewiesen

haben soll, theoretisch unkennbar bleibt, aber nichtsdestoweniger als

denknotwendig angenommen werden muß.
Nach dieser Erklärungsart sind die einzelnen Seelen oder sekundären

Ursachen nicht kausal determiniert, sondern verfügen frei über die Wahl,
richtig oder falsch zu handeln. Und zwar bedeutet für sie das Gute stets nur
die Überwindung eines besonderen Übels. Damit löst Plato das Freiheitsproblem

nicht etwa durch die Behauptung auf, daß wir entweder frei oder
unfrei sind; denn Freiheit bedeutet kein bloßes Faktum, sondern allein die
sittliche Aufgabe, frei zu werden: «Freiheit gibt es nicht im Sein, sondern

nur im Werden, aber nur wiederum in einem Werden, das nicht ein bloß
natürliches Geschehen ist, sondern uns in einer bewußten sittlichen Aufgabe
entgegentritt36. »

Es bleibt uns noch die Raum- und Zeitlehre, wie sie im Kommentar
dargelegt wird, kurz zu berühren. Nach Plato bedeutet nämlich, wie im «Timäus»
mehr angedeutet als ausgeführt wird, die Kontinuität des empirischen
Geschehens nichts anderes als die zeitliche Form, unter der wir uns dieses

denken; die Dinge sind uns zwar im Raum gegeben, in der Zeit jedoch
praktisch abgegeben: «Die Zeit ist demnach in platonischer Auffassung das

kontinuierlich homogene Milieu, in dem die Seele wirkt, während der Raum
das kontinuierlich homogene Milieu ist, in dem wir uns die Dinge als
nebeneinander vorhanden vorstellen. Die Zeit ist also ein unmittelbar
praktischmetaphysischer Begriff, während der Begriff des Raumes sich erst dann
einstellen wird, wenn wir den Versuch machen, uns dieses praktisch gesollte
Geschehen theoretisch-verstandesmäßig vorzustellen37.» Und aus dem
Primat des Ethischen geht von selbst der Vorrang des Zeitlichen gegenüber
dem Räumlichen hervor.

Wir haben damit diese knappe Übersicht abgeschlossen, und ich hoffe,
einigermaßen klar gemacht zu haben, wie Hermann Gauß von der
platonischen Definition der Philosophie als des Entschlusses zum konsequenten
Denken aus ein System aufzustellen versucht, das nicht den Zweifeln
unterworfen ist, die ein vorgefaßtes Ideal des bloß theoretischen Wissens nach sich
zieht. Denn ein solcher Entschluß bleibt an sich insofern unanfechtbar, als

der Zweifel sich nur auf Tatsachen erstreckt, nicht aber auf Willensakte. Es

folgt aus dieser Denkweise allerdings kein in sich abgeschlossenes System,
sondern eine Form von «philosophia perennis», die sich sowohl vom

36 a.a.O., S. 179.
37 a.a.O., S. 167. Vgl. auch S. 170 für nähere Ausführungen über den Raum.

294



Skeptizismus als auch vom Dogmatismus entfernt. Philosophie ist eben nicht
rein theoretische Doktrin, vielmehr aber eine praktische Haltung, die sich

notgedrungen aus dem Primat des Ethischen ergibt.

* * *

Es bleibt noch einer ganz anderen Seite des philosophischen Temperamentes

von Hermann Gauß zu gedenken, die - wie ich gestehe - mich
persönlich mehr beeinflußt und fasziniert hat als seine eigentliche Lehre; ich
spiele auf seine außergewöhnliche Fähigkeit der scharfsinnigen Kritik und
auf das unleugbare Talent für treffsichere Satire an, das er leider zu oft in
sich unterdrückt hat und das sich letztlich fast ausschließlich in den
sogenannten «Bierzeitungen» niedergeschlagen hat. Die Leichtigkeit im
Aufdecken des Lächerlichen, die ihm eigen war, hätte ihn gewissermaßen dazu
bestimmt, ein moderner Voltaire zu werden. Ich erlaube mir, um diese Seite

an ihm zu illustrieren, auf die als Privatdruck veröffentlichte Broschüre über
«Wissenschaft und Bildung, einige Randglossen zum heutigen Wissenschaftsbetrieb»

(Bern, 1955) hinweisen, in der er gewisse Auswüchse der heutigen
«Wissenschaftsfabriken» mit zügelloser Vehemenz und sichtlichem Unwillen
brandmarkt. Wenn wir daraus noch einige typische Stellen anführen, so möchten

wir davor warnen, die folgenden Äußerungen allzu wörtlich zu nehmen,
denn es ist bekanntlich das eigentümliche Mittel der Satire, über das Ziel hinaus

zu schießen. Gegen die Spezialisierung und die Verabsolutierung der
Wissenschaft lehnt er sich auf, weil es ihretwegen «zu keiner Klärung der überall
herumschwirrenden Modebegriffe kommt», (so) daß sich schließlich purer
Unsinn allein durch ein gewisses Gewohnheitsrecht in der akademischen Welt
niederlassen und daselbst Bürgerrecht gewinnen kann. ,We know more and
more about less and less', hat ein Engländer gesagt, und ein etwas abtrünniger
Altphilologe hat den Ausdruck von der ,Wissenschaft des Nichtwissenswerten'
geprägt38. » Daß aber in einem derartigen Betrieb der bloß äußerlichen
Geschäftigkeit die logische Rechtfertigung des Tuns zu kurz kommen muß, scheint
Gauß eine unabwendbare Folge zu sein. «Es ist klar», meint er, «daß unter
dieser logischen Gehirnaufweichung auch die Sprache leiden muß. Denn wenn
die Gedanken verschwommen sind, warum sollte man sich dann noch bemühen,

sie klar und vernünftig auszudrücken? Ich gehöre gewiß nicht zu denen,
die grammatikalische Unsauberkeiten passiv entgegennehmen, aber die
Ereiferung gewisser Sprachwissenschafter über grammatikalische Solözismen
bei gleichzeitiger logischer Unschärfe des Gedankens - ,Wischiwaschi' würde
es Schopenhauer getauft haben — scheint mir sehr nahe an das
heranzukommen, was im Neuen Testament damit bezeichnet worden ist, daß man
,Mücken seihe' und ,Kamele verschlucke'»39. Daß Hermann Gauß mit
seinen platonischen Anliegen sich in der heutigen Welt etwas unzeitgemäß
vorkommen und verlassen oder einsam fühlen mußte, hat er mit bewußtem
Stolz auf sich genommen, was ihn allerdings nicht gehindert hat, sich bis-

38 Wissenschaft und Bildung, Privatdruck, Bern 1955, S. 11 ff.
39 a.a.O., S. 15f.

295



weilen mit Wehmut oder Bitterkeit dagegen aufzulehnen. Wir zitieren in
diesem Zusammenhang zum Schluß die fast pathetischen Worte, die doch
einer gewissen Grundstimmung in ihm entsprochen haben : «Kurz, wir leben
heute in einer Periode, in welcher ein Mensch, dem die Wahrheitsfrage noch
wichtig ist, sich ernsthaft besinnen muß, ob er sich nicht angesichts des

heutigen sinnlosen ,Wissenschaftsrummels' mit einigen Gleichgesinnten als
Partisanen der Wahrheitssache in den ,Maquis' begeben müsse, um da
unterirdisch noch etwas für das zu tun, wofür ihm in der breiten Öffentlichkeit
kaum mehr eine vernünftige Chance geboten wird40. »

H. Lauener

40 a.a.O., S. 16.

296


	Das Werk von Hermann Gauss (1902-1966)

