
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Von der Zukunft der Philosophie

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Zukunft der Philosophie*

von Hans Saner

Die Philosophie hat sich in ihrer Geschichte schwer und vielfältig
kompromittiert. Es ist ihr nie gelungen, eine allgemein anerkannte
Selbstdefinition zu finden. Nach wie vor herrscht Ungewißheit, was
sie sei. Trotzdem hat sie immer wieder den Anspruch erhoben, nun
ein für allemal sich selbst als strenge Wissenschaft zu etablieren, und
zwar nicht bloß als eine Wissenschaft neben anderen Wissenschaften,
sondern als die letztbegründende Wissenschaft schlechthin. Jede dieser

«drôles de sciences»1, wie Hermann Wein sie einmal nannte,
begegnete den anderen in unversöhnlicher Polemik, die bis in die
Tiefe der Grundgedanken reichte und die bisher jedes angeblich
unerschütterliche Fundament wieder erschütterte. - Zwar hat die
Philosophie bisweilen Geschichte gemacht. Weder die Französische noch
die Russische Revolution wären ohne sie möglich gewesen. Aber nie
sind ihre Erzeugnisse das geworden, was sie im Denken antizipiert hat.

- Betrachtet man schließlich ihre Schöpfer, die großen Philosophen,
so mag die Skepsis noch wachsen. Siewaren im praktischen Leben meist

unnütze, jenseits der großen Produktionsprozesse stehende Menschen,
weder abgeklärt noch besonders kommunikativ, leicht reizbar und oft
eigensinnig; ihre hartnäckige Gleichgültigkeit gegen die hergebrachten

Urteile führte sie fast immer in ein gespanntes Verhältnis zur
Realität2. Was ist von ihnen geblieben? Im allgemeinen Bewußtsein
die schwache Erinnerung an ein paar Namen, die zuviel versprochen

* Vortrag, gehalten am 20. Februar 1971 vor der Philosophischen Gesellschaft

Bern.

1 Hermann Wein: Kentaurische Philosophie. Vorträge und Abhandlungen.
München 1968, p. 15.

2 Vgl. dazu: Alexander Herzberg: Zur Psychologie der Philosophie und der

Philosophen. Leipzig 1926.

225



haben; in der Geschichte, so sagte einst ein Historiker3, ein Friedhof
mit unterschiedlichen Postamenten, auf denen immer derselbe Satz
steht: «Hier ruht». Auf diesem Friedhof wird vielleicht auch die

Philosophie selber zur Ruhe kommen. Warum denn nicht? Vieles ist

untergegangen: ganze Mythologien, Religionen, Ideologien und
anderes mehr.

Die Vermutung, daß die Philosophie an ihr Ende kommen könnte,
nährt sich indes nicht nur aus den Skandalen ihrer Geschichte. Wir
sind, seit wenigen Jahren, Zeugen davon, wie der Typus des in der
einzelnen Gestalt verkörperten philosophischen Denkens allmählich
seine Kraft verliert4. Jaspers, Heidegger, Bloch, Lukâcs, Adorno,
aber auch die großen Namen der neopositivistischen Strömungen,
Wittgenstein, Carnap, Popper, gehören bereits der Geschichte an.
Mit ihrem Denken war, je klarer sie die Trennung zwischen Wissenschaft

und Philosophie anerkannten, ein persönlicher Habitus und
Gestus des Sprechens verbunden, eine Inkarnation der Philosophie,
die mit ein wesentlicher Bestandteil der Wirkung ihres Denkens war.
Insofern darf man, in hohem Maß bei Jaspers, Heidegger und Bloch,
in geringerem bei den Neopositivisten, sagen, wenn sie verstummt
sind: «So spricht keiner mehr5.» Die Philosophie in ihrer letzten

Ausprägung des personalisierten Denkens scheint zu verschwinden.
So stellt sich die Frage nach der Zukunft der Philosophie in

zwiefacher Weise :

Angesichts ihrer Geschichte ist man vielleicht versucht, diese

Frage, nicht ohne Beiton der Überdrüssigkeit, zu formulieren: «Wozu
denn noch Philosophie?» Angesichts unserer Gegenwart aber hat die

Frage auch einen andern Beiton: Es scheint eine Weltrealität auf uns
zuzukommen, die den Menschen vor völlig neue Probleme stellt. Wer
soll diese rechtzeitig verstehen und deuten? Wer soll die Werte
setzen?, wer sagen, was getan werden sollte? Weder Wissenschaft noch
Technik werden darauf umfassend Antwort geben. Die Wissenschaft

sagt nur, was der Fall ist; die Technik weiß nur, wie das Errechenbare

3 Vgl. dazu: Franz Brentano: Über die Gründe der Entmutigung auf
philosophischem Gebiete. — In : F. B. : Uber die Zukunft der Philosophie. Hamburg
1968, p. 88.

4 Vgl. dazu: Jürgen Habermas: Wozu noch Philosophie? — In: J. H.:
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt 1971, pp. 11 ff

5 Vgl. dazu: Hannah Arendt: Totenrede auf Karl Jaspers. - In: Basler
Universitätsreden 60. Heft. Basel 1969, p. 18.

226



erreichbar ist. Hier stellt die Sorge die Frage nach der Zukunft der

Philosophie. Sie lautet nicht nur : Wird die Philosophie noch eine
Aufgabe haben?, sondern auch: wird, wenn die Aufgaben sich stellen, es

noch Philosophie geben, die sie als Aufgaben erkennt und bedenkt?
Damit ist sie nicht die Frage nach der Zukunft der Philosophie, sondern
die Frage, ob die Zukunft mit oder ohne Philosophie sein wird.

Ich werfe nun diese Frage von verschiedenen Seiten her auf und
stelle sie dabei in den Rahmen von drei auf die Dimensionen der Zeit
bezogenen Thesen über die Zukunft der Philosophie. Sie lauten :

1. Die Zukunft der Philosophie ist ihre Vergangenheit.-
2. Die Zukunft der Philosophie ist die Gegenwart. -
3. Unsere Zukunft ist die Zukunft der Philosophie.

These 1: Die Zukunft der Philosophie ist ihre Vergangenheit

Philosophie war während der längsten Zeit ihrer Geschichte der
methodische Versuch, die Totalität des Seins in ein begriffliches
System zu bringen. Unter Totalität verstand sie vor allem drei
Ganzheiten: das Ganze als Welt, das Ganze als Mensch, das Ganze als Gott,
und diese drei verband sie wiederum so miteinander, daß sie zum
einen Ganzen wurden. Philosophie solcher Art ist Metaphysik. Sie

unterscheidet sich von allen Einzelwissenschaften dadurch, daß sie

nicht bloß je einzelnes Seiendes auf seine Erscheinung, seine

Funktionsweisen, seinen inneren Bau hin empirisch und experimentell
erforscht, sondern daß sie das Sein des Seienden zum Gegenstand hat,
es auf seine Seinsweisen und sein Wesen hin befragt, aber so befragt,
daß sie dabei nicht nur betrachtende Theorie ist, sondern auch
bildende Praxis.

Von dieser Form der Philosophie läßt sich sagen, sie sei an ihr
Ende gekommen, und das nicht durch einen von außen willkürlich
auferlegten Abbruch, sondern durch die Vollendung des selbst

angetretenen Prozesses6. Dieser Prozeß der Selbstaufhebung läßt sich in
vierfacher Weise verstehen :

1. Philosophie begann mit der Frage: «Was ist?» Es war die noch

richtungslose, alloffene Frage, die den ganzen Horizont des Denkbaren

6 Vgl. dazu: Martin Heidegger: Das Ende der Philosophie und die Aufgabe
des Denkens. - In: M. H.: Zur Sache des Denkens. Tübingen 1969, pp. 61-80.

227



öffnete. Philosophie wollte letztbegründende Wahrheit und Gewißheit.

Deshalb gehörte es zu ihrem Ethos, vom bloß mythischen Denken

und überdem von allen perspektivischen Verfälschungen frei zu
werden, mythenfreies, objektives Denken, Logos, zu sein. Als solches

orientierte es sich, wo immer möglich, an jenem Denken, das ihr als

das objektivste und mythenfreiste erscheinen mußte: an dem sich
herausbildenden mathematischen Denken. So wurde sie, ihrer Intention

nach, rechnendes und objektiv verstehendes Denken. Dieses

Denken wurde in der Hinwendung zu einzelnen Objekten in
zunehmendem Maß empiriebezogenes Sachdenken. Es wandelte sich zur
Wissenschaft. Aus dem spekulativen Erdenken des Weltganzen sind
vorerst die Physik und dann die übrigen Naturwissenschaften
erwachsen, aus dem Erdenken des Menschseins die Wissenschaften vom
Menschen.

Metaphysik, so könnte man sagen, ist dadurch an ihr Ende gekommen,

daß sie aus ihrem Horizont die positiven Wissenschaften
herausgebildet und dann freigegeben hat, die nun, gleichsam entkolonisiert,
autonom geworden sind7.

2. Metaphysik wurde immer auch als Praxis verstanden, und das

etwa in der Weise, daß Philosophie als Denken den sie Denkenden
weiser und dadurch besser macht. Sie war Lebenspraxis unter der
Führung der Theorie. Mit der Konkretion der Metaphysik in den
Wissenschaften konkretisierte sich auch dieses Moment der Lebenspraxis,

und dies in dreifacher Weise:

a) Die Verbindung von Theorie und Praxis war in der Metaphysik
oft so eng, daß etwa der Grundsatz galt: Wer das rechte Wissen hat,
wird auch das Rechte tun. Man kann nur richtig tun, was man ganz
und gar weiß. Dieser Satz ließ sich auch umkehren: Wer fortgesetzt
das Rechte tut, der muß das rechte Wissen haben. Nur was man tun
kann, weiß man ganz und gar. Als der junge Kant zu wissen meinte,
wie der Kosmos gebaut ist, sprach er den stolzen Satz : « Gebt mir nur
Materie, ich will Euch eine Welt daraus bauen8.» Unter der
Herrschaft der Wissenschaften wird Praxis zum Herstellen auf den
verschiedenen Stufen der Technik.

7 Vgl. dazu: Henry Duméry: Der philosophische Radikalismus. - In: Die
Zukunft der Philosophie. Olten/Freiburg 1968, pp. 34-68.

8 Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels. - Akademie-
Ausgabe Bd. I, pp. 229; ähnlich I, 230.

228



b) Marx hat das Wort geschrieben: «Die Philosophen haben die
Welt nur verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie zu
verändern9.» Es muß also der Schritt geschehen von der Weltinterpretation

zur Weltveränderung. Wenn dieser Schritt auch im Denken
selber angesiedelt ist und insofern dem Begriff schon innewohnt, so

muß er doch in der Wirklichkeit vollzogen werden. In diesem Vollzug
wandelt sich die Philosophie zur Politik. Ihr praktisches Moment
wird realpolitische Praxis.

c) Leben ist als Erleben etwas Unmittelbares. Wittgenstein hat es

dieser Unmittelbarkeit wegen als etwas Mystisches bezeichnet. Das

Mystische aber ist für ihn das, worüber sich nichts sagen läßt. Damit
hat er keineswegs das Gewicht der Lebenspraxis negiert, sondern nur
das Gewicht der Philosophie für die Lebenspraxis. Lebenspraxis ist

Lebenspraxis und nicht Philosophie. Philosophie als Lebenspraxis
und Philosophie über Lebenspraxis ist unsinnig. «Wovon man nicht
sprechen kann, darüber muß man schweigen.»10 Die Lebenspraxis
verliert so ihre Führung aus der Philosophie. Sie wird zur Praxis des

vitalen Daseins.

Aus den drei Punkten läßt sich sehen: In dem Maß, wie das

theoretische Moment der Metaphysik sich in die Wissenschaften verwandelt,

verwandelt sich ihr praktisches Moment in Technik, Politik
und vitales Dasein. Praxis als philosophische Praxis ist aufgehoben.

3. Metaphysik kam an ihr Ende durch etwa folgende Überlegungen :

Was immer Philosophie sein mag, sie vollzieht sich als Denken und
als Denken ist sie Sprache. Sprache, auch die Begriffssprache der

Philosophen, beruht letztlich auf Umgangssprache, die, voller
stillschweigender Konventionen, kompliziert ist wie der menschliche

Organismus selbst. Weder legt sie die Bedeutung des einzelnen
Begriffs klar fest, noch grenzt sie seine verschiedenen Sinne voneinander
ab. Solange diese lebendige Sprache das Medium des Denkens bleibt,
ist alle Gewißheit fließend. Man muß deshalb erstens Sprachkritik
treiben und zweitens eine Zeichensprache schaffen, etwa nach der

folgenden Idee: Jedem eindeutig abgrenzbaren Sinn jedes Begriffs
soll ein Zeichen entsprechen. Zugleich soll jede zulässige Denkopera-

9 Marx: Thesen über Feuerbach. These 11. - In: MEW, Bd. 3, p. 7.

i° Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, 7.

229



tion mit einem Zeichen symbolisiert werden. Ist derart jeder Sinn und
jede Operation fixiert, so wird im Spiel der zulässigen Operationen

alles richtige Denken sich spiegeln und zugleich kontrollierbar
werden.

Eine solche Zeichensprache nennt man einen Kalkül. Alle logischen
Theorien des Kalküls machen die Logistik aus. Philosophie wird in
ihrem Bemühen, ganz kontrollierbar zu werden, Logik, Sprachkritik
und Logistik und damit Basiswissenschaft. Als solche wird sie um
eine Klippe schwerlich herumkommen: Der Mensch spricht eine

lebendige Sprache und er versteht in ihr. Sprachkritik spricht in ihr.
Jeder wissenschaftliche Begriff, jedes logische Symbol muß in ihr
erklärt werden. Der Kalkül versteht sich nicht selbst, logische Systeme

bestätigen sich nicht selbst. Der Kalkül, der aus der Sprache
herausgetreten ist, mündet wieder in sie ein. Er dreht sich, wie auch alle

Sprachkritik, im Kreis11.

4. Metaphysik hatte ursprünglich das Seinsganze zum Gegenstand.
Sie sprach von ihm mit dem Anspruch aufallgemeingültige Wahrheit.
Ihr Wahrheitsaufweis war die Geschlossenheit des begrifflichen
Systems. Faktisch war es nun bald so, daß viele solcher Systeme
einander gegenüberstanden, alle verschieden und doch alle mit dem
Anspruch, allgemeingültige Wahrheit zu sein. Das erweckte die Skepsis

und gab dem philosophischen Fragen eine neue Richtung: die
Vernunft untersuchte die Vernunft, die Philosophie nahm die Metaphysik

zum Objekt. Nun zeigte sich, daß die begriffliche Allgemeinheit
der Metaphysik mit Objektivität verwechselt worden war. Das

Allgemeine der Philosophen war nur die Abstraktion eines subjektiv
Besonderen. Ihre metaphysischen Systeme waren subjektive Bilder,
Chiffren des Seinsganzen, aber niemals objektive, abbildliche Wahrheit.

Die Allgemeingültigkeit der Metaphysik erwies sich als Illusion.
Für die Metaphysik hatte diese wie eine produktive Kraft gewirkt.
Nun, da sich Philosophie durchschaut hatte, konnte sie nicht wil-

11 Vgl. dazu: Friedrich Georg Jünger: Sprache und Kalkül. - In: Die
Künste im technischen Zeitalter. Dritte Folge des Jahrbuchs Gestalt und
Gedanke. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schönen Künste. München
1954, pp. 130-159.

Carl Friedrich von Weizsäcker: Sprache als Information. - In: Die
Sprache. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schönen Künste. Darmstadt

1959, pp. 33-53.

230



lentlich etwas Illusionäres erzeugen. Philosophie als Metaphysik
kam an ihr Ende durch den Verlust der metaphysischen Naivität12.

So könnte man zusammenfassend sagen, daß die Philosophie vierfach

den Prozeß der Selbstaufhebung eingeleitet hat: nämlich durch
Konkretion ihres theoretischen Moments in den Wissenschaften,
durch Konkretion ihres praktischen Moments in Technik, Politik und
im vitalen Dasein, durch Reflexion auf ihr Medium, die Sprache,
schließlich durch Objektivation ihrer selbst in der Selbsterkenntnis.

Diese Sachlage kommt heute allgemein zum Bewußtsein. Es ist
deshalb nicht erstaunlich, daß man für die Philosophie bald das Begräbnis,

bald den Einzug ins Museum organisiert, und daß diese, wenn sie

nicht bereits ins Lager der Wissenschaften übergetreten ist, gegen
ihre eigene Uberflüssigkeit nur noch zögernd kämpft.

Von verschiedener Seite wird ihr das baldige oder bereits
eingetretene totale Ende angesagt. Wissenschaftstheoretiker etwa lehren:
Es gilt zu unterscheiden zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und
Mythologie. Heute ist es die Aufgabe, die restlichen Bestände

«philosophischer Spätmythologie»13 rational zu durchleuchten, so daß sie

aufgefächert wird in kontrollierbare wissenschaftliche Erkenntnis
und in bloße Pseudo-Aussagen. — Die Offenbarungspositivisten unter
den Theologen sprechen, als ob sie besser dran wären, mit Munterkeit

vom «längst eingetretenen Ende aller Philosophie»14, da ja post
Christum natum ein Argument alle andern überflüssig macht: «Es
steht geschrieben.» - Die Praktiker rufen zur Wirklichkeit zurück,
an der die Philosophen nach ihrer Meinung konsequent vorübergegangen

sind. Einige unter ihnen, die kybernetischen Techniker, geben
die frohe Aussicht, daß sie in absehbarer Zeit durch Rechenmaschinen

ermitteln, was wahr ist und was sittlich ist. Die Neopositivisten
fordern, die Scheinprobleme, und zu ihnen gehören ungefähr alle
schwerwiegenden Probleme der traditionellen Philosophie, endlich zu ver-

12 Vgl. dazu: Karl Jaspers: Philosophie. Berlin/Göttingen/Heidelberg
19563, Bd. 3, p. 160. -Jeanne Hersch: Die Illusion. Der Weg der Philosophie.
Dalp-Taschenbücher Bd. 320. Bern 1956.

13 Ernst Topitsch: Philosophie zwischen Mythos und Wissenschaft. - In: Die
Zukunft der Philosophie. Olten/Freiburg 1968, pp. 203-221. Titat p. 221.

14 Karl Barth : Philosophie und Theologie. - In : Die Lehre vom Sein in der
modernen Philosophie. Hrsg. von Karl Heinz Haag mit einem Vorwort
von Max Horkheimer. Frankfurt a. M. 1963, pp. 202-216. Zitat p. 214.

231



abschieden, die brillianten Monologe, die erbaulichen Reden, diese

ganze Ontopoesie in stilisierter Umgangssprache, denen zu
überlassen, die sich darauf besser verstehen : den Dichtern. - Philosophen

von Rang, so etwa Marx, geben den Rat : «Man muß die Philosophie
beiseite liegenlassen man muß aus ihr herausspringen und sich

als ein gewöhnlicher Mensch an das Studium der Wirklichkeit
begeben .1S» Wittgensteins Jugendphilosophie war der geniale
Versuch, die Philosophie zum Schweigen zu bringen: «Die richtige
Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts zu sagen, als

was sich sagen läßt, also Sätze der Naturwissenschaft - also etwas, was

mit Philosophie nichts zu tun hat ,16»

Aber sie halten nicht ganz durch, die Nekrologen. Im Geheimen
hoffen sie ja doch auf eine Auferstehung der Philosophie in Knechtsgestalt.

Man braucht die universelle Handlangerin. Von ihr möchten
die Wissenschaften eine Wissenschaftstheorie, brauchbare logische

Operationssysteme, Begrifflichkeiten und zuweilen Nachhilfe in
Dialektik. Die Theologie ruft nach Philosophie, aber Philosophie innerhalb

der Grenzen der Theologie17. Die Praktiker hoffen auf das wirk-
lichkeitsbezogene Problemdenken in weitestem Umfang, auf die

Ausnützung und Ausbeutung der Denkkraft.
Und die Philosophen, was tun sie? Wenn sie nicht selber bereits

die Konkretion ihres Denkens zur Wissenschaft vollzogen haben, wie
Marx es als erster tat, oder ihre Arbeit nicht von vornherein, wie
etwa Hans Reichenbach, zu einem «Nebenprodukt wissenschaftlicher

Untersuchungen»18 erklären, dann scheint für sie noch zu bleiben:
1. die reine Historie, die Geschichte der Philosophie; 2. die Interpretation

des Vergangenen; 3. die systematische Arbeit in den
Teilbereichen: Logik/Logistik, Hermeneutik, Sprachkritik, Wissenschaftstheorie.

Alle diese Gebiete gehen den Weg in ihre eigene Positivität.
Sie werden zu Einzelwissenschaften.

Auf diesem Weg wird der Philosoph Spezialist im Sinn des

Fachwissenschaftlers; im Sinn der Philosophie wird er «philosophischer

15 Marx: Die deutsche Ideologie. - MEW Bd. 3, p. 218.
16 Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, 6. 53.
17 Karl Rahner: Philosophie und Philosophieren in der Theologie. - In: Die

Zukunft der Philosophie. A.a.O., pp. 105-127.
18 Hans Reichenbach: Der Aufstieg der wissenschaftlichen Philosophie.

Braunschweig 19682, p. 138 f.

232



Arbeiter»19. Das ist der Rückzug der Weltweisen in die Schrebergärten.

Im Verhältnis zum einstigen Bereich der Philosophie finden sie

dort die abgegrenzten Teilgebiete. Dies reicht, trotz allen
Unbehagens, zum institutionellen Wohlbefinden, auch dann noch, wenn
ihre Arbeit zuweilen wie ein makabres Satyrspiel wirkt: die
Grablegung mit Anmerkungen.

Was also kann die These bedeuten: Die Zukunft der Philosophie
ist ihre Vergangenheit?

An eine Auferstehung der Metaphysik als letztbegründende Wissenschaft

vom Ganzen des Seins ist kaum zu denken. Man wird sich in
Zukunft mit ihrer Historie und Interpretation beschäftigen. In diesem

Sinn ist die Geschichte der Philosophie ihre Zukunft. Weil aber
Metaphysik nicht mehr produktiv in die Welt tritt, so gibt sie das

systematische philosophische Denken frei für die Analyse, die möglichst
wissenschaftliche Analyse einzelner Grundlage- und Sachbereiche.
So verstanden, ist das Vergangensein der Metaphysik die Zukunft der

Philosophie.

These 2: Die £ukunft der Philosophie ist die Gegenwart

Wir haben im letzten Teil unter Philosophie ein elitäres Denken
verstanden, das entweder eine spezielle Begabung oder eine
akademische Schulung oder beides zugleich voraussetzt. Es ist jedoch auch
ein nicht elitärer Begriff von Philosophie denkbar. Diesen fasse ich
in den Satz : Philosophie ist der fortgesetzte Akt der Befreiung durch
das Denken.

Was bedeutet dieser Satz - Philosophie ist ein Zusammensein von
Denken und Tun. Das Tun folgt nicht zeitlich auf das Denken, es

kommt nicht erst hinzu, etwa in dem Sinn: Man muß vorerst alles

bedenken und dann handeln. Sondern: Das Denken ist Tun und es

hat wiederum Praxis aus dem Denken zur Folge. Philosophie verändert

im und durch das Denken. Als Denken und nicht bloß als

Gedanke ist sie nicht ein einmaliger, sondern der fortgesetzte Akt. Sie ist
ein Prozeß, ineins denkendes und tätiges Unterwegssein. Dieses

verstehen wir hier als Weg zur Freiheit im Sinn der fortgesetzten
Befreiung. Freiheit ist demnach zwar als Ziel antizipiert, aber als ent-

18 Der Terminus stammt von Nietzsche. Vgl.: Jenseits von Gut und Böse,

Nr. 211.

233
16 S tudia Philosophica XXX/XXXI



zogenes Ziel. Freiheit ist zu verwirklichen, und der Weg dazu ist ein
Prozeß der Befreiung durch das Denken.

Was heißt hier Befreiung? Kein Mensch ist durch sich und für sich

allein Mensch. Sein Dasein ist mitbestimmt durch Umwelt und
Mitmenschen, und er wirkt auf diese mitbestimmend zurück. Er ist je
schon vorgeformt, präformiert. Das gilt sowohl für den Horizont
seines Erkennens wie für die Weise seines ganzen Menschseins. Sein

Horizont ist verengt, seine Urteile sind durch Vorurteile verwiesen,
sein Menschsein ist verstellt. Verengtsein und Verstelltsein sind
Grundformen existentieller Unfreiheit. Sofern der Mensch sich
willentlich in ihnen zurückhält, sind sie Formen der selbstverschuldeten
Unfreiheit. Befreiung durch das Denken ist der Ausgang des Menschen

aus seiner selbstverschuldeten existentiellen Unfreiheit.
Wie kann diese Befreiung vor sich gehen? Wo und wie sie beginnen

soll, ist nicht zwingend aufzeigbar. Sie ist ein dialektischer Vorgang.
Man könnte etwa sagen : Die Befreiung beginnt mit der Registrierung
und Anerkennung der Fakten. Aber um sie unverstelltsehen zu können,
bedarf es bereits der Offenheit. Muß man sich also zur Freiheit und
zur Offenheit entschließen? Aber der Entschluß zur Freiheit setzt die
Freiheit des Entschließen-Könnens voraus. Wir stecken also in der

Schwierigkeit, innerhalb des sich gegenseitig Bedingenden keinen

Anfang zu finden. Wir bewegen uns in einem Kreis, und die Kreislinie

hat keinen Anfang. So können wir nur sagen : Man muß irgendwo

in sie hineinspringen. Überall kann der Anfang sein. Dieser
Anfang läßt sich mannigfach bezeichnen: Kant faßte ihn in den Satz:

«Wage zu wissen!20» Das sollte heißen: Tritt aus den vorbezogenen
Urteilen heraus, befreie dich von den falschen Autoritäten, die deine

Unmündigkeit wollen. Mit einem Wort: Habe den Mut, selbständig
zu denken! - Descartes hätte etwa gesagt: Bezweifle methodisch vorerst

alles: die Verläßlichkeit deiner Sinne, die Richtigkeit deines

Denkens, die Gültigkeit der hergebrachten Urteile und Wertungen.
Nur dieses Eine nimm für gewiß: Im Zweifeln bekundest du dich:
du bist.

Ich möchte auf einen andern Sprung in den Kreis hinweisen : Alles
Denken über Wirkliches ist der Versuch, dieses Wirkliche durch
Bedeutung zu erfassen. Wenn ich etwa über eine Eiche spreche, so ist

20 Kant: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? - Akademie-
Ausgabe Bd. 8, p. 35.

234



zwar mein Sprechen über die Eiche eine Wirklichkeit; die Eiche
aber, von der ich spreche, ist im Gesprochenen nicht in ihrer
Wirklichkeit anwesend; die Rede ersetzt ihre Wirklichkeit durch Bedeutung.

Wenn ich diesen Ersatz im Unterschied zur Wirklichkeit
Möglichkeit nenne, kann ich sagen : im Denken und im Sprechen
erscheint Wirklichkeit nur als Möglichkeit. Möglichkeit ist das weite

Spielfeld, in dem Wirklichkeit mitteilbar wird ; aber kein Denken gibt
Wirklichkeit als Wirklichkeit. Hier ist die absolute Schranke des

Denkens vor dem Sein. Man kann diese Schranke begrifflich
festhalten: logisch gesehen, wird durch das Denken des Wirklichen die
Position der Existenz des Gemeinten noch nicht gegeben; denn die
Existenz ist nicht bloß ein Prädikat. Ontisch gesehen, gibt das Denken
bloß eine Abschilderung des Wirklichen, aber nicht das Wirkliche
selbst. Ontologisch gesehen, hat das Gedanken-Sein eine andere
Seinsart als das Welt-Sein. Innerhalb dieser Gesichtspunkte läßt sich

indes noch sagen: Durch die absolute Schranke zwischen dem
Wirklichen und dem gedachten Wirklichen ist zwar das Wirkliche mehr
und etwas anderes als das gedachte Wirkliche ; weil aber die Möglichkeit

der Abbildung des Wirklichen im Denken besteht, gibt es doch
auch eine Gleichheit von Wirklichem und gedachtem Wirklichen.
An einem Beispiel Kants: Der Begriff von 100 möglichen Talern
unterscheidet sich um nichts vom Begriff von 100 wirklichen Talern,
wenn es in der Realität auch einen Unterschied ausmacht, ob diese

100 Taler für jemanden Wirklichkeit sind etwa dadurch, daß er sie

besitzt oder schuldet, oder dadurch, daß sie als ein bestimmtes Quantum

von geprägtem Metall vorhanden sind.21 Insofern es den

adäquaten Begriff gibt, kann die gedachte Welt, trotz der absoluten

Schranke, das begriffliche Abbild der wirklichen Welt sein. Voraussetzung

dazu ist allerdings, daß die Welt durchgehend eine logische
Struktur hat. Soll das logische Abbild überdem ein erschöpfendes
Abbild sein, muß die weitere Voraussetzung gelten, daß die Welt nur
eine logische Struktur hat. Eben hier liegen die Zweifel.

Ich gehe wieder von unserem Beispiel aus. Eine bestimmte Eiche
erscheint in der Dichtung anders als in der Botanik, in der Botanik
anders als im kaufmännischen Denken des Holzhändlers, in ihm
anders als im Denken des chassidischen Weisen. Wo wird nun in
Denken und Sprache die Wirklichkeit der Eiche erfaßt? Überall kann

21 Kant: Kritik der reinen Vernunft A 599 / B 627.

235



es gelingen, überall kann es mißlingen. Wirklichkeit zeigt sich im
Denken nicht nur als das eine logische Abbild, sondern als mögliche
Bildungen. Das logische Abbild erfaßt die Wirklichkeit nicht erschöpfend.

Die Wirklichkeit ist nicht zu Ende gedacht. Die Wirklichkeit ist
mehr als jeder Gedanke über sie.

Es liegt in der Konsequenz dieser Einsicht, für die Erfassung der
Wirklichkeit alle Dimensionen des Denkens zu öffnen: ebenso das

pragmatische Denken des Daseins wie das existentielle des Freiseins,
ebenso das geistig spielende der Phantasie wie das logisch trennende
des Bewußtseins überhaupt und das verbindende der Vernunft.
Wirklichkeit wird nicht nur in einer dieser Denkweisen erfaßt, sondern in
allen, und in allen zeigt sie sich dem Denken anders.

Dieser Gedanke befreit nicht nur aus der logischen Raserei,
sondern aus allen Fanatismen und Dogmatismen. Er macht offen und
frei für die Erscheinung des Wirklichen und bricht eben dadurch
die Verschlossenheit der Existenz auf. Er schafft den Raum zum
Innewerden der basalen Wahrheiten der conditio humana: Der
Mensch wird ungefragt und bedürftig in das Dasein gestellt. Er ist
nicht Mensch aus sich und für sich allein. Er muß leiden, kämpfen ; er
wird schuldig. Er ist Natur. Er ist Geschichte. Er muß sterben. Er
ist insofern nicht frei. - Aber er hat der Möglichkeit nach Freiheit
zum Denken und im Denken, Freiheit zum Entschluß und im
Entschluß, Freiheit zum eigenen Lebenssinn. Durch seine Sinne, seine

Sprache, sein Denken ist er offen zur Wirklichkeit hin und kann sich

ihr öffnen. Er ist prägebereit, wandlungsfähig, in der Weite der
Anlagen das nicht festgestellte Wesen. Er kann sich in der Erscheinung
ändern. Er kann die Welt verändern. - Das sind die einfachen,
großen Wahrheiten, die jeder Mensch denken kann, wenn er sich nur
dem Denken öffnet, und die er auch denken muß, weil sein ganzes
Dasein in ihnen verläuft.

Was also verstehen wir hier unter philosophischem Denken? Es

ist nicht mehr die in Büchern niedergelegte Philosophie, nicht mehr
die Beschäftigung mit diesen Büchern, nicht mehr das zu den
Wissenschaften konkretisierte oder noch in deren Dienst stehende elitäre
Denken, sondern es ist der denkende Umgang des je Einzelnen mit
sich und der Wirklichkeit, durch den sein Horizont geöffnet und seine

Existenz aufgeschlossen wird. Diese doppelte Offenheit aber ist die

Bedingung der Möglichkeit dafür, daß im Denken die Vorurteile
abtransportiert, die Selbstverständlichkeiten wieder fragwürdig und

236



die Autoritäten nicht unbefragt hingenommen werden. Sie ist der

Anfang des unabhängigen Denkens, das zurückkehrt zu den ersten

Fragen «Was ist?» und «Was will ich?», und das, in der Vergewisserung

des Menschseins, die einfachen Existenzverhältnisse sucht.
Auch auf dieses Denken ist übrigens der Nekrolog als Nachruf

auf die Innerlichkeit gesprochen worden. Sofern dieses Denken aber
nicht Metaphysik zu sein braucht, entspringt der Nekrolog nicht der
Einsicht in die Vollendung eines geschichtlichen Prozesses. Was hier
an sein Ende gekommen sein müßte, ist die Befreiung des Einzelnen

aus dem Denken. Diese Vollendung ist auch dann nicht zu erwarten,
wenn die gesellschaftlichen Bedingungen des Freiseins verwirklicht
worden sind. Insofern ist dieser Nekrolog bloß ein sich mißverstehendes

Korrektiv, ein reaktiver Abgesang, der im Kampf gegen die
bereits vergangene Mode der dominierenden Innerlichkeit selber zur
Mode geworden ist.

Die Zukunft der Philosophie ist die Gegenwart, so haben wir
thetisch formuliert und dann gesagt, Philosophie sei der fortgesetzte
Akt der Befreiung durch das Denken. Nun können wir erläutern:
Immerwährend ist Philosophie insofern als ihre Stätte nicht primär
in Büchern liegt, sondern im Menschen als Mensch. Diese Stätte ist
der Wille zur Offenheit und Freiheit, der tätig ist im fortgesetzten Akt
der Befreiung durch das Denken. Diese Befreiung ist immerwährender

Vollzug, weil man Freiheit nie hat, und sie ist Vollzug des je Einzelnen,
weil man existentielle Freiheit nur für sich selbst erringt. Anlaß zum
Vollzug aber sind das Dasein und die Wirklichkeit selber, sofern der
Mensch sie in sein Bewußtsein erhebt.

Die Gegenwart ist also in zwiefachem Sinn die Zukunft der
Philosophie. Als Gegenwart des Daseins und des Weltseins fordert sie das

Denken in alle Zukunft neu heraus. Als immerwährender Vollzug
der befreienden Vergewisserung ist Denken selbst Gegenwart.

These 3: Unsere Zukunft ist die Zukunft der Philosophie

Wir geben nun der Frage nach der Zukunft der Philosophie
erneut eine andere Richtung, indem wir sie so stellen: Inwiefern muß
die Zukunft der Menschheit zugleich die Zukunft der Philosophie
sein? Inwiefern setzt also die Zukunft der Menschheit, wenn es eine

geben soll, Philosophie voraus?

237



In dieser Frage erhält das Wort «Philosophie» wieder eine andere

Bedeutung. Man kann sie in den Satz fassen: Philosophie ist der
Versuch, Vernunft in die Welt zu bringen22. Unsere Frage könnte also

auch lauten: Inwiefern setzt die Zukunft der Menschheit voraus, daß

die Welt die Stätte der Vernunft wird?
Daß diese Frage überhaupt auftaucht, und zwar nicht als

beiläufige, sondern als vordringliche Frage, das liegt an der Realität des

technischen Zeitalters und an den Perspektiven, die es uns eröffnet.
Ich erinnere kurz:
1. Die Oberfläche der Erde ist begrenzt. Die Zunahme der

Weltbevölkerung ist unbegrenzt. Es wird vielleicht eines Tages zu viele
Menschen auf der Erde geben. Wenn es nicht zu einer weltweiten
Bevölkerungspolitik kommt, wird der Mensch zum Krebsgeschwür
der Erde.23

2. Die Nahrungsquellen der Erde sind begrenzt. Sie reichen bei

konsequenter Nutzung und richtiger Verteilung für etwa 50 Milliarden

Menschen. Diese Bevölkerungszahl könnte bereits in 150 Jahren
erreicht sein. Aber weder die Nutzung noch die Verteilung spielen.
Es ist zu vermuten, daß die schon jetzt lokal auftretenden Hungersnöte
sich ausweiten. Wenn es keine Welternährungspolitik gibt, wird der

Hunger in nicht ferner Zukunft zu einer Weltgefahr24.
3. Der Krieg, der bisher ein Mittel der Politik war, ist zum Weltkrieg

geworden und, der Möglichkeit nach, zum totalen Krieg. Als
solcher kann er das Ende aller Politik sein : er kann erstmals die ganze
Menschheit vernichten. Wenn nicht eine Politik entsteht, die wirklich
Weltpolitik ist, dann wird es wahrscheinlich früher oder später zu
diesem Ende kommen.

Ich spreche nicht von den andern großen Weltproblemen: von
den schlecht verteilten Erdvorräten, der notwendigen Erdhygiene,
dem Problem der unterentwickelten Völker, dem der Armut oder dem

22 Vgl. dazu: Max Horkheimer: Die gesellschaftliche Funktion der

Philosophie. — In : M. H. : Kritische Theorie. Eine Dokumentation. Hrsg. von
Alfred Schmid. Bd. 2, Frankfurt a. M. 1968, pp. 292-312, bes. p. 307.

23 Vgl. dazu: Julian Huxley: Die Zukunft des Menschen - Aspekte der Evolution.

- In: Das umstrittene Experiment: Der Mensch. München/Wien/Basel
1966, pp. 31-52. Der ganze Band ist für das Selbstbewußtsein der Gegenwart
relevant.

24 Vgl. dazu: Vereinigung deutscher Wissenschaftler: Welternährungskrise

oder: Ist eine Hungerkatastrophe unausweichlich? rororo aktuell 1147.

238



der zweiten industriellen Revolution, in die wir eingetreten sind. Sie

alle würden nur wieder zeigen, was sich an den drei Beispielen sehen

läßt:
Es kommt eine Realität auf uns zu, für die wir durch unsere ganze

Geschichte, auch die Bildungsgeschichte, schlechterdings nicht
vorbereitet sind. Sie begegnet deshalb unserer Ratlosigkeit zunächst wie
eine gewaltige Negation bisheriger Werte. Der Sinn der Geschichte,
so hat man uns gelehrt, liegt in der Erhaltung der eigenen Nation.
Sie ist der Augapfel der Welt, für den man das Leben opfert. Nun
sieht man: an diesem Prinzip muß die Welt zugrunde gehen. Eine
alte Tugend wird zur Torheit. - Man hat uns gelehrt: Der Sinn der
geschlechtlichen Liebe ist die Erzeugung neuen Lebens. Man soll
sie nicht willentlich verhindern. Nun zeigt sich: durch diese Lehre,
eben durch diese, wird die Welt ins Unheil gehen. Dieses Gebot kirchlicher

Ethik ist nur die geheiligte Kurzsicht. - Man hat uns gelehrt:
Was dein ist, ist dein, und das hieß: Nimm an dich, soviel du innerhalb

der gesetzlichen Möglichkeiten kannst. Der Besitz ist gesichert.
Nun zeigt sich: An dieser Ordnung fällt die Welt ins Chaos. Für
einen, der zuviel ißt, hungern zwei. Diese Lebensklugheit war nur die

Vertuschung, daß der, der viel besitzt, vielen etwas weggenommen
hat. - Das ist es denn, was wie ein Unheil wirkt: Die herankommende
Realität zerschlägt schon die alten Wertungen, während die neuen
noch ungedacht sind.

Wie soll darauf das philosophische Denken reagieren? Es gibt
eine Theorie über das Denken der Zukunft, die etwa sagt: Wir
können uns der Perspektiven der Zukunft nur bewußt werden, wenn
wir die Vergangenheit analysieren, ihre Entwicklungslinien gleichsam
aufzeichnen und diese nun in die Zukunft hinein verlängern. Denn
die Zukunft liegt in der Vergangenheit beschlossen. Zukunft, so nennt
man das, ist die Extrapolation der Vergangenheit. Die große Schwierigkeit

unserer Zeit liegt nun darin, daß die Zukunft nicht als

Extrapolation der Vergangenheit sich ankündigt, sondern in zentralen
Bereichen als Bruch mit ihr. In solchen geschichtlichen Augenblicken
muß das Denken zu der anfänglichen Frage zurückkehren: «Was ist?»

Ich will hier nur auf zwei zentrale Punkte und auf ihre
Konsequenzen hinweisen :

1. Die Erde ist durch die Technik, die Verkehrstechnik, die
Nachrichtentechnik, die Kriegstechnik, zur Einheit geworden. Die
Weltraumbilder liefern dafür das Anschauungsmaterial. Zugleich weist

239



die Weltraumfahrt auf die Einzigkeit der Erde für den Menschen.
An eine Aussiedlung ist kaum zu denken. Der Mensch ist wahrscheinlich

auf alle Zeiten an den relativ kleinen Planeten gebunden. Insofern

muß er sich der Welt anpassen. Sie ist die Ein-heit.
2. Das technische Zeitalter gibt dem Menschen die Mittel in die

Hand, durch wissenschaftlich-technische Eingriffe die Welt sich

anzupassen. Die gegebene Welt ist auch aufgegebene Welt, die
hingenommene Welt auch übernommene Welt. In dem Maß, wie das

geschieht, wird der Mensch der Herr der Welt. Damit ist nicht mehr
die Welt die Gefahr für den Menschen, sondern der Mensch ist die
Gefahr für die Welt und dadurch auch für sich selbst26.

Was bedeutet das für das philosophische Denken? - Es muß die

Kategorien schaffen, in denen Welt als mögliche Einheit faßbar wird.
Was ist die Menschheit als Einheit? Es gab bisher nur Stämme

Nationen, Blöcke. — Was ist Weltgeschichte? Es gab bisher nur die

aneinandergereihte, eher schwach verzahnte Folge von Geschichten
in der Welt. - Was ist Weltpolitik? Sie war bis heute nur das parteiische

Verhalten, das große Bereiche der Welt in Mitleidenschaft zog. -
Was ist Weltordnung? Sie war bisher nur eine geglaubte Harmonie
in der Natur, in der Kultur aber das anarchische Chaos mit einzelnen
Inseln der Ordnung. - Was ist Weltfriede? Er war nur das Beiseitestehen

der Großmächte, wenn kleinere sich schlugen. - Die
Kategorien eines nicht mehr metaphysischen, sondern erstmals realen
Weltganzen und eine Methodologie ihres Gebrauchs müssen noch
geschaffen werden, in denen Philosophie selberzur «Weltphilosophie >>26

wird.
Aber das genügt nicht. Die Frage «Was ist?» muß durch die Frage

«Was soll sein?» ergänzt werden. Auf die Einsicht etwa, daß der

25 Zum Problemkreis: Werner Heisenberg: Das Naturbild der heutigen
Physik. - In: Die Künste im technischen Zeitalter. Dritte Folge des Jahrbuchs
Gestalt und Gedanke. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schönen
Künste. München 1954, pp. 43-69. - Martin Heidegger: Die Frage nach der

Technik. A.a.O., pp. 70-108. - Carl Friedrich von Weizsäcker: Gedanken

über unsere Zukunft. Drei Reden. Göttingen 19672. - Hans-Georg Gadamer:
Über die Planung der Zukunft. - In: Kleine Schriften I. Tübingen 1967, pp.
161-178.

26 Der Terminus stammt von Max Scheler. Siehe in: Die Wissensformen
und die Gesellschaft. Bern/München 1960, p. 91. Er wurde wieder
aufgenommen von Karl Jaspers in: Mein Weg zur Philosophie. - In: Rechenschaft
und Ausblick. Reden und Aufsätze. München 1951, p. 331.

240



Krieg als totaler Krieg die Menschheit vernichten kann, sind die

gegensätzlichen Reaktionen möglich: «Das darf nicht geschehen.

Man muß also den Krieg abschaffen.» Oder: «Dann vernichtet er
eben die Menschheit.» Einsicht in das Neue des technischen
Zeitalters reicht allein nicht aus. Es bedarf der Willensbildung und der
daraus erwachsenden Entschlüsse. Der Satz : «Es soll kein Krieg mehr
sein », ist nicht bloß eine Einsicht in Seiendes, sondern ein Imperativ,
der das Handeln im Hinblick auf etwas Künftiges ausrichtet. Ihm
liegt neben der Einsicht, daß der Krieg die Menschheit vernichten
kann, der Wille zugrunde: «Ich will, daß die Menschheit nicht
vernichtet wird.» Arbeit einer Weltphilosophie ist es auch, durch
Überzeugungskraft willensbildend zu wirken und dann die
allgemeinen Imperative herauszuarbeiten, in denen sich das Denken für
das Bestehen der Welt und für die Befreiung des Menschen in ihr
ausspricht. Weltphilosophie hat so in der Errichtung der Kategorien
und der Methodologie ihre szientistische Disziplin; aber ihr normativer

Teil durchdringt ihre Wissenschaftlichkeit in praktischer
Absicht; sie wird dadurch handlungsorientierend.

Philosophie als Weltphilosophie tritt einerseits auf als Kritik:
Kritik an bisherigen Wertungen, an Institutionen, Ideologien und
Praktiken, und sie tritt zugleich auf als Versuch, eine neue Ordnung
im Denken antezipierend zu entwerfen. In beiden Funktionen hat
sie nicht nur die Mächtigen gegen sich, sondern auch die im Denken

Trägen und Gebundenen. So sagt man denn im Hinblick auf die

Kritik: «Das ist ja Anarchie!», weil man sich an den kleinen Ordnungen

der aparten Wünsche orientiert. Diese «Anarchie» ist aber die
umfassendere Ordnung, die Umordung verlangt. Im Hinblick auf
den Entwurf sagt man: «Das ist ja bloß Utopie!» Aber was heißt
das? - Der Weltfriede zum Beispiel war seit jeher Utopie. Er ist heute
die Bedingung dafür, daß die Menschheit ihre schweren Probleme in
Angriff nehmen kann, ja die Bedingung dafür, daß die Menschheit
weiter besteht. Utopisches Denken ist in diesem Fall die Bedingung der

Möglichkeit aller künftigen Ordnung und aller weiteren Realität.
Es ist nicht realitätsfremd, sondern realitätsgründend und -ermöglichend.

Auch innerhalb der Weltphilosophie gibt es den Prozeß der
Konkretion zu einzelnen Wissenschaften. Er ist bereits im Gang: Futurologie,

Polemologie, Eirenologie und Endhygiene etablieren sich als

Wissenschaften. Andere werden folgen.

241



Wird dieses Denken eine Zukunft haben? - Weltphilosophie ist
der Versuch, die heraufkommende Weltrealität im Denken zu
erfassen und in sie aus dem Denken Vernunft zu bringen. Sie stellt sich
die Aufgabe, die Menschheit als gesellschaftliche Einheit zu denken
bei möglichst großer Freiheit des Individuums. Damit stellt sie der
heutigen Realität eine Idealität entgegen. Diese lebt ebenso sehr aus
der Sorge vor der technischen Manipulation des Einzelnen, seiner

Nivellierung in der Masse, seiner Unterjochung in der Diktatur, wie
aus der Sorge vor der Vernichtung der Menschheit, vor der Armut,
dem Elend, dem Hunger. Ob sie eine Zukunft haben wird, weiß
niemand. Daß aber die Welt und die Freiheit des Menschen eine haben,
wird ohne sie nicht möglich sein.

Unsere Zukunft ist die Zukunft der Philosophie, heißt also nicht
nur, daß die Philosophie unsere Zukunft zum Gegenstand hat, sondern

auch, daß Philosophie, als Einsenkung der Vernunft in die Welt,
Bedingung unserer Zukunft ist.

Wir haben von der Philosophie in verschiedener Hinsicht
gesprochen: von der Metaphysik, der szientistischen Philosophie, der
Selbstvergewisserung und der Weltphilosophie. Diese Aufspaltung
will nicht so verstanden werden, daß allein die Weltphilosophie eine

Zukunft hat. Im Gegenteil : die beschriebenen Arten des Philosophierens

bleiben aufeinander angewiesen. Selbstvergewisserung ist in dem
Sinn die Vorbedingung aller Philosophie, als sie die Weite und Helle
des Selbstbewußtseins im Denkenden schafft. Die szientistische
Philosophie ist in dem Sinn Voraussetzung, als sie das Rüstzeug bereitet
und das Handwerk des Denkens kultiviert. Die große vergangene
Metaphysik ist in dem Sinn Grundstock des künftigen Denkens, als

in ihr ein immenser Schatz an Denkerfahrung, aber auch an
Katastrophen des Denkens hinterlegt ist. Für die freie Aneignung ist sie

das unüberschätzbare Material, durch ihre ausgearbeiteten Begrifflichkeiten,

Methoden und Denkmodelle orientierend auch für das künftige

Denken. Weltphilosophie schließlich wird in der Weise Bedingung

sein, als sie die Weltsicht schafft, ohne die auch die Wissenschaft

nicht auskommen wird und ohne die illusionslose
Selbstvergewisserung nicht mehr möglich ist. - Man kann andererseits sagen,
daß jede dieser Weisen des Philosophierens für sich allein noch nicht
Philosophie ist. Das szientistische Denken ist ohne Selbstvergewisserung

und ohne die Sorge um die Welt bestenfalls ein Komplex von

242



Einzelwissenschaften. Die Selbstvergewisserung ist ohne klare Be-

grifllichkeit, ohne Methodenbewußtsein und ohne die Hinwendung
zur Welt, ein, obwohl subjektiv nützliches, objektiv dilettantisches
Denken auf einem psychologischen Nebenweg. Weltphilosophie ist
ohne strenge Schulung und ohne Selbstvergewisserung doch nur
schlecht popularisierte Soziologie. - Als Philosoph darf jener Denker
gelten, der, geschult an der Geschichte des Denkens, in der Beherrschung

des handwerklichen Rüstzeugs und in der kritischen Klarheit
dessen, was er will und erreichen kann, durch Aufklärung etwas tut
für die Verwirklichung der Menschheitsrechte in seinem Zeitalter.
Neben Kenntnis und Können setzt das zwei Qualitäten voraus, die

man, vielleicht von der universitären Philosophie her, zu leicht
vergißt: Mut und Phantasie.

Der Mut zur Philosophie: das ist der Mut zur Trennung von
Autoritäten, zur Unabhängigkeit, also zur Freiheit und innerhalb ihrer
zur Wahrheit. Der Mut in der Philosophie aber ist der Mut, im Denken

allein der Vernunft zu folgen, ihre Partei wider alle Konventionen
zu ergreifen und um ihretwillen im Denken sich zu entscheiden, was
sein soll. Es ist der Mut, die Realität zu übersteigen und mit ihr fortan
in einem gespannten Verhältnis zu stehen. Mut in der Philosophie ist
demnach auch der Mut zur Subjektivität, und zwar überall dort, wo
dem Denken ein Entschluß vorangehen muß.

Phantasie war zu allen Zeiten jene produktive Kraft im Denken
der Philosophen, der der bloßen Realität das Bild der Idealität
entgegenzuhalten vermochte. Sie war die Kraft, das Noch-nicht-Seiende
im Bild hervorzubringen, es also «einzubilden», und so das zu ante-
zipieren, was für das philosophische Denken das Zukünftige sein sollte.
— Mut ist eine existentielle, Phantasie eine geistige Bedingung, ohne
die die Philosophie keine Zukunft haben wird.

Die Hoffnung auf die Zukunft der Philosophie liegt darin, daß das

Menschsein selber für sie plädiert, daß die Realität zu ihr drängt und
daß deshalb auch die Wissenschaft auf sie nicht verzichten kann. Sie

liegt zugleich — und davon haben wir nicht gesprochen - in den
vielleicht kommenden großen Philosophen, die durch ihr Werk auf
unvorhersehbare Weise den Satz bezeugen, den wir ihr nur in den

Mund legen: «Ich war, ich bin, ich werde sein27.»

27 Rosa Luxemburg: Die Ordnung herrscht in Berlin. — In: R. L.: Ich war,
ich bin, ich werde sein! Artikel und Reden zur Novemberrevolution. Berlin
1958, p. 143.

243


	Von der Zukunft der Philosophie

