Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Von der Zukunft der Philosophie
Autor: Saner, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Zukunft der Philosophie*

von Hans Saner

Die Philosophie hat sich in ihrer Geschichte schwer und vielfiltig
kompromittiert. Es ist ihr nie gelungen, eine allgemein anerkannte
Selbstdefinition zu finden. Nach wie vor herrscht UngewiB3heit, was
sie sei. Trotzdem hat sie immer wieder den Anspruch erhoben, nun
ein fiur allemal sich selbst als strenge Wissenschaft zu etablieren, und
zwar nicht bloB als eine Wissenschaft neben anderen Wissenschaften,
sondern als die letztbegriindende Wissenschaft schlechthin. Jede die-
ser «droles de sciences»!, wie Hermann Wein sie einmal nannte,
begegnete den anderen in unversdhnlicher Polemik, die bis in die
Tiefe der Grundgedanken reichte und die bisher jedes angeblich uner-
schiitterliche Fundament wieder erschiitterte. — Zwar hat die Philo-
sophie bisweilen Geschichte gemacht. Weder die Franzésische noch
die Russische Revolution wiren ohne sie méglich gewesen. Aber nie
sind ihre Erzeugnisse das geworden, was sie im Denken antizipiert hat.
— Betrachtet man schlieBlich ihre Schépfer, die groBen Philosophen,
so mag die Skepsis noch wachsen. Siewaren im praktischen Leben meist
unniitze, jenseits der groBen Produktionsprozesse stehende Menschen,
weder abgeklirt noch besonders kommunikativ, leicht reizbar und oft
eigensinnig; ihre hartnickige Gleichgiiltigkeit gegen die hergebrach-
ten Urteile fiithrte sie fast immer in ein gespanntes Verhiltnis zur
Realitat®. Was ist von ihnen geblieben? Im allgemeinen BewufBtsein
die schwache Erinnerung an ein paar Namen, die zuviel versprochen

* Vortrag, gehalten am 20. Februar 1971 vor der Philosophischen Gesell-
schaft Bern.

1 HErRMANN WEIN: Kentaurische Philosophie. Vortrige und Abhandlungen.
Miinchen 1968, p. 15.

2 Vgl. dazu: ALEXANDER HERZBERG: ur Psychologie der Philosophie und der
Philosophen. Leipzig 1926.

225



haben; in der Geschichte, so sagte einst ein Historiker3, ein Friedhof
mit unterschiedlichen Postamenten, auf denen immer derselbe Satz
steht: «Hier ruht». Auf diesem Friedhof wird vielleicht auch die
Philosophie selber zur Ruhe kommen. Warum denn nicht? Vieles ist
untergegangen: ganze Mythologien, Religionen, Ideologien und an-
deres mehr.

Die Vermutung, daB3 die Philosophie an ihr Ende kommen kénnte,
nihrt sich indes nicht nur aus den Skandalen ihrer Geschichte. Wir
sind, seit wenigen Jahren, Zeugen davon, wie der Typus des in der
einzelnen Gestalt verkoérperten philosophischen Denkens allmzhlich
seine Kraft verliert®. Jaspers, Heidegger, Bloch, Lukacs, Adorno,
aber auch die groBen Namen der neopositivistischen Strémungen,
Wittgenstein, Carnap, Popper, gehoéren bereits der Geschichte an.
Mit ihrem Denken war, je klarer sie die Trennung zwischen Wissen-
schaft und Philosophie anerkannten, ein personlicher Habitus und
Gestus des Sprechens verbunden, eine Inkarnation der Philosophie,
die mit ein wesentlicher Bestandteil der Wirkung ihres Denkens war.
Insofern darf man, in hohem Ma@ bei Jaspers, Heidegger und Bloch,
in geringerem bei den Neopositivisten, sagen, wenn sie verstummt
sind: «So spricht keiner mehr®.» Die Philosophie in ihrer letzten
Ausprigung des personalisierten Denkens scheint zu verschwinden.

So stellt sich die Frage nach der Zukunft der Philosophie in zwie-
facher Weise:

Angesichts i1hrer Geschichte ist man vielleicht versucht, diese
Frage, nicht ohne Beiton der Uberdriissigkeit, zu formulieren: « Wozu
denn noch Philosophie?» Angesichts unserer Gegenwart aber hat die
Frage auch einen andern Beiton: Es scheint eine Weltrealitat auf uns
zuzukommen, die den Menschen vor véllig neue Probleme stellt. Wer
soll diese rechtzeitig verstechen und deuten? Wer soll die Werte set-
zen?, wer sagen, was getan werden sollte? Weder Wissenschaft noch
Technik werden darauf umfassend Antwort geben. Die Wissenschaft
sagt nur, was der Fall ist; die Technik wei3 nur, wie das Errechenbare

8 Vgl. dazu: Franz Brentano: Uber die Griinde der Entmutigung auf philo-
sophischem Gebiete. — In: F. B.: Uber die Zukunft der Philosophie. Hamburg
1968, p. 88.

¢ Vgl. dazu: JUrGeN HaBerMAs: Wozu noch Philosophie? — In: J. H.:
Philosophisch-politische Profile. Frankfurt 1971, pp. 11 ff

5 Vgl. dazu: HANNAH ARENDT: Totenrede auf Karl Jaspers. — In: Basler
Universitatsreden 60. Heft. Basel 1969, p. 18.

226



erreichbar ist. Hier stellt die Sorge die Frage nach der Zukunft der
Philosophie. Sie lautet nicht nur: Wird die Philosophie noch eine Auf-
gabe haben?, sondern auch: wird, wenn die Aufgaben sich stellen, es
noch Philosophie geben, die sie als Aufgaben erkennt und bedenkt?
Damit ist sie nicht die Frage nach der Zukunft der Philosophie, sondern
die Frage, ob die Zukunft mit oder ohne Philosophie sein wird.

Ich werfe nun diese Frage von verschiedenen Seiten her auf und
stelle sie dabei in den Rahmen von drei auf die Dimensionen der Zeit
bezogenen Thesen iiber die Zukunft der Philosophie. Sie lauten:

1. Die Zukunft der Philosophie ist ihre Vergangenheit.—
2. Die Zukunft der Philosophie ist die Gegenwart. —
3. Unsere Zukunft ist die Zukunft der Philosophie.

These 1: Die {ukunft der Philosophie ist thre Vergangenheit

Philosophie war wihrend der lingsten Zeit ihrer Geschichte der
methodische Versuch, die Totalitit des Seins in ein begriffliches
System zu bringen. Unter Totalitit verstand sie vor allem drei Ganz-
heiten: das Ganze als Welt, das Ganze als Mensch, das Ganze als Gott,
und diese drei verband sie wiederum so miteinander, dal3 sie zum
einen Ganzen wurden. Philosophie solcher Art ist Metaphysik. Sie
unterscheidet sich von allen Einzelwissenschaften dadurch, daB3 sie
nicht blof je einzelnes Seiendes auf seine Erscheinung, seine Funk-
tionsweisen, seinen inneren Bau hin empirisch und experimentell
erforscht, sondern dafB sie das Sein des Seienden zum Gegenstand hat,
es auf seine Seinsweisen und sein Wesen hin befragt, aber so befragt,
daB sie dabei nicht nur betrachtende Theorie ist, sondern auch
bildende Praxis.

Von dieser Form der Philosophie 14Bt sich sagen, sie sei an ihr
Ende gekommen, und das nicht durch einen von auBlen willkiirlich
auferlegten Abbruch, sondern durch die Vollendung des selbst ange-
tretenen Prozesses®. Dieser ProzeB der Selbstaufhebung laBt sich in
vierfacher Weise verstehen:

1. Philosophie begann mit der Frage: «Was ist?» Es war die noch
richtungslose, alloffene Frage, die den ganzen Horizont des Denkbaren

¢ Vgl. dazu: MArRTIN HEIDEGGER: Das Ende der Philosophie und die Aufgabe
des Denkens. — In: M. H.: Zur Sache des Denkens. Tiibingen 1969, pp. 61-80.

227



offnete. Philosophie wollte letztbegriindende Wahrheit und GewiB-
heit. Deshalb gehorte es zu ihrem Ethos, vom bloB mythischen Den-
ken und iiberdem von allen perspektivischen Verfilschungen frei zu
werden, mythenfreies, objektives Denken, Logos, zu sein. Als solches
orientierte es sich, wo immer moglich, an jenem Denken, das ihr als
das objektivste und mythenfreiste erscheinen mufte: an dem sich
herausbildenden mathematischen Denken. So wurde sie, ihrer Inten-
tion nach, rechnendes und objektiv verstehendes Denken. Dieses
Denken wurde in der Hinwendung zu einzelnen Objekten in zuneh-
mendem Mal empiriebezogenes Sachdenken. Es wandelte sich zur
Wissenschaft. Aus dem spekulativen Erdenken des Weltganzen sind
vorerst die Physik und dann die ibrigen Naturwissenschaften er-
wachsen, aus dem Erdenken des Menschseins die Wissenschaften vom
Menschen.

Metaphysik, so kénnte man sagen, ist dadurch an ihr Ende gekom-
men, daB sie aus ihrem Horizont die positiven Wissenschaften heraus-
gebildet und dann freigegeben hat, die nun, gleichsam entkolonisiert,
autonom geworden sind’.

2. Metaphysik wurde immer auch als Praxis verstanden, und das
etwa in der Weise, da3 Philosophie als Denken den sie Denkenden
weiser und dadurch besser macht. Sie war Lebenspraxis unter der
Fithrung der Theorie. Mit der Konkretion der Metaphysik in den
Wissenschaften konkretisierte sich auch dieses Moment der Lebens-
praxis, und dies in dreifacher Weise:

a) Die Verbindung von Theorie und Praxis war in der Metaphysik
oft so eng, daB etwa der Grundsatz galt: Wer das rechte Wissen hat,
wird auch das Rechte tun. Man kann nur richtig tun, was man ganz
und gar weill. Dieser Satz lieB sich auch umkehren: Wer fortgesetzt
das Rechte tut, der muB das rechte Wissen haben. Nur was man tun
kann, weill man ganz und gar. Als der junge Kant zu wissen meinte,
wie der Kosmos gebaut ist, sprach er den stolzen Satz: « Gebt mir nur
Materie, ich will Euch eine Welt daraus bauen8.» Unter der Herr-
schaft der Wissenschaften wird Praxis zum Herstellen auf den ver-
schiedenen Stufen der Technik.

7 Vgl. dazu: HeNrY DuMmERY: Der philosophische Radikalismus. — In: Die
Zukunft der Philosophie. Olten/Freiburg 1968, pp. 34-68.

8 KANT: Aligemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels. — Akademie-
Ausgabe Bd. I, pp. 229; dhnlich I, 230.

228



b) Marx hat das Wort geschrieben: «Die Philosophen haben die
Welt nur verschieden interpretiert, es kommt darauf an, sie zu ver-
indern®.» Es muB also der Schritt geschehen von der Weltinterpreta-
tion zur Weltverinderung. Wenn dieser Schritt auch im Denken
selber angesiedelt ist und insofern dem Begriff schon innewohnt, so
mulB er doch in der Wirklichkeit vollzogen werden. In diesem Vollzug
wandelt sich die Philosophie zur Politik. IThr praktisches Moment
wird realpolitische Praxis.

c) Leben ist als Erleben etwas Unmittelbares. Wittgenstein hat es
dieser Unmittelbarkeit wegen als etwas Mystisches bezeichnet. Das
Mystische aber ist fiir ihn das, wortiber sich nichts sagen li8t. Damit
hat er keineswegs das Gewicht der Lebenspraxis negiert, sondern nur
das Gewicht der Philosophie fiir die Lebenspraxis. Lebenspraxis ist
Lebenspraxis und nicht Philosophie. Philosophie als Lebenspraxis
und Philosophie iiber Lebenspraxis ist unsinnig. « Wovon man nicht
sprechen kann, dariiber muBl man schweigen.»'? Die Lebenspraxis
verliert so ihre Fithrung aus der Philosophie. Sie wird zur Praxis des
vitalen Daseins.

Aus den drei Punkten 148t sich sehen: In dem Ma@3, wie das theo-
retische Moment der Metaphysik sich in die Wissenschaften verwan-
delt, verwandelt sich ihr praktisches Moment in Technik, Politik
und vitales Dasein. Praxis als philosophische Praxis ist aufgeho-
ben.

3. Metaphysik kam an ihr Ende durch etwa folgende Uberlegungen:
Was immer Philosophie sein mag, sie vollzieht sich als Denken und
als Denken ist sie Sprache. Sprache, auch die Begriffssprache der
Philosophen, beruht letztlich auf Umgangssprache, die, voller still-
schweigender Konventionen, kompliziert ist wie der menschliche
Organismus selbst. Weder legt sie die Bedeutung des einzelnen Be-
griffs klar fest, noch grenzt sie seine verschiedenen Sinne voneinander
ab. Solange diese lebendige Sprache das Medium des Denkens bleibt,
ist alle GewiBheit flieBend. Man muf3 deshalb erstens Sprachkritik
treiben und zweitens eine Zeichensprache schaffen, etwa nach der
folgenden Idee: Jedem eindeutig abgrenzbaren Sinn jedes Begriffs
soll ein Zeichen entsprechen. Zugleich soll jede zuléssige Denkopera-

9 MaRrx: Thesen iiber Feuerbach. These 11. — In: MEW, Bd. 3, p. 7.
10 WrIrTGENSTEIN: Tractatus logico-philosophicus, 7.

229



tion mit einem Zeichen symbolisiert werden. Ist derart jeder Sinn und
jede Operation fixiert, so wird im Spiel der zulidssigen Operatio-
nen alles richtige Denken sich spiegeln und zugleich kontrollierbar
werden.

Eine solche Zeichensprache nennt man einen Kalkiil. Alle logischen
Theorien des Kalkiils machen die Logistik aus. Philosophie wird in
ihrem Bemiihen, ganz kontrollierbar zu werden, Logik, Sprachkritik
und Logistik und damit Basiswissenschaft. Als solche wird sie um
eine Klippe schwerlich herumkommen: Der Mensch spricht eine
lebendige Sprache und er versteht in ihr. Sprachkritik spricht in ihr.
Jeder wissenschaftliche Begriff, jedes logische Symbol muB in ihr
erklart werden. Der Kalkiil versteht sich nicht selbst, logische Systeme
bestitigen sich nicht selbst. Der Kalkiil, der aus der Sprache heraus-
getreten ist, miindet wieder in sie ein. Er dreht sich, wie auch alle
Sprachkritik, im Kreis!!,

4. Metaphysik hatte urspriinglich das Seinsganze zum Gegenstand.
Sie sprach von ihm mit dem Anspruch auf allgemeingiiltige Wahrheit.
Ihr Wahrheitsaufweis war die Geschlossenheit des begriffichen Sy-
stems. Faktisch war es nun bald so, daB viele solcher Systeme ein-
ander gegentberstanden, alle verschieden und doch alle mit dem An-
spruch, allgemeingiiltige Wahrheit zu sein. Das erweckte die Skepsis
und gab dem philosophischen Fragen eine neue Richtung: die Ver-
nunft untersuchte die Vernunft, die Philosophie nahm die Metaphy-
sik zum Objekt. Nun zeigte sich, daB die begriffliche Allgemeinheit
der Metaphysik mit Objektivitit verwechselt worden war. Das All-
gemeine der Philosophen war nur die Abstraktion eines subjektiv
Besonderen. Ihre metaphysischen Systeme waren subjektive Bilder,
Chiffren des Seinsganzen, aber niemals objektive, abbildliche Wahr-
heit. Die Allgemeingiiltigkeit der Metaphysik erwies sich als Illusion.
Fir die Metaphysik hatte diese wie eine produktive Kraft gewirkt.
Nun, da sich Philosophie durchschaut hatte, konnte sie nicht wil-

11 Vgl. dazu: FriepricH GEORG JUNGER: Sprache und Kalkil. — In: Die
Kiinste im technischen Zeitalter. Dritte Folge des Jahrbuchs Gestalt und
Gedanke. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schonen Kiinste. Miinchen
1954, pp. 130-159.

CarL FRrIEDRICH VON WEIZSACKER: Sprache als Information. — In: Die

Sprache. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schénen Kiinste. Darm-
stadt 1959, pp. 33-53.

230



lentlich etwas Illusiondres erzeugen. Philosophie als Metaphysik
kam an ihr Ende durch den Verlust der metaphysischen Naivi-
tat!2,

So kénnte man zusammenfassend sagen, daf3 die Philosophie vier-
fach den ProzeB der Selbstaufhebung eingeleitet hat: nimlich durch
Konkretion ihres theoretischen Moments in den Wissenschaften,
durch Konkretion ihres praktischen Moments in Technik, Politik und
im vitalen Dasein, durch Reflexion auf ihr Medium, die Sprache,
schlieBlich durch Objektivation ihrer selbst in der Selbsterkenntnis.

Diese Sachlage kommt heute allgemein zum BewuBtsein. Es ist des-
halb nicht erstaunlich, dafl man fiir die Philosophie bald das Begrib-
nis, bald den Einzug ins Museum organisiert, und daf3 diese, wenn sie
nicht bereits ins Lager der Wissenschaften iibergetreten ist, gegen
ihre eigene Uberfliissigkeit nur noch zégernd kampft.

Von verschiedener Seite wird ihr das baldige oder bereits einge-
tretene totale Ende angesagt. Wissenschaftstheoretiker etwa lehren:
Es gilt zu unterscheiden zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und
Mythologie. Heute ist es die Aufgabe, die restlichen Bestinde «phi-
losophischer Spatmythologie»!® rational zu durchleuchten, so daB sie
aufgefachert wird in kontrollierbare wissenschaftliche Erkenntnis
und in bloBe Pseudo-Aussagen. — Die Offenbarungspositivisten unter
den Theologen sprechen, als ob sie besser dran wiren, mit Munter-
keit vom «lingst eingetretenen Ende aller Philosophie»!4, da ja post
Christum natum ein Argument alle andern tberfliissig macht: «Es
steht geschrieben.» — Die Praktiker rufen zur Wirklichkeit zurtick,
an der die Philosophen nach ihrer Meinung konsequent voriiberge-
gangen sind. Einige unter ihnen, die kybernetischen Techniker, geben
die frohe Aussicht, daf3 sie in absehbarer Zeit durch Rechenmaschinen
ermitteln, was wahr ist und was sittlich ist. Die Neopositivisten for-
dern, die Scheinprobleme, und zu ihnen gehéren ungefihr alle schwer-
wiegenden Probleme der traditionellen Philosophie, endlich zu ver-

12 Vgl. dazu: KARL JAspeErs: Philosophie. Berlin/Gottingen/Heidelberg
19563, Bd. 3, p. 160. — Jean~ne HerscH: Die Illusion. Der Weg der Philosophie.
Dalp-Taschenbiicher Bd. 320. Bern 1956.

13 ErnsT TorrrscH: Philosophie zwischen Mythos und Wissenschaft. — In: Die
Zukunft der Philosophie. Olten/Freiburg 1968, pp. 203-221. Titat p. 221.

14 KARL BARTH: Philosophie und Theologie. — In: Die Lehre vom Sein in der
modernen Philosophie. Hrsg. von KArL Hemnz Haac mit einem Vorwort
von Max HorkHEIMER. Frankfurt a. M. 1963, pp. 202-216. Zitat p. 214.

231



abschieden, die brillianten Monologe, die erbaulichen Reden, diese
ganze Ontopoesie in stilisierter Umgangssprache, denen zu iiber-
lassen, die sich darauf besser verstehen: den Dichtern. — Philosophen
von Rang, so etwa Marx, geben den Rat: «Man mul} die Philosophie
beiseite liegenlassen . .., man muB} aus ihr herausspringen und sich
als ein gewohnlicher Mensch an das Studium der Wirklichkeit
begeben .. .1%» Wittgensteins Jugendphilosophie war der geniale
Versuch, die Philosophie zum Schweigen zu bringen: «Die richtige
Methode der Philosophie wire eigentlich die: Nichts zu sagen, als
was sich sagen 148t, also Sitze der Naturwissenschaft — also etwas, was
mit Philosophie nichts zu tun hat . . .16»

Aber sie halten nicht ganz durch, die Nekrologen. Im Geheimen
hoffen sie ja doch auf eine Auferstehung der Philosophie in Knechts-
gestalt. Man braucht die universelle Handlangerin. Von ihr méchten
die Wissenschaften eine Wissenschaftstheorie, brauchbare logische
Operationssysteme, Begrifflichkeiten und zuweilen Nachhilfe in Dia-
lektik. Die Theologie ruft nach Philosophie, aber Philosophie inner-
halb der Grenzen der Theologie!?. Die Praktiker hoffen auf das wirk-
lichkeitsbezogene Problemdenken in weitestem Umfang, auf die Aus-
nitzung und Ausbeutung der Denkkraft.

Und die Philosophen, was tun sie? Wenn sie nicht selber bereits
die Konkretion ihres Denkens zur Wissenschaft vollzogen haben, wie
Marx es als erster tat, oder ihre Arbeit nicht von vornherein, wie
etwa Hans Reichenbach, zu einem « Nebenprodukt wissenschaftlicher
Untersuchungen»!® erkliren, dann scheint fiir sie noch zu bleiben:
1. die reine Historie, die Geschichte der Philosophie; 2. die Interpre-
tation des Vergangenen; 3. die systematische Arbeit in den Teilbe-
reichen: Logik/Logistik, Hermeneutik, Sprachkritik, Wissenschafts-
theorie. Alle diese Gebiete gehen den Weg in ihre eigene Positivitit.
Sie werden zu Einzelwissenschaften.

Auf diesem Weg wird der Philosoph Spezialist im Sinn des Fach-
wissenschaftlers; im Sinn der Philosophie wird er «philosophischer

15 MARX: Die deutsche Ideologie. — MEW Bd. 3, p. 218.

16 WITTGENSTEIN: 1ractatus logico-philosophicus, 6. 53.

17 KARL RAHNER: Philosophie und Philosophieren in der Theologie. — In: Die
Zukunft der Philosophie. A.a.O., pp. 105-127.

18 Hans ReicHENBACH: Der Aufstieg der wissenschaftlichen Philosophie. Braun-
schweig 19682, p. 138f.

232



Arbeiter»'®. Das ist der Riickzug der Weltweisen in die Schreber-
garten. Im Verhaltnis zum einstigen Bereich der Philosophie finden sie
dort die abgegrenzten Teilgebiete. Dies reicht, trotz allen Unbe-
hagens, zum institutionellen Wohlbefinden, auch dann noch, wenn
ihre Arbeit zuweilen wie ein makabres Satyrspiel wirkt: die Grab-
legung mit Anmerkungen.

Was also kann die These bedeuten: Die Zukunft der Philosophie
ist ihre Vergangenheit?

An eine Auferstehung der Metaphysik als letztbegriindende Wissen-
schaft vom Ganzen des Seins ist kaum zu denken. Man wird sich in
Zukunft mit ihrer Historie und Interpretation beschiftigen. In diesem
Sinn ist die Geschichte der Philosophie ithre Zukunft. Weil aber Meta-
physik nicht mehr produktiv in die Welt tritt, so gibt sie das syste-
matische philosophische Denken frei fiir die Analyse, die moglichst
wissenschaftliche Analyse einzelner Grundlage- und Sachbereiche.
So verstanden, ist das Vergangensein der Metaphysik die Zukunft der
Philosophie.

These 2: Die Zukunft der Philosophie ist die Gegenwart

Wir haben im letzten Teil unter Philosophie ein elitires Denken
verstanden, das entweder eine spezielle Begabung oder eine akade-
mische Schulung oder beides zugleich voraussetzt. Es ist jedoch auch
ein nicht elitirer Begriff von Philosophie denkbar. Diesen fasse ich
in den Satz: Philosophie ist der fortgesetzte Akt der Befreiung durch
das Denken.

Was bedeutet dieser Satz? — Philosophie ist ein Zusammensein von
Denken und Tun. Das Tun folgt nicht zeitlich auf das Denken, es
kommt nicht erst hinzu, etwa in dem Sinn: Man mul} vorerst alles
bedenken und dann handeln. Sondern: Das Denken ust Tun und es
hat wiederum Praxis aus dem Denken zur Folge. Philosophie verian-
dert im und durch das Denken. Als Denken und nicht bloB als Ge-
danke ist sie nicht ein einmaliger, sondern der fortgesetzte Akt. Sie ist
ein Prozel, ineins denkendes und tatiges Unterwegssein. Dieses ver-
stehen wir hier als Weg zur Freiheit im Sinn der fortgesetzten Be-
freiung. Freiheit ist demnach zwar als Ziel antizipiert, aber als ent-

19 Der Terminus stammt von Nietzsche. Vgl.: Jenseits von Gut und Bose,
Nr. 211.

255

16 Studia Philosophica XXX/XXXIT



zogenes Ziel. Freiheit ist zu verwirklichen, und der Weg dazu ist ein
ProzeB} der Befreiung durch das Denken.

Was heif3t hier Befreiung? Kein Mensch ist durch sich und fiir sich
allein Mensch. Sein Dasein ist mitbestimmt durch Umwelt und Mit-
menschen, und er wirkt auf diese mitbestimmend zuriick. Er ist je
schon vorgeformt, praformiert. Das gilt sowohl fiir den Horizont
seines Erkennens wie fiir die Weise seines ganzen Menschseins. Sein
Horizont ist verengt, seine Urteile sind durch Vorurteile verwiesen,
sein Menschsein ist verstellt. Verengtsein und Verstelltsein sind
Grundformen existentieller Unfreiheit. Sofern der Mensch sich wil-
lentlich in ihnen zuriickhilt, sind sie Formen der selbstverschuldeten
Unfreiheit. Befreiung durch das Denken ist der Ausgang des Menschen
aus seiner selbstverschuldeten existentiellen Unfreiheit.

Wie kann diese Befreiung vor sich gehen? Wo und wie sie beginnen
soll, ist nicht zwingend aufzeigbar. Sie ist ein dialektischer Vorgang.
Man kénnte etwa sagen: Die Befreiung beginnt mit der Registrierung
und Anerkennung der Fakten. Aber umsieunverstelltsehenzukénnen,
bedarf es bereits der Offenheit. Muf3 man sich also zur Freiheit und
zur Offenheit entschlieBen? Aber der EntschluB3 zur Freiheit setzt die
Freiheit des EntschlieBen-Koénnens voraus. Wir stecken also in der
Schwierigkeit, innerhalb des sich gegenseitig Bedingenden keinen
Anfang zu finden. Wir bewegen uns in einem Kreis, und die Kreis-
linie hat keinen Anfang. So kénnen wir nur sagen: Man muB irgend-
wo in sie hineinspringen. Uberall kann der Anfang sein. Dieser An-
fang 148t sich mannigfach bezeichnen: Kant fafte ithn in den Satz:
«Wage zu wissen!2%» Das sollte heifen: Tritt aus den vorbezogenen
Urteilen heraus, befreie dich von den falschen Autorititen, die deine
Unmiindigkeit wollen. Mit einem Wort: Habe den Mut, selbstindig
zu denken! — Descartes hitte etwa gesagt: Bezweifle methodisch vor-
erst alles: die VerlaBlichkeit deiner Sinne, die Richtigkeit deines
Denkens, die Giiltigkeit der hergebrachten Urteile und Wertungen.
Nur dieses Eine nimm fiir gewil: Im Zweifeln bekundest du dich:
du bist.

Ich méchte auf einen andern Sprung in den Kreis hinweisen: Alles
Denken tuber Wirkliches ist der Versuch, dieses Wirkliche durch
Bedeutung zu erfassen. Wenn ich etwa tiber eine Eiche spreche, so ist

20 KaNT: Beantwortung der Frage: Was st Aufklirung? — Akademie-
Ausgabe Bd. 8, p. 35.

234



zwar mein Sprechen tuber die Eiche eine Wirklichkeit; die Eiche
aber, von der ich spreche, ist im Gesprochenen nicht in ihrer Wirk-
lichkeit anwesend ; die Rede ersetzt ihre Wirklichkeit durch Bedeu-
tung. Wenn ich diesen Ersatz im Unterschied zur Wirklichkeit
Moglichkeit nenne, kann ich sagen: im Denken und im Sprechen er-
scheint Wirklichkeit nur als Moglichkeit. Moglichkeit ist das weite
Spielfeld, in dem Wirklichkeit mitteilbar wird; aber kein Denken gibt
Wirklichkeit als Wirklichkeit. Hier ist die absolute Schranke des
Denkens vor dem Sein. Man kann diese Schranke begrifflich fest-
halten: logisch gesehen, wird durch das Denken des Wirklichen die
Position der Existenz des Gemeinten noch nicht gegeben; denn die
Existenz ist nicht bloB ein Pridikat. Ontisch gesehen, gibt das Denken
bloB eine Abschilderung des Wirklichen, aber nicht das Wirkliche
selbst. Ontologisch gesehen, hat das Gedanken-Sein eine andere
Seinsart als das Welt-Sein. Innerhalb dieser Gesichtspunkte 148t sich
indes noch sagen: Durch die absolute Schranke zwischen dem Wirk-
lichen und dem gedachten Wirklichen ist zwar das Wirkliche mehr
und etwas anderes als das gedachte Wirkliche; weil aber die Méglich-
keit der Abbildung des Wirklichen im Denken besteht, gibt es doch
auch eine Gleichheit von Wirklichem und gedachtem Wirklichen.
An einem Beispiel Kants: Der Begriff von 100 méglichen Talern
unterscheidet sich um nichts vom Begriff von 100 wirklichen Talern,
wenn es in der Realitit auch einen Unterschied ausmacht, ob diese
100 Taler fiir jemanden Wirklichkeit sind etwa dadurch, daB3 er sie
besitzt oder schuldet, oder dadurch, daf sie als ein bestimmtes Quan-
tum von gepragtem Metall vorhanden sind.?! Insofern es den adi-
quaten Begriff gibt, kann die gedachte Welt, trotz der absoluten
Schranke, das begriffliche Abbild der wirklichen Welt sein. Voraus-
setzung dazu ist allerdings, dal3 die Welt durchgehend eine logische
Struktur hat. Soll das logische Abbild iiberdem ein erschépfendes
Abbild sein, mul} die weitere Voraussetzung gelten, da die Welt nur
eine logische Struktur hat. Eben hier liegen die Zweifel.

Ich gehe wieder von unserem Beispiel aus. Eine bestimmte Eiche
erscheint in der Dichtung anders als in der Botanik, in der Botanik
anders als im kaufminnischen Denken des Holzhindlers, in 1thm
anders als im Denken des chassidischen Weisen. Wo wird nun in

Denken und Sprache die Wirklichkeit der Eiche erfaBt? Uberall kann

2L KANT: K7ritik der reinen Vernunft A 599 | B 627.

285



es gelingen, iiberall kann es miBlingen. Wirklichkeit zeigt sich im
Denken nicht nur als das eine logische Abbild, sondern als mogliche
Bildungen. Das logische Abbild erfaBt die Wirklichkeit nicht erschép-
fend. Die Wirklichkeit ist nicht zu Ende gedacht. Die Wirklichkeit ist
mehr als jeder Gedanke tber sie.

Es liegt in der Konsequenz dieser Einsicht, fiir die Erfassung der
Wirklichkeit alle Dimensionen des Denkens zu 6ffnen: ebenso das
pragmatische Denken des Daseins wie das existentielle des Freiseins,
ebenso das geistig spielende der Phantasie wie das logisch trennende
des BewuBtseins iiberhaupt und das verbindende der Vernunft. Wirk-
lichkeit wird nicht nur in einer dieser Denkweisen erfaB3t, sondern in
allen, und in allen zeigt sie sich dem Denken anders.

Dieser Gedanke befreit nicht nur aus der logischen Raserei, son-
dern aus allen Fanatismen und Dogmatismen. Er macht offen und
frei fir die Erscheinung des Wirklichen und bricht eben dadurch
die Verschlossenheit der Existenz auf. Er schafft den Raum zum
Innewerden der basalen Wahrheiten der conditio humana: Der
Mensch wird ungefragt und bedirftig in das Dasein gestellt. Er ist
nicht Mensch aus sich und fiir sich allein. Er muB leiden, kimpfen; er
wird schuldig. Er ist Natur. Er ist Geschichte. Er mul3 sterben. Er
ist insofern nicht frei. — Aber er hat der Mdglichkeit nach Freiheit
zum Denken und im Denken, Freiheit zum Entschlul und im Ent-
schluB, Freiheit zum eigenen Lebenssinn. Durch seine Sinne, seine
Sprache, sein Denken ist er offen zur Wirklichkeit hin und kann sich
ihr 6ffnen. Er ist pragebereit, wandlungsfahig, in der Weite der An-
lagen das nicht festgestellte Wesen. Er kann sich in der Erscheinung
indern. Er kann die Welt verindern. — Das sind die einfachen,
groBen Wahrheiten, die jeder Mensch denken kann, wenn er sich nur
dem Denken 6ffnet, und die er auch denken mul3, weil sein ganzes
Dasein in ihnen verliuft.

Was also verstehen wir hier unter philosophischem Denken? Es
ist nicht mehr die in Biichern niedergelegte Philosophie, nicht mehr
die Beschiftigung mit diesen Biichern, nicht mehr das zu den Wissen-
schaften konkretisierte oder noch in deren Dienst stehende elitire
Denken, sondern es ist der denkende Umgang des je Einzelnen mit
sich und der Wirklichkeit, durch den sein Horizont gedfinet und seine
Existenz aufgeschlossen wird. Diese doppelte Offenheit aber ist die
Bedingung der Moglichkeit dafiir, daB im Denken die Vorurteile
abtransportiert, die Selbstverstindlichkeiten wieder fragwiirdig und

236



die Autorititen nicht unbefragt hingenommen werden. Sie ist der
Anfang des unabhingigen Denkens, das zuriickkehrt zu den ersten
Fragen «Was ist?» und «Was will ich?», und das, in der Vergewisse-
rung des Menschseins, die einfachen Existenzverhaltnisse sucht.

Auch auf dieses Denken ist tibrigens der Nekrolog als Nachruf
auf die Innerlichkeit gesprochen worden. Sofern dieses Denken aber
nicht Metaphysik zu sein braucht, entspringt der Nekrolog nicht der
Einsicht in die Vollendung eines geschichtlichen Prozesses. Was hier
an sein Ende gekommen sein miilte, ist die Befreiung des Einzelnen
aus dem Denken. Diese Vollendung ist auch dann nicht zu erwarten,
wenn die gesellschaftlichen Bedingungen des Freiseins verwirklicht
worden sind. Insofern ist dieser Nekrolog bloB ein sich mif3verstehen-
des Korrektiv, ein reaktiver Abgesang, der im Kampf gegen die
bereits vergangene Mode der dominierenden Innerlichkeit selber zur
Mode geworden ist.

Die Zukunft der Philosophie ist die Gegenwart, so haben wir
thetisch formuliert und dann gesagt, Philosophie sei der fortgesetzte
Akt der Befreiung durch das Denken. Nun kénnen wir erldutern:
Immerwihrend ist Philosophie insofern als ihre Stitte nicht primir
in Biichern liegt, sondern im Menschen als Mensch. Diese Stitte ist
der Wille zur Offenheit und Freiheit, der tatig ist im fortgesetzten Akt
der Befreiung durch das Denken. Diese Befreiung ist immerwahrender
Vollzug, weil man Freiheit nie kat, und sie ist Vollzug des je Einzelnen,
weil man existentielle Freiheit nur fir sich selbst erringt. Anlafl zum
Vollzug aber sind das Dasein und die Wirklichkeit selber, sofern der
Mensch sie in sein BewuBtsein erhebt.

Die Gegenwart ist also in zwiefachem Sinn die Zukunft der Philo-
sophie. Als Gegenwart des Daseins und des Weltseins fordert sie das
Denken in alle Zukunft neu heraus. Als immerwihrender Vollzug
der befreienden Vergewisserung ist Denken selbst Gegenwart.

These 3: Unsere ukunft ist die Sukunft der Philosophie

‘Wir geben nun der Frage nach der Zukunft der Philosophie er-
neut eine andere Richtung, indem wir sie so stellen: Inwiefern mul3
die Zukunft der Menschheit zugleich die Zukunft der Philosophie
sein? Inwiefern setzt also die Zukunft der Menschheit, wenn es eine
geben soll, Philosophie voraus?

237



In dieser Frage erhilt das Wort «Philosophie» wieder eine andere
Bedeutung. Man kann sie in den Satz fassen: Philosophie ist der Ver-
such, Vernunft in die Welt zu bringen®?. Unsere Frage koénnte also
auch lauten: Inwiefern setzt die Zukunft der Menschheit voraus, dal3
die Welt die Stitte der Vernunft wird?

DaB diese Frage tiberhaupt auftaucht, und zwar nicht als bei-
laufige, sondern als vordringliche Frage, das liegt an der Realitit des
technischen Zeitalters und an den Perspektiven, die es uns eréffnet.

Ich erinnere kurz:

1. Die Oberfliche der Erde ist begrenzt. Die Zunahme der Welt-
bevolkerung ist unbegrenzt. Es wird vielleicht eines Tages zu viele
Menschen auf der Erde geben. Wenn es nicht zu einer weltweiten
Bevolkerungspolitik kommt, wird der Mensch zum Krebsgeschwiir
der Erde.?3

2. Die Nahrungsquellen der Erde sind begrenzt. Sie reichen bei
konsequenter Nutzung und richtiger Verteilung fiir etwa 50 Milliar-
den Menschen. Diese Bevolkerungszahl kénnte bereits in 150 Jahren
erreicht sein. Aber weder die Nutzung noch die Verteilung spielen.
Es ist zu vermuten, daB die schon jetzt lokal auftretenden Hungersnéte
sich ausweiten. Wenn es keine Welterndhrungspolitik gibt, wird der
Hunger in nicht ferner Zukunft zu einer Weltgefahr?4.

3. Der Krieg, der bisher ein Mittel der Politik war, ist zum Welt-
krieg geworden und, der Moglichkeit nach, zum totalen Krieg. Als
solcher kann er das Ende aller Politik sein: er kann erstmals die ganze
Menschheit vernichten. Wenn nicht eine Politik entsteht, die wirklich
Weltpolitik ist, dann wird es wahrscheinlich frither oder spiter zu
diesem Ende kommen.

Ich spreche nicht von den andern groBen Weltproblemen: von
den schlecht verteilten Erdvorriten, der notwendigen Erdhygiene,
dem Problem der unterentwickelten Vélker, dem der Armut oder dem

22 Vgl. dazu: Max HorkHEMER: Die gesellschaftliche Funktion der Philo-
sophie. — In: M. H.: Kritische Theorie. Eine Dokumentation. Hrsg. von
ALFRED Scumip. Bd. 2, Frankfurt a. M. 1968, pp. 292-312, bes. p. 307.

28 Vgl. dazu: Jurian Huxvrey: Die ukunft des Menschen — Aspekte der Evolu-
tion. — In: Das umstrittene Experiment: Der Mensch. Miinchen/Wien/Basel
1966, pp. 31-52. Der ganze Band ist fiir das SelbstbewuBtsein der Gegenwart
relevant.

24 Vgl. dazu: Vereinigung deutscher Wissenschaftler: Welternahrungs-
krise oder: Ist eine Hungerkatastrophe unausweichlich? rororo aktuell 1147.

238



der zweiten industriellen Revolution, in die wir eingetreten sind. Sie
alle wiirden nur wieder zeigen, was sich an den drei Beispielen sehen
1aBt:

Es kommt eine Realitit.auf uns zu, fiir die wir durch unsere ganze
Geschichte, auch die Bildungsgeschichte, schlechterdings nicht vor-
bereitet sind. Sie begegnet deshalb unserer Ratlosigkeit zunichst wie
eine gewaltige Negation bisheriger Werte. Der Sinn der Geschichte,
so hat man uns gelehrt, liegt in der Erhaltung der eigenen Nation.
Sie ist der Augapfel der Welt, fiir den man das Leben opfert. Nun
sicht man: an diesem Prinzip muB3 die Welt zugrunde gehen. Eine
alte Tugend wird zur Torheit. — Man hat uns gelehrt: Der Sinn der
geschlechtlichen Liebe ist die Erzeugung neuen Lebens. Man soll
sie nicht willentlich verhindern. Nun zeigt sich: durch diese Lehre,
eben durch diese, wird die Welt ins Unheil gehen. Dieses Gebotkirch-
licher Ethik ist nur die geheiligte Kurzsicht. — Man hat uns gelehrt:
Was dein ist, ist dein, und das hieB: Nimm an dich, soviel du inner-
halb der gesetzlichen Moglichkeiten kannst. Der Besitz ist gesichert.
Nun zeigt sich: An dieser Ordnung fillt die Welt ins Chaos. Fur
einen, der zuviel iBt, hungern zwei. Diese Lebensklugheit war nur die
Vertuschung, dalB3 der, der viel besitzt, vielen etwas weggenommen
hat. — Das ist es denn, was wie ein Unheil wirkt: Die herankommende
Realitiat zerschldgt schon die alten Wertungen, wéihrend die neuen
noch ungedacht sind.

Wie soll darauf das philosophische Denken reagieren? Es gibt
eine Theorie iiber das Denken der Zukunft, die etwa sagt: Wir
konnen uns der Perspektiven der Zukunft nur bewu3t werden, wenn
wir die Vergangenheit analysieren, ihre Entwicklungslinien gleichsam
aufzeichnen und diese nun in die Zukunft hinein verlangern. Denn
die Zukunft liegt in der Vergangenheit beschlossen. Zukunft, so nennt
man das, ist die Extrapolation der Vergangenheit. Die grof3e Schwie-
rigkeit unserer Zeit liegt nun darin, daB die Zukunft nicht als Extra-
polation der Vergangenheit sich ankiindigt, sondern in zentralen
Bereichen als Bruch mit ihr. In solchen geschichtlichen Augenblicken
muB das Denken zu der anfinglichen Frage zuriickkehren: «Was ist?»

Ich will hier nur auf zwei zentrale Punkte und auf ihre Konse-
quenzen hinweisen:

1. Die Erde ist durch die Technik, die Verkehrstechnik, die Nach-
richtentechnik, die Kriegstechnik, zur Einheit geworden. Die Welt-
raumbilder liefern dafir das Anschauungsmaterial. Zugleich weist

239



die Weltraumfahrt auf die Einzigkeit der Erde fiir den Menschen.
An eine Aussiedlung ist kaum zu denken. Der Mensch ist wahrschein-
lich auf alle Zeiten an den relativ kleinen Planeten gebunden. Inso-
fern muB er sich der Welt anpassen. Sie ist die Ein-heit.

2. Das technische Zeitalter gibt dem Menschen die Mittel in die
Hand, durch wissenschaftlich-technische Eingriffe die Welt sich an-
zupassen. Die gegebene Welt ist auch aufgegebene Welt, die hinge-
nommene Welt auch iibernommene Welt. In dem MaB, wie das
geschieht, wird der Mensch der Herr der Welt. Damit ist nicht mehr
die Welt die Gefahr fiir den Menschen, sondern der Mensch ist die
Gefahr fiir die Welt und dadurch auch fiir sich selbst?s.

Was bedeutet das fiir das philosophische Denken? — Es muf3 die
Kategorien schaffen, in denen Welt als mogliche Einheit faBbar wird.
Was ist die Menschheit als Einheit? Es gab bisher nur Stimme
Nationen, Blocke. — Was ist Weltgeschichte? Es gab bisher nur die
aneinandergereihte, eher schwach verzahnte Folge von Geschichten
in der Welt. — Was ist Weltpolitik? Sie war bis heute nur das partei-
ische Verhalten, das groBe Bereiche der Welt in Mitleidenschaft zog. —
Was ist Weltordnung? Sie war bisher nur eine geglaubte Harmonie
in der Natur, in der Kultur aber das anarchische Chaos mit einzelnen
Inseln der Ordnung. — Was ist Weltfriede? Er war nur das Beiseite-
stehen der GroBmichte, wenn kleinere sich schlugen. — Die Kate-
gorien eines nicht mehr metaphysischen, sondern erstmals realen
Weltganzen und eine Methodologie ihres Gebrauchs miissen noch
geschaffen werden,in denen Philosophieselber zur « Weltphilosophie »26
wird.

Aber das geniigt nicht. Die Frage «Was ist?» muB durch die Frage
«Was soll sein?» ergianzt werden. Auf die Einsicht etwa, daBl der

25 Zum Problemkreis: WErRNER HEISENBERG: Das Naturbild der heutigen
Physik. — In: Die Kiinste im technischen Zeitalter. Dritte Folge des Jahrbuchs
Gestalt und Gedanke. Hrsg. von der Bayrischen Akademie der schénen
Kiinste. Minchen 1954, pp. 43-69. — MARTIN HEIDEGGER: Die Frage nach der
Technik. A.a.O., pp. 70-108. — CArRL FrIEDRICH VON WEIZSACKER: Gedanken
iiber unsere Jukunft. Drei Reden. Gottingen 19672 — HANs-GEORG GADAMER:
Uber die Planung der Zukunft. — In: Kleine Schriften I. Tiibingen 1967, pp.
161-178.

26 Der Terminus stammt von Max Scheler. Siehe in: Die Wissensformen
und die Gesellschaft. Bern/Miinchen 1960, p. 91. Er wurde wieder aufge-
nommen von Karl Jaspersin: Mein Weg zur Philosophie. — In: Rechenschaft

und Ausblick. Reden und Aufsatze. Minchen 1951, p. 331.

240



Krieg als totaler Krieg die Menschheit vernichten kann, sind die
gegensitzlichen Reaktionen moglich: «Das darf nicht geschehen.
Man muf} also den Krieg abschaffen.» Oder: «Dann vernichtet er
eben die Menschheit.» Einsicht in das Neue des technischen Zeit-
alters reicht allein nicht aus. Es bedarf der Willensbildung und der
daraus erwachsenden Entschlisse. Der Satz: «Es soll kein Krieg mehr
sein!», ist nicht blof3 eine Einsicht in Seiendes, sondern ein Imperativ,
der das Handeln im Hinblick auf etwas Kiinftiges ausrichtet. IThm
liegt neben der Einsicht, daB3 der Krieg die Menschheit vernichten
kann, der Wille zugrunde: «Ich will, dal3 die Menschheit nicht ver-
nichtet wird.» Arbeit einer Weltphilosophie ist es auch, durch
Uberzeugungskraft willensbildend zu wirken und dann die allge-
meinen Imperative herauszuarbeiten, in denen sich das Denken fiir
das Bestehen der Welt und fiir die Befreiung des Menschen in ihr
ausspricht. Weltphilosophie hat so in der Errichtung der Kategorien
und der Methodologie ihre szientistische Disziplin; aber ihr norma-
tiver Teil durchdringt ihre Wissenschaftlichkeit in praktischer Ab-
sicht; sie wird dadurch handlungsorientierend.

Philosophie als Weltphilosophie tritt einerseits auf als Kritik:
Kritik an bisherigen Wertungen, an Institutionen, Ideologien und
Praktiken, und sie tritt zugleich auf als Versuch, eine neue Ordnung
im Denken antezipierend zu entwerfen. In beiden Funktionen hat
sie nicht nur die Machtigen gegen sich, sondern auch die im Denken
Triagen und Gebundenen. So sagt man denn im Hinblick auf die
Kritik: «Das ist ja Anarchie!», weil man sich an den kleinen Ordnun-
gen der aparten Wiinsche orientiert. Diese « Anarchie» ist aber die
umfassendere Ordnung, die Umordung verlangt. Im Hinblick auf
den Entwurf sagt man: «Das ist ja blol Utopie!» Aber was heillt
das? — Der Weltfriede zum Beispiel war seit jeher Utopie. Er ist heute
die Bedingung dafiir, daB die Menschheit ihre schweren Probleme in
Angriff nehmen kann, ja die Bedingung dafir, daB die Menschheit
weiter besteht. Utopisches Denken ist in diesem Fall die Bedingung der
Moglichkeit aller kiinftigen Ordnung und aller weiteren Realitit.
Es ist nicht realitiatsfremd, sondern realititsgrindend und -ermogli-
chend.

Auch innerhalb der Weltphilosophie gibt es den ProzeB der Kon-
kretion zu einzelnen Wissenschaften. Er ist bereits im Gang: Futuro-
logie, Polemologie, Eirenologie und Endhygiene etablieren sich als
Wissenschaften. Andere werden folgen.

241



Wird dieses Denken eine Zukunft haben? — Weltphilosophie ist
der Versuch, die heraufkommende Weltrealitit im Denken zu er-
fassen und in sie aus dem Denken Vernunft zu bringen. Sie stellt sich
die Aufgabe, die Menschheit als gesellschaftliche Einheit zu denken
bei moglichst groBer Freiheit des Individuums. Damit stellt sie der
heutigen Realitit eine Idealitit entgegen. Diese lebt ebenso sehr aus
der Sorge vor der technischen Manipulation des Einzelnen, seiner
Nivellierung in der Masse, seiner Unterjochung in der Diktatur, wie
aus der Sorge vor der Vernichtung der Menschheit, vor der Armut,
dem Elend, dem Hunger. Ob sie eine Zukunft haben wird, weil3 nie-
mand. Dal3 aber die Welt und die Freiheit des Menschen eine haben,
wird ohne sie nicht méglich sein.

Unsere Zukunft ist die Zukunft der Philosophie, heifit also nicht
nur, daf3 die Philosophie unsere Zukunft zum Gegenstand hat, sondern
auch, daB3 Philosophie, als Einsenkung der Vernunft in die Welt,
Bedingung unserer Zukunft ist.

Wir haben von der Philosophie in verschiedener Hinsicht ge-
sprochen: von der Metaphysik, der szientistischen Philosophie, der
Selbstvergewisserung und der Weltphilosophie. Diese Aufspaltung
will nicht so verstanden werden, daf} allein die Weltphilosophie eine
Zukunft hat. Im Gegenteil: die beschriebenen Arten des Philosophie-
rens bleiben aufeinander angewiesen. Selbstvergewisserung ist in dem
Sinn die Vorbedingung aller Philosophie, als sie die Weite und Helle
des SelbstbewuBtseins im Denkenden schafft. Die szientistische Philo-
sophie ist in dem Sinn Voraussetzung, als sie das Riistzeug bereitet
und das Handwerk des Denkens kultiviert. Die groBe vergangene
Metaphysik ist in dem Sinn Grundstock des kiinftigen Denkens, als
in ihr ein immenser Schatz an Denkerfahrung, aber auch an Kata-
strophen des Denkens hinterlegt ist. Fur die freie Aneignung ist sie
das uniiberschitzbare Material, durch ihre ausgearbeiteten Begrifflich-
keiten, Methoden und Denkmodelle orientierend auch fiir das kiinf-
tige Denken. Weltphilosophie schlieBlich wird in der Weise Bedin-
gung sein, als sie die Weltsicht schafft, ohne die auch die Wissen-
schaft nicht auskommen wird und ohne die illusionslose Selbstver-
gewisserung nicht mehr méglich ist. — Man kann andererseits sagen,
daB jede dieser Weisen des Philosophierens fiir sich allein noch nicht
Philosophie ist. Das szientistische Denken ist ohne Selbstvergewisse-
rung und ohne die Sorge um die Welt bestenfalls ein Komplex von

242



Einzelwissenschaften. Die Selbstvergewisserung ist ohne klare Be-
grifflichkeit, ohne MethodenbewuBtsein und ohne die Hinwendung
zur Welt, ein, obwohl subjektiv niitzliches, objektiv dilettantisches
Denken auf einem psychologischen Nebenweg. Weltphilosophie ist
ohne strenge Schulung und ohne Selbstvergewisserung doch nur
schlecht popularisierte Soziologie. — Als Philosoph darf jener Denker
gelten, der, geschult an der Geschichte des Denkens, in der Beherr-
schung des handwerklichen Riistzeugs und in der kritischen Klarheit
dessen, was er will und erreichen kann, durch Aufklirung etwas tut
fur die Verwirklichung der Menschheitsrechte in seinem Zeitalter.
Neben Kenntnis und Kénnen setzt das zwei Qualititen voraus, die
man, vielleicht von der universitiren Philosophie her, zu leicht ver-
gilt: Mut und Phantasie.

Der Mut zur Philosophie: das ist der Mut zur Trennung von Auto-
rititen, zur Unabhingigkeit, also zur Freiheit und innerhalb ihrer
zur Wahrheit. Der Mut iz der Philosophie aber ist der Mut, im Den-
ken allein der Vernunft zu folgen, ihre Partei wider alle Konventionen
zu ergreifen und um ihretwillen im Denken sich zu entscheiden, was
sein soll. Es ist der Mut, die Realitit zu iibersteigen und mit ihr fortan
in einem gespannten Verhiltnis zu stehen. Mut in der Philosophie ist
demnach auch der Mut zur Subjektivitit, und zwar iiberall dort, wo
dem Denken ein Entschlull vorangehen mubB.

Phantasie war zu allen Zeiten jene produktive Kraft im Denken
der Philosophen, der der bloflen Realitit das Bild der Idealitit ent-
gegenzuhalten vermochte. Sie war die Kraft, das Noch-nicht-Seiende
im Bild hervorzubringen, es also «einzubilden», und so das zu ante-
zipieren, was fiir das philosophische Denken das Zukiinftige sein sollte.
— Mut ist eine existentielle, Phantasie eine geistige Bedingung, ohne
die die Philosophie keine Zukunft haben wird.

Die Hoffnung auf die Zukunft der Philosophie liegt darin, daB3 das
Menschsein selber fiir sie pladiert, daB3 die Realitit zu ihr driangt und
daB deshalb auch die Wissenschaft auf sie nicht verzichten kann. Sie
liegt zugleich — und davon haben wir nicht gesprochen — in den
vielleicht kommenden grofen Philosophen, die durch ithr Werk auf
unvorhersehbare Weise den Satz bezeugen, den wir ihr nur in den
Mund legen: «Ich war, ich bin, ich werde sein??.»

27 Rosa LuxemBURG: Die Ordnung herrscht in Berlin. — In: R. L.: Ich war,

ich bin, ich werde sein! Artikel und Reden zur Novemberrevolution. Berlin
1958, p. 143.

243



	Von der Zukunft der Philosophie

