Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Connaissance concrete de 'homme chez Hegel
Autor: Muller, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Connaissance concrete de ’homme chez Hegel

par Philippe Muller

L.

Les deux pans qui constituent aujourd’hui pour nous la psychologie,
d’une part la structure ou le fonctionnement de la réalité humaine,
d’autre part la description et I’explication des différences qu’elle
manifeste a I’ceil le moins exercé, sont assurément trés inégalement
présents dans le systéme hégélien. Le premier se confond finalement
pour lui avec I’Absolu, dans la mesure ot I’Esprit n’arrive que chez
I’Homme a se resaisir dans sa totalité structurée et diversifice. Quant
a la psychologie différentielle, Hegel ne fait pas mystére de son
désintérét pour ce qu’il y a de particulier dans les capacités, le
caractere, les inclinations et faiblesses d’un individu‘, dans ces ,exis-
tences contingentes, insignifiantes et dépourvues de vérité‘ qui n’at-
teignent pas a ce qu’il y a de substantiel dans ’esprit (Enzyklopddie,
Ed. Meiner, Hamburg 1959, paragr. 377). Quand il lui arrive d’en
parler, visiblement il a hate de s’en échapper pour revenir a ce qu’il
y a d’universel chez I'individu, a ce qu’il y a d’humain dans ’homme
et il néglige superbement ce qu’il y a de trop humain. On peut
cependant lul passer cette humeur a I’égard du particulier, et recons-
tituer dans son intégralité la psychologie de Hegel. Deux raisons prin-
cipales nous y invitent impérieusement.

Tout d’abord le destin général de la question sur I’homme dans la
pensée moderne. Quand on prend la mesure de la profonde scission
qui sépare actuellement deux attitudes d’esprit et deux démarches de
la pensée connaissante, celle de la science positive de ’homme que
nous propose la psychologie contemporaine, et celle de ce savoir
insistant qui donne son contenu a la réflexion philosophique, on est
enclin a remonter dans notre passé intellectuel jusqu’au point ol cette
scission n’existait pas encore, pour mieux la comprendre en elle-
meéme, et pour chercher a partir de cette compréhension plus profonde
les moyens de la dépasser. Or la derniére synthese totale qui retienne

207



a la fois ce qui est actuellement devenu la science et ce qui n’a pas
cessé d’étre la philosophie est bien celle que nous trouvons dans le
systtme hégélien. Certes, il a des proportions qui paraissent formi-
dables, et ses approches sont hérissées de difficultés, ne serait-ce que
I’étonnante traduction qu’on a le front de nous en proposer en fran-
cais. Mais les travaux actuels, depuis une cinquantaine d’années
déja, nous en facilitent une nouvelle appropriation, et nous prenons
meilleure mesure de ’abaissement dans lequel ’effondrement de
I’hégélianisme, vers le milieu du siecle passé, avait transitoirement
réduit la pensée occidentale. Il semble désormais évident qu’on ne
peut esquiver le défi hégélien, de n’accorder créance quelconque a
une vérité isolée tant qu’elle n’est pas intégrée au tout de la réflexion
et du savoir, et qu’il vaut la peine d’étudier a partir de la pensée
systématique les raisons éventuelles de ne pas y demeurer.

En second lieu, lorsqu’on regarde la place que la psychologie tient
dans le systéme hégélien, on comprendra peut-étre mieux certains
aspects de la pensée scientifique contemporaine, a la fois dans sa
légitimité et dans ses limites. Ce qui nous sépare de Hegel, c’est, bien
stir, une foule de savoirs positifs, ceux par exemple dont Berelson et
Steiner font l'inventaire dans leur ouvrage de 1964 Human behavior,
Harcourt, Brace and World (NY). Des 1045 propositions qu’ils
énumerent, peu sans doute étaient déja accessibles & Hegel ou a ses
contemporains, et si certains savoirs d’alors ressemblent aux nétres
dans leur contenu, a coup str les raisons que nous avons de leur
accorder créance se sont profondément modifiées. Les méthodes se
sont précisées, les conditions de validité d’un théoréme, les renvois a
I’expérience, les limites de celle-ci; tout cela rend bien plus objectifs
ces savoirs, et ’on peut méme sans trop d’outrecuidance revendiquer
pour la psychologie contemporaine une certaine légitimité scientifique,
méme si elle est encore souvent contestée par les puristes des sciences
de la nature. Mais il n’est pas dit pour autant que tout cela modifie
en principe le sens de I'investigation psychologique, et que la masse
des savoirs déconnectés dont nos cours et nos manuels sont remplis en
ait profondément modifié le sens ou la nature. Du temps de Hegel,
une certaine psychologie existait déja, comme une attention, scienti-
fique d’intention, & la structure de notre appareil mental ou aux
particularités de nos personnalités. Cette psychologie a une certaine
place dans le systéme, elle regoit de cette place un ensemble de dé-
terminations qui I’éclaire dans son principe, elle présuppose certains

208



étages systématiques, mais elle précéde d’autres niveaux, et tant par
ce qui est en dega que par ce qui est au-dela d’elle, elle a une consis-
tance particuliere dont il vaut la peine d’esquisser les traits essentiels.

2.

Dans la connaissance de I’homme, Hegel va s’efforcer, comme dans
les autres aspects de sa construction systématique, de mettre a sa
place tout ce qui est significatif dans I’existence. Il rompt a cet égard
avec l'intention de Kant, qui est de creuser un abime entre les savoirs
antérieurs et les savoirs critiques: ,mon dessein est de convaincre tous
ceux pour qui la métaphysique vaut la peine d’étre étudiée qu’il est
absolument nécessaire d’interrompre leur travail jusqu’a nouvel
ordre, de considérer tout ce qui s’est fait jusqu’ici comme non avenu...*
(Prolégoménes, Préface). Pour Hegel, ce que propose la tradition n’est
jamais récusé d’emblée. Certes, ces savoirs ne sont pas encore dégagés
dans leur signification compléte, puisqu’ils ne sont pas encore intégrés
dans le systeme, mais, neutralisés, en suspens de signification, ouverts,
ils méritent un inventaire préalable qui va en éclairer la richesse.

A. Hegel est devenu lui-méme relativement tard. C’est un homme
de trente-six ans qui publie la Phénoménologie de I’esprit. Les années qui
précedent sont prises pour lui par une confrontation intense, parfois
douloureuse avec la tradition, qu’il avait rencontrée sous forme con-
centrée et massive dans sa formation de théologien a la Stift de
Tubinge. Nous commengons a mieux le voir dans sa lutte pour s’assi-
miler cette tradition, et pour s’en affranchir tét apres. La philosophie
religicuse de Kant, les débats sur le théisme ouverts autour de Lessing
et de son opposant Goetz, la réflexion sur la philosophie de Fichte,
I’'ouverture sur les siécles passés, antérieurs au christianisme, ou sur
les civilisations lointaines dans le temps et dans’espace, tout concourta
mettre en question I’anthropologie chrétienne danssa teneur orthodoxe,
et par conséquent a en dessiner plus vigoureusement les traits essen-
tiels. Hegel discerne progressivement les composantes diverses de la
religion, I’élément hiérarchique ol la conscience s’abaisse devant un
Autre posé comme externe, 1’élément cognitif ou1 la conscience limitée
se confronte avec un Absolu qui ne peut pourtant pas étre totalement
étranger, I’élément collectif qui unit les consciences d’une commu-
nauté dans un méme culte, et qui ne parait pas pouvoir se ramener
tout uniment aux deux autres. A travers les écrits de jeunesse, que
vient de réinterpréter le théologien allemand H. Kiing dans le monu-

209



ment qu’il a élevé a Hegel pour son bi-centenaire (Menschwerdung
Gottes, Herder Vg, Freiburg, 1970), on pressent la mise en ordre de
ces divers éléments, qui finiront par jalonner I’histoire occidentale
dont la Phénoménologie nous donne ’esquisse. Cet homme de la tradi-
tion prendra pour l’essentiel place dans la seconde partie de /a
Phénoménologie, celle qui va décrire les figures de la conscience de soi.

I1 est significatif a cet égard que la premiére figure se dessine autour
de la lutte des consciences pour la reconnaissance, dans ’affrontement
du Maitre et de I’Esclave. On pourrait penser que nous plongeons
dans les origines de la société, et qu’ainsi Hegel met aux racines de
I’anthropologie traditionnelle un élément collectif, déja une ébauche
d’Etat. Mais la dialectique entre le Maitre et I’Esclave n’est pas une
lutte de classes, elle reste interne a la conscience encore posée dans sa
singularité, elle ne nous engage pas encore au niveau de l’esprit
concret dont nous verrons qu’il enveloppe inséparablement une di-
mension politique. Il ne s’agit encore que de ’extériorité simple,
celle qui surgit dans le face a face de la vie quotidienne et qui n’im-
plique encore que deux protagonistes dressés I’un contre I'autre par
leur désir de dominer et d’incorporer I’autre.

Les figures qui découlent de ce premier noeud dialectique ne nous
sortent pas non plus du niveau de la singularité. Dans I’évocation
que Hegel fait du sage antique stoicien ou sceptique, nous avons
encore toujours la dimension de la solitude, celle de I’ame isolée a
la recherche de son salut singulier. Et c’est cet élément qui prédomine
encore dans la derni¢re figure de cette partie, celle de la conscience
malheureuse.

Dés le premier paragraphe de ce passage central dans la Phéno-
ménologie, apparait bien le caractére ambigu de toute considération
abstraite, coupant tel moment de la conscience de tous les autres par
lesquels ce moment recevra sa signification complete. La conscience
est malheureuse, parce qu’elle est inquictte, et qu’elle ne sait pas
encore ce que nous, faisant avec le philosophe I’histoire naturelle de
son élévation, nous savons déja, c’est-a-dire qu’elle trouvera son repos
dans I’esprit vivant dans la communauté.

Considérée dans son inachévement, comme un bourgeon qu’on
dissequerait dans I’état ol le saisit le scalpel, sans qu’on puisse déja
reconnalitre en lui la fleur et le fruit ultérieurs, la conscience se saisit
intérieurement déchirée, comme contenant a la fois I'immuable
essentiel et le fluent inessentiel, et comme ne s’attribuant a elle-méme

210



que ce dernier. Dans ce déchirement apparaissent des humeurs fon-
damentales, qui constituent des aspects tout aussi positifs de notre
maniére de vivre notre existence que nos mobiles ou nos actes intel-
lectuels.

La conscience a d’abord le sentiment de la tension, de cette dé-
hiscence interne qui ’empéche de gotter le repos, et qui la constitue
comme quéte et manque. Elle lutte contre cette scission, et cette lutte
prend l’allure d’une lutte contre un ennemi intérieur, qui pourtant ne
saurait étre vaincu sans le triomphe correspondant d’un principe tout
aussi intérieur (,der Sieg vielmehr ein Unterliegen®, écrit Hegel).
Si, a ce niveau, elle cherche a exprimer son expérience intime, si elle
veut dire ce que lui est la vie, son existence propre, son action, elle ne
peut qu’en gémir: ,denn es hat darin nur das BewuBtsein seines Gegen-
teils als des Wesens, und der eignen Nichtigkeit’.

Certes, on a coutume de renvoyer cette figure de la conscience a
la confrontation judaique de la conscience et de I'immuable. Dans
ce sens, ces ,existentiels® privilégiés que sont ceshumeursfondamentales
seraient liés 2 un moment déterminé de I’histoire, et par conséquent
d’un intérét seulement archéologique. Mais c’est aller trop vite en
besogne, et négliger la permanence d’attitudes humaines a travers
les siécles, ou, en d’autres termes, ranger les expériences de la cons-
cience dans l'ordre linéaire des événements extérieurs les uns aux
autres, et non dans ’enveloppement réciproque des croissances
vivantes. Nous retrouvons en nous, dés que nous posons en face de
nous un essentiel ressenti comme immuable, la méme humeur fonda-
mentale que Hegel décrit ici, et si elle a une fois dans le passé plus
particulierement caractérisé un peuple & un moment de son histoire,
elle continue tout de méme a étre une des catégories existentielles de
base de la conception de I’homme proposée par la tradition.

Il en irait de méme avec d’autres attitudes liées au développement
de la conscience malheureuse. Quand I'immuable serait présent dans
la singularité de I’existence humaine (ce qui est le sens de I’incarnation
du Christ), il resterait, a ce niveau, présent dans une existence abolie,
présent dans la nostalgie, présent dans la ferveur, tension interne de
I’ame vers un au-dela qui ne lui est jamais donné dans sa totalité.
Si le sens de P'incarnation est une sanctification de cette condition
humaine et de ce monde dans lequel ’immuable apparait dans une
existence singuliére, le travail de I'individu prend une signification
nouvelle, puisqu’il ne vise plus, comme dans les attitudes plus biolo-

211



giques qui précédaient, la pure et simple disparition de la nature ou
de I’objet naturel, mais sa transformation sanctifice. Enfin, dans [’acte de
grdce, la conscience s’identifie finalement avec I’'immuable, en renon-
¢ant activement a ce qui fait sa singularité en tant qu’opposée, et en
se hissant au niveau de cet universel qui lui était d’abord étranger, et
qui devient ’ame de son ame.

Qu’on ne dise pas que nous sortons la de la psychologie, entendue
comme ensemble des savoirs portant sur ’homme dans son fonctionne-
ment, sa structure et sa singularité. Nous avons expressément sou-
ligné, dans le développement interne de la conscience malheureuse,
I’élément des tonalités affectives (Stimmungen), par lesquelles la
conscience se situe elle-méme dans son monde. Certes, les savoirs
expérimentaux sur cet aspect de notre existence ne sont pas en nombre
considérable, mais ce n’est pas une réserve a I’égard de ces sentiments
existentiels, plutét une remarque critique sur les limitations de la
psychologie positiviste. Au reste, rien n’interdirait une recherche
systématique, qui reprendrait le développement interne de la cons-
cience tel que le décrit Hegel comme source d’hypotheses définies,
et vérifierait avec les techniques épurées de la psychologie moderne
les corrélations qu’il postule. Nous pourrions imaginer ainsl une ex-
ploration systématique des sentiments de dépression ou de mélancolie
a base religieuse, ou une autre des concomitants de la ferveur ou enfin
une exploration de données existentielles aussi fondamentales que
Pespoir, ou le sentiment de gratitude.

B. Le deuxi¢me filon que Hegel recontre en inventoriant I’héritage
du passé nous reconduit & la constitution de la science de la nature,
depuis le tournant des temps modernes. Ici, I’accent va passer des
sentiments aux opérations intellectuelles: nous ne sommes plus au
niveau de la conscience de soi, ou de la singularité, mais a celui d’un
premier universel, celui qui va résulter de I’observation et de I’activité
rationnelles. Hegel les évoquera dans le cinquiéme chapitre de la
Phénoménologie, au début de la section intitulée Vernunft.

Dans la tradition judéo-chrétienne, la conscience trouvait dans le
monde un Autre comme immuable, ou comme incarné, un monde
sanctifié ou rageusement dépassé dans I’ascétisme, bref toujours une
relation d’extériorité. En devenant, par I’éducation de soi que
I’Eglise a permise par sa médiation vivante, sujet plein de soi-méme,
la conscience atteint un niveau ou elle s’efface comme singularité,
ou elle se fait elle-méme sujet pur de toute assertion portant sur

212



n’importe quoi, ou elle construit, par ses démarches expérimentales
et par la recherche de lois formulables en symboles mathématiques,
un monde de raisons qui rend raison du monde. Ainsi, la science
nouvelle contient un germe idéaliste, que ne pouvaient adéquatement
développer ses premiers promoteurs, obnubilés par la nature, mais
dont on saisit actuellement bien mieux I’essence. Quand un savant
observe, certes son intention porte sur les choses, ou un domaine
circonscrit dans ’ensemble de ces choses. Mais il ne se contente pas
de les réciter telles qu’elles sont, dans leur opacité de choses. Il en
imagine la structure, en construisant un modele idéal défini par des
opérations précises, renvoyant, s’il y a lieu, a des équipements ex-
périmentaux spécialisés. C’est cette structure vers laquelle il cherche
a reconduire son intelligence. Mais nous savons maintenant, apres
les crises scientifiques du siecle passé et du début de ce siecle, apres la
querelle du conventionalisme, de ’opérationalisme, du pragmatisme
et de ’idonéisme, combien cette structure doit a notre propre fond, —
au point que seul nous intéresse I’efficacité de notre modéle, et non
pas la nature plus ou moins ,naturelle’ des concepts ou instruments
intellectuels qu’il met en ceuvre. Clest cet aspect constructiviste du
savant moderne que Hegel pressent si remarquablement dans ce qui
constitue sa ,théorie des sciences modernes".

Mais nous nous intéressons ici plus étroitement a la conception
nouvelle de ’homme qui transparait dans la saisie scientifique des
deux siccles précédant Hegel. Elle se dessine a travers les couches
plus fondamentales de la science, que sont la science de la nature,
culminant dans la formulation de lois rigoureuses, la science de I’or-
ganisation vivante, appuyée sur la notion de finalité. A ces niveaux,
la raison est de plein droit ,observante‘: elle a encore son intention
dirigée vers la saisie externe, mais, par l’observation, elle ne saisit
dans ’extériorité que la trace de sa propre opération, sa propre trace,
soi-méme. Arrivée au plan ou I’organisme ajoute a la finalité la prise
en charge de cette finalité par la conscience, donc I’élément de cons-
cience de sot, I’observation nous abandonne, au moins quand il s’agit
des lois logiques. En effet, si nous les concevions comme des données
qu’il s’agirait simplement d’enregistrer par I’observation, on les
poserait dans I’Etre alors que I’acte méme par lequel on les poserait
échapperait a cette pétrification, donc nous imposerait une nouvelle
procédure, qui en appellerait a nouveau une troisitme, a mesure
qu’on laisserait retomber dans la donnée naturelle le processus de

213



pensée que ’on prétendrait étudier. En d’autres termes, la logique
ne peut se constituer comme une science de méme type que les autres,
utilisant les mémes procédés objectivants, et elle reste sous la dépen-
dance d’une autre discipline, que Hegel nomme encore ,philosophie
spéculative’, avant que Husserl ne I’appelle ,logique pure® et ,phé-
noménologie pure’.

En revanche, dit Hegel, un nouveau champ s’ouvre & nous dans la
réalité effective de la conscience agissante. Nous séparerons ici ce que
Hegel reflete de la psychologie de son temps, et la critique qu’il en
fait, et qui a peut-étre plus d’actualité qu’on ne pense.

La psychologie objectivante (celle qui apparait chez Tetens, ou
dans les cours d’anthropologie de Kant) cherche & établir des lois qui
indiquent comment ’esprit se comporte a I’égard des diverses moda-
lités de sa réalité (Phan., 223). Et Hegel de discerner deux modalités
fondamentales, I’une qui consiste a accueillir en soi les diverses cou-
tumes, moeurs et facons de penser qui constituent comme la chair de
Iesprit (ou sa dimension collective), et par la aboutit a adapter
I'individu de maniére a supprimer ce que son individualité implique-
rait de séparation ou de rébellion a I’égard du collectif auquel il
s’adapte; l'autre modalité revient pour la conscience individuelle a
s’obstiner dans son individualité, et soit a tomber a I’égard du collectif
dans la délinquance et le crime, soit & transformer victorieusement ce
collectif en lui donnant ,un autre monde, un autre droit, d’autres lois
et d’autres meeurs® (224).

Dans les deux cas, la psychologie ,observante® met en évidence de
nombreux pouvoirs, penchants et entrainements passionnels, et elle
en arrive a décrire tel homme comme plus enclin a ceci qu’a cela,
tel autre plus intelligent que celui-la, bref & reconnaitre dans I’espece
humaine des variétés diverses du méme type que dans la famille des
mousses ou des insectes. Tout cela culmine avec la recherche d’une
explication des différences individuelles, que I’on trouve dans ’action,
sur I’individu, de circonstances différentes.

En termes modernes, nous dirons que Hegel fait icil’esquisse d’une
psychologie différentielle, descriptive d’une part, explicative de ’autre,
et si ’on prend I’'un des psychologues objectivistes les plus féconds dans
I’étude de la personnalité, R. B. Cattell, on retrouvera sous la forme
moderne de la ,sphére de la personnalité® et des déterminants psy-
chosociaux les mémes modeles conceptuels que Hegel pouvait con-
naitre.

214



La critique que Hegel va faire de cette saisie objectivante de
I'individualité est d’autant plus intéressante que les mémes modes de
pensée se retrouvent a notre époque. La premiére grande critique
hégélienne consiste a dénoncer la contradiction existant entre la
méthode objectivante et ’objet auquel elle devrait s’appliquer. On
a le droit de classer de I’extérieur les diverses variétés de mousses ou
d’insectes, parce que la singularisation contingente, comme dit Hegel,
est leur élément propre, entendez parce qu’il n’y a rien dans leur
concept qui imposerait une uniformisation derriere la diversité de
leurs apparences. Comme toute la nature, ces variétés sont en extério-
rité réciproque. Mais quand il s’agit de I’homme, et de ’homme pris
dans son individualité consciente, le méme traitement est contradic-
toire, parce qu’a ce niveau, 'universel est ’essence. Hegel note par
12 que ’homme n’a pas d’individualité de la méme fagon qu’un
élément minéral ou une espéce animale en a: 'individu humain se
transcende nécessairement vers une unité spirituelle, gagée par le
moindre de nos jugements en tant que ce jugement renvoie 4 un
sujet susceptible de Iaffirmer, et que ce sujet est universel dans la
mesure ou I’assertion est vraie.

Mais si ’individualité humaine est ainsi toujours provisoire, et en
voie d’étre dépassée au profit de 'universel, on retrouve, dans les
schémes explicatifs de cette individualité, la méme imprécision.
Prendre les circonstances comme des causes, c’est transformer 1’indi-
vidu humain en un organisme naturel, voire méme le réduire 4 un
volant d’atomes dépourvus de liberté. De fait, les circonstances qui
devraient étre la cause ne jouent ce role qu’apres coup, c’est-a-dire au
moment ol l’individualité est déja figée, et cette consolidation de
Iindividualité suscite les causalités qui devaient ’expliquer. C’est
tout artificiellement que nous séparons lindividu d’un cété, des
situations qui devraient le déterminer de 'autre. On a la méme série
de chaque cdté, et & un autre individu correspond aussit6t une autre
série de déterminants, & 'intérieur pourtant d’une méme situation
,objective’, si ce terme a la moindre validité dans ce contexte.

Nous voyons ainsi se dessiner le sens de la critique hégélienne de la
psychologie de son temps, et nous le confirmerions en reprenant les
longues discussions qu’il consacre a la physiognomonie et a la phréné-
logie. L’essentiel en est la revendication d’universalité implicite dans
la saisie scientifique et rationnelle, qui ne doit pas étre contredite par
le résultat illusoire d’une science issue de cette saisie, ou la revendi-

215



cation de liberté qui modifie la relation de 'individu a ses circons-
tances. Cette mise en garde de Hegel se comprend encore mieux quand
on resaisit avec lui la troisieme composante de I’anthropologie impli-
cite de son époque, celle qui découle de la naissance, au xviii®
siecle, de I’histoire, a la fois comme discipline et comme ensemble
d’événements humains orientés dans le temps.

C. Nous avons trop reconstruit notre passé lointain en fonction de
nos expériences récentes, au sein d’une société ouverte au change-
ment, pour rester conscient de la nouveauté que I’histoire représente
dans les faits et dans la pensée. Il suffit, sur ce point, de contraster
I'option sur le temps prise par Descartes avec ce que ce concept
devient dans la pensée hégélienne pour nous persuader qu’en fait
les cent cinquante ans qui les séparent représentent une césure déci-
sive dans la conscience que nous avons de nous-méme. Chez Des-
cartes, I’histoire est source de désordre, d’irrégularité, de déraison.
Pour Hegel, tout au contraire, une assertion n’est vraie que prise dans
le mouvement par lequel on la pose, et ’histoire est ainsi un horizon
toujours présent, qu’il s’agisse de la pensée ou de I’action.

Bien qu’il soit difficile de localiser un événement a partir duquel
Ihistoire existerait, il semble bien que les révolutions que connait
la société globale au xviii® siecle, et dont la forme politique violente
n’est qu'une face, et méme pas la plus importante, transforment en
profondeur le sentiment méme que ’homme a de lui-méme. Les
Lumieéres qui éclairent désormais les esprits, ,plus que dans tous
les si¢cles précédents® (Voltaire, Siécle de Louis XV'), ne sont pas seule-
ment celles des sciences naturelles; elles proviennent aussi des change-
ments sociaux profonds et quasi imperceptibles pour les contempo-
rains, dont nous retrouvons aujourd’hui la trace. Ce sont, comme le
dit Godechot, ,les bases profondes et souvent cachées de I’histoire qui
entrent en mouvement; renversement de la conjoncture économique,
grace auquel une période de hausse et de prospérité succede a la
longue phase de stagnation économique marquant en France le
réegne de Louis XIV; révolution démographique, par décroissance
rapide de la mortalité; révolution agraire qui bouleverse les cultures
traditionnelles; début de la révolution industrielle: ,tous ces boule-
versements, continue Godechot, lorsque les hommes commencent a
s’en rendre compte, forment un merveilleux excitant pour ’esprit:
d’out l’éclat intellectuel de la deuxiéme moitié du xvii® siecle’
(Histoire universelle, Encyclopédie de la Pléiade, I1I, 225-6).

216



Ces ébranlements profonds de la société globale font passer au
premier plan les problémes politiques, entendez 1’agencement des
institutions. Une dimension collective nouvelle enveloppe les vies
privées, qui sont désormais toutes concernées par ce qui se passe dans
I’Etat. Le citoyen émerge lentement du sujet. Mais par la volonté
générale, qui vient polémiquer a I’intérieur de la conscience contre la
volonté singuliére ou privée, ’histoire en train de s’imposer comme
catégorie existentielle majeure révele un aspect de l'universel qui
n’¢tait pas encore dégagé explicitement de 'universel impliqué par
la connaissance rationnelle de la nature. On passe du plan cognitif a
celui de la pratique.

Par la, se dégage ’aspect créateur de I’action humaine. Certes,
cette prise de conscience avait été préparée par ’exaltation de I’artiste
a la Renaissance. Mais c’est la nouvelle technique, et ’augmentation
rapide de la productivité fondée sur elle, qui généralise & I’humain
ce qui ne semblait convenir jusqu’alors qu’a ’homme exceptionnel,
le génie.

Cette créativité nouvelle de I’action, qui I’arrache décidément a
sa réplique naturelle ol ’organisme, dés qu’il a atteint ’objet satis-
faisant sa tendance biologique, le consomme et s’endort (ou retourne
a la vie végétative), va par voie de conséquence mettre trois aspects
de I’ceuvre en lumiére. La premiére est le travail. On se souvient sans
doute que dans la relation du Maitre et de I’Esclave, le maitre ne
communiquait plus avec la nature que par I’entremise du travail de
I’esclave. Mais Hegel note bien que si le travail modifie la nature,
c’est encore a ce niveau pour mieux la détruire. La nature ne subsis-
tera, comme sanctifiée, qu’a 'intérieur de la figure de la conscience
malheureuse, comme résultat du travail du moine agissant a I’intérieur
d’une création désormais sauvée de sa destruction récurrente. Ce
n’est qu’au niveau de la société globale que le travail devient matiere
ouvrée, et accumulation de choses dont on pourra par la suite cons-
tituer la propriété des individus et leur donner ainsi une assise maté-
rielle.

En second lieu, I’ceuvre est ceuvre d’art, moment négatif de 1’ac-
tivité de travail, dans la mesure ol la conscience individuelle s’en
glorifie comme d’une production propre soulignant sa singularité,
moment positif dés 'instant ol cette ceuvre devient I’expression sen-
sible de I’idée.

Mais nous sommes ainsi sur la voie de la troisitme conséquence, la

217

15 Studia Philosophica XXX/XXXI



plus générale: ’action humaine a comme contrepartie ces objectiva-
tions de I’esprit ol I’élément collectif de nos subjectivités se projette
le plus clairement, le droit, la coutume intériorisée (ou morale sub-
jective), les institutions de la société globale, coiffées finalement par
celle qui les résume et les contient toutes, I’Etat.

Il serait intéressant de s’arréter ici a la conversion profonde dans la
conception que I’homme se fait de sa propre nature, — qui est implicite
dans ’avénement de I’histoire. Disons d’un mot que c’est I’aspect
créateur de I’histoire qui interdit désormais de condamner la nature
humaine et de ramener entiérement son action a I’intrusion du néga-
tif dans la création ou dans le monde. C’est aussi par lui que le temps
vide des chroniques ou des chronologies antérieures se remplit d’un
contenu orienté, allant d’un moins d’humanité vers un plus d’huma-
nité, ou assurant le ,devenir humain de Dieu’ ou le ,devenir divin
de ’homme°.

Dans la perspective qui s’ouvre ici, on voit se dessiner d’autres
aspects de la réalit¢ humaine qui n’avaient pas été intégrés jusque-
la dans la réflexion philosophique. Hegel va opposer d’une part les
attitudes existentielles naissant du refus de la dimension historique de
I’existence, entendez le refus de la dimension collective de toute
subjectivité singuliere, et d’autre part les diverses attitudes liées a la
reconnaissance de ’histoire et de sa productivité.

Nous aurons ainsi le jouisseur (Phdn. V B a.), le contestataire (id,
V B b.), celui qui s’isole pour étre vertueux tout seul dans son effort
solitaire (id, V B c¢.), et surtout I’animal vaniteux du ,zoo humain‘
(,das geistige Tierreich®, V C a.). Ces diverses figures mettent chaque
fois en avant d’autres aspects de la motivation humaine, et des élé-
ments de vie mentale qui n’apparaissent a I’existence qu’en fonction
d’un horizon politique récusé, ou ignoré.

En revanche, dés que nous pénétrons dans I'orientation de I’his-
toire, dés que I’homme acquiert ce pan supplémentaire de subjec-
tivité qui le lie au collectif et le définit par rapport & un moment
donné de l’effort humain, nous rencontrons d’autres motivations,
celles qui nous situent par rapport 4 la famille et au peuple, qui nous
dressent contre les dieux, qui nous lient au destin de la loi civique,
ou au bien-étre de I’Empire, jusqu’aux conséquences de la formation
et de la culture individuelles, a la foi épurée de superstition, a la
naissance, a travers la terreur, de la subjectivité consciente de ses
droits civiques (le citoyen), jusqu’a la tentation finale de I’abandon

218



piétiste au collectif et au combat contre le mal solidifié dans la société
sortie du passé.

Ici encore, en recensant les diverses motivations humaines, nous
sommes avertis par Hegel, et cela n’est pas non plus dépourvu d’ac-
tualité, qu’elles ne sont pas toutes équipollentes, déployées cote a
cdte dans un espace abstrait, mais qu’elles sont liées a des situations
ou des circonstances sans lesquelles elles ne se manifestent point. Une
science de la personnalité qui coupe ’organisme mental humain de
ses racines historiques, qui procéde par coupes abstraites, comparant
devant une page blanche les diverses motivations les unes aux autres,
et cherchant a les reconstruire dans ’organisme comme autant de
piéces dans un moteur, ou bien reste en dessous de son objet, et n’en
fournit qu’une esquisse palie et insuflisante, ou bien se détache
implicitement sur un arriére-fond social qui interdit d’en universaliser
les théorémes.

3.

Les trois veines différentes qui représentent autant d’éclairages ou
de perspectives différentes sur la réalit¢é humaine ne convergent pas
nécessairement. On pourrait méme les dresser les unes contre les
autres, et, par exemple, montrer que I’homme approché dans la
Iumiéere de la ,conscience malheureuse’, s’il travaille bien, n’est guére
susceptible de rapporter a lui-méme, dans sa singularité, le résultat
de son travail, et par suite n’arrive méme pas a exister selon les moda-
lités de la conscience pour laquelle existe I’histoire. Chez Hegel, les
contradictions de ce genre sont généralement résolues en mettant
chaque attitude a son moment dans un développement organique ou
chaque phase a sa justification, mais aussi ou chacune reste transition
vers une étape ultérieure. Si, dans la Phénoménologie, ce développement
est plutot historique, il est surtout logique dans les ouvrages ultérieurs,
et notamment dans I’Encyclopédie. La mani¢re dont Hegel intégre
les divers éclairages sur la réalité humaine va nous arréter quelques
instants.

Le domaine de ce qui est aujourd’hui la psychologie, avec ses deux
pans structural et différentiel, figure dans I’Encyclopédie d’une part
a la fin de la ,Philosophie der Natur®, d’autre part en premiére partie
de la ,Philosophie des Geistes‘. Nous sommes en effet déja sur horizon
de condurte quand nous arrivons a 1’organisme animal (paragr. 350-376),
dont Hegel commence par souligner la subjectivité. On sait qu’il

219



Pexamine successivement sous trois aspects, d’une part comme jforme
(Gestalt), c’est-a-dire comme idée individuelle qui se rapporte a elle-
méme et fait cercle en elle-méme avec elle-méme, d’autre part comme
idée qui adopte une conduite a 1’égard de ,son‘ Autre, la nature
inorganique, et qui va assimiler une part du monde externe, enfin
comme idée qui se comporte a I’égard d’un autrui congénére et s’y
retrouve soi-méme, dans le processus de la génération. Cela lui
permet de mettre en place la notion de sensibilité, d’irritabilité et de
reproduction par lesquelles on définissait le processus vivant a son
époque. Mais du méme coup, nous avons indiqué la place systé-
matique de notions comme le ,sentiment de soi‘ (Selbstgefiihl) qui
formera en nous la couche la plus profonde de notre présence au
monde, comme une poussée obscure qui a encore les aspects végéta-
tifs du simple élan vital, I’attitude théorique (liée a la perception ou
a la prise d’information sur les réalités naturelles externes), I’attitude
pratique (qui prend ici I’allure d’une pulsion, et bient6t de besoins
déterminés), la complémentarité des organismes dans la sexualité, la
déchéance et la mort.

Sur ce soubassement naturel (mais dont Hegel parle déja en termes
mentalistes, puisque I'unité de I’organisme lui est une préfiguration
de la subjectivité, ou, comme il le dit, ,subjectivité en soi‘), nous allons
construire les structures propres a ’esprit, d’abord subjectif, puis
objectif et enfin absolu. Laissons provisoirement de coté I’éclairage de
cette notion d’esprit dont on pressent qu’elle contient le défi le plus
direct a notre science comportementale actuelle, et énumérons suc-
cinctement les couches successives que Hegel décrit sousle nom d’anthro-
pologie, de phénoménologie et de psychologie (cette derniere au sens étroit du
terme, comme nous le verrons).

a) Au premierétage, anthropologique,engoncédanslanatureorganique,
Pesprit dort encore: son sommeil, c’est I’aAme, un fond passif de toutes
les virtualités, et a partir duquel s’actualiseront les divers aspects de
Pesprit. Cette ame est d’abord naturelle, encore fondue dans ,la vie
planétaire universelle’, et n’est susceptible, a ce niveau, que d’humeurs
indéterminées (,tritben Stimmungen‘, paragr. 392); elle est ensuite
marquée par les ,esprits naturels particuliers’, les races, puis par les
esprits plus locaux et particularisés que sont les ,maniéres super-
ficielles de vivre, les occupations, la culture corporelle et les disposi-
tions, voire surtout les tendances internes et les capacités du caractére
intelligent et moral des peuples‘. Finalement, derniére couche dans

220



ce niveau inférieur, I’Ame porte la marque de son individualité, et des
modifications que I'individualité peut manifester, ainsi 1’age de la vie,
ou le statut sexuel. Nous passons de cet ensemble de passivités 2 une
vigilance supérieure dans la sensation (qu’il faut prendre ici dans un
sens tres proche de la cénesthésie, sentiment trouble dans lequel nous
sont donnés immédiatement certains états ot 'intérieur et I’extérieur
se séparent mal). De 14 nous nous élevons au niveau du sentiment,
dans le sens d’une intentionnalité plus nette, ol la part du sujet et
celle de I’objet commencent a se séparer et & s’opposer, ce qui d’une
part livre le soubassement de I'identité personnelle, et de ’autre les
premicres qualités de I’objet; pour le moment, ol nous sommes encore
dans le vestibule de la connaissance, et olt nous ne voyons que le c6té
subjectif (,immédiat® dit volontiers Hegel) de cette relation, nous
découvrons a ce niveau la sorte d’automatisme qui se révéle dans
Phypnose, le sentiment de soi qui va articuler notre appréhension
du monde, et dont la déviation fonde la notion de folie, I’habitude par
laquelle cette subjectivité atteint a une certaine consistance. L’ame
ainsi revigorée arrive a un niveau dernier, qui est celui de P'effec-
tivité, ou s’oppose d’une part initiative du sujet et de l'autre sa
corporéité qui fonctionne par rapport 4 la premiére comme son signe.
Nous heurtons ainsi a la porte de la conscience.

b) Celle-ci est thématique au niveau de la phénoménologie, qui n’est
plus ici I’ensemble des figures de la conscience, mais seulement celles
qui contiennent clairement la scissiparité de I’objectif et du subjectif,
et par suite constituent pour nous le domaine cognitif. Nous trouvons
dans cette sphére d’abord la conscience qui a un objet, avec les diverses
modalités de I’aperception, puis celle qui a soi-méme comme objet,
avec les étapes connues du désir, de la lutte des consciences et de la
conquéte de P'universalité du sujet connaissant, qui nous établit au
niveau de la raison.

c) L’esprit s’annonce maintenant au-dela de ses conditions troubles
(ame, son sommeil) et ses contradictions (I’entendement et la raison),
et du méme coup nous pénétrons a ce que Hegel appelle la psychologie,
qui examine les divers pouvoirs de ’esprit comme tel, I’intuition, la
représentation, I’intériorisation qui donnera naissance a la mémoire,
I'imagination dont sortira le signe, et plus particuliérement le signe
privilégié du langage, grice auquel nous pénétrons dans le domaine
de la mémoire, soubassement de la pensée. Nous arrivons par 14 a
un niveau d’autonomie qui pose I’esprit par rapport au monde, et par

221



conséquent I’oppose pratiquement. D’ou enraciné dans le sentiment
pratique, I’opposition de 1’élan propre (Trieb) et de I’arbitraire (Will-
kiir) aboutissant & un premier type d’épanouissement subjectif, le
bonheur (Gliickseligkeit) dont nous nous élevons vers une satisfaction
plus profonde par la liberté.

Mais cette liberté échappe désormais au ,psychologique‘ pour
entrer comme condition dans la constitution du monde de [’esprit
objectif. Par les ceuvres de ’esprit, la conscience individuelle recoit une
subsistance, une substance qui lui fait quitter le plan de la subjec-
tivité subalterne ou elle choyait sa particularité.

Mais du méme coup, nous avons dessiné le projet d’une science du
mental pris entre deux limites, d’une part, en bas, le naturel dans ses
lois universelles et abstraites, d’autre part, vers le haut, le spirituel
avec son universalité concréte. La psychologie, qui couvre pour nous
tout cet empan, s’installe ainsi dans I’entre-deux. Elle ne peut se fermer
sur elle-méme, et prétendre contenir tout ce qui compte sur I’homme.
Elle menace toujours a nouveau de s’effondrer dans ce qui n’est que
son soubassement, dans le physiologique et I’organique dont le fonc-
tionnement fascinant semble supprimer le probléme irritant de la
conscience. Elle risque surtout de se fermer & ce qui est le produit de
Pesprit humain, 1’ceuvre, I'institution civile, I’art, la religion, le savoir
absolu.

4,

Il est temps, pour conclure, de prendre un recul supplémentaire et
d’évaluer la psychologie de Hegel en fonction d’une part de ce qu’est
devenu son intention systématique et d’autre part de ce que sont nos
besoins de clarté théorique et épistémologique.

La valeur du systeme hégélien tient précisément a son principe
systématique de construction. Si ce systéme reste possible, alors le
probléme de la coopération finale de la philosophie et de la psycholo-
gie dans la connaissance de I’homme a trouvé sa solution. Si les bases
mémes du systéme se sont effondrées, il faut trouver en dehors de lui
les éléments d’une réconciliation ou d’une différenciation nouvelles.

Le ressort de la démarche hégélienne est le refus de toute théorie
représentative de la connaissance par lequel s’ouvre la Phénoménologie
de Pesprit (Einleitung). Hegel récuse le point de départ critique, que
Kant donnait comme allant de soi, parce qu’il présuppose d’avance
qu’il pourrait y avoir un savoir visant un objet sans ’avoir déja

222



atteint, en quelque sorte de I’extérieur, qu’il pourrait y avoir un savoir
du savoir sans déja gager une intentionnalité sous-jacente de ce pre-
mier savoir, et finalement parce qu’il met un abime entre le vrai et
le savoir qui rendrait incompréhensible un accord ultérieur. Sa riposte,
c’est que I’Absolu qu’il s’agit de connaitre est déja dans notre con-
naissance, qu’il veut étre preés de nous, comme il dit, et que le progres
dans le savoir ne consiste qu’a mieux discerner ce qui est déja de toute
origine présent.

Si ’on y est attentif, cette riposte présuppose que le savoir puisse
étre adéquat a son objet. Hegel ne met pas en doute le point de départ
scientiste de Kant. Pour lui aussi, les mathématiques sont mises en
évidence des structures mondaines. Pour lui aussi, la physique new-
tonienne atteint par son réseau de lois le réel en lui-méme. Ce qui va
différer, c’est la justification: Hegel résout différemment la déduction
trancendantale, mais il en postule une, qui rende compte du fait que
Iesprit se saisisse sous forme de monde, et que ce saisissement soit
adéquat. Si 'on abandonne, avec le Husserl des Prolégoménes a une
logique pure, ’adéquation possible de la science a son objet, si I’on
prend au sérieux ’ouverture du savoir sur sa propre incomplétude,
au moins des qu’il se veut scientifique, alors I’ancrage ontologique du
systtme hégélien saute, sa philosophie de la nature va a la dérive, et
seul subsiste le domaine historique comme objet possible d’une philo-
sophie dans la rigueur de ses connaissances.

Dans ces conditions, nous retrouvons une certaine liberté de la
construction scientifique a IPintérieur méme de la psychologie,
précisément dans les niveaux ou elle s’adossait chez Hegel a la philo-
sophie de la nature, comme connaissance scientifique du comporte-
ment, comme ¢tude de I’ame dans ses éléments non cognitifs. Mais
deés qu’elle se profile sur horizon d’histoire, c’est-a-dire atteint les
domaines ou les ceuvres de I’esprit viennent prendre place, elle perd
a nouveau sa justification et son indépendance, et se trouve guindée
et guidée par une philosophie réflexive préalable a toute saisie expéri-
mentale ou objectivante. C’est dans cette perspective qu’il faut
aborder les travaux actuels concernant le dynamisme des groupes,
qui souffrent généralement d’une insuffisante analyse préalable des
conditions mémes dans lesquelles les participants abordent I’autorité
ou le dialogue, c’est aussi dans cette perspective qu’on évaluera
Peffort courageux de G. W. Allport pour laisser ouverte la voie a
une connaissance en profondeur, sur fond de sympathie, des per-

223



sonnes concrétes, c’est enfin dans cette perspective quel’onrecherchera
une compréhension du dynamisme psychique chez un organisme qui
ne se réduit pas a ses pulsions organiques, et qui, méme quand il
parait seulement les actualiser, prend déja parti a I’égard de sa voca-
tion historique et de son aboutissement spirituel.

Nous retrouvons ainsi la notion d’esprit qui est bien celle que le
systtme hégélien nous présente avec la plus grande insistance et la
signification la plus chatoyante. Chez lui, ’esprit est toujours lié a
I’'universel. Entendons par la la vocation humaine & se dépasser vers
le vrai, le valide dans la connaissance ou ’action, I’aptitude a laquelle
chacun de nous est appelé — a juger valablement et a agir dans le sens
de l’histoire. Une certaine transindividualité affecte ainsi I’individu
humain, et 'on n’en peut aborder I’é¢tude sans ou bien I'impliquer
sans conscience, et les savoirs que I’on propose restent trop courts,
ou bien le poser thématiquement au préalable, de maniére a circons-
crire la validité de Papproche expérimentale ou objective de la réalité
humaine. Mais cette transindividualité n’apparait pas dans la saisie
objectivante, elle reste liée a une réflexion de type différent. Ainsi,
sans la sagesse de la philosophie, la rigueur de la psychologie reste
finalement illusoire...

224



	Connaissance concrète de l'homme chez Hegel

