
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Connaissance concrète de l'homme chez Hegel

Autor: Muller, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Connaissance concrète de l'homme chez Hegel

par Philippe Muller

1.

Les deux pans qui constituent aujourd'hui pour nous la psychologie,
d'une part la structure ou le fonctionnement de la réalité humaine,
d'autre part la description et l'explication des différences qu'elle
manifeste à l'œil le moins exercé, sont assurément très inégalement
présents dans le système hégélien. Le premier se confond finalement

pour lui avec l'Absolu, dans la mesure où l'Esprit n'arrive que chez

l'Homme à se resaisir dans sa totalité structurée et diversifiée. Quant
à la psychologie différentielle, Hegel ne fait pas mystère de son
désintérêt pour ce qu'il y a de particulier dans les capacités, le

caractère, les inclinations et faiblesses d'un individu', dans ces

existences contingentes, insignifiantes et dépourvues de vérité' qui
n'atteignent pas à ce qu'il y a de substantiel dans l'esprit (Enzyklopädie,
Ed. Meiner, Hamburg 1959, paragr. 377). Quand il lui arrive d'en
parler, visiblement il a hâte de s'en échapper pour revenir à ce qu'il
y a d'universel chez l'individu, à ce qu'il y a d'humain dans l'homme
et il néglige superbement ce qu'il y a de trop humain. On peut
cependant lui passer cette humeur à l'égard du particulier, et reconstituer

dans son intégralité la psychologie de Hegel. Deux raisons
principales nous y invitent impérieusement.

Tout d'abord le destin général de la question sur l'homme dans la
pensée moderne. Quand on prend la mesure de la profonde scission

qui sépare actuellement deux attitudes d'esprit et deux démarches de

la pensée connaissante, celle de la science positive de l'homme que
nous propose la psychologie contemporaine, et celle de ce savoir
insistant qui donne son contenu à la réflexion philosophique, on est

enclin à remonter dans notre passé intellectuel jusqu'au point où cette
scission n'existait pas encore, pour mieux la comprendre en elle-
même, et pour chercher à partir de cette compréhension plus profonde
les moyens de la dépasser. Or la dernière synthèse totale qui retienne

207



à la fois ce qui est actuellement devenu la science et ce qui n'a pas
cessé d'être la philosophie est bien celle que nous trouvons dans le

système hégélien. Certes, il a des proportions qui paraissent
formidables, et ses approches sont hérissées de difficultés, ne serait-ce que
l'étonnante traduction qu'on a le front de nous en proposer en français.

Mais les travaux actuels, depuis une cinquantaine d'années

déjà, nous en facilitent une nouvelle appropriation, et nous prenons
meilleure mesure de l'abaissement dans lequel l'effondrement de

l'hégélianisme, vers le milieu du siècle passé, avait transitoirement
réduit la pensée occidentale. Il semble désormais évident qu'on ne

peut esquiver le défi hégélien, de n'accorder créance quelconque à

une vérité isolée tant qu'elle n'est pas intégrée au tout de la réflexion
et du savoir, et qu'il vaut la peine d'étudier à partir de la pensée

systématique les raisons éventuelles de ne pas y demeurer.
En second lieu, lorsqu'on regarde la place que la psychologie tient

dans le système hégélien, on comprendra peut-être mieux certains

aspects de la pensée scientifique contemporaine, à la fois dans sa

légitimité et dans ses limites. Ce qui nous sépare de Hegel, c'est, bien
sûr, une foule de savoirs positifs, ceux par exemple dont Berelson et
Steiner font l'inventaire dans leur ouvrage de 1964 Human behavior,

Harcourt, Brace and World (NY). Des 1045 propositions qu'ils
énumèrent, peu sans doute étaient déjà accessibles à Hegel ou à ses

contemporains, et si certains savoirs d'alors ressemblent aux nôtres
dans leur contenu, à coup sûr les raisons que nous avons de leur
accorder créance se sont profondément modifiées. Les méthodes se

sont précisées, les conditions de validité d'un théorème, les renvois à

l'expérience, les limites de celle-ci; tout cela rend bien plus objectifs
ces savoirs, et l'on peut même sans trop d'outrecuidance revendiquer
pour la psychologie contemporaine une certaine légitimité scientifique,
même si elle est encore souvent contestée par les puristes des sciences

de la nature. Mais il n'est pas dit pour autant que tout cela modifie
en principe le sens de l'investigation psychologique, et que la masse
des savoirs déconnectés dont nos cours et nos manuels sont remplis en
ait profondément modifié le sens ou la nature. Du temps de Hegel,
une certaine psychologie existait déjà, comme une attention, scientifique

d'intention, à la structure de notre appareil mental ou aux
particularités de nos personnalités. Cette psychologie a une certaine

place dans le système, elle reçoit de cette place un ensemble de

déterminations qui l'éclairé dans son principe, elle présuppose certains

208



étages systématiques, mais elle précède d'autres niveaux, et tant par
ce qui est en deçà que par ce qui est au-delà d'elle, elle a une consistance

particulière dont il vaut la peine d'esquisser les traits essentiels.

2.

Dans la connaissance de l'homme, Hegel va s'efforcer, comme dans

les autres aspects de sa construction systématique, de mettre à sa

place tout ce qui est significatif dans l'existence. Il rompt à cet égard
avec l'intention de Kant, qui est de creuser un abîme entre les savoirs

antérieurs et les savoirs critiques : ,mon dessein est de convaincre tous

ceux pour qui la métaphysique vaut la peine d'être étudiée qu'il est

absolument nécessaire d'interrompre leur travail jusqu'à nouvel

ordre, de considérer tout ce qui s'est fait jusqu'ici comme non avenu...'
(.Prolégomènes, Préface). Pour Hegel, ce que propose la tradition n'est

jamais récusé d'emblée. Certes, ces savoirs ne sont pas encore dégagés
dans leur signification complète, puisqu'ils ne sont pas encore intégrés
dans le système, mais, neutralisés, en suspens de signification, ouverts,
ils méritent un inventaire préalable qui va en éclairer la richesse.

A. Hegel est devenu lui-même relativement tard. C'est un homme
de trente-six ans qui publie la Phénoménologie de l'esprit. Les années qui
précèdent sont prises pour lui par une confrontation intense, parfois
douloureuse avec la tradition, qu'il avait rencontrée sous forme
concentrée et massive dans sa formation de théologien à la Stift de

Tubinge. Nous commençons à mieux le voir dans sa lutte pour s'assimiler

cette tradition, et pour s'en affranchir tôt après. La philosophie
religieuse de Kant, les débats sur le théisme ouverts autour de Lessing
et de son opposant Goetz, la réflexion sur la philosophie de Fichte,
l'ouverture sur les siècles passés, antérieurs au christianisme, ou sur
les civilisations lointaines dans le temps et dans l'espace, tout concourt à

mettre en question l'anthropologie chrétienne dans sa teneur orthodoxe,
et par conséquent à en dessiner plus vigoureusement les traits essentiels.

Hegel discerne progressivement les composantes diverses de la

religion, l'élément hiérarchique où la conscience s'abaisse devant un
Autre posé comme externe, l'élément cognitif où la conscience limitée
se confronte avec un Absolu qui ne peut pourtant pas être totalement

étranger, l'élément collectif qui unit les consciences d'une communauté

dans un même culte, et qui ne paraît pas pouvoir se ramener
tout uniment aux deux autres. A travers les écrits de jeunesse, que
vient de réinterpréter le théologien allemand H. Kling dans le monu-

209



ment qu'il a élevé à Hegel pour son bi-centenaire (Menschwerdung

Gottes, Herder Vg, Freiburg, 1970), on pressent la mise en ordre de

ces divers éléments, qui finiront par jalonner l'histoire occidentale
dont la Phénoménologie nous donne l'esquisse. Cet homme de la tradition

prendra pour l'essentiel place dans la seconde partie de la

Phénoménologie, celle qui va décrire les figures de la conscience de soi.

Il est significatif à cet égard que la première figure se dessine autour
de la lutte des consciences pour la reconnaissance, dans l'affrontement
du Maître et de l'Esclave. On pourrait penser que nous plongeons
dans les origines de la société, et qu'ainsi Hegel met aux racines de

l'anthropologie traditionnelle un élément collectif, déjà une ébauche
d'Etat. Mais la dialectique entre le Maître et l'Esclave n'est pas une
lutte de classes, elle reste interne à la conscience encore posée dans sa

singularité, elle ne nous engage pas encore au niveau de l'esprit
concret dont nous verrons qu'il enveloppe inséparablement une
dimension politique. Il ne s'agit encore que de l'extériorité simple,
celle qui surgit dans le face à face de la vie quotidienne et qui
n'implique encore que deux protagonistes dressés l'un contre l'autre par
leur désir de dominer et d'incorporer l'autre.

Les figures qui découlent de ce premier nœud dialectique ne nous
sortent pas non plus du niveau de la singularité. Dans l'évocation

que Hegel fait du sage antique stoïcien ou sceptique, nous avons

encore toujours la dimension de la solitude, celle de l'âme isolée à

la recherche de son salut singulier. Et c'est cet élément qui prédomine
encore dans la dernière figure de cette partie, celle de la conscience

malheureuse.
Dès le premier paragraphe de ce passage central dans la

Phénoménologie, apparaît bien le caractère ambigu de toute considération

abstraite, coupant tel moment de la conscience de tous les autres par
lesquels ce moment recevra sa signification complète. La conscience

est malheureuse, parce qu'elle est inquiète, et qu'elle ne sait pas
encore ce que nous, faisant avec le philosophe l'histoire naturelle de

son élévation, nous savons déjà, c'est-à-dire qu'elle trouvera son repos
dans l'esprit vivant dans la communauté.

Considérée dans son inachèvement, comme un bourgeon qu'on
disséquerait dans l'état où le saisit le scalpel, sans qu'on puisse déjà
reconnaître en lui la fleur et le fruit ultérieurs, la conscience se saisit

intérieurement déchirée, comme contenant à la fois l'immuable
essentiel et le fluent inessentiel, et comme ne s'attribuant à elle-même

210



que ce dernier. Dans ce déchirement apparaissent des humeurs

fondamentales, qui constituent des aspects tout aussi positifs de notre
manière de vivre notre existence que nos mobiles ou nos actes
intellectuels.

La conscience a d'abord le sentiment de la tension, de cette dé-

hiscence interne qui l'empêche de goûter le repos, et qui la constitue

comme quête et manque. Elle lutte contre cette scission, et cette lutte
prend l'allure d'une lutte contre un ennemi intérieur, qui pourtant ne
saurait être vaincu sans le triomphe correspondant d'un principe tout
aussi intérieur (,der Sieg vielmehr ein Unterliegen', écrit Hegel).
Si, à ce niveau, elle cherche à exprimer son expérience intime, si elle

veut dire ce que lui est la vie, son existence propre, son action, elle ne

peut qu'en gémir: ,denn es hat darin nur das Bewußtsein seines Gegenteils

als des Wesens, und der eignen Nichtigkeit'.
Certes, on a coutume de renvoyer cette figure de la conscience à

la confrontation judaïque de la conscience et de l'immuable. Dans

ce sens, ces ,existentiels' privilégiés que sont ces humeurs fondamentales
seraient liés à un moment déterminé de l'histoire, et par conséquent
d'un intérêt seulement archéologique. Mais c'est aller trop vite en

besogne, et négliger la permanence d'attitudes humaines à travers
les siècles, ou, en d'autres termes, ranger les expériences de la
conscience dans l'ordre linéaire des événements extérieurs les uns aux
autres, et non dans l'enveloppement réciproque des croissances

vivantes. Nous retrouvons en nous, dès que nous posons en face de

nous un essentiel ressenti comme immuable, la même humeur
fondamentale que Hegel décril ici, et si elle a une fois dans le passé plus
particulièrement caractérisé un peuple à un moment de son histoire,
elle continue tout de même à être une des catégories existentielles de

base de la conception de l'homme proposée par la tradition.
Il en irait de même avec d'autres attitudes liées au développement

de la conscience malheureuse. Quand l'immuable serait présent dans

la singularité de l'existence humaine (ce qui est le sens de l'incarnation
du Christ), il resterait, à ce niveau, présent dans une existence abolie,

présent dans la nostalgie, présent dans la ferveur, tension interne de

l'âme vers un au-delà qui ne lui est jamais donné dans sa totalité.
Si le sens de l'incarnation est une sanctification de cette condition
humaine et de ce monde dans lequel l'immuable apparaît dans une
existence singulière, le travail de l'individu prend une signification
nouvelle, puisqu'il ne vise plus, comme dans les attitudes plus biolo-

211



giques qui précédaient, la pure et simple disparition de la nature ou
de l'objet naturel, mais sa transformation sanctifiée. Enfin, dans l'acte de

grâce, la conscience s'identifie finalement avec l'immuable, en renonçant

activement à ce qui fait sa singularité en tant qu'opposée, et en
se hissant au niveau de cet universel qui lui était d'abord étranger, et

qui devient l'âme de son âme.

Qu'on ne dise pas que nous sortons là de la psychologie, entendue

comme ensemble des savoirs portant sur l'homme dans son fonctionnement,

sa structure et sa singularité. Nous avons expressément
souligné, dans le développement interne de la conscience malheureuse,
l'élément des tonalités affectives (Stimmungen), par lesquelles la
conscience se situe elle-même dans son monde. Certes, les savoirs

expérimentaux sur cet aspect de notre existence ne sont pas en nombre
considérable, mais ce n'est pas une réserve à l'égard de ces sentiments

existentiels, plutôt une remarque critique sur les limitations de la
psychologie positiviste. Au reste, rien n'interdirait une recherche

systématique, qui reprendrait le développement interne de la
conscience tel que le décrit Hegel comme source d'hypothèses définies,
et vérifierait avec les techniques épurées de la psychologie moderne
les corrélations qu'il postule. Nous pourrions imaginer ainsi une
exploration systématique des sentiments de dépression ou de mélancolie
à base religieuse, ou une autre des concomitants de la ferveur ou enfin

une exploration de données existentielles aussi fondamentales que
l'espoir, ou le sentiment de gratitude.

B. Le deuxième filon que Hegel recontre en inventoriant l'héritage
du passé nous reconduit à la constitution de la science de la nature,
depuis le tournant des temps modernes. Ici, l'accent va passer des

sentiments aux opérations intellectuelles: nous ne sommes plus au
niveau de la conscience de soi, ou de la singularité, mais à celui d'un
premier universel, celui qui va résulter de l'observation et de l'activité
rationnelles. Hegel les évoquera dans le cinquième chapitre de la
Phénoménologie, au début de la section intitulée Vernunft.

Dans la tradition judéo-chrétienne, la conscience trouvait dans le
monde un Autre comme immuable, ou comme incarné, un monde
sanctifié ou rageusement dépassé dans l'ascétisme, bref toujours une
relation d'extériorité. En devenant, par l'éducation de soi que
l'Eglise a permise par sa médiation vivante, sujet plein de soi-même,
la conscience atteint un niveau où elle s'efface comme singularité,
où elle se fait elle-même sujet pur de toute assertion portant sur

212



n'importe quoi, où elle construit, par ses démarches expérimentales
et par la recherche de lois formulables en symboles mathématiques,
un monde de raisons qui rend raison du monde. Ainsi, la science

nouvelle contient un germe idéaliste, que ne pouvaient adéquatement
développer ses premiers promoteurs, obnubilés par la nature, mais
dont on saisit actuellement bien mieux l'essence. Quand un savant
observe, certes son intention porte sur les choses, ou un domaine
circonscrit dans l'ensemble de ces choses. Mais il ne se contente pas
de les réciter telles qu'elles sont, dans leur opacité de choses. Il en

imagine la structure, en construisant un modèle idéal défini par des

opérations précises, renvoyant, s'il y a lieu, à des équipements
expérimentaux spécialisés. C'est cette structure vers laquelle il cherche
à reconduire son intelligence. Mais nous savons maintenant, après
les crises scientifiques du siècle passé et du début de ce siècle, après la

querelle du conventionalisme, de l'opérationalisme, du pragmatisme
et de l'idonéisme, combien cette structure doit à notre propre fond, —

au point que seul nous intéresse l'efficacité de notre modèle, et non
pas la nature plus ou moins ,naturelle' des concepts ou instruments
intellectuels qu'il met en œuvre. C'est cet aspect constructiviste du
savant moderne que Hegel pressent si remarquablement dans ce qui
constitue sa ,théorie des sciences modernes'.

Mais nous nous intéressons ici plus étroitement à la conception
nouvelle de l'homme qui transparaît dans la saisie scientifique des

deux siècles précédant Hegel. Elle se dessine à travers les couches

plus fondamentales de la science, que sont la science de la nature,
culminant dans la formulation de lois rigoureuses, la science de

l'organisation vivante, appuyée sur la notion de finalité. A ces niveaux,
la raison est de plein droit ,observante' : elle a encore son intention
dirigée vers la saisie externe, mais, par l'observation, elle ne saisit
dans l'extériorité que la trace de sa propre opération, sa propre trace,
soi-même. Arrivée au plan où l'organisme ajoute à la finalité la prise
en charge de cette finalité par la conscience, donc l'élément de
conscience de soi, l'observation nous abandonne, au moins quand il s'agit
des lois logiques. En effet, si nous les concevions comme des données

qu'il s'agirait simplement d'enregistrer par l'observation, on les

poserait dans l'Etre alors que l'acte même par lequel on les poserait
échapperait à cette pétrification, donc nous imposerait une nouvelle

procédure, qui en appellerait à nouveau une troisième, à mesure

qu'on laisserait retomber dans la donnée naturelle le processus de

213



pensée que l'on prétendrait étudier. En d'autres termes, la logique
ne peut se constituer comme une science de même type que les autres,
utilisant les mêmes procédés objectivants, et elle reste sous la dépendance

d'une autre discipline, que Hegel nomme encore ,philosophie
spéculative', avant que Husserl ne l'appelle ,logique pure' et
phénoménologie pure'.

En revanche, dit Hegel, un nouveau champ s'ouvre à nous dans la
réalité effective de la conscience agissante. Nous séparerons ici ce que
Hegel reflète de la psychologie de son temps, et la critique qu'il en
fait, et qui a peut-être plus d'actualité qu'on ne pense.

La psychologie objectivante (celle qui apparaît chez Tetens, ou
dans les cours d'anthropologie de Kant) cherche à établir des lois qui
indiquent comment l'esprit se comporte à l'égard des diverses modalités

de sa réalité (Phän., 223). Et Hegel de discerner deux modalités
fondamentales, l'une qui consiste à accueillir en soi les diverses

coutumes, mœurs et façons de penser qui constituent comme la chair de

l'esprit (ou sa dimension collective), et par là aboutit à adapter
l'individu de manière à supprimer ce que son individualité impliquerait

de séparation ou de rébellion à l'égard du collectif auquel il
s'adapte; l'autre modalité revient pour la conscience individuelle à

s'obstiner dans son individualité, et soit à tomber à l'égard du collectif
dans la délinquance et le crime, soit à transformer victorieusement ce

collectif en lui donnant ,un autre monde, un autre droit, d'autres lois

et d'autres mœurs' (224).
Dans les deux cas, la psychologie ,observante' met en évidence de

nombreux pouvoirs, penchants et entraînements passionnels, et elle

en arrive à décrire tel homme comme plus enclin à ceci qu'à cela,
tel autre plus intelligent que celui-là, bref à reconnaître dans l'espèce
humaine des variétés diverses du même type que dans la famille des

mousses ou des insectes. Tout cela culmine avec la recherche d'une
explication des différences individuelles, que l'on trouve dans l'action,
sur l'individu, de circonstances différentes.

En termes modernes, nous dirons que Hegel fait ici l'esquisse d'une
psychologie différentielle, descriptive d'une part, explicative de l'autre,
et si l'on prend l'un des psychologues objectivistes les plus féconds dans

l'étude de la personnalité, R. B. Cattell, on retrouvera sous la forme
moderne de la ,sphère de la personnalité' et des déterminants
psychosociaux les mêmes modèles conceptuels que Hegel pouvait
connaître.

214



La critique que Hegel va faire de cette saisie objectivante de

l'individualité est d'autant plus intéressante que les mêmes modes de

pensée se retrouvent à notre époque. La première grande critique
hégélienne consiste à dénoncer la contradiction existant entre la
méthode objectivante et l'objet auquel elle devrait s'appliquer. On
a le droit de classer de l'extérieur les diverses variétés de mousses ou
d'insectes, parce que la singularisation contingente, comme dit Hegel,
est leur élément propre, entendez parce qu'il n'y a rien dans leur
concept qui imposerait une uniformisation derrière la diversité de

leurs apparences. Gomme toute la nature, ces variétés sont en extériorité

réciproque. Mais quand il s'agit de l'homme, et de l'homme pris
dans son individualité consciente, le même traitement est contradictoire,

parce qu'à ce niveau, l'universel est l'essence. Hegel note par
là que l'homme n'a pas d'individualité de la même façon qu'un
élément minéral ou une espèce animale en a: l'individu humain se

transcende nécessairement vers une unité spirituelle, gagée par le

moindre de nos jugements en tant que ce jugement renvoie à un
sujet susceptible de l'affirmer, et que ce sujet est universel dans la

mesure où l'assertion est vraie.
Mais si l'individualité humaine est ainsi toujours provisoire, et en

voie d'être dépassée au profit de l'universel, on retrouve, dans les

schèmes explicatifs de cette individualité, la même imprécision.
Prendre les circonstances comme des causes, c'est transformer l'individu

humain en un organisme naturel, voire même le réduire à un
volant d'atomes dépourvus de liberté. De fait, les circonstances qui
devraient être la cause ne jouent ce rôle qu'après coup, c'est-à-dire au
moment où l'individualité est déjà figée, et cette consolidation de

l'individualité suscite les causalités qui devaient l'expliquer. C'est

tout artificiellement que nous séparons l'individu d'un côté, des

situations qui devraient le déterminer de l'autre. On a la même série

de chaque côté, et à un autre individu correspond aussitôt une autre
série de déterminants, à l'intérieur pourtant d'une même situation
,objective', si ce terme a la moindre validité dans ce contexte.

Nous voyons ainsi se dessiner le sens de la critique hégélienne de la
psychologie de son temps, et nous le confirmerions en reprenant les

longues discussions qu'il consacre à la physiognomonie et à la phréné-
logie. L'essentiel en est la revendication d'universalité implicite dans

la saisie scientifique et rationnelle, qui ne doit pas être contredite par
le résultat illusoire d'une science issue de cette saisie, ou la revendi-

215



cation de liberté qui modifie la relation de l'individu à ses circonstances.

Cette mise en garde de Hegel se comprend encore mieux quand
on resaisit avec lui la troisième composante de l'anthropologie implicite

de son époque, celle qui découle de la naissance, au xviiie
siècle, de l'histoire, à la fois comme discipline et comme ensemble

d'événements humains orientés dans le temps.
C. Nous avons trop reconstruit notre passé lointain en fonction de

nos expériences récentes, au sein d'une société ouverte au changement,

pour rester conscient de la nouveauté que l'histoire représente
dans les faits et dans la pensée. Il suffit, sur ce point, de contraster
l'option sur le temps prise par Descartes avec ce que ce concept
devient dans la pensée hégélienne pour nous persuader qu'en fait
les cent cinquante ans qui les séparent représentent une césure décisive

dans la conscience que nous avons de nous-même. Chez

Descartes, l'histoire est source de désordre, d'irrégularité, de déraison.

Pour Hegel, tout au contraire, une assertion n'est vraie que prise dans

le mouvement par lequel on la pose, et l'histoire est ainsi un horizon
toujours présent, qu'il s'agisse de la pensée ou de l'action.

Bien qu'il soit difficile de localiser un événement à partir duquel
l'histoire existerait, il semble bien que les révolutions que connaît
la société globale au xviiie siècle, et dont la forme politique violente
n'est qu'une face, et même pas la plus importante, transforment en

profondeur le sentiment même que l'homme a de lui-même. Les

Lumières qui éclairent désormais les esprits, ,plus que dans tous
les siècles précédents' (Voltaire, Siècle de Louis XV), ne sont pas seulement

celles des sciences naturelles ; elles proviennent aussi des changements

sociaux profonds et quasi imperceptibles pour les contemporains,

dont nous retrouvons aujourd'hui la trace. Ce sont, comme le

dit Godechot, ,les bases profondes et souvent cachées de l'histoire qui
entrent en mouvement'; renversement de la conjoncture économique,
grâce auquel une période de hausse et de prospérité succède à la
longue phase de stagnation économique marquant en France le

règne de Louis XIV; révolution démographique, par décroissance

rapide de la mortalité; révolution agraire qui bouleverse les cultures

traditionnelles; début de la révolution industrielle: ,tous ces

bouleversements, continue Godechot, lorsque les hommes commencent à

s'en rendre compte, forment un merveilleux excitant pour l'esprit:
d'où l'éclat intellectuel de la deuxième moitié du xviiie siècle'

{Histoire universelle, Encyclopédie de la Pléiade, III, 225-6).

216



Ces ébranlements profonds de la société globale font passer au
premier plan les problèmes politiques, entendez l'agencement des

institutions. Une dimension collective nouvelle enveloppe les vies

privées, qui sont désormais toutes concernées par ce qui se passe dans

l'Etat. Le citoyen émerge lentement du sujet. Mais par la volonté
générale, qui vient polémiquer à l'intérieur de la conscience contre la
volonté singulière ou privée, l'histoire en train de s'imposer comme
catégorie existentielle majeure révèle un aspect de l'universel qui
n'était pas encore dégagé explicitement de l'universel impliqué par
la connaissance rationnelle de la nature. On passe du plan cognitif à

celui de la pratique.
Par là, se dégage l'aspect créateur de l'action humaine. Certes,

cette prise de conscience avait été préparée par l'exaltation de l'artiste
à la Renaissance. Mais c'est la nouvelle technique, et l'augmentation
rapide de la productivité fondée sur elle, qui généralise à l'humain
ce qui ne semblait convenir jusqu'alors qu'à l'homme exceptionnel,
le génie.

Cette créativité nouvelle de l'action, qui l'arrache décidément à

sa réplique naturelle où l'organisme, dès qu'il a atteint l'objet
satisfaisant sa tendance biologique, le consomme et s'endort (ou retourne
à la vie végétative), va par voie de conséquence mettre trois aspects
de l'œuvre en lumière. La première est le travail. On se souvient sans

doute que dans la relation du Maître et de l'Esclave, le maître ne

communiquait plus avec la nature que par l'entremise du travail de

l'esclave. Mais Hegel note bien que si le travail modifie la nature,
c'est encore à ce niveau pour mieux la détruire. La nature ne subsistera,

comme sanctifiée, qu'à l'intérieur de la figure de la conscience

malheureuse, comme résultat du travail du moine agissant à l'intérieur
d'une création désormais sauvée de sa destruction récurrente. Ce

n'est qu'au niveau de la société globale que le travail devient matière
ouvrée, et accumulation de choses dont on pourra par la suite
constituer la propriété des individus et leur donner ainsi une assise matérielle.

En second lieu, l'œuvre est œuvre d'art, moment négatif de
l'activité de travail, dans la mesure où la conscience individuelle s'en

glorifie comme d'une production propre soulignant sa singularité,
moment positif dès l'instant où cette œuvre devient l'expression
sensible de l'idée.

Mais nous sommes ainsi sur la voie de la troisième conséquence, la

217
15 Studia Philosophica XXX/XXXI



plus générale: l'action humaine a comme contrepartie ces objectiva-
tions de l'esprit où l'élément collectif de nos subjectivités se projette
le plus clairement, le droit, la coutume intériorisée (ou morale
subjective), les institutions de la société globale, coiffées finalement par
celle qui les résume et les contient toutes, l'Etat.

Il serait intéressant de s'arrêter ici à la conversion profonde dans la

conception que l'homme se fait de sa propre nature, — qui est implicite
dans l'avènement de l'histoire. Disons d'un mot que c'est l'aspect
créateur de l'histoire qui interdit désormais de condamner la nature
humaine et de ramener entièrement son action à l'intrusion du négatif

dans la création ou dans le monde. C'est aussi par lui que le temps
vide des chroniques ou des chronologies antérieures se remplit d'un
contenu orienté, allant d'un moins d'humanité vers un plus d'humanité,

ou assurant le ,devenir humain de Dieu1 ou le ,devenir divin
de l'homme'.

Dans la perspective qui s'ouvre ici, on voit se dessiner d'autres

aspects de la réalité humaine qui n'avaient pas été intégrés jusque-
là dans la réflexion philosophique. Hegel va opposer d'une part les

attitudes existentielles naissant du refus de la dimension historique de

l'existence, entendez le refus de la dimension collective de toute
subjectivité singulière, et d'autre part les diverses attitudes liées à la
reconnaissance de l'histoire et de sa productivité.

Nous aurons ainsi le jouisseur (Phän. V B a.), le contestataire (id,
V B b.), celui qui s'isole pour être vertueux tout seul dans son effort
solitaire (id, V B c.), et surtout l'animal vaniteux du ,zoo humain'
(,das geistige Tierreich', V Ca.). Ces diverses figures mettent chaque
fois en avant d'autres aspects de la motivation humaine, et des

éléments de vie mentale qui n'apparaissent à l'existence qu'en fonction
d'un horizon politique récusé, ou ignoré.

En revanche, dès que nous pénétrons dans l'orientation de

l'histoire, dès que l'homme acquiert ce pan supplémentaire de subjectivité

qui le lie au collectif et le définit par rapport à un moment
donné de l'effort humain, nous rencontrons d'autres motivations,
celles qui nous situent par rapport à la famille et au peuple, qui nous
dressent contre les dieux, qui nous lient au destin de la loi civique,
ou au bien-être de l'Empire, jusqu'aux conséquences de la formation
et de la culture individuelles, à la foi épurée de superstition, à la
naissance, à travers la terreur, de la subjectivité consciente de ses

droits civiques (le citoyen), jusqu'à la tentation finale de l'abandon

218



piétiste au collectif et au combat contre le mal solidifié dans la société

sortie du passé.

Ici encore, en recensant les diverses motivations humaines, nous
sommes avertis par Hegel, et cela n'est pas non plus dépourvu
d'actualité, qu'elles ne sont pas toutes équipollentes, déployées côte à

côte dans un espace abstrait, mais qu'elles sont liées à des situations

ou des circonstances sans lesquelles elles ne se manifestent point. Une
science de la personnalité qui coupe l'organisme mental humain de

ses racines historiques, qui procède par coupes abstraites, comparant
devant une page blanche les diverses motivations les unes aux autres,
et cherchant à les reconstruire dans l'organisme comme autant de

pièces dans un moteur, ou bien reste en dessous de son objet, et n'en
fournit qu'une esquisse pâlie et insuffisante, ou bien se détache

implicitement sur un arrière-fond social qui interdit d'en universaliser
les théorèmes.

3.

Les trois veines différentes qui représentent autant d'éclairages ou
de perspectives différentes sur la réalité humaine ne convergent pas
nécessairement. On pourrait même les dresser les unes contre les

autres, et, par exemple, montrer que l'homme approché dans la
lumière de la ,conscience malheureuse', s'il travaille bien, n'est guère
susceptible de rapporter à lui-même, dans sa singularité, le résultat
de son travail, et par suite n'arrive même pas à exister selon les modalités

de la conscience pour laquelle existe l'histoire. Chez Hegel, les

contradictions de ce genre sont généralement résolues en mettant
chaque attitude à son moment dans un développement organique où

chaque phase a sa justification, mais aussi où chacune reste transition
vers une étape ultérieure. Si, dans la Phénoménologie, ce développement
est plutôt historique, il est surtout logique dans les ouvrages ultérieurs,
et notamment dans l'Encyclopédie. La manière dont Hegel intègre
les divers éclairages sur la réalité humaine va nous arrêter quelques
instants.

Le domaine de ce qui est aujourd'hui la psychologie, avec ses deux

pans structural et différentiel, figure dans l'Encyclopédie d'une part
à la fin de la ,Philosophie der Natur', d'autre part en première partie
de la ,Philosophie des Geistes'. Nous sommes en effet déjà sur horizon
de conduite quand nous arrivons à l'organisme animal (paragr. 350-376),
dont Hegel commence par souligner la subjectivité. On sait qu'il

219



l'examine successivement sous trois aspects, d'une part comme forme

(Gestalt), c'est-à-dire comme idée individuelle qui se rapporte à elle-
même et fait cercle en elle-même avec elle-même, d'autre part comme
idée qui adopte une conduite à l'égard de ,son' Autre, la nature
inorganique, et qui va assimiler une part du monde externe, enfin

comme idée qui se comporte à l'égard d'un autrui congénère et s'y
retrouve soi-même, dans le processus de la génération. Cela lui
permet de mettre en place la notion de sensibilité, d'irritabilité et de

reproduction par lesquelles on définissait le processus vivant à son

époque. Mais du même coup, nous avons indiqué la place
systématique de notions comme le ,sentiment de soi' (Selbstgefühl) qui
formera en nous la couche la plus profonde de notre présence au
monde, comme une poussée obscure qui a encore les aspects végétatifs

du simple élan vital, l'attitude théorique (liée à la perception ou
à la prise d'information sur les réalités naturelles externes), l'attitude
pratique (qui prend ici l'allure d'une pulsion, et bientôt de besoins

déterminés), la complémentarité des organismes dans la sexualité, la
déchéance et la mort.

Sur ce soubassement naturel (mais dont Hegel parle déjà en termes

mentalistes, puisque l'unité de l'organisme lui est une préfiguration
de la subjectivité, ou, comme il le dit, subjectivité en soi'), nous allons
construire les structures propres à l'esprit, d'abord subjectif, puis
objectif et enfin absolu. Laissons provisoirement de côté l'éclairage de

cette notion d'esprit dont on pressent qu'elle contient le défi le plus
direct à notre science comportementale actuelle, et énumérons
succinctement les couches successives que Hegel décrit sous le nom d'anthropologie,

de phénoménologie et de psychologie (cette dernière au sens étroit du
terme, comme nous le verrons).

a) Au premier étage, anthropologique, engoncé dans la nature organique,
l'esprit dort encore : son sommeil, c'est l'âme, un fond passif de toutes
les virtualités, et à partir duquel s'actualiseront les divers aspects de

l'esprit. Cette âme est d'abord naturelle, encore fondue dans ,1a vie
planétaire universelle', et n'est susceptible, à ce niveau, que d'humeurs
indéterminées (,trüben Stimmungen', paragr. 392) ; elle est ensuite

marquée par les ,esprits naturels particuliers', les races, puis par les

esprits plus locaux et particularisés que sont les ,manières
superficielles de vivre, les occupations, la culture corporelle et les dispositions,

voire surtout les tendances internes et les capacités du caractère

intelligent et moral des peuples'. Finalement, dernière couche dans

220



ce niveau inférieur, l'âme porte la marque de son individualité, et des

modifications que l'individualité peut manifester, ainsi l'âge de la vie,
ou le statut sexuel. Nous passons de cet ensemble de passivités à une
vigilance supérieure dans la sensation (qu'il faut prendre ici dans un
sens très proche de la cénesthésie, sentiment trouble dans lequel nous
sont donnés immédiatement certains états où l'intérieur et l'extérieur
se séparent mal). De là nous nous élevons au niveau du sentiment,
dans le sens d'une intentionnalité plus nette, où la part du sujet et
celle de l'objet commencent à se séparer et à s'opposer, ce qui d'une

part livre le soubassement de l'identité personnelle, et de l'autre les

premières qualités de l'objet; pour le moment, où nous sommes encore
dans le vestibule de la connaissance, et où nous ne voyons que le côté

subjectif (,immédiat' dit volontiers Hegel) de cette relation, nous
découvrons à ce niveau la sorte d'automatisme qui se révèle dans

l'hypnose, le sentiment de soi qui va articuler notre appréhension
du monde, et dont la déviation fonde la notion de folie, l'habitude par
laquelle cette subjectivité atteint à une certaine consistance. L'âme
ainsi revigorée arrive à un niveau dernier, qui est celui de réflectivité,

où s'oppose d'une part l'initiative du sujet et de l'autre sa

corporéité qui fonctionne par rapport à la première comme son signe.
Nous heurtons ainsi à la porte de la conscience.

b) Celle-ci est thématique au niveau de la phénoménologie, qui n'est

plus ici l'ensemble des figures de la conscience, mais seulement celles

qui contiennent clairement la scissiparité de l'objectif et du subjectif,
et par suite constituent pour nous le domaine cognitif. Nous trouvons
dans cette sphère d'abord la conscience qui a un objet, avec les diverses

modalités de l'aperception, puis celle qui a soi-même comme objet,
avec les étapes connues du désir, de la lutte des consciences et de la
conquête de l'universalité du sujet connaissant, qui nous établit au
niveau de la raison.

c) L'esprit s'annonce maintenant au-delà de ses conditions troubles
(l'âme, son sommeil) et ses contradictions (l'entendement et la raison),
et du même coup nous pénétrons à ce que Hegel appelle lapsychologie,

qui examine les divers pouvoirs de l'esprit comme tel, l'intuition, la
représentation, l'intériorisation qui donnera naissance à la mémoire,
l'imagination dont sortira le signe, et plus particulièrement le signe

privilégié du langage, grâce auquel nous pénétrons dans le domaine
de la mémoire, soubassement de la pensée. Nous arrivons par là à

un niveau d'autonomie qui pose l'esprit par rapport au monde, et par

221



conséquent l'oppose pratiquement. D'où enraciné dans le sentiment

pratique, l'opposition de l'élan propre (Trieb) et de l'arbitraire (Willkür)

aboutissant à un premier type d'épanouissement subjectif, le
bonheur (Glückseligkeit) dont nous nous élevons vers une satisfaction

plus profonde par la liberté.
Mais cette liberté échappe désormais au ,psychologique' pour

entrer comme condition dans la constitution du monde de l'esprit
objectif. Par les œuvres de l'esprit, la conscience individuelle reçoit une
subsistance, une substance qui lui fait quitter le plan de la subjectivité

subalterne où elle choyait sa particularité.
Mais du même coup, nous avons dessiné le projet d'une science du

mental pris entre deux limites, d'une part, en bas, le naturel dans ses

lois universelles et abstraites, d'autre part, vers le haut, le spirituel
avec son universalité concrète. La psychologie, qui couvre pour nous
tout cet empan, s'installe ainsi dans l'entre-deux. Elle ne peut se fermer
sur elle-même, et prétendre contenir tout ce qui compte sur l'homme.
Elle menace toujours à nouveau de s'effondrer dans ce qui n'est que
son soubassement, dans le physiologique et l'organique dont le
fonctionnement fascinant semble supprimer le problème irritant de la
conscience. Elle risque surtout de se fermer à ce qui est le produit de

l'esprit humain, l'œuvre, l'institution civile, l'art, la religion, le savoir
absolu.

4.

Il est temps, pour conclure, de prendre un recul supplémentaire et
d'évaluer la psychologie de Hegel en fonction d'une part de ce qu'est
devenu son intention systématique et d'autre part de ce que sont nos
besoins de clarté théorique et épistémologique.

La valeur du système hégélien tient précisément à son principe
systématique de construction. Si ce système reste possible, alors le

problème de la coopération finale de la philosophie et de la psychologie

dans la connaissance de l'homme a trouvé sa solution. Si les bases

mêmes du système se sont effondrées, il faut trouver en dehors de lui
les éléments d'une réconciliation ou d'une différenciation nouvelles.

Le ressort de la démarche hégélienne est le refus de toute théorie

représentative de la connaissance par lequel s'ouvre la Phénoménologie

de l'esprit (Einleitung). Hegel récuse le point de départ critique, que
Kant donnait comme allant de soi, parce qu'il présuppose d'avance

qu'il pourrait y avoir un savoir visant un objet sans l'avoir déjà

222



atteint, en quelque sorte de l'extérieur, qu'il pourrait y avoir un savoir
du savoir sans déjà gager une intentionnalité sous-jacente de ce
premier savoir, et finalement parce qu'il met un abîme entre le vrai et
le savoir qui rendrait incompréhensible un accord ultérieur. Sa riposte,
c'est que l'Absolu qu'il s'agit de connaître est déjà dans notre
connaissance, qu'il veut être près de nous, comme il dit, et que le progrès
dans le savoir ne consiste qu'à mieux discerner ce qui est déjà de toute
origine présent.

Si l'on y est attentif, cette riposte présuppose que le savoir puisse
être adéquat à son objet. Hegel ne met pas en doute le point de départ
scientiste de Kant. Pour lui aussi, les mathématiques sont mises en
évidence des structures mondaines. Pour lui aussi, la physique new-
tonienne atteint par son réseau de lois le réel en lui-même. Ce qui va
différer, c'est la justification : Hegel résout différemment la déduction
trancendantale, mais il en postule une, qui rende compte du fait que
l'esprit se saisisse sous forme de monde, et que ce saisissement soit

adéquat. Si l'on abandonne, avec le Husserl des Prolégomènes à une
logique pure, l'adéquation possible de la science à son objet, si l'on
prend au sérieux l'ouverture du savoir sur sa propre incomplétude,
au moins dès qu'il se veut scientifique, alors l'ancrage ontologique du
système hégélien saute, sa philosophie de la nature va à la dérive, et
seul subsiste le domaine historique comme objet possible d'une
philosophie dans la rigueur de ses connaissances.

Dans ces conditions, nous retrouvons une certaine liberté de la
construction scientifique à l'intérieur même de la psychologie,
précisément dans les niveaux où elle s'adossait chez Hegel à la
philosophie de la nature, comme connaissance scientifique du comportement,

comme étude de l'âme dans ses éléments non cognitifs. Mais
dès qu'elle se profile sur horizon d'histoire, c'est-à-dire atteint les

domaines où les œuvres de l'esprit viennent prendre place, elle perd
à nouveau sa justification et son indépendance, et se trouve guindée
et guidée par une philosophie réflexive préalable à toute saisie

expérimentale ou objectivante. C'est dans cette perspective qu'il faut
aborder les travaux actuels concernant le dynamisme des groupes,
qui souffrent généralement d'une insuffisante analyse préalable des

conditions mêmes dans lesquelles les participants abordent l'autorité
ou le dialogue, c'est aussi dans cette perspective qu'on évaluerà
l'effort courageux de G. W. Allport pour laisser ouverte la voie à

une connaissance en profondeur, sur fond de sympathie, des per-

223



sonnes concrètes, c'est enfin dans cette perspective quel'onrecherchera
une compréhension du dynamisme psychique chez un organisme qui
ne se réduit pas à ses pulsions organiques, et qui, même quand il
paraît seulement les actualiser, prend déjà parti à l'égard de sa vocation

historique et de son aboutissement spirituel.
Nous retrouvons ainsi la notion d'esprit qui est bien celle que le

système hégélien nous présente avec la plus grande insistance et la
signification la plus chatoyante. Chez lui, l'esprit est toujours lié à
l'universel. Entendons par là la vocation humaine à se dépasser vers
le vrai, le valide dans la connaissance ou l'action, l'aptitude à laquelle
chacun de nous est appelé - à juger valablement et à agir dans le sens

de l'histoire. Une certaine transindividualité affecte ainsi l'individu
humain, et l'on n'en peut aborder l'étude sans ou bien l'impliquer
sans conscience, et les savoirs que l'on propose restent trop courts,
ou bien le poser thématiquement au préalable, de manière à circonscrire

la validité de l'approche expérimentale ou objective de la réalité
humaine. Mais cette transindividualité n'apparaît pas dans la saisie

objectivante, elle reste liée à une réflexion de type différent. Ainsi,
sans la sagesse de la philosophie, la rigueur de la psychologie reste
finalement illusoire...

224


	Connaissance concrète de l'homme chez Hegel

