
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Philosophie und Praxis

Autor: Mende, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie und Praxis

von Georg Mende

Wenn ich heute die ehrenvolle Gelegenheit habe, vor Ihnen das

Thema «Philosophie und Praxis» zu behandeln, so möchte ich
eingangs bemerken, daß ich meine Ausführungen philosophiehistorisch
akzentuieren werde. Allerdings beabsichtige ich nicht, eine wenn auch
noch so kurz gehaltene Philosophiegeschichte vorzutragen. Das ginge
durchaus. Die thematisch benannte Beziehung (eben: Philosophie
und Praxis) läßt sich im Grunde genommen stets aufweisen, wo auch
von Philosophie die Rede sein kann. Uber die wechselvolle Art ihrer
Ausgestaltung ließen sich mannigfaltige Betrachtungen chronologisch
aneinanderreihen. Man könnte etwa folgendermaßen beginnen: Von
Thaies von Milet wird berichtet, daß er das Wasser für den Urgrund
aller Dinge hielt. Es wird von ihm erzählt, daß er in Voraussicht einer
besonders guten Ölfruchternte alle Ölpressen mietete und dadurch
ein riesiges Vermögen gewann. Derselbe Thaies fiel in eine Grube,
als er eines Tages aus dem Haus ging, um die Sterne zu beobachten,
und wurde deswegen von einer alten Frau verspottet, weil er das vor
den Füßen Liegende nicht sah, aber die Sterne in der Ferne erkennen
wollte. Zunächst scheinen Theorie und Praxis überhaupt nicht
miteinander zusammenzubringen zu sein. Aber, wie ferner berichtet wird,
wurde Thaies auch der Ausspruch zugeschrieben: Drei Dinge
verpflichten mich dem Schicksal zu Dank. Erstens, daß ich als Mensch

zur Welt kam und nicht als Tier; zweitens, daß ich ein Mann bin und
kein Weib; drittens, daß ich ein Hellene bin und nicht ein Barbar.
Hier stoßen wir unzweifelbar auf reflektierte gesellschaftliche Praxis
und wären somit mitten im Thema. Wir wollen es, wie bereits gesagt,
philosophiegeschichtlich nicht weiter verfolgen, wir kämen nur vom
hundertsten ins tausendste.

Dennoch werden sich einige philosophiehistorische Rückgriffe als

nützlich erweisen. Ihr Umkreis wird durch zwei Sätze abgesteckt, die

gleichsam als zwei Thesen an den Anfang gestellt werden sollen :

196



1. Die Philosophie ist: «ihre Z'eit in Gedanken erfaßt». So notiert von
Hegel 1820 in Berlin.

2. «Notwendig ist die Vereinigung von Erkenntnis und Praxis.» So

notiert von Lenin 1914 in Bern bei der Lektüre Hegels.
Diese hier zu Tage tretende echte philosophische Verknüpfung wird

in diesem Jahr in zwei Gedenktagen lebendig, nämlich in der 100.

Wiederkehr von Lenins und der 200. Wiederkehr von Hegels

Geburtstag. Da beide jeweils einige Jahre ihres Lebens in der Schweiz

gelebt haben, Hegel von 1793—1796, Lenin mit Unterbrechungen von
1902-1917, wird mir dies zum Anlaß, um als Mitglied des bei uns in
der Deutschen Demokratischen Republik zur Vorbereitung und
Durchführung der Hegel-Feierlichkeiten gebildeten Hegel-Komitees

gleichzeitig zu versuchen, Ihnen einen gewissen Eindruck
unseres philosophischen Bemühens zu übermitteln, indem ich dem

zu behandelnden Thema gerade diese philosophische Tradition von
Hegel zu Lenin zugrunde lege.

Die erste These findet sich in der Vorrede zur Rechtsphilosophie
und gehört dort in einen Kontext von Erörterungen über die Stellung
der Philosophie zur Wirklichkeit. Was sich an die zitierte Äußerung
anschließt, darf ich gleich noch, ebenfalls in Hegels Worten, wiedergeben

: « Es ist ebenso töricht zu wähnen, irgendeine Philosophie gehe
über ihre gegenwärtige Welt hinaus, als, ein Individuum überspringe
seine Zeit, springe über Rhodus hinaus. Geht seine Theorie in der
Tat drüber hinaus, baut es sich eine Welt, wie sie sein soll, so existiert
sie wohl, aber nur in seinem Meinen, - einem weichen Elemente, dem
sich alles Beliebige einbilden läßt.»

Was die Philosophie ist, nämlich ihre Zeit in Gedanken erfaßt, das

kann nicht für eine bloße Definition der Philosophie gehalten werden.
Das wäre ein arges Mißverständnis. Eher schon handelt es sich um die

Formulierung eines grundlegenden Charakteristikums, oder gar um
eine letztlich programmatische Forderung, sozusagen als Aufgabenstellung

für die Philosophie: Philosophie soll ihre Zeit in Gedanken
erfassen, weil sie nämlich gar nichts anderes vermag. Keine Philosophie

geht über ihre gegenwärtige Welt hinaus.
Das klingt nach Beschränkung. In Wahrheit verbirgt sich dahinter

ein großer Anspruch. Um ihn kennenzulernen, gehen wir zunächst

einige Jahre zurück. In der sogenannten Differenzschrift («Differenz
des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie») aus
dem Jahre 1801 kommt u. a. eine Polemik Hegels gegen seinen Jenen-

197



ser Kollegen, den Kantianer Reinhold, zum Austrag. Hegel nahm
daran Anstoß, daß Reinhold den «Materialismus» als «Geistesverwirrung»

bezeichnete, und zudem als eine, «die in Deutschland nicht
einheimisch» wäre. Hegel seinerseits verteidigte den von Reinhold
diffamierten französischen Materialismus. Denn, so schrieb er, es sei

«nicht zu verkennen: daß z. B. im Système de la nature sich ein an
seiner Zeit irregewordener und sich in der Wissenschaft reproduzierender

Geist ausspricht: und wie der Gram über den allgemeinen
Betrug seiner Zeit, über die bodenlose Zerrüttung der Natur, über die

unendliche Lüge, die sich Wahrheit und Recht nannte, — wie der
Gram hierüber, der durch das Ganze weht, Kraft genug übrig
behält, um das aus der Erscheinung des Lebens entflohene Absolute
sich als Wahrheit mit echt philosophischem Bedürfnis und wahrer
Spekulation in einer Wissenschaft zu konstruieren». Holbach wird
zwar namentlich nicht genannt, daß Hegel ihn kannte, ist gewiß,
ebenso daß das Erscheinungsjahr dieses Buches, 1770, und das Todesjahr

Holbachs, 1789, ihm bekannt waren. Der Gram über den
allgemeinen Betrug der Zeit, über die bodenlose Zerrüttung der Natur,
über die unendliche Lüge, die sich Wahrheit und Recht nannte, ist
also der Gram über die französischen Zustände vor der französischen

Revolution. Und wenn nun Hegel seinem Kollegen Reinhold
entgegenhielt: «Allerdings geht eine Philosophie aus ihrem Zeitalter, und

wenn man seine Zerrissenheit als eine Unsittlichkeit begreifen will,
aus der Unsittlichkeit hervor; - aber um gegen die Zerrüttung des

Zeitalters den Menschen aus sich wiederherzustellen, und die Totalität,

welche die Zeit zerrissen hat, zu erhalten», dann verband er hier
bereits als Zeitgenosse der französischen Ereignisse Philosophie und
Revolution. Daß er die Revolution in Frankreich als eine welthistorische

Begebenheit auffaßte, davon ist er nie mehr abgegangen.
Davon zeugen seine Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte,
die er in den Wintersemestern 1822/23, 1824/25, 1826/27, 1828/29
und 1830/31 vortrug, und die mit der Behandlung der französischen

Revolution als einem «herrlichen Sonnenaufgang» sowie deren

«welthistorischer» Bedeutung schließen. Hiermit seien wir, führte
Hegel aus, «an das letzte Stadium der Geschichte, an unsre Welt, an
unsre Tage» herangekommen.

Wenn für Hegel die Philosophie ist: ihre Zeit in Gedanken erfaßt,
dann handelt es sich bei dieser Zeit der Philosophie, die in Gedanken

erfaßt wird, um - wie wir uns heute ausdrücken würden : - den Über-

198



gang vom Feudalismus zum Kapitalismus. Denn, und davon haben
wir uns ausreichend überzeugen können, im Mittelpunkt des geschichtlichen

Prozesses, als dessen Drehpunkt sozusagen, befindet sich für
Hegel die französische Revolution. Darin ist der Praxisbezug der
Hegeischen Philosophie fundiert.

Wir werden uns also jetzt dafür zu interessieren haben, wie denn
eigentlich dieser Praxisbezug bei Hegel beschaffen ist, wobei dieser

genaue Wortlaut: die Philosophie ist ihre Zeit in Gedanken erfaßt,
aus seinem Ort innerhalb des Hegeischen Systems herkommend
interpretiert werden muß. Undenkbar wäre, daß Hegel gesagt hätte:
meine Philosophie ist meine Zeit in Gedanken erfaßt. Das entspräche
jenem Zeitbegriff, den Wagner im Goetheschen «Faust» vertrat und
über den Goethe Faust spotten ließ: «Was ihr den Geist der Zeiten
heißt, das ist im Grund der Herren eigner Geist, in dem die Zeiten
sich bespiegeln. » Nein, so ist es bei Hegel nicht. Die Dialektik seines

Philosophiebegriffs besteht darin, daß die Philosophie a) ihre Zeit
ist, und daß sie b) ihre in Gedanken erfaßte Zeit ist. Der Idealismus
ist klar erkennbar. Er steckt nicht in b), der in Gedanken erfaßten

Zeit, jener philosophischen Aneignungsweise der Welt, die sich von
der künstlerischen, von der religiösen und von der geistig-praktischen
spezifisch unterscheidet, wie Marx später anmerkte, der Idealismus
steckt in a), in der Annahme, daß die Philosophie ihre Zeit sei. Das

philosophische Motiv für diesen Idealismus hatte Hegel bereits in der
Differenzschrift zu erkennen gegeben. Dort hatte er Reinhold
vorgeworfen, im französischen Materialismus «nichts von dem echten

philosophischen Bedürfnis» zu erkennen, «die Entzweiung in der
Form von Materie und Geist aufzuheben». Hegels Idealismus hebt
in der Tat die Entzweiung in der Form von Materie und Geist auf,

nur verwandelt sich dabei unter der Hand die Praxis, modern
gesprochen der gesellschaftliche Gesamtprozeß der Umgestaltung der

objektiven Realität durch die Menschheit, in Philosophie. Es ergibt
sich eine Identität von Philosophie und Praxis. Wenn man gesagt habe,
so erläuterte das Hegel in seinen Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte, daß die französische Revolution von der Philosophie

ausgegangen wäre, so sei das insofern richtig, als die Philosophie jene
«Wahrheit» sei, die «in der Weltlichkeit lebendig wird». Nur handle
es sich bei dieser Philosophie - und wir ergänzen: bei diesem
französischen Materialismus - um «erst abstraktes Denken» - und wir
ergänzen : weil nämlich die dort vorgenommene Aufhebung der Ent-

199



zweiung der Form von Materie und Geist Hegel nicht befriedigte,
und er deshalb diese Lösung nicht akzeptierte. Die Philosophie ist
ihre Zeit erst dann, wenn sie nicht mehr nur «abstraktes Denken» ist,
sondern «konkretes Begreifen der absoluten Wahrheit», und zwischen
diesen beiden bestände, sagteHegel, «ein unermeßlicher Unterschied».
Dieses «konkrete Begreifen der absoluten Wahrheit» fällt bei Hegel
damit zusammen, daß die Weltgeschichte - und ich zitiere auch das

wörtlich, weil es unseren Ohren doch bereits ein wenig ungewöhnlich
klingt! - also: daß die Weltgeschichte «das wirkliche Werden des

Geistes ist, unter dem wechselnden Schauspiele ihrer Geschichten».

In diesem Sinne ist konkretes Begreifen der Wahrheit der Praxis

gleichzusetzen, heißt konkretes Begreifen der Wahrheit Verschmelzung

von Philosophie und Praxis. So ist zwar die Entzweiung
aufgehoben, offenbar aber nur - in der Theorie. Dieser Idealismus teilt auf
eine andere Art die Einseitigkeit des französischen Materialismus.

Jede Hypertrophierung des Hegeischen Systemdenkens verpaßt die
vielen Gelegenheiten — wir haben im Vorhergehenden einige davon
erwähnt, - wahrzunehmen, die den tiefen historischen Sinn seines

Philosophierens zu erkennen geben. Ein letztes Beispiel hierfür mag
zugleich als Überleitung zum zweiten Teil unserer Ausführungen
dienen. Gemeint ist Hegels Kritik am Liberalismus. Für Kritik von
rechts kann das nicht gehalten werden; dagegen spricht Hegels
unanzweifelbares Bekenntnis zur französischen Revolution, genauer
gesagt zum Girondismus. Eine Kritik von links kann man das aber
auch nicht nennen. Es ist eine Kritik, die konstatiert und derart
konstatierend das Problem formuliert, ohne eine Lösung anzugeben
oder auch angeben zu können. Hegel bezeichnete den Liberalismus
als «das Prinzip der Atome, der Einzelwillen». Das führe zu folgendem

Mechanismus: «Der Wille der Vielen stürzt das Ministerium,
und die bisherige Opposition tritt nunmehr ein; aber diese, insofern
sie jetzt Regierung ist, hat wieder die Vielen gegen sich. So geht die

Bewegung und Unruhe fort». Offenbar hatte Hegel Wesenszüge der

parlamentarischen Demokratie im Blick. Er fuhr, das Folgende
unterstreichend, fort : « Diese Kollision, dieser Knoten, dieses Problem ist es,

an dem die Geschichte steht, und den sie in künftigen Zeiten zu lösen

hat». Wie?, darüber äußerte er sich nicht.
Wir gehen über zur Behandlung unserer zweiten These, dem Satz

Lenins: «Notwendig ist die Vereinigung von Erkenntnis und Praxis».

Wir hatten gesehen, daß Hegel dieses Problem gelöst zu haben

200



meinte, wenn er «die Entzweiung in der Form von Materie und Geist»

zugunsten des Geistes beseitigte.
An dieser Stelle unserer Überlegungen ist es erforderlich, einen

erkenntnistheoretischen Exkurs einzuschalten. Man begegnet heute

häufig der Auffassung, die sogenannte Subjekt/Objekt-Spaltung sei

eine philosophische Peinlichkeit, und die Philosophie müsse dahin
streben, sie zu überwinden. Das geht überdies einher mit einer

Absage an Erkenntnistheorie überhaupt, und trifft sich mit der Tendenz,
die klassische philosophische Tradition, wie sie sich in der Periode der

Auseinandersetzung des Bürgertums mit dem Feudalismus
herausgebildet hat, zu destruieren. Hinzu kommt nun noch außerdem, daß
eine solche Haltung und Einstellung der Individualität des Menschen

entgegenkäme, um deren Einzigartigkeit zu bewahren.
Wenn man das aber wirklich wollte, dann müßte man gerade im

Gegenteil diese klassische bürgerliche Tradition pflegen. Tätemandas,
so könnte man sich davon überzeugen, was erreicht und was nicht
erreicht werden konnte. Allerdings bedarf es hierzu einer Neufassung
der historisch zu erforschenden Problemstellung. Man spricht immer
von Erkenntnistheorie, kaum aber von Erkenntnismethode. Dabei ist die

Einsicht, daß es bei der Behandlung der Erkenntnisfrage stets um
Theorie und Methode ging, außerordentlich bequem. Es ließe sich

z. B. an gewisse Generalüberschriften erinnnern : Novum Organon bei

Bacon, Abhandlung über die Methode bei Descartes, Abhandlung über
die Läuterung des Verstandes und über den Weg, auf welchem er am

besten zur Erkenntnis der Dinge geführt wird bei Spinoza, an den Gedanken

von der kombinatorischen Wissenschaft bei Leibniz, an den Gedanken

von der Philosophie als einer praktischen Wissenschaft bei Diderot, auch

an die Kritik der reinen Vernunft bei Kant, weil er ausdrücklich
verlangt, dieses Buch als einen Traktat über die Methode und eben nicht als

eine Erkenntnisfton«, wie dies der Neukantianismus bis zum Überdruß

durchexerziert hat, aufzufassen. Mit der Nennung dieser Titel
haben wir einen Stufengang der Erkenntnis angedeutet (lückenhaft
und nicht bis zu Ende geführt, denn es wären zumindest auch Hegel
und Feuerbach zu nennen gewesen), bei dem Theorie und Methode
sich gar nicht auseinandertrennen lassen, insofern sie nämlich in
jedem einzelnen Falle bewußt zusammen in den Blick genommen
worden sind. Wenn, um ein besonders krasses Beispiel herauszugreifen,
Nietzsche behauptete, das Ich sei zur Fabel geworden, dann hat das

freilich eine totale Verabschiedung jeglicher Erkenntnistheorie zur

201
14 Studia Philosophica XXX/XXXI



Voraussetzung. Denn, es ist evident, daß die philosophische Einsicht
in die Subjekt/Objekt-Spaltung das Ich bestätigt und keinesfalls zur
Fabel werden läßt. Das ist nun freilich erkenntnistheoretischer
Materialismus. Und diesen findet Lenin bei Hegel, selbstverständlich nicht
insgesamt, wohl aber in nicht unwesentlichen Einzelheiten. Lenin
exzerpierte aus Hegels «Logik» eine Stelle, die ich jetzt hier nicht
zitieren kann, weil uns dies zu viel Zeit kosten würde. Sie bezieht sich

auf das Erkennen, und «das wahrhaft Seiende» wird von Hegel als

«die unabhängig vom subjektiven Setzen vorhandene Wirklichkeit»
beschrieben. Es heißt dann dort weiter: «Der Wille steht daher der

Erreichung seines Ziels nur selbst im Wege dadurch, daß er sich von
dem Erkennen trennt und die äußerliche Wirklichkeit für ihn nicht
die Form des wahrhaft Seienden erhält .». Auch die Leninsche

Anmerkung zu dieser Stelle möchte ich nicht ganz wiedergeben. Ich
zitiere nur die zwei Sätze, die den unmittelbaren Bezug zum soeben

erwähnten Hegeischen Text enthalten: «Das Erkennen», notierte
Lenin, «findet das wahrhaft Seiende als unabhängig vom subjektiven
Meinen (Setzen) vorhandene Wirklichkeit vor sich. (Das ist reiner
Materialismus) ». Und: «Notwendig ist die Vereinigung von Erkenntnis

und Praxis», d. h. also unsere zweite These.

Es ist klar, daß mit «Vereinigung von Erkenntnis und Praxis» ein
fundamentales methodisches Problem bezeichnet ist.

Der fundamentale Charakter dieses Problems wird allzu häufig
verwischt. Ich darfdaher zwei gängige Versionen derartigen Verwischens
noch kurz streifen, bevor ich versuche, die Lösung zu umreißen. Es ist
falsch und unzutreffend, wenn aus dem dialektischen Materialismus
das folgende Rechenexempel zurechtgemacht wird: dialektischer
Materialismus sei materialistische Theorie (also etwa Feuerbach)
plus dialektische Methode (also etwa Hegel). So einfach ist die
Geschichte nicht. Das ergäbe nämlich den Wechselbalg einer Summierung

von Materialismus und Idealismus, und der historische Materialismus

bliebe philosophisch unverstanden auf der Strecke. Eine zweite

Entstellung bietet der Pragmatismus an. Um den pragmatischen
Wahrheitsbegriff zu erklären, bediente sich William James des

Beispiels eines Menschen, der sich im Walde verirrt hat. Er stößt nun auf
einen Kuhweg, woraufhin er sich am Ende dieses Weges ein Haus
vorstellt. Dieser Vorstellung folgend, erreicht er das Haus und ist

gerettet. In der Nützlichkeit dieser Vorstellung und der Nützlichkeit
des Hauses erweise sich die Wahrheit. Man braucht das nur etwas

202



genauer zu durchdenken, um den Fehler zu bemerken. Denn wenn er
den Kuhweg in der anderen Richtung entlanggeht, dann nützt ihm
seine Vorstellung des Hauses überhaupt nichts, weil es dort keins

gibt. Abgesehen davon, daß es sich bei James stets nur um subjektive
Praxis handelt, ist selbst diese als Wahrheitskriterium ausschließlich
dann zu verwenden, wenn sie als Vermittlung zwischen erkennendem

Subjekt und zu erkennender objektiver Realität fungiert.
Wie also ist Vereinigung von Erkenntnis und Praxis zu

bewerkstelligen? Die erste vorläufige Antwort lautet: Indem man die
Erkenntnis Erkenntnis sein läßt, und die Praxis Praxis. Die Vereinigung
von Erkenntnis und Praxis ist bedingt - das sei unsere zweite
Feststellung - in der Verbindung von Theorie und Methode. Der Aprio-
rismus ist keine brauchbare Methode. Denn er muß voraussetzungsgemäß

einsetzen ohne Vorausgang einer Theorie.
Wir wollen den erkenntnistheoretischen Exkurs hier abbrechen. Er

sollte verdeutlichen, daß die von der vormarxistischen Philosophie
herausgearbeitete Relation: erkennendes Subjekt und unabhängig
von diesem erkennenden Subjekt existierende objektive Realität nicht
weggestrichen werden kann, und wenn, dann nur um den Preis der

Entwurzelung des Subjekts; daß aber diese Relation der Ergänzung
bedarf durch jenes Wahrheitskriterium, in dessen Richtung die
methodische Bemühung der vormarxistischen Philosophie bereits

deutete, ohne es jedoch zu erreichen, nämlich des Wahrheitskriteriums

der Praxis. Die Praxis auf Nützlichkeit einzuschränken, wie
dies im Pragmatismus geschieht, ist deswegen unzulässig und
unzutreffend, weil die Praxis sich auf subjektive Nützlichkeit, d. h.
Nützlichkeit für das erkennende Subjekt, nicht zusammenziehen läßt.
Denn auf diese Weise wäre der erkenntnistheoretische Solipsismus
nicht überwunden, sondern sozusagen auf die äußerste Spitze
getrieben: übrig bliebe ein Subjekt mit seiner eigenen, höchst persönlichen

Praxis.
Die Vereinigung von Erkenntnis und Praxis kann überhaupt nur

als ein gesellschaftlicher Prozeß verstanden werden, in dessen Verlauf
es u. a. dem einzelnen Menschen obliegt, sich seinen Platz in diesem
Geschehen ausfindig zu machen. Das meint, daß die Philosophie ihre
Zeit nicht nur in Gedanken zu erfassen hat, sondern daß sie auch für
diese Praxis und zu dieser Praxis etwas zu leisten hat.

Damit sind wir bei jenem Problem angelangt, das als das Praktischwerden

der Philosophie umschrieben werden könnte.

203



Dieses Problem steht im engsten Zusammenhang mit der Entwicklung

der Wissenschaft zur Produktivkraft. Vor reichlich 100 Jahren,
Ende der 50er Jahre des vergangenen Jahrhunderts, ist Karl Marx in
«Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie» bereits darauf zu
sprechen gekommen. Dort nahm er Bezug auf «die Verwandlung des

Produktionsprozesses aus dem einfachen Arbeitsprozeß in einen
wissenschaftlichen Prozeß, der die Naturgewalten seinem Dienst unterwirft

und sie im Dienst der menschlichen Bedürfnisse wirken läßt».
Er führte des weiteren dazu aus: «Die Natur baut keine Maschinen,
keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs, selfacting mules

etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natürliches Material,

verwandelt in Organe des menschlichen Willens über die Natur
oder seiner Betätigung in der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand
geschaffene Organe des menschlichen Hirns; vergegenständlichte Wissenskraft.

Die Entwicklung des capital fixe zeigt an, bis zu welchem Grade
das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge, zur unmittelbaren

Produktivkraft geworden ist, und daher die Bedingungen des

gesellschaftlichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general
intellect gekommen, und ihm gemäß umgeschaflfen sind. Bis zu
welchem Grade die gesellschaftlichen Produktivkräfte produziert sind,
nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare Organe
der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses».

Wohlgemerkt: Marx analysiert hier Struktur und in ihr enthaltene

Entwicklungstendenzen der kapitalistischen Industrie. Jedoch wird
sich schwerlich ein bürgerlicher Ökonom ausfindig machen lassen,

der dieser Analyse zustimmt. Ihm wird die Art und Weise nicht passen,
mit der Marx an das Problem herangeht. Aus dem gleichen Grunde
werden auch jene die von Marx getroffenen Aussagen nicht in
Betracht ziehen, die die Technik mit dem Kostüm des Dämonischen
umhüllen. Dabei läßt es sich nicht leugnen, daß Marx hier über die
Beziehung zwischen Naturwissenschaft und Technik spricht, und zwar
grundsätzlich.

Daraus wird ersichtlich, was davon zu halten ist, wenn jemand die
in diesen Marx-Zitaten behandelte Problematik als ausschließlich

ökonomische, oder als nur das Verhältnis zwischen Naturwissenschaft
und Technik betreffend, aufzufassen geneigt wäre. Obwohl das

natürlich nicht unrichtig ist, so erschöpft es doch überhaupt nicht den

gesamten hier betroffenen Problemkreis. Dieser umschließt Natur
und menschliche Gesellschaft gleichermaßen, und zwar in allen

204



zwischen Mensch und Natur sowie zwischen Mensch und Mensch
obwaltenden Beziehungen.

So zeigt eine genauere Analyse des von Marx Gesagten, daß bei der

Behandlung des von ihm erörterten Problems Naturwissenschaften
und Gesellschaftswissenschaften gemeinsam zusammenwirken müssen,

wenn seine Auflösung erreicht werden soll. Daß Naturwissenschaften
und Gesellschaftswissenschaften nicht als Einheit im Gesamtsystem
der Wissenschaften betrachtet werden durften, das war eine durch
nichts begründete Forderung gerade der bürgerlichen Wissenschaftstheorie

in der Epoche des Imperialismus. Sie entsprang der Bekämpfung

des historischen Materialismus. Windelband, Rickert, Simmel,
Dilthey bemühten sich vornehmlich darum, zwischen Naturwissenschaften

und «Geisteswissenschaften» oder «Kulturwissenschaften»,
wie sie die Gesellschaftswissenschaften nannten, eine unüberbrückbare

Kluft zu errichten, wobei ihr besonderes Anliegen darin bestand,
eine eigentlich wissenschaftliche Untersuchung gesellschaftlicher
Fragestellungen unmöglich zu machen.

Wer sich nur ein wenig in den Marxschen Text vertieft und darüber
nachdenkt, was Marx wohl im Sinn hat, wenn er davon spricht, daß

«von der menschlichen Hand geschaffene Organe des menschlichen
Hirns» sich «als unmittelbare Organe der gesellschaftlichen Praxis»
erweisen, dem erschließt sich auch der philosophische Gehalt der hier
angesprochenen Problemstellung. Besonders auch die Erwähnung «des

realen Lebensprozesses» durch Marx macht deutlich, daß es keinen
auf irgendeine Einzelwissenschaft beschränkten Zugang zu dem von
ihm aufgerollten Problemkomplex gibt. Das dialektisch-materialistische

Denken von Marx, sein philosophisch-weltanschauliches Wissen,

ist gewissermaßen bereits die Voraussetzung dafür, daß die

Fragestellung so und nicht anders aufgeworfen wird.
In diesem Sinne hat auch Lenin jederzeit Marx verstanden, obwohl

— das sei nur nebenbei für etwaige Buchstabengläubige gesagt - dieser

Text von Marx Lenin nicht bekannt war. Die eigentlich entscheidende

Wendung in der Philosophie hängt mit der von Marx geschilderten

und von Lenin für den Aufbau der sozialistischen Gesellschaft

angewendeten Problemstellung zusammen. Gesellschaftswissenschaftliche

Erkenntnisse und wissenschaftliche Philosophie lassen sich in
organisationswissenschaftliche Maßnahmen umsetzen.

Zum Schluß noch eine einzige Bemerkung. Ich werde zu ihr
veranlaßt durch die Redeweise von der «dritten Welt». Demnach gibt

205



es eine «erste» und eine «zweite» Welt noch außerdem. Eine dieser

Welten, chronologisch wäre es die erste, war jene, von der französischen

Revolution ausgehende Zeit, die kapitalistische Welt,
philosophisch in Gedanken erfaßt in Hegels Philosophie. Die zweite Welt
hat offensichtlich ebenfalls ihre eigene Zeit, ausgehend von der
Oktoberrevolution 1917, dem welthistorischen Ereignis unserer
Epoche, in Gedanken erfaßt in Lenins Philosophie, d. h. im
Marxismus-Leninismus. Praktischwerden der Philosophie: das ist der Weg,
der über die Erringung der Staatsmacht durch die Arbeiterklasse in
die Errichtung der sozialistischen Gesellschaftsordnung führt.

Verübeln Sie mir bitte nicht, daß ich bei einem Schweizer Dichter
einen Spruch gesucht habe, der das behandelte Thema abzuschließen

geeignet sein könnte. Ich fand ihn bei Gottfried Keller:

«Was unerreichbar ist, das rührt uns nicht;
Doch was erreichbar, sei uns goldne Pflicht. »

206


	Philosophie und Praxis

