Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Philosophie und Praxis

Autor: Mende, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie und Praxis

von Georg Mende

Wenn ich heute die ehrenvolle Gelegenheit habe, vor Ihnen das
Thema «Philosophie und Praxis» zu behandeln, so méchte ich ein-
gangs bemerken, daB ich meine Ausfithrungen philosophiehistorisch
akzentuieren werde. Allerdings beabsichtige ich nicht, eine wenn auch
noch so kurz gehaltene Philosophiegeschichte vorzutragen. Das ginge
durchaus. Die thematisch benannte Beziehung (eben: Philosophie
und Praxis) 148t sich im Grunde genommen stets aufweisen, wo auch
von Philosophie die Rede sein kann. Uber die wechselvolle Art ihrer
Ausgestaltung lieBen sich mannigfaltige Betrachtungen chronologisch
aneinanderreihen. Man kénnte etwa folgendermafBien beginnen: Von
Thales von Milet wird berichtet, daB er das Wasser fiir den Urgrund
aller Dinge hielt. Es wird von ihm erzéhlt, daB er in Voraussicht einer
besonders guten Olfruchternte alle Olpressen mietete und dadurch
ein riesiges Vermégen gewann. Derselbe Thales fiel in eine Grube,
als er eines Tages aus dem Haus ging, um die Sterne zu beobachten,
und wurde deswegen von einer alten Frau verspottet, weil er das vor
den FiiBen Liegende nicht sah, aber die Sterne in der Ferne erkennen
wollte. Zunichst scheinen Theorie und Praxis iiberhaupt nicht mit-
einander zusammenzubringen zu sein. Aber, wie ferner berichtet wird,
wurde Thales auch der Ausspruch zugeschrieben: Drei Dinge ver-
pflichten mich dem Schicksal zu Dank. Erstens, daB3 ich als Mensch
zur Welt kam und nicht als Tier; zweitens, daB ich ein Mann bin und
kein Weib; drittens, daB ich ein Hellene bin und nicht ein Barbar.
Hier stoBen wir unzweifelbar auf reflektierte gesellschaftliche Praxis
und wiren somit mitten im Thema. Wir wollen es, wie bereits gesagt,
philosophiegeschichtlich nicht weiter verfolgen, wir kimen nur vom
hundertsten ins tausendste.

Dennoch werden sich einige philosophiehistorische Riickgriffe als
niitzlich erweisen. Ihr Umkreis wird durch zwei Sitze abgesteckt, die
gleichsam als zwei Thesen an den Anfang gestellt werden sollen:

196



1. Die Philosophie ist: «ihre eit in Gedanken erfaft». So notiert von
Hegel 1820 in Berlin.

2. «Notwendig ist die Vereinigung von Erkenntnis und Praxis.» So
notiert von Lenin 1914 in Bern bei der Lektiire Hegels.

Diese hier zu Tage tretende echte philosophische Verkniipfung wird
in diesem Jahr in zwei Gedenktagen lebendig, ndmlich in der 100.
Wiederkehr von Lenins und der 200. Wiederkehr von Hegels
Geburtstag. Da beide jeweils einige Jahre ihres Lebens in der Schweiz
gelebt haben, Hegel von 1793-1796, Lenin mit Unterbrechungen von
1902-1917, wird mir dies zum AnlafB, um als Mitglied des bei uns in
der Deutschen Demokratischen Republik zur Vorbereitung und
Durchfithrung der Hegel-Feierlichkeiten gebildeten Hegel-Komi-
tees gleichzeitig zu versuchen, Ihnen einen gewissen Eindruck
unseres philosophischen Bemiihens zu tibermitteln, indem ich dem
zu behandelnden Thema gerade diese philosophische Tradition von
Hegel zu Lenin zugrunde lege.

Die erste These findet sich in der Vorrede zur Rechtsphilosophie
und gehort dort in einen Kontext von Erérterungen tiber die Stellung
der Philosophie zur Wirklichkeit. Was sich an die zitierte AuBerung
anschlieft, darf ich gleich noch, ebenfalls in Hegels Worten, wieder-
geben: «Es ist ebenso téricht zu wahnen, irgendeine Philosophie gehe
tiber ihre gegenwirtige Welt hinaus, als, ein Individuum tiberspringe
seine Zeit, springe tiber Rhodus hinaus. Geht seine Theorie in der
Tat driiber hinaus, baut es sich eine Welt, wie sie sein soll, so existiert
sie wohl, aber nur in seinem Meinen, — einem weichen Elemente, dem
sich alles Beliebige einbilden 1aBt.»

Was die Philosophie ist, namlich ihre Zeit in Gedanken erfaft, das
kann nicht fiir eine bloBe Definition der Philosophie gehalten werden.
Das wére ein arges Mi3verstindnis. Eher schon handelt es sich um die
Formulierung eines grundlegenden Charakteristikums, oder gar um
eine letztlich programmatische Forderung, sozusagen als Aufgaben-
stellung fiir die Philosophie: Philosophie soll iAre {eit in Gedanken
erfassen, weil sie ndmlich gar nichts anderes vermag. Keine Philoso-
phie geht tber ihre gegenwértige Welt hinaus.

Das klingt nach Beschriankung. In Wahrheit verbirgt sich dahinter
ein groBer Anspruch. Um ihn kennenzulernen, gehen wir zunichst
einige Jahre zuriick. In der sogenannten Differenzschrift («Differenz
des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie») aus
dem Jahre 1801 kommt u. a. eine Polemik Hegels gegen seinen Jenen-

197



ser Kollegen, den Kantianer Reinhold, zum Austrag. Hegel nahm
daran AnstoB, daB Reinhold den «Materialismus» als « Geistesver-
wirrung » bezeichnete, und zudem als eine, «die in Deutschland nicht
einheimisch» wire. Hegel seinerseits verteidigte den von Reinhold
diffamierten franzosischen Materialismus. Denn, so schrieb er, es sel
«nicht zu verkennen: daB z. B. im Syst¢me de la nature sich ein an
seiner Zeit irregewordener und sich in der Wissenschaft reproduzie-
render Geist ausspricht: und wie der Gram iiber den allgemeinen
Betrug seiner Zeit, iiber die bodenlose Zerriittung der Natur, iiber die
unendliche Liige, die sich Wahrheit und Recht nannte, — wie der
Gram hieriiber, der durch das Ganze weht, Kraft genug iibrig be-
hilt, um das aus der Erscheinung des Lebens entflohene Absolute
sich als Wahrheit mit echt philosophischem Bediirfnis und wahrer
Spekulation in einer Wissenschaft zu konstruieren». Holbach wird
zwar namentlich nicht genannt, daB Hegel ihn kannte, ist gewiB,
ebenso daB das Erscheinungsjahr dieses Buches, 1770, und das Todes-
jahr Holbachs, 1789, ihm bekannt waren. Der Gram iiber den allge-
meinen Betrug der Zeit, tiber die bodenlose Zerriittung der Natur,
iiber die unendliche Liige, die sich Wahrheit und Recht nannte, ist
also der Gram iiber die franzésischen Zustinde vor der franzdsischen
Revolution. Und wenn nun Hegel seinem Kollegen Reinhold ent-
gegenhielt: « Allerdings geht eine Philosophie aus ihrem Zeitalter, und
wenn man seine Zerrissenheit als eine Unsittlichkeit begreifen will,
aus der Unsittlichkeit hervor; — aber um gegen die Zerriittung des
Zeitalters den Menschen aus sich wiederherzustellen, und die Totali-
tit, welche die Zeit zerrissen hat, zu erhalten», dann verband er hier
bereits als Zeitgenosse der franzésischen Ereignisse Philosophie und
Revolution. Dal3 er die Revolution in Frankreich als eine welthisto-
rische Begebenheit auffaBte, davon ist er nie mehr abgegangen.
Davon zeugen seine Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte,
die er in den Wintersemestern 1822/23, 1824/25, 1826/27, 1828/29
und 1830/31 vortrug, und die mit der Behandlung der franzésischen
Revolution als einem «herrlichen Sonnenaufgang» sowie deren
«welthistorischer» Bedeutung schlieBen. Hiermit seien wir, fiihrte
Hegel aus, «an das letzte Stadium der Geschichte, an unsre Welt, an
unsre Tage» herangekommen.

Wenn fiir Hegel die Philosophie ist: ihre Zeit in Gedanken erfaBt,
dann handelt es sich bei dieser Zeit der Philosophie, die in Gedanken
erfaBt wird, um — wie wir uns heute ausdriicken wiirden: — den Uber-

198



gang vom Feudalismus zum Kapitalismus. Denn, und davon haben
wir uns ausreichend tiberzeugen kénnen, im Mittelpunktdesgeschicht-
lichen Prozesses, als dessen Drehpunkt sozusagen, befindet sich fir
Hegel die franzoésische Revolution. Darin ist der Praxisbezug der
Hegelschen Philosophie fundiert.

Wir werden uns also jetzt dafiir zu interessieren haben, wie denn
eigentlich dieser Praxisbezug bei Hegel beschaffen ist, wobei dieser
genaue Wortlaut: die Philosophie ist ihre Zeit in Gedanken erfaBt,
aus seinem Ort innerhalb des Hegelschen Systems herkommend inter-
pretiert werden muB. Undenkbar wire, daB Hegel gesagt hitte:
meine Philosophie ist meine Zeit in Gedanken erfaB8t. Das entspriache
jenem Zeitbegriff, den Wagner im Goetheschen « Faust» vertrat und
iiber den Goethe Faust spotten lieB: «Was ihr den Geist der Zeiten
heiBt, das ist im Grund der Herren eigner Geist, in dem die Zeiten
sich bespiegeln.» Nein, so ist es bei Hegel nicht. Die Dialektik seines
Philosophiebegriffs besteht darin, daB3 die Philosophie a) ihre Zeit
ist, und daB sie b) ihre in Gedanken erfalite Zeit ist. Der Idealismus
ist klar erkennbar. Er steckt nicht in b), der in Gedanken erfaBten
Zeit, jener philosophischen Aneignungsweise der Welt, die sich von
der kiinstlerischen, von der religiésen und von der geistig-praktischen
spezifisch unterscheidet, wie Marx spiter anmerkte, der Idealismus
steckt in a), in der Annahme, daB3 die Philosophie ihre Zeit sei. Das
philosophische Motiv fiir diesen Idealismus hatte Hegel bereits in der
Differenzschrift zu erkennen gegeben. Dort hatte er Reinhold vorge-
worfen, im franzésischen Materialismus «nichts von dem echten
philosophischen Bediirfnis» zu erkennen, «die Entzweiung in der
Form von Materie und Geist aufzuheben». Hegels Idealismus hebt
in der Tat die Entzweiung in der Form von Materie und Geist auf]
nur verwandelt sich dabeil unter der Hand die Praxis, modern ge-
sprochen der gesellschaftliche GesamtprozeB der Umgestaltung der
objektiven Realitit durch die Menschheit, in Philosophie. Es ergibt
sich eine Identitdt von Philosophie und Praxis. Wenn man gesagt habe,
so erlduterte das Hegel in seinen Vorlesungen iiber die Philosophie
der Geschichte, daB3 die franzésische Revolution von der Philosophie
ausgegangen wire, so sei das insofern richtig, als die Philosophie jene
«Wahrheit» sei, die «in der Weltlichkeit lebendig wird». Nur handle
es sich bei dieser Philosophie — und wir erganzen: bei diesem fran-
zosischen Materialismus — um «erst abstraktes Denken» — und wir
erginzen: weil nimlich die dort vorgenommene Aufhebung der Ent-

199



zweiung der Form von Materie und Geist Hegel nicht befriedigte,
und er deshalb diese Losung nicht akzeptierte. Die Philosophie ist
ihre Zeit erst dann, wenn sie nicht mehr nur «abstraktes Denken » ist,
sondern «konkretes Begreifen der absoluten Wahrheit», und zwischen
diesen beiden bestinde, sagte Hegel, «einunermeBlicher Unterschied ».
Dieses «konkrete Begreifen der absoluten Wahrheit» fallt bei Hegel
damit zusammen, daf3 die Weltgeschichte — und ich zitiere auch das
wortlich, weil es unseren Ohren doch bereits ein wenig ungewdhnlich
klingt! — also: daB die Weltgeschichte «das wirkliche Werden des
Geistes ist, unter dem wechselnden Schauspiele ihrer Geschichten».
In diesem Sinne ist konkretes Begreifen der Wahrheit der Praxis
gleichzusetzen, heiBt konkretes Begreifen der Wahrheit Verschmel-
zung von Philosophie und Praxis. So ist zwar die Entzweiung aufge-
hoben, offenbar aber nur — in der Theorie. Dieser Idealismus teilt auf
eine andere Art die Einseitigkeit des franzdsischen Materialismus.

Jede Hypertrophierung des Hegelschen Systemdenkens verpal3t die
vielen Gelegenheiten — wir haben im Vorhergehenden einige davon
erwihnt, — wahrzunehmen, die den tiefen historischen Sinn seines
Philosophierens zu erkennen geben. Ein letztes Beispiel hierfiir mag
zugleich als Uberleitung zum zweiten Teil unserer Ausfithrungen
dienen. Gemeint ist Hegels Kritik am Liberalismus. Fur Kritik von
rechts kann das nicht gehalten werden; dagegen spricht Hegels un-
anzweifelbares Bekenntnis zur franzosischen Revolution, genauer
gesagt zum Girondismus. Eine Kritik von links kann man das aber
auch nicht nennen. Es ist eine Kritik, die konstatiert und derart
konstatierend das Problem formuliert, ohne eine Ldsung anzugeben
oder auch angeben zu kénnen. Hegel bezeichnete den Liberalismus
als «das Prinzip der Atome, der Einzelwillen». Das fithre zu folgen-
dem Mechanismus: «Der Wille der Vielen stiirzt das Ministerium,
und die bisherige Opposition tritt nunmehr ein; aber diese, insofern
sie jetzt Regierung ist, hat wieder die Vielen gegen sich. So geht die
Bewegung und Unruhe fort». Offenbar hatte Hegel Wesensziige der
parlamentarischen Demokratie im Blick. Er fuhr, das Folgende unter-
streichend, fort: « Diese Kollision, dieser Knoten, dieses Problem ist es,
an dem die Geschichte steht, und den sie in kiinftigen Zeiten zu losen
hat». Wie?, dariiber duBerte er sich nicht.

Wir gehen tber zur Behandlung unserer zweiten These, dem Satz
Lenins: « Notwendig ist die Vereinigung von Erkenntmis und Praxis».

Wir hatten gesehen, daB Hegel dieses Problem geldst zu haben

200



meinte, wenn er «die Entzweiung in der Form von Materie und Geist»
zugunsten des Geistes beseitigte.

An dieser Stelle unserer Uberlegungen ist es erforderlich, einen er-
kenntnistheoretischen Exkurs einzuschalten. Man begegnet heute
haufig der Auffassung, die sogenannte Subjekt/Objekt-Spaltung sei
eine philosophische Peinlichkeit, und die Philosophie miisse dahin
streben, sie zu Uberwinden. Das geht iiberdies einher mit einer Ab-
sage an Erkenntnistheorie tiberhaupt, und trifft sich mit der Tendenz,
die klassische philosophische Tradition, wie sie sich in der Periode der
Auseinandersetzung des Biirgertums mit dem Feudalismus heraus-
gebildet hat, zu destruieren. Hinzu kommt nun noch aulerdem, daQ3
eine solche Haltung und Einstellung der Individualitit des Menschen
entgegenkidme, um deren Einzigartigkeit zu bewahren.

Wenn man das aber wirklich wollte, dann miite man gerade im
Gegenteil diese klassische biirgerliche Tradition pflegen. Tateman das,
so kénnte man sich davon iiberzeugen, was erreicht und was nicht
erreicht werden konnte. Allerdings bedarf es hierzu einer Neufassung
der historisch zu erforschenden Problemstellung. Man spricht immer
von Erkenntnistheorie, kaum aber von Erkenntnismethode. Dabei ist die
Einsicht, daBB es bei der Behandlung der Erkenntnisfrage stets um
Theorie und Methode ging, auBerordentlich bequem. Es lieBe sich
z. B. an gewisse Generaliiberschriften erinnnern: Novum Organon bei
Bacon, Abhandlung iiber die Methode bei Descartes, Abhandlung iiber
die Lauterung des Verstandes und iiber den Weg, auf welchem er am
besten zur Erkenntnis der Dinge gefiihrt wird bei Spinoza, an den Gedan-
ken von der kombinatorischen Wissenschaft bei Leibniz, an den Gedanken
von der Philosophie als einer praktischen Wissenschaft bei Diderot, auch
an die Kritik der reinen Vernunft bei Kant, weil er ausdriicklich ver-
langt, dieses Buch als einen T7raktat iiber die Methode und eben nicht als
eine Erkenntnistheorie, wie dies der Neukantianismus bis zum Uber-
druf3 durchexerziert hat, aufzufassen. Mit der Nennung dieser Titel
haben wir einen Stufengang der Erkenntnis angedeutet (liickenhaft
und nicht bis zu Ende gefiihrt, denn es wiren zumindest auch Hegel
und Feuerbach zu nennen gewesen), bei dem Theorie und Methode
sich gar nicht auseinandertrennen lassen, insofern sie nimlich in
jedem einzelnen Falle bewullt zusammen in den Blick genommen
worden sind. Wenn, um ein besonders krasses Beispiel herauszugreifen,
Nietzsche behauptete, das Ich sei zur Fabel geworden, dann hat das
freilich eine totale Verabschiedung jeglicher Erkenntnistheorie zur

201

14 Studia Philosophica XXX/XXXI



Voraussetzung. Denn, es ist evident, daB3 die philosophische Einsicht
in die Subjekt/Objekt-Spaltung das Ich bestitigt und keinesfalls zur
Fabel werden la8t. Das ist nun freilich erkenntnistheoretischer Mate-
rialismus. Und diesen findet Lenin bei Hegel, selbstverstandlich nicht
insgesamt, wohl aber in nicht unwesentlichen Einzelheiten. Lenin
exzerpierte aus Hegels «Logik» eine Stelle, die ich jetzt hier nicht
zitieren kann, weil uns dies zu viel Zeit kosten wiirde. Sie bezieht sich
auf das Erkennen, und «das wahrhaft Seiende» wird von Hegel als
«die unabhingig vom subjektiven Setzen vorhandene Wirklichkeit»
beschrieben. Es heiBt dann dort weiter: « Der Wille steht daher der
Erreichung seines Ziels nur selbst im Wege dadurch, daB er sich von
dem Erkennen trennt und die duBerliche Wirklichkeit fiir thn nicht
die Form des wahrhaft Seienden erhilt ...». Auch die Leninsche
Anmerkung zu dieser Stelle méchte ich nicht ganz wiedergeben. Ich
zitiere nur die zweil Sitze, die den unmittelbaren Bezug zum soeben
erwihnten Hegelschen Text enthalten: « Das Erkennen», notierte Le-
nin, «findet das wahrhaft Seiende als unabhingig vom subjektiven
Meinen (Setzen) vorhandene Wirklichkeit vor sich. (Das ist reiner
Materialismus) ». Und: « Notwendig ist die Vereinigung von Erkennt-
nis und Praxis», d. h. also unsere zweite These.

Es ist klar, daB3 mit « Vereinigung von Erkenntnis und Praxis» ein
fundamentales methodisches Problem bezeichnet ist.

Der fundamentale Charakter dieses Problems wird allzu haufig ver-
wischt. Ich darf daher zwei gingige Versionen derartigen Verwischens
noch kurz streifen, bevor ich versuche, die Losung zu umreilen. Es ist
falsch und unzutreffend, wenn aus dem dialektischen Materialismus
das folgende Rechenexempel zurechtgemacht wird: dialektischer
Materialismus sei materialistische Theorie (also etwa Feuerbach)
plus dialektische Methode (also etwa Hegel). So einfach ist die Ge-
schichte nicht. Das ergidbe nimlich den Wechselbalg einer Summie-
rung von Materialismus und Idealismus, und der historische Materia-
lismus bliebe philosophisch unverstanden auf der Strecke. Eine zweite
Entstellung bietet der Pragmatismus an. Um den pragmatischen
Wahrheitsbegriff zu erklidren, bediente sich William James des Bei-
spiels eines Menschen, der sich im Walde verirrt hat. Er st6Bt nun auf
einen Kuhweg, woraufhin er sich am Ende dieses Weges ein Haus
vorstellt. Dieser Vorstellung folgend, erreicht er das Haus und ist
gerettet. In der Niutzlichkeit dieser Vorstellung und der Niitzlichkeit
des Hauses erweise sich die Wahrheit. Man braucht das nur etwas

202



genauer zu durchdenken, um den Fehler zu bemerken. Denn wenn er
den Kuhweg in der anderen Richtung entlanggeht, dann niitzt ihm
seine Vorstellung des Hauses tiberhaupt nichts, weil es dort keins
gibt. Abgesehen davon, daB3 es sich bei James stets nur um subjektive
Praxis handelt, ist selbst diese als Wahrheitskriterium ausschlieBlich
dann zu verwenden, wenn sie als Vermittlung zwischen erkennendem
Subjekt und zu erkennender objektiver Realitit fungiert.

Wie also ist Vereinigung von Erkenntnis und Praxis zu bewerk-
stelligen? Die erste vorlaufige Antwort lautet: Indem man die Er-
kenntnis Erkenntnis sein 14Bt, und die Praxis Praxis. Die Vereinigung
von Erkenntnis und Praxis ist bedingt — das sei unsere zweite Fest-
stellung — in der Verbindung von Theorie und Methode. Der Aprio-
rismus ist keine brauchbare Methode. Denn er mul} voraussetzungs-
gemil einsetzen ohne Vorausgang einer Theorie.

Wir wollen den erkenntnistheoretischen Exkurs hier abbrechen. Er
sollte verdeutlichen, daB die von der vormarxistischen Philosophie
herausgearbeitete Relation: erkennendes Subjekt und unabhingig
von diesem erkennenden Subjekt existierende objektive Realitit nicht
weggestrichen werden kann, und wenn, dann nur um den Preis der
Entwurzelung des Subjekts; dafl aber diese Relation der Erginzung
bedarf durch jenes Wahrheitskriterium, in dessen Richtung die
methodische Bemiihung der vormarxistischen Philosophie bereits
deutete, ohne es jedoch zu erreichen, nimlich des Wahrheitskrite-
riums der Praxis. Die Praxis auf Niitzlichkeit einzuschrinken, wie
dies im Pragmatismus geschieht, ist deswegen unzuldssig und unzu-
treffend, weil die Praxis sich auf subjektive Niitzlichkeit, d. h. Nutz-
lichkeit fiir das erkennende Subjekt, nicht zusammenziehen 148t.
Denn auf diese Weise wiare der erkenntnistheoretische Solipsismus
nicht iitberwunden, sondern sozusagen auf die duBerste Spitze ge-
trieben: iibrig bliebe ein Subjekt mit seiner eigenen, hochst person-
lichen Praxis.

Die Vereinigung von Erkenntnis und Praxis kann tberhaupt nur
als ein gesellschaftlicher Prozel3 verstanden werden, in dessen Verlauf
es u. a. dem einzelnen Menschen obliegt, sich seinen Platz in diesem
Geschehen ausfindig zu machen. Das meint, da3 die Philosophie ihre
Zeit nicht nur in Gedanken zu erfassen hat, sondern daB sie auch fir
diese Praxis und zu dieser Praxis etwas zu leisten hat.

Damit sind wir bei jenem Problem angelangt, das als das Praktisch-
werden der Philosophie umschrieben werden kénnte.

203



Dieses Problem steht im engsten Zusammenhang mit der Entwick-
lung der Wissenschaft zur Produktivkraft. Vor reichlich 100 Jahren,
Ende der 50er Jahre des vergangenen Jahrhunderts, ist Karl Marx in
«Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie» bereits darauf zu
sprechen gekommen. Dort nahm er Bezug auf «die Verwandlung des
Produktionsprozesses aus dem einfachen Arbeitsproze in einen wis-
senschaftlichen ProzeB, der die Naturgewalten seinem Dienst unter-
wirft und sie im Dienst der menschlichen Bediirfnisse wirken 14Bt».
Er fithrte des weiteren dazu aus: «Die Natur baut keine Maschinen,
keine Lokomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs, selfacting mules
etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie; natiirliches Mate-
rial, verwandelt in Organe des menschlichen Willens iiber die Natur
oder seiner Betédtigung in der Natur. Sie sind von der menschlichen Hand
geschaffene Organe des menschlichen Hirns; vergegenstindlichte Wissens-
kraft. Die Entwicklung des capital fixe zeigt an, bis zu welchem Grade
das allgemeine gesellschaftliche Wissen, knowledge, zur unmittelbaren
Produktivkraft geworden ist, und daher die Bedingungen des gesell-
schaftlichen Lebensprozesses selbst unter die Kontrolle des general
intellect gekommen, und ihm gemiB umgeschaffen sind. Bis zu wel-
chem Grade die gesellschaftlichen Produktivkrifte produziert sind,
nicht nur in der Form des Wissens, sondern als unmittelbare Organe
der gesellschaftlichen Praxis; des realen Lebensprozesses».

Wohlgemerkt: Marx analysiert hier Struktur und in ihr enthaltene
Entwicklungstendenzen der kapitalistischen Industrie. Jedoch wird
sich schwerlich ein biirgerlicher Okonom ausfindig machen lassen,
der dieser Analyse zustimmt. Ihm wird die Art und Weisenichtpassen,
mit der Marx an das Problem herangeht. Aus dem gleichen Grunde
werden auch jene die von Marx getroffenen Aussagen nicht in Be-
tracht ziehen, die die Technik mit dem Kostiim des Damonischen
umhiillen. Dabei 148t es sich nicht leugnen, daBl Marx hier iiber die
Beziehung zwischen Naturwissenschaft und Technik spricht, und zwar
grundsétzlich.

Daraus wird ersichtlich, was davon zu halten ist, wenn jemand die
in diesen Marx-Zitaten behandelte Problematik als ausschlieBlich
6konomische, oder als nur das Verhiltnis zwischen Naturwissenschaft
und Technik betreffend, aufzufassen geneigt wire. Obwohl das na-
tiirlich nicht unrichtig ist, so erschépft es doch iberhaupt nicht den
gesamten hier betroffenen Problemkreis. Dieser umschlieft Natur
und menschliche Gesellschaft gleichermaBen, und zwar in allen

204



zwischen Mensch und Natur sowie zwischen Mensch und Mensch
obwaltenden Beziehungen.

So zeigt eine genauere Analyse des von Marx Gesagten, daf3 bei der
Behandlung des von ithm erérterten Problems Naturwissenschaften
und Gesellschaftswissenschaften gemeinsam zusammenwirken miissen,
wenn seine Auflésung erreicht werden soll. Dall Naturwissenschaften
und Gesellschaftswissenschaften nicht als Einheit im Gesamtsystem
der Wissenschaften betrachtet werden durften, das war eine durch
nichts begriindete Forderung gerade der biirgerlichen Wissenschafts-
theorie in der Epoche des Imperialismus. Sie entsprang der Bekimp-
fung des historischen Materialismus. Windelband, Rickert, Simmel,
Dilthey bemiihten sich vornehmlich darum, zwischen Naturwissen-
schaften und «Geisteswissenschaften» oder « Kulturwissenschaften,
wie sie die Gesellschaftswissenschaften nannten, eine uniiberbriick-
bare Kluft zu errichten, wobei ihr besonderes Anliegen darin bestand,
eine eigentlich wissenschaftliche Untersuchung gesellschaftlicher
Fragestellungen unmoglich zu machen.

Wer sich nur ein wenig in den Marxschen Text vertieft und dariiber
nachdenkt, was Marx wohl im Sinn hat, wenn er davon spricht, dal3
«von der menschlichen Hand geschaffene Organe des menschlichen
Hirns» sich «als unmittelbare Organe der gesellschaftlichen Praxis»
erweisen, dem erschlieBt sich auch der philosophische Gehalt der hier
angesprochenen Problemstellung. Besonders auch die Erwdhnung «des
realen Lebensprozesses» durch Marx macht deutlich, daB3 es keinen
auf irgendeine Einzelwissenschaft beschrinkten Zugang zu dem von
ihm aufgerollten Problemkomplex gibt. Das dialektisch-materiali-
stische Denken von Marx, sein philosophisch-weltanschauliches Wis-
sen, ist gewissermaBen bereits die Voraussetzung dafiir, daBl die
Fragestellung so und nicht anders aufgeworfen wird.

In diesem Sinne hat auch Lenin jederzeit Marx verstanden, obwohl
— das sei nur nebenbei fiir etwaige Buchstabengldubige gesagt — dieser
Text von Marx Lenin nicht bekannt war. Die eigentlich entschei-
dende Wendung in der Philosophie hangt mit der von Marx geschil-
derten und von Lenin fiir den Aufbau der sozialistischen Gesellschaft
angewendeten Problemstellung zusammen. Gesellschaftswissenschaft-
liche Erkenntnisse und wissenschaftliche Philosophie lassen sich in
organisationswissenschaftliche MaBnahmen umsetzen.

Zum SchluB3 noch eine einzige Bemerkung. Ich werde zu ihr ver-
anlafBt durch die Redeweise von der «dritten Welt». Demnach gibt

205



es eine «erste» und eine «zweite» Welt noch auBlerdem. Eine dieser
Welten, chronologisch wire es die erste, war jene, von der franzosi-
schen Revolution ausgehende Zeit, die kapitalistische Welt, philo-
sophisch in Gedanken erfaB3t in Hegels Philosophie. Die zweite Welt
hat offensichtlich ebenfalls ihre eigene Zeit, ausgehend von der
Oktoberrevolution 1917, dem welthistorischen Ereignis unserer
Epoche, in Gedanken erfaB3t in Lenins Philosophie, d. h. im Marxis-
mus-Leninismus. Praktischwerden der Philosophie: das ist der Weg,
der iiber die Erringung der Staatsmacht durch die Arbeiterklasse in
die Errichtung der sozialistischen Gesellschaftsordnung fiihrt.

Veriibeln Sie mir bitte nicht, daf3 ich bei einem Schweizer Dichter
einen Spruch gesucht habe, der das behandelte Thema abzuschlieBen
geeignet sein konnte. Ich fand ihn bei Gottfried Keller:

«Was unerreichbar ist, das rithrt uns nicht;
Doch was erreichbar, sei uns goldne Pflicht.»

206



	Philosophie und Praxis

