
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Über den Strukturalismus

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über den Strukturalismus

von Jean-Pierre Leyvraz

Claude Lévi-Strauss, der bedeutendste Vertreter des Strukturalismus,

hat gesagt, der Mensch solle aufgelöst werden und er spricht
gewöhnlich nicht sehr freundlich von der Philosophie. Was «unsere
Zeit» betrifft, würde er darin einen trügerischen Ausdruck sehen,

in dem vielleicht als vorausgesetzt angenommen wird, es gäbe eine

vernünftige, kontinuierliche Sukzession der Zeiten in der Geschichte.

Indessen, wenn man die Sache nicht so wörtlich nimmt, ist der
Strukturalismus sicher wesentlich eine Untersuchung über den Menschen
in der Philosophie unserer Zeit, und in diesem Sinne werde ich
versuchen, die wesentlichen Züge eines Denkens zu charakterisieren, das

sehr vielseitig, schwer zu beschreiben und dessen Richtungen
verschiedene und sogar entgegengesetzte sind. In diesem ersten Vortrag
werde ich in erster Linie von Claude Lévi-Strauss und auch kurz von
zwei anderen Hauptvertretern dieser Bewegung sprechen : Louis Alt-
husser und Michel Foucault. In einer zweiten Stunde werde ich
versuchen, die Leistung der Strukturalisten innerhalb einer allgemeinen
Überlegung über die Zukunft der Menschheit zu situieren, zu zeigen,
inwiefern er unsere Situation erhellt und inwiefern er sie uns wiederum

verdunkelt.
Warum von einem doppelten Gesicht des Strukturalismus

sprechen? Um im Augenblick nur von Claude Lévi-Strauss zu sprechen,
finden wir in ihm zuerst einen Wissenschaftler, einen Ethnologen. Als
Claude Lévi-Strauss 1935 nach Brasilien fährt, wo er ethnologische

Expeditionen im Matto Grosso und in Amazonien leitet, - und das

ist der Ursprung seines später (1955) erscheinenden, bewundernswertes

Buches «Tristes Tropiques» - ist er schon «agrégé de

philosophie». Von dieser philosophischen Bildung, die er später sehr scharf
kritisiert hat, hat er ohne Zweifel den Drang sowohl zum Verstehen
als auch zum Erklären behalten. Er wird aber sehr früh sich von dem,

was er Philosophie nennt - und das heißt dem Geist der großen meta-

167



physischen Synthesen - sehr stark abtrennen. Später, als Ethnologe,
wird er mit zwei gegensätzlichen Methoden der Forschung zu tun
haben. Die eine, die seines Lehrers Boas, hat als Hauptanliegen die

von der unseren verschiedenen Gesellschaften in ihrer Eigenheit, in
ihrer spezifischen Verschiedenheit zu verstehen, die andere, positivisti-
schere, beschäftigt sich hauptsächlich damit, das Verhalten der primitiven

Völker mit Hilfe allgemeiner Kategorien zu erklären. Von
vornherein handelt es sich für Lévi-Strauss darum zu verstehen. Deshalb

vermögen Kategorien, die wir für allgemein halten, die aber nur die

unserer eigenen Kultur sind und die nichts anderes tun, als die wirkliche

Distanz zwischen einer sogenannten primitiven Gesellschaft und
uns zu verschleiern, eigentlich gar nichts zu erklären. Diese Distanz

gilt es zu überbrücken. Wir müssen uns von uns selbst lösen, von
unseren eigenen Denkgewohnheiten und Lebensgewohnheiten. Wir
müssen sie von weitem sehen, entdecken, daß sie nicht absolut sind
und daß der Mensch verschieden ist von dem, was wir seit unserer
Geburt und in dem Horizont unserer Bildung so nennen, sogar daß

es «den Menschen», in unserem Begriff von Menschen, gar nicht gibt.
In diesem ersten Sinne ist der Strukturalismus eine radikale Infragestellung

des Menschenbildes, das heißt der Kultur, so wie sie sich
selbst im Bewußtsein der Individuen, seien sie primitiv oder zivilisiert,
darstellt. Wir sind nicht die, die wir zu sein glauben. Aber wer sind
wir denn? Hier finden wir eben das andere Gesicht des Strukturalismus,

das Gesicht der Erklärung. Denn freilich lehnt Lévi-Strauss nicht
die Erklärung an sich ab, sondern bloß eine vermeintliche allgemeine
Erklärung, die auf einem von den Individuen selbst nicht verstandenen

Mythos fundiert ist. Aber was wird die Erklärung sein? Hier muß

man nun von der Struktur im Strukturalismus sprechen.
Wenn man die Distanz zur fremden Kultur ernst nimmt, dann kann

man da gar nicht die Individuen jener Kultur so verstehen, als ob sie

Subjekte wie wir wären, also die uns schon bekannte Aktivität einer
Person, die bloß ihre allgemeine Menschlichkeit nicht zeigt oder

zeigen kann, weil sie unsere Entwicklungsstufe noch nicht erreicht hat.
Um überhaupt diese Individuen verstehen zu können, muß man die
Welt verstehen, in der sie sich selbst verstehen. Und das kann der
Ethnologe nur, indem er diese Welt, das heißt die realen Beziehungen
der Individuen in der Gesellschaft, in einem Modell darstellt. Die
Struktur wird dann nicht das Modell sein, sondern die Art und Weise

wie das Modell, wenn es adéquat ist, die realen Beziehungen erklärt.

168



Man darf nur nicht die Struktur so auffassen, daß man da in den
realen Beziehungen irgendeine andere Erklärung hineinsteckt, die die
«wahre» sein solle und das Modell eigentlich nicht nötig habe, denn
eine solche Erklärung ist für Lévi-Strauss eben diese vermeintliche,
die alles zu verstehen gibt, ohne von der Distanz des zu erklärenden
eine Ahnung zu haben. «Das sind doch Menschen», sagt man, und
dann fügt man hinzu: «Natürlich nicht ganz wie wir». Aber die
Strukturen sind unentbehrlich, weil sie überhaupt erst die reale Praxis
der Individuen systematisch darstellen. In einer Struktur hat man
nicht mit «freien» Individuen zu tun, ebensowenig wie man mit
Individuen zu tun hat, die eine Sprache sprechen und doch willkürlich

den syntaktischen Aufbau dieser Sprache ändern dürfen. Die
würden dann nämlich diese Sprache gar nicht sprechen. Um also die
realen Beziehungen zwischen den Individuen und so die Art und
Weise zu verstehen, wie diese Individuen sich selbst in der Welt
verstehen, muß man Modelle aufbauen, die das Systematische dieser

Welt darstellen und erst die Möglichkeit geben, nicht dem Zufälligen
zu verfallen und vorauszusehen, wie das aufgebaute Modell auf eine

Veränderung seiner Elemente reagiert.
Eine Struktur hat nach Lévi-Strauss erstens einen systematischen

Charakter, so daß irgendeine Veränderung seiner Elemente eine

Veränderung aller anderen zur Folge hat. Wir können diesen ersten

Punkt durch eine Bemerkung Jean Piagets ergänzen, der sagt, nicht
die Elemente selbst definieren eine Struktur, sondern die Beziehungen
zwischen den Elementen. Dabei soll man sich nicht gleich denken,
daß die Veränderungen im Modell einem Prinzip folgen. In den

Strukturen waltet kein inneres Prinzip der Veränderung. Ein Modell
sägt nichts über die innere Konstitution seiner Elemente aus und ist
auch nicht dafür geeignet, wenn etwas überhaupt dafür geeignet ist.

Als erklärend stellt ein Modell eine Regel dar, nach der seine

Elemente reagieren, und würden sie nicht so reagieren, dann würden sie

eben diesem Modell nicht angehören.
Zweitens gehört jedes Modell zu einer Gruppe von Veränderungen,

deren jede einem Modell einer gleichen Familie entspricht, so daß die

Totalität dieser Veränderungen eine Gruppe von Modellen bildet.
Von einem Modell einer Verwandtschaftsstruktur kann man so zu
einem anderen übergehen, in derselben Art, wie wir ein anderes Spiel
spielen, wenn wir die Rolle der Karten verändern. Man hat dann eine

Familie von Spielen, die systematisch miteinander verknüpft sind,

169
12 Studia Philosophica XXX/XXXI



nicht wegen eines allgemeinen Prinzips, sondern wegen der theoretischen

Möglichkeit, von einem zum anderen und wieder zurück
gehen zu können, ohne jemals aus dem ganzen System zu geraten und
so die Erklärung ganz und gar zu zerstören. Damit haben wir auch
den dritten Punkt: Die Voraussage. Der vierte, die Adequation zu
allen beobachteten Tatsachen, könnte man sehr bezweifeln. Ist ein
Modell nicht immer irgendwie inadéquat? Hier ist Lévi-Strauss sehr

radikal, in einem gleichsam spinozistischen Sinne. Die sozialen

Beziehungen, die untersucht werden, wie auch die Sprache, sind nicht
etwa so, daß sie etwas Irrationales enthalten könnten und keinem

adequaten Modell entsprächen. Was hier untersucht wird, das sind

Kulturen, und wenn wir die Kultur als Objekt haben, so haben wir
sogleich die Regel als Objekt. Die sprachlichen sowie die kulturellen
Tatsachen können nichts Regelloses enthalten, weil diese Tatsachen
eben Regeln ausdrücken, das heißt eine Welt, die die Individuen
dieser Welt selbst als regelmäßig verstehen. Anfang der Kultur oder
vielmehr allgemeines Zeichen der Kultur ist die Regel vom
Inzestverbot, die überall zu finden ist. Diese Regel drückt kein Prinzip aus,
sondern was die Kultur ist, nämlich Regel. Ist damit ein Kriterium
der Adequation gegeben? Von Lévi-Strauss Standpunkt aus schon,
denn wie kann eine Erklärung widerlegt werden? Indem gezeigt
wird, daß sie nicht alle Tatsachen erklärt; aber die Tatsachen in
einer Gesellschaft sind nicht atomistische Sachverhalte, von denen
einer oder zwei entschlüpfen könnten. Tatsachen in der Kultur sind

gar nicht ohne ein Modell zu sehen, zu beobachten. Sie werden schon

empirisch gesammelt, aber nicht aufs Geratewohl, sondern nach
einem gewissen Kriterium von Relevanz. Relevant sind aber
Tatsachen, die eben eine Regel ausdrücken und nicht etwa einen
biologischen Prozeß oder ein physikalisches Gesetz. Damit sind wir sehr

nah an einem logischen Zirkel. Aber vergessen wir nicht, daß Lévi-
Strauss mit dieser Distanzierung und dieser strukturalen Erklärung
gezeigt hat, daß die Verwandtschaftsbeziehungen in den anderen
Kulturen in der Tat in einen systematischen Zusammenhang
gebracht werden können und da eine erstaunliche Regelmäßigkeit
zeigen. Damit ist jedenfalls der Anschauung ein Ende gemacht, die wir
bei Nietzsche finden und überall im 19. Jahrhundert, nach der die
Primitiven noch roh sind und grob denken und noch nicht, und
vielleicht zu ihrem Vorteil, unserer hochentwickelten Kultur
angehören. Für Lévi-Strauss ist das eine Mythologie unserer Kultur, die

170



darin ihren vermeintlichen Ursprung wiederzufinden glaubt, als ob

der Mensch einer ungeheueren Natur entsprungen sei, um nach und
nach diese unbändige Kraft zu meistern und zur Vernunft zu bringen.

Jetzt aber wird die Sache komplizierter, wenn wir bei Lévi-Strauss —,

und es wird auch so bei den anderen Strukturalisten sein —, die

Beziehungen zwischen Erklärung und Verstehen suchen. Wir möchten
annehmen, daß die Sammlung der relevanten Tatsachen und die
Strukturale Analyse unser Verständnis der fremden Kulturen und der

eigenen in der Ethnologie, der Sprachen in der Linguistik und des

Menschen in der Anthropologie fördern würde. Aber ganz im Gegenteil.

Um das klar zu machen, müssen wir sehen, wie Lévi-Strauss die

Beziehungen zwischen Natur und Kultur versteht. Die Erklärung,
sollte man meinen, ist doch nützlich, indem sie die Systematik der
Kulturen oder der Sprachen aufzeigt. Das wird dann zu einem besseren

Verständnis führen. Aber nicht so für Lévi-Strauss. Die Erklärung
gehört zur Kultur, und zwar als deren fatalste Aktivität. Das
Verstehen steht nicht am Ende einer Erklärung, sondern am Anfang, wo
alles noch frisch, ungewöhnlich, originell sich zeigt, alles neu, wie
wenn man die geträumten Anfänge einer Kultur miterlebte. Das
Verstehen ist das Erfassen der Regel als Leben ohne Sukzession in der
Synchronie einer endlichen Welt. Aber gerade die Fatalität der Kultur

ist, daß sie dieses Erfassen dann erklärt. Denn der Erklärung
entgeht von Anfang an die lebende Welt. Sie ist ein Prozeß der endlosen

Wiederholung in der Tautologie des Systematischen. Je mehr erklärt
wird, desto dünner der spezifische Sinn der besonderen Tatsachen,
bis endlich die Erklärung den Inhalt der Kultur ganz und gar
verliert. Damit hat eine Kultur keine Zukunft. Vielmehr ist ihre Zukunft
ihr Tod, die Rückkehr der Kultur zur indifferenten Natur, die
Auflösung der Kultur. Lévi-Strauss, der Jean-Jacques Rousseau sehr

bewundert, sieht in den Individuen aller Kulturen, seien sie nun primitiv
oder entwickelt, das, was eine geträumte Vergangenheit und einen

zukünftigen Tod hat. Darum sagt auch Lévi-Strauss, man solle die
anderen Kulturen möglichst schnell untersuchen, denn so ein Leben,
eine solche Welt ist nahe am Tode, ja in einer Agonie des Menschenbildes,

in dem allein wir noch uns selber verstehen können. So wird
jene Distanz, die Lévi-Strauss in der Jugend das Verständnis anderer

Kulturen ermöglicht, jetzt zur Schule des Pessimismus und des

Verzichts. Es ist das die Lehre der notwendigen Eitelkeit der Reise, also

auch des Ethnologen. Dieser wird von unserer Kultur produziert und

171



kann als solcher nur ein Entwurzelter sein. Das ist eine tragische oder

resignierte Version des Höhlengleichnisses, wo der Akzent auf den

notwendigen Wahnsinn des Weisen gesetzt wird. Aber woher dieses

Paradox? Die Erklärung, von der Kultur an sich notwendig produziert,

distanziert sich sogleich von der lebenden Mannigfaltigkeit einer
anderen Kultur, um sie auf die Relevanz eines Modells zu reduzieren.
Das ist ja notwendig, weil jene andere Kultur sich selbst mißversteht
und ohne erklärendes Modell überhaupt gar nicht erreichbar ist. Aber
das Modell, das den einzigen Weg zum Verstehen bildet, bietet am
Ende nichts als eine sterile Tautologie, wie ein Kartenspiel.

Das Verstehen erscheint also immer als Erstes, aber nicht als Prinzip,

vielmehr als das, was die Erklärung dann immer wieder verliert:
den Sinn. Denn am Ende beziehen sich die kulturellen Zeichen nur
auf sich selbst wie Spiegelbilder. Die Wilden, «la pensée sauvage»,
nach Lévi-Strauss, wissen das, indem sie die Kultur nicht, wie wir, als

Instrument zu immer neuen Formen der Kultur auffassen, also zu
einem sich immer mehr verflüchtigenden Sinn oder Ziel, sondern als

einen Schatz von Formen, in dem die Vergangenheit immer wieder
als lebendige Gegenwart erscheint. Die Kultur also nützt nichts und
die Wilden in ihrem Denken haben dieses tief resignierte Wissen, das

die Formen nicht wegerklärt, sondern sie immer wieder zusammenspinnt,

um eine Welt zu bewahren. In seinen letzten Werken
entwickelt Lévi-Strauss ein Denken der Resignation und des Mitleids.
Die Erklärung, weit davon, das Verstehen in ein universales Wissen zu
verwandeln, entfernt uns immer mehr vom Ursprung der Kultur, der

eigentlich nie da war und, wie der natürliche Mensch bei Rousseau,

ein Traumbild der Kultur selbst ist, indem sie sich die Natur vorstellt.
Die Zeichen machen uns keine Zeichen. Sie sind willkürlich und
notwendig so. Im Wissen verflüchtigt sich allmählich der Sinn der
konkreten Namen, von denen wir dann wissen, daß sie kulturelle
Systeme darstellen. Dieses Wissen hat dann kein anderes Ziel, als die

Kultur wieder in die Natur zu integrieren und am Ende das Leben
im Ganzen in seine physikalisch-chemischen Bedingungen zu
reintegrieren. In der «Pensée sauvage» sagt Lévi-Strauss: «Das letzte Ziel
der Geisteswissenschaften («Sciences humaines») ist nicht, den
Menschen zu bilden, sondern ihn aufzulösen.» In diesem Sinne führt die

Kultur als Analyse nicht zur Synthese des Geistes, sondern sie führt
zu einer materiellen Faktizität zurück, in der das Irrlicht eines

Subjekts des Wissens und der Praxis verschwindet.

172



Trotzdem wäre es irreführend, in Lévi-Strauss Denken eine tragische

und an sich kindliche Rhetorik des Untergangs zu sehen. Wenn
der Mensch aufgelöst werden muß, dann ist der Grund, daß wir uns
selbst in den Mythos eines idealen Subjekts verwickelt haben, indem
wir an eine Pseudogeschichte des Menschen glauben, ohne unsere
endliche Konstitution wahrhaben zu wollen: Sterblichkeit, Endlichkeit,

das sind doch die realen Bedingungen unseres Lebens. Und die

Resignation liegt im Wahrhaben dieser Situation. Das machen auch
die Primitiven, indem sie eine sinnliche Logik bewahren, eine Logik
des Verstehens und der Singularität. Diese Logik ist freilich kein
anderes Instrument, das uns so zur Verfügung gestellt werden könnte,
wenn wir aufhören würden, erklären zu wollen, etwa eine Lehre vom
richtigen Leben. Und trotzdem nähert sich Lévi-Strauss einer solchen
Lehre der Weisheit, indem er sagt, daß unsere Logik in der Theorie
der Information das primitive Denken gleichsam kreuzt und uns also

zum Bewahren der kulturellen Formen bringen wird. Es würde dann
selbstverständlich keinen Triumph unserer Kultur ankünden, wohl
aber das Wahrhaben unserer Endlichkeit und das Ende der
abendländischen nagenden Unruhe. Wäre das eine neue Welt? Wenn Lévi-
Strauss von einem Himmel auf der Erde spricht (in der «Pensée

sauvage»), zeigt er uns die Vision einer Welt der Information, die mehr
einem Traum gleicht, wo wir nicht mehr als Menschen da sind, wo
die Kommunikation ohne Unruhe funktioniert. Aber dann ist das

Erwachen peinlich. Ich meine das Ereignis, die Natur, die
Diachronie, die zum Tode führt. Aber, könnte man fragen, will Lévi-
Strauss nicht sagen, daß diese Natur der Traum ist, und die lebende,
träumende Logik das Wahre?

Eine lebende Logik scheint für Lévi-Strauss wie das göttliche Wissen

bei Aristoteles zu sein, ein Wissen, das kaum für uns existiert. Für uns
ist es das Wissen von Göttern, die nicht existieren oder aber von wilden

Gesellschaften, die sich selbst mißverstehen und deren Mythen
von einem allmächtigen Unbewußten regiert werden. Die Kraft des

Lebens ist hier immer am Anfang und im Wissen versteht sie sich

sogleich als schon verloren. Wie eine Musik, sagt Lévi-Strauss - die Musik

ist für Lévi-Strauss wesentlich - die, wenn man sie wieder und wieder

hört, dann nur eine öde Wiederholung von sich gibt, als ob ihre erste

Botschaft, von der man mehr haben will, als sie geben kann, nur dann
wieder und wieder dasselbe sagt, bis man endlich einsieht, daß da keine

Botschaft war. Die Verwandtschaft mit Kafka ist hier deutlich zu sehen.

173



Der Strukturalismus von Lévi-Strauss ist gewiß ein Rationalismus
und oft sogar ein aggressiver Rationalismus. In diesem Sinne ist er
wissenschaftliche Forschung und unerbittliche Klarheit, aber dann ist
die Richtung dieser Forschung polar entgegengesetzt einer
Philosophie des Fortschritts oder einer Dialektik, in der ein Prozeß im
Gange ist. Das Wissen drückt die Natur, und die Natur des Menschen
als geistige Natur, nicht aus, so daß das Wissen die Natur nicht unter
Prinzipien bringen kann, nicht einmal wie bei Kant in den Grenzen
einer menschlichen Welt. Das Wissen, indem es die Welt erhellt,
entleert sie jeden Sinnes, denn wenn das Wissen den Wesen ihren
Platz in einer Systematik vorschreibt, zeigt es die nackte Diskontinuität

der Erfahrung, d. h. den Tod. In den sozialen Beziehungen
erscheint bei Lévi-Strauss die Frau, die als Person und als Gegenstand
des Tausches eine doppelte Rolle spielt, als der Inbegriff einer
kapriziösen Natur, die periodisch und ohne Sinn plötzlich die Ziele der

Ordnung verkennt, und die dabei nicht zu besiegen ist. Wie eine

Natur, die in der cartesischen, regelmäßigen Stadt einfach die Steine

losbricht, die Linien verschiebt. Bald sind in den alten Prachträumen
Vogelnester, bald ein Bettler, der sich dort heimisch zu machen weiß.
Der Primitive weiß diese ewige Natur zu bezaubern und immer wieder
mitleidend zu verstehen. Wir aber wissen es kaum und vielleicht
deswegen, weil wir uns entsetzlich fürchten, den unheimlichen Gast in
unseren Städten mitleidig aufzunehmen. Anstatt das zu tun, wiederholen

wir Prinzipien, deren Willkürlichkeit wir nicht einsehen wollen.
Darum hat Lévi-Strauss - zwar nicht sehr mitleidig — von Sartre

gesagt, sein Denken sei ein vortreffliches ethnologisches Material für
das Studium europäischer Mythen. Aus jener Distanz erscheint ihm
Sartres Werk als ein rührendes, erbarmungswürdiges Dokument unserer

Kultur, wie etwa die Kochkunst südamerikanischer Völker, die er
übrigens sehr schätzt. Wenn man Lévi-Strauss liest, denkt man
immer an Jules Verne, der die französische Jugend mit seinen

Antizipations-Romanen bezaubert hat. Gegen das Ende seines Lebens hat
Jules Verne einen Roman geschrieben, «den ewigen Adam», in dem

er die Gegenseite zu seinen früheren Romanen zeigt. Er schildert da
den langsamen Verfall unserer Zivilisation, die zurück zur Animalität
geht. Also kommt am Ende doch die tiefe Unordnung zum Vorschein,
das Akzidentelle, das der allmächtige Herrscher, der Wissenschaftler
und Mann der Tat in sich trägt, der Verfall der Kultur. Hier wird
auch dieselbe sinnlose Periodizität der Natur gezeigt, indem der Ro-

174



man eine zukünftige Zivilisation schildert, die die Spuren der unsrigen
wiederfindet und dabei denkt, solch ein Prozeß könne sich wohl
unzählige Male wiederholt haben. Da lernt man Ergebenheit.

* * *

Obwohl Jean Piaget das Denken von Michel Foucault einen
Strukturalismus ohne Strukturen nennt und ihm damit den Charakter der
Wissenschaft abspricht, finden wir in diesem Werk dieselbe Denkungs-
art wie bei Lévi-Strauss, obwohl im Grunde mehr philosophisch orientiert.

Bei Michel Foucault gilt es auch, Distanz zu nehmen, nicht
durch Reisen, wie bei Lévi-Strauss, sondern durch die Betrachtung
der vermeintlichen Sicherheit des normalen Menschen, vom Standpunkt

des Anormalen und Pathologischen. Auch hier handelt es sich

um eine Infragestellung der Kontinuität des Geistes, die wir in der
Geschichte am Werk zu sehen glauben. Durch den ganzen
Strukturalismus findet man immer diesen Verfremdungseffekt, der sowohl
der Objektivität der Wissenschaft als auch der Unruhe der Forschung
entspricht. Für Foucault gilt es erstens, die Illusion einer kontinuierlichen

Entwicklung unserer Geschichte zu zerstören, der ein Geist

innewohne, der imstande wäre, die progressive Synthese der Menschheit

zu vollziehen. Diese Geschichte sieht Foucault als einen leeren

Tempel, ja als den letzten unserer Tempel, die letzte Zuflucht des

Heiligen. Welche Stimme hört man da? Die unsrige freilich. Aber wie
ein Echo, von allen Seiten auf uns zukommend, und in der wir die
Stimme unseres Ursprungs gar nicht mehr erkennen können. Foucault
löst sich so von einer philosophischen Aufgabe, die nach dem Ursprung
fragt. Es mag wohl, sagt er, eine solche Aufgabe einen Sinn haben,
aber für ihn ist sie doch jetzt hoffnungslos, denn die Philosophen, und
besonders Heidegger, den Foucault früher viel gelesen hat, wissen

nicht einmal, wer da in ihrer Sprache eigentlich redet. In seinen

ersten Werken («Histoire de la folie», «Naissance de la clinique»),
untersucht Foucault eben gerade nicht den Ursprung einer Einrichtung

oder eines Begriffs - der Klinik, des Irrsinns -, sondern die Strukturen

einer Rede. Was ist die Rede, die vom Irrsinn redet? Hier zeigt
sich ein Begriff des Irrsinns, der einer natürlichen Ordnung der Welt
entspräche, gar nicht, sondern es zeigt sich der Unterschied zwischen
Irrsinn und Vernunft in einer bestimmten Rede, nämlich der Rede des

17. Jahrhunderts oder, in Wittgensteins Terminologie, im Sprach-

175



spiel des 17. Jahrhunderts. Der Sinn dieser Begriffe ist dann, in
Wittgensteins Sprache, ihr Gebrauch im Sprachspiel. Es hätte dann in
dieser Optik keinen Sinn zu sagen, daß etwa der Begriff Irrsinn eine

lange Geschichte habe, denn eine Episteme - d. h. ein Wissen oder
ein Sprachspiel in Foucaults Sinne — hat keine Geschichte (was für
Wittgensteins Sprachspiele eigentlich nicht gilt.) Es gibt für Foucault
kein Subjekt, das gleichsam von oben die Geschichte der «Epistemai»
auslegen könnte und imstande wäre, festzustellen, daß z. B. die
Geschichte der Medizin sich so und so entwickelt habe. Wenn Sie in
einem Spital herumlaufen oder in einem Labor, sind Sie im Orte
einer diskursiven Praxis. Es gibt hier Leute, die habilitiert sind, als

Ärzte zu reden, wie andere als Richter oder Professoren. Aber eigentlich

hat nichts und niemand diese Leute zu einer solchen Macht
berufen. Sagt man, sie hätten schließlich ihr Diplom und sie seien Ärzte
geworden, da würde Foucault antworten, das sei keine Rechtfertigung
ihrer Rede, denn einerseits bleibt man in der Tautologie, ein Arzt ist
Arzt, weil er sich in der ärztlichen Rede auskennt. Anderseits, wenn
man mit Sokrates einfach sagt: «der Arzt macht Leute gesund», da
wird geantwortet: «Ja, aber die Leute gesund machen, das ist auch
ein Teil einer Episteme, in der die Gesundheit und die Krankheit als

entgegengesetzt erscheinen.» Und der Begriff Gesundheit verliert
dabei jede allgemeinmenschliche Konnotation, jede Wurzel in den
«notions communes». Was heißt «gesund» im 17. Jahrhundert? oder

gar für Sokrates? Hier brauchte man einen universalen Begriff der
Normalität und den gibt es nicht. Man braucht nur an den Begriff
vom Tode zu denken, wo man heutzutage neue Definitionen vom
Tode juristisch, medizinisch, moralisch nötig hat.

Die Rede von der Gesundheit findet statt. Sie funktioniert tatsächlich

im System einer Institution, wie auch andere Tätigkeiten
stattfinden, ohne daß irgendein Subjekt berufen wäre, über dieses System
etwa ein außersystematisches Urteil Zufällen, daß es Gott weiß woher
bekommen hat.

Aber dann ist es Foucaults Ziel zu zeigen, daß es gerade unsere
jetzige Episteme ist, die diese Diskontinuität des Wissens entdeckt hat.
Daß also dieses Wissen vor einer ungeheueren Drohung steht. Unser
Wissen soll uns nicht zum Ziel oder zum Zentrum des Menschen

führen, sondern zu seinem bloßen Ende, und das darum, weil unsere

Entdeckung eben ist, daß es den Menschen als Ziel und Ursprung
einfach nicht gibt. Die anderen früheren «Epistemai» haben diese

176



Diskontinuität nicht gedacht. In seinem Buch «Les mots et les

choses» untersucht Foucault diese früheren «Epistemai». Allerdings
könnte man hier mit Piaget einwenden, die Wahl der verschiedenen

«Epistemai» sei ganz willkürlich, weil sie eine Einteilung der
Geschichte voraussetzt, die man sich eigentlich ganz anders vorstellen
könnte. Aber Foucault nimmt eben die klassische «Episteme» im 17.

und 18. Jahrhundert einfach so, als Gegenstand der Analyse und darin
wählt er noch drei Felder der Rede. Die «histoire naturelle», die

«grammaire générale» und die «économie». Aber Foucault nimmt
eben nicht an, diese Reden hätten einen gemeinsamen Sinn. Er
untersucht ihr Voneinander-Verschiedensein, in dem dann ihr Sinn zu
finden ist. Foucault gibt hier ein sehr spannendes Bild dieser Periode,
das allerdings manche Vorurteile der gewöhnlichen Auffassung der
Geschichte aufdeckt. Man sagt sich dabei: Foucault, der die
Geschichte dieser Periode so lebendig in Szene setzt, zeigt, wie diese

Leute ungemein weit von uns gelebt und gedacht haben müssen. Der
Verfremdungseffekt zeigt so etwas wie Bischoff Bossuet in einem
Mercedes fahrend und die Verblüffung, die dabei entsteht, zeigt uns, daß

es mit universalen Kategorien nicht so einfach ist.

Also soll z. B. die klassische «Episteme» in der «histoire naturelle»
nicht das Leben gedacht haben, in der «économie» nicht die Arbeit
und in der «grammaire générale» nicht die Sprache. Nicht so, daß

etwa diese Begriffe damals fehlten und erst nachher gedacht werden
sollten. So etwas würde ähnlich klingen, wie wenn die Soldaten des

30-jährigen Krieges sagen würden «Wir Soldaten des 30 jährigen
Krieges», oder hegelianisch, «der Begriff des Lebens war noch nicht
an der Zeit». Aber nicht so mit Foucault. Die klassische «Episteme»
funktioniert, und zwar ohne diese Begriffe, die gar nicht fehlen, weil
dann eben die «Episteme» nicht funktionieren würde, wenn irgendwas

in ihrer Systematik fehlen würde. Aber dann, wenn man den
Begriff der Arbeit z. B. in der «Episteme» des 19. Jahrhunderts findet,
kommt er nicht vom Himmel, oder, was dasselbe ist, von einer
Entwicklung, aus der klar wird, wie dieser Begriff aus der früheren

«Episteme» sich notwendig bilden mußte. Man braucht dann
einfach diesen Begriff der Arbeit, der in einem System der Opposition in
der Sprache seinen Sinn hat, der aber nicht von der früheren
«Episteme» abzuleiten ist.

Man kann nicht umhin, in diesen Epochen, die Foucault sich

weigert, irgendwie zu verbinden, doch eine gewisse Intention Foucaults

177



zu sehen. Was das 19. Jahrhundert charakterisiert und mehr noch

unsere Zeit, ist so etwas wie die Rückkehr der Unordnung, des

Irrsinns, die in der klassischen Vernunft des 17. Jahrhunderts aus der
Welt gejagt wurde. Denn wenn das 19. Jahrhundert sich noch in
einer synthetischen Vernunft gründet, in einer Vision der Geschichte
als Verwirklichung des Menschen, was dieser Mensch auch sei, so

kann unsere Zeit nicht mehr, und darf es auch nicht mehr, ihre
Sprachwelt in den Kategorien einer Finalität der Geschichte denken.
Unsere Sprache zeigt sich als eines vernünftigen Ursprungs entbehrend.

Wir haben gleichsam unsere Vergangenheit verloren, indem
wir sehen, daß diese Vergangenheit keine Ahnenwelt darstellt,
deren natürliche Erben wir wären, sondern eine Mannigfaltigkeit
von Sprachtotalitäten, die uns uns selbst zwar erklären, aber dabei

jeglichen Grund der Erklärung zu vernichten droht. Mehr noch,
diese Entdeckung bildet die letzte Frage von Foucault in dem Buch

«L'archéologie du savoir»: von wo aus sprechen wir? Hier wird
Foucault unsicher. Vielleicht ist unsere Rede das Ende des Menschen,
dessen Selbstverneinung. Dann ist unsere Rede der Ausdruck des

Begehrens, des Todes und des Gesetzes. Aber das können wir eigentlich

nicht selbst denken. Also ist das vielleicht auch nicht der Fall,
und der Mensch ist etwas wie der Grenzbegriff einer anderen «Epis-
teme», die wir gar nicht denken können. Dieser letzte Zweifel ist
derselbe, den wir in Lévi-Strauss gefunden haben, zwischen der Rückkehr

zur Natur und der Vision einer inkarnierten Logik.
Einiges noch über Louis Althusser. Als marxistischer Theoretiker

nimmt auch Althusser eine Distanz, und zwar distanziert er sich von
allen Formen des Humanismus als Formen einer Ideologie. Es wäre
möglich, hier die Ideologie als Husserls natürliche Einstellung zu
verstehen : dann ist das Reich der Theorie der Horizont der eigentlichen
Wissenschaft. Bei Husserl aber hat die Phänomenologie als Wissenschaft

der Wissenschaften noch die Rolle der Synthese a priori einer
unendlichen Subjektivität. Bei Althusser ist die Bewegung im Reich
der Theorie auf eine materialistische Ontologie gegründet und diese

Bewegung ist als eine Dialektik zu verstehen. In diesem Sinne ist die
Wissenschaft der Wissenschaften die Theorie der Produktion der
Theorien. Diese Produktion ist aber ganz materialistisch zu verstehen
und man soll sich hier wieder hüten, eine Subjektivität am Werk
sehen zu wollen. Die Eigentümlichkeit der Theorie der Produktion
der Theorien, die bei Althusser in Marxens Schriften zum erstenmal

178



klar dargestellt wird, ist, daß die Bewegung in der Wissenschaft nicht
kontinuierlich ist, sondern gleichsam ruckweise vor sich geht. Eine
Gesamtheit von Theorien, wie z. B. die klassische Ökonomie in
England, entwickelt sich, um gewisse Fragen zu beantworten, und sie

beantwortet sie auch. Aber dann hat sie etwas produziert, nämlich die

Antworten, die sie selbst, also z. B. die klassische Ökonomie, nicht
erkennt. Diese Antworten sind in der alten Problematik gegeben und
so können diese Antworten gar nicht wiederum als Fragen in dieser

Problematik auftreten. Sie sind nämlich die Antwort, und als solche

produziert. Jetzt aber kommt eine Revolution der Problematik selbst,
sehr plötzlich - z. B. bei Marx — die diese Antworten als Fragen in
einer neuen Problematik auffaßt. Aber nicht wie bei Hegel in der

Entwicklung des Geistes. Bei Althusser ist das reale Objekt der
Erkenntnis materiell und das ändert sich nicht. Was sich bei einer
Revolution der Problematik oder einem epistemologischen Sprung, wie
Althusser sagt, ändert, ist das Erkenntnisobjekt mitsamt der Theorie,
die dieses Objekt auffaßt. Und das alles, ohne daß der reale Gegenstand

sich ändert. Die neue Problematik erlaubt nur, tiefer in diesen

realen Gegenstand zu dringen. Diese theoretischen Revolutionen sind
dann Ereignisse in der Theorie, können aber sehr wohl keinen
unmittelbaren Einfluß auf das gewöhnliche Denken haben, das beim
Alten bleibt und vielleicht glaubt, in einer Problematik seien
entweder ewige Antworten gegeben oder man solle sie weiter suchen.
Selbst der Mann, der eine Antwort produziert hat, kann sein Leben

lang die neue Problematik, die seine Antwort als Frage erkennt,
ablehnen. Man sagt, daß Kolumbus nie eingestanden hat, daß er
Amerika entdeckt habe und die Revolution, die er produzierte, nie
erkannt hat. Trotzdem finden diese Sprünge statt und einmal,
vielleicht zu spät, werden sie schon das gewöhnliche Denken zwingen, sie

anzuerkennen. Darum müssen wir auch jetzt die Problematik, die
Marx produziert hat, nicht in ihren trivialen, ideologischen sog.
Antworten ersticken, sondern sie als Fragen erkennen, die nur in einer
allgemeinen Theorie der Wissenschaften, die wir eigentlich noch
nicht besitzen, ihren Platz haben.

Hier kommt uns schon das Problem entgegen, das ich in meinem
zweiten Vortrag untersuchen möchte. Was hier bei Althusser reales

Objekt, was bei Lévi-Strauss die realen gesellschaftlichen Beziehungen,

was bei Foucault die reale Praxis der verschiedenen historischen

Komplexe, die er untersucht, genannt wird, diese Realität erscheint

179



bei den Strukturalisten faktisch, in der konkreten Finalität, als etwas

Gleichgültiges, gleichsam Stummes und Unveränderliches. Diese

Realität erscheint wie das unfaßbare, träge Substrat der ganzen
Bewegung der Sprache, die es zu beschreiben versucht. Althussers

Materialismus zeigt das sehr klar. Die Theorie oder der Bereich des

Wissens hat eine Geschichte, weil, so könnten wir sagen, der reale

Gegenstand keine hat. Aber was sich nach Althusser die Ideologie
einbildet, ist, daß der reale Gegenstand selbst sich ändert und darin
irrt sie sich und betrügt uns. So ist die Anthropologie für Althusser eine

Fiktion, weil sie eine Prätention zum Wissen ist, die ihren Ursprung
in dem imaginären Subjekt der historischen Bewegung hat. Die

Anthropologie wird dann zu einer Münchhausen-Episode, einem
idealistischen Theater, wo gar keine materiellen Bedingungen des Lebens

anerkannt werden und wo der Mensch sich selbst aus seiner Situation
gleichsam an seinen Haaren herauszieht. Aber die Revolution wird
diesem Menschen zeigen, daß die Materialität sich nicht verändert
hat, wie wenn einer, der LSD genommen hat und nun glaubt, einen

Wagen auf der Straße durch reinen Geist verschwinden zu lassen,

brutal zur Materialität zurückgezogen wird. Man kann hier ohne
Zweifel eine richtige Kritik der optimistischen, humanistischen
Metaphysik sehen, aber auch sich fragen, ob man nicht mit Althusser in
einer anderen Metaphysik stecken bleibt, die ganz hoffnungslos ist.

Daß Althusser eine sehr originelle Auffassung der Dialektik des Wissens

hat, das hat Piaget auch wohl erkannt. Aber diese Dialektik führt
bei ihm nirgends hin. Was sollen die Revolutionen in der Theorie
sein, wenn sie nicht bloß theoretische Revolutionen sind. Der Marxismus,

der wohl ein System war, und richtig von Althusser als eine

Theorie der Produktion der Theorien aufgefaßt wird, war doch auch,
wie andere Bewegungen im 19. Jahrhundert, der Kampf um eine neue
Welt. Ist aber eine Veränderung der Problematik in der Wissenschaft
wirklich eine Revolution im Sinne von Marx? Vielleicht im Sinne

Engels. Aber dann hat die Beziehung dieser Veränderung zur Realität
etwas Merkwürdiges, gleichsam Magisches, was ähnlich klingt wie
die sehr seltsame Auffassung der Wirklichkeit, die man bei den Neo-
kantianern oder im Wiener Kreis finden kann. Hier verschwindet
manchmal die Realität in der Quasimaterialität der Erkenntnistheorie.

So würde dann eine Kritik des Strukturalismus anfangen: die

Distanzierung der Strukturalisten ist wohl eine positive Einstellung

180



des Menschen, der sich von dem, was er zn sein glaubte, als

verschieden entdeckt, indem er sich in der Figur des Menschen, die die
Tradition ihm gibt, nicht wieder zu erkennen vermag. Aber diese

Distanzierung erscheint als eine rein theoretische, und läßt dann die

philosophische Frage der eigentlichen Referenz der Praxis, also von
dem, was ich wirklich wiedererkennen kann, ohne Antwort.

Als ob der Strukturalist ein Herrensohn wäre, der seine Heimat mal
von der Ferne entdecken will, der aber, sobald er zurückkommt, sich

dort nicht mehr auskennt. Damals war diese kleine Welt
selbstverständlich, aber jetzt kann sie mit der Theorie nicht mehr
übereinstimmen, weil sie doch eine träge, dumme, erbarmungswürdige Welt
ist, gemessen an der Theorie. Es geht ihm dann wie dem Russen, der
im 19. Jahrhundert seine Heimat an abendländischen Kriterien maß.
Er sagte dann: «wir sind ja unmögliche Leute, vielleicht existieren
wir nicht einmal. Rußland ist ein Spiel der Natur.» Warum denn?
Dieser Russe hatte wohl etwas wiedererkannt, seine eigene alte

Sprache. Aber hatte er nicht in der Ferne gelernt, was zur Existenz
ein Recht hat und was nicht, und haben diese erbärmlicher Leutchen
da ein Recht zur Existenz, wenn sie so was noch glauben? Sind sie

nicht bloße Phantasie, denn man kann doch nicht so leben? Sie

haben keine Zukunft. Aber dann kann der Herrensohn seine eigene
Zukunft ohne diese Leutchen nicht denken, und wenn die Theorie
Recht behalten soll, dann gibt es überhaupt keine Zukunft. Da ist der
Mensch nicht mehr, wie bei Kant, ein Reich in dem weiten Ozean
der Natur, sondern er ist dieser Ozean selbst, also sinnlos. Eine Welle
im Ozean hat prinzipiell keine Zukunft. Sie ist als verkörperte
Gesetzmäßigkeit nicht etwas, das man wieder erkennen kann, das man
erwarten kann; aber eine Taube kann man erwarten, selbst wenn
sie, wie die dritte von Noah gesandte Taube, nimmermehr wiederkehrt.

Die Strukturalisten tun es oft gern, einige Denker, und fast immer
dieselben zu zitieren. Außer vielleicht Lévi-Strauss, der einfach in der

Ethnologie seine Vorgänger zitiert und kritisiert, nehmen die anderen
fast immer ihren theoretischen Ausgangspunkt in Ferdinand de Saussure,

Marx und Freud. Theoretischer Ausgangspunkt, versteht sich,
nicht etwa Abstammung, weil die auf einen Ursprung deuten würde,
oder auf den zweifelhaften Begriff der Jüngerschaft. Es steht uns aber

frei, in die Debatte manchen Philosophen zu ziehen, der nicht oder
selten von den Strukturalisten als Referenz zitiert wird. Die Lehrer

181



der Strukturalisten haben das Gemeinsame, daß sie zunächst
Wissenschaftler sind und als solche betrachtet werden. Nur als
Wissenschaftler können sie einen theoretischen Ausgangspunkt geben. Diese

Lehrer haben auch weiter das Gemeinsame, daß ihre Entdeckungen
einen theoretischen Standpunkt voraussetzen, von dem aus die
Kontinuität unserer Welt mit der Natur in der Geschichte in Frage
gestellt werden kann. In der strukturalen Linguistik wird mit de Saussure

der menschlich-natürliche Charakter des Sprachsystems in Frage
gestellt. Der Sinn eines Wortes wird hier nicht mehr auf eine natürliche

Referenz bezogen, die vom Subjekt als in der Natur der Dinge
oder in der Natur der uns gegebenen Vernunft liegend erfaßt wird.
Der Sinn eines Wortes zeigt sich vielmehr als mit dem ganzen System
einer Sprache und mit den systematischen Variationen dieser Sprache
verbunden. Gewiß kam es de Saussure nie in den Sinn, die menschliche

Spontanität eines Individuums, das spricht und sich ausdrückt,
zu leugnen. Aber was er faktisch zeigt, ist wohl, daß das Instrument,
das das sprechende Subjekt gebraucht, seine eigene systematisch zu
erklärende Struktur besitzt. Korrelativ wird hier auch gezeigt, daß

das, was wir meinen, unsere Begriffe und Vorstellungen, durch das

anonyme und willkürliche System der Sprache gehen muß, wenn
überhaupt etwas gedacht und gesagt werden soll. So etwas wird
später Wittgenstein so ausdrücken : Wir können nicht unlogisch denken.

Auch Freud und Marx haben das Systematische im Elemente, in
dem der Mensch sich ausdrückt, hervorgehoben und beide haben
auch die Anonymität dieser Systematik gezeigt. Sowohl im
Unbewußten, das als außerhalb der Zeit definiert wird, als auch in den

Produktionsverhältnissen, die bei Marx eine systematische Form
haben, gilt es immer, die natürlichen Beziehungen des Menschen zur
Natur in Frage zu stellen und weiter zu zeigen, daß die vermittelten
Beziehungen des Menschen zur Natur durch eine Instanz hindurchgehen,

die ihnen den Charakter der Evidenz wegnehmen. Denn wie
Althusser es sagt, die Beziehung Mensch—Natur zu denken, heißt für
Marx nichts anderes, als den Begriff dieser Beziehung zu bilden, der
dann nicht einfach gegeben sein kann. Das setzt aber voraus, daß
diese Beziehung einmal nicht gedacht wurde und daß die Menschen,
indem sie unmittelbar in der Natur zu sein glauben, sich in bezug auf
ihr eigenes Leben irren. Allerdings sollten die Menschen, wenn diese

Beziehung einmal gedacht würde, sich nicht mehr irren. Aber die

ursprüngliche Evidenz wird dann nur ein Traum gewesen sein, denn

182



selbst die klassenlose Gesellschaft, in der keine Entfremdung mehr
herrschen soll, würde noch in der nicht evidenten, materiellen Natur
leben müssen, also sich der Anonymität der Natur selbst anpassen
müssen.

Auch bei Freud geht es um die Anpassung, und was ausgeschlossen

bleibt, ist eine ursprüngliche oder eine real zu verwirklichende
Harmonie des Menschen mit der Natur. Man kann sagen, bei Kant war
eine solche Harmonie ein Ideal, d. h. die Richtung der Handlung.
Hier aber ist das theoretisch unmöglich. In den beiden Fällen steht

gleichsam zwischen Mensch und Natur eine Wand, die nicht, wie
bei Kant, ein Mittel ist, die Natur in unserem Bereich zu meistern,
sondern die faktischen Schranken einer endlichen Welt bilden, die
sowohl theoretisch als praktisch unüberwindbar sind. Die kantischen
Grenzen verboten uns die Aussicht auf ein Jenseits, diese Schranken
aber machen aus dem Jenseits die Form unserer Endlichkeit und aus

der Transzendenz gleichsam unseren Traum. Die Strukturalisten
übernehmen diese Begriffe, aber viel radikaler und man kann auch

sagen, daß sie sie relativisieren. Wenn es schon kein Subjekt gibt, dann

gibt es auch kein einziges rationales System der Wissenschaften, wie
noch sowohl Husserl als auch die logischen Positivisten es behaupteten.

Es gibt nur eine Verschiedenheit von erklärenden Strukturen, die
nicht zu fundieren sind, sei es in einem transzendentalen Ego oder in
der Einheit der Wissenschaft. Die Strukturen haben keinen zureichenden

Grund. Sie sind in einem Feld von unreduzierbaren theoretischen

Unterschieden, die einzig auf die Sterblichkeit und das Unbewußte
hinweisen. In diesem Sinne kann theoretisch der Mensch nicht wissen,

wer er ist, und die kantische allgemeine Frage «Was ist der Mensch»
bleibt nicht nur ohne Antwort, sie ist schon als Frage sinnlos. Wenn
man sich so etwas fragt, dann hat man mit einer Kultur zu tun, die
die Frage schon beantwortet hat, indem sie so etwas fragt. So wie

wenn man fragt «Was ist Phlogistik», da gibt es keine Antwort, denn

Phlogistik gibt es ja erst in einem historischen Sprachgebiet, wo nach

so etwas gesucht wird.
Ich möchte aber versuchen, hier die Frage aus dieser sozusagen

absoluten Relativität herauszuheben, indem ich den Blick ein wenig
hinter die Autorität der Strukturalisten richte. Es gibt Philosophen,
die schon vor Kant, vor Descartes die Probleme und Paradoxe der

Sprache formuliert haben, und zwar ziemlich radikal. Hume und
vorher Hobbes z. B. haben sehr gut gesehen, daß die Zerstörung des

183



mittelalterlichen Rationalismus und der Anfang der modernen
Wissenschaft zwar uns von einem allzumenschlichen Ausdruck der
Transzendenz befreiten, aber zugleich unsere Kultur in eine Sprache, in der
die Transzendenz prinzipiell unerreichbar ist, einzuschließen drohte.
Hume in seinem Traktat über die menschliche Natur hebt den radikal
aleatorischen Charakter aller ontologischen Sätze, d. h. aller Sätze,
die die Existenz der Dinge betreffen, hervor, und er ist selbst vor der

Willkürlichkeit, die er im Glauben («belief») findet, geradezu
erschrocken. Was Hume hier auf der Leinwand der « ideas» sieht, also

schon im Systematischen der Sprache, ist, daß die Natur unserer
Kultur, die einzige vom menschlichen Geist zu erreichende Natur,
nicht redet, sich selbst nicht ausdrückt, nicht sagt, was sie sei. Denn
die Bedingungen, unter denen diese Natur in unserer Rede begriffen
wird, verbieten, daß sie selber spricht. Wir, und wir allein sind die,
die sprechen. Natürlich sieht die Sache bei Hume nicht immer
erschreckend aus. Daß wir sprechen, ist für ihn eine Befreiung von einer
theologischen Sprache, die nicht vernünftig sprechen konnte oder
wollte. Aber diese Freude der Befreiung hat schon, wie auch vorher
bei Luther oder Descartes, ihre dunkle Seite. Was heißt es zu sprechen,

wenn wir vielleicht allein in einer zur Öde gewordenen Natur
sprechen? Wer spürt denn im 18. Jahrhundert diese sehr dunklen Untertöne

nicht, die nachher so laut wurden? Foucault hat hier recht. Es

ist aber offensichtlich eine Kontinuität in dieser Krisis, die irgendwo
in unserer Kultur einen wirklichen Anfang hat. Ich möchte hier schon

sagen, wann, wie ich glaube, dieser Anfang ist: im Moment, wo
unsere Kultur sich imstande glaubte, an der Zukunft zu zweifeln und
sie als aleatorisch zu betrachten. Aber davon später. Es ist schon

verständlich, daß Kant von seinem dogmatischen Schlummer durch
Hume geweckt wurde. Daß man bei so etwas erschrickt, ist
selbstverständlich. Man sieht doch mit offenen Augen, daß die Vernunft,
also die Finalität des Verstehens, zugrunde zu gehen scheint. Bei Kant
aber wird die Frage der Sprache thematisch kaum beachtet und das

Werk der Kritiken innerhalb einer Natur gebaut, die nicht spricht,
und sogar nicht sprechen darf. Denn der, der behauptet, die Natur
zum Sprechen zu bringen, ist ein Schwindler. Allein der Künstler
drückt aus, was das Sprechen der Natur sein würde, wenn sie spräche.
Das Genie gibt eine Ahnung von dem, was die Welt wäre, wenn wir
in ihr zuhause wären.

Nehmen wir jetzt den zweiten Punkt. Welches mögen die

184



Ursprünge dieser Krisis des Menschen sein? Daß die Welt sinnlos ist,
das ist keine Entdeckung des Strukturalismus. Es steht schon vor
Descartes in der Bibel und Kant hat auch gesagt, die Bilanz der Welt
sei ohne Gott gleich Null. Man könnte hier sagen: die Welt hat keinen
Sinn, die Natur spricht nicht, wenn die Individuen einer Kultur sich

einbilden, sie seien imstande gar nichts zu verstehen. Ich sage, «sich
einbilden», denn die Individuen können einfach nicht nichts verstehen
und ich sage, «die Individuen», und nicht «die Menschen». Denn
vielleicht können «die Menschen» im allgemeinen nichts verstehen.
Es kann vielleicht ein Mensch, gleichsam von außen gesehen, nichts
verstehen, wie z. B. autistische Kinder. Aber ein Individuum, das

nichts versteht, gibt es nicht. Kant hätte gesagt, Menschen sind keine
Dämonen. Individuen sind keine Maschinen, weil die Maschine so

definiert wird, daß sie nichts versteht. Diesen Punkt bitte ich nicht
als eine Demonstration zu nehmen, sondern nur als ein Postulat, daß
ich für eine Kritik des Strukturalismus brauche und das ich Sie bitte,
als etwas anzunehmen, das man sich wenigstens denken kann. Ich
würde dann sagen, daß jedesmal, wenn Individuen, seien sie Menschen
oder nicht, sich einbilden, sie seien imstande, gar nichts zu verstehen,
dann wird so etwas wie eine indifferente, gleichsam stumme Natur
produziert, in der die Individuen sich als eingeschlossen denken.
Nicht zufällig eingeschlossen, oder von einer realen Macht, sondern
faktisch und ohne jeden Grund eingeschlossen, und zwar so, daß sie

dieses Eingeschlossensein selbst sind, ohne irgendeine Chance, ihm
zu entrinnen. Nun, daß so etwas nicht einzig in unserer Kultur
vorkommt und durch ein besonderes Schicksal, das uns die zweideutige
Gabe zugeteilt hätte, einer ganz raffinierten Illusion zu verfallen, das

scheint mir festzustehen. Denn was die Sophisten sagten, ist gerade
das, daß sie als raffinierte Griechen «entdeckt» hätten, sie wären
imstande, jedem begabten Schüler zu zeigen, er verstünde gar nichts.
Daß das in einer primitiven Gesellschaft kaum vorkommt, kann man
verstehen und dabei einsehen, was Lévi-Strauss dort gefunden hat,
nämlich Individuen, denen es nicht in den Sinn kommt, sich so etwas
einzubilden. Warum? Weil nichts verstehen bei ihnen gar nichts
heißt, weil sie sich als eingeschlossen zu betrachten gar nicht
vermögen. Aber was liegt denn in dieser Einbildung? Man könnte sagen,
diese Einbildung sei eine furchtbare Gewißheit im realen Individuum,
er selbst habe keine Zukunft und auch keine reale Vergangenheit.
Warum? Wenn ich mir einbilde, ich verstände gar nichts, dann ist es,

185
13 Studia Philosophica XXX/XXXI



wie wenn jemand mir sagte, ich hieße nicht Jean-Pierre Leyvraz.
Dann sage ich: wenn das der Fall ist, dann verstehe ich überhaupt
nichts. Nicht so, wie wenn jemand mir sagte, er könne mir zeigen,
daß der Satz «Wasser kocht bei 100°» ein falscher Satz sei, denn in
diesem Fall kann ich mir sagen: unsere Wissenschaft war ganz auf
falschen Wegen, aber wenn es schon so ist, dann muß es andere Theorien

geben, die die Tatsachen erklären. Aber mit dem ersten Beispiel
geht es nicht so. Wenn der Satz «Ich heiße Jean-Pierre Leyvraz»
falsch ist, dann kann man keine andere Theorie aufbauen, denn dann
läßt sich keine Tatsache erklären und es gibt auch keine Zukunft, denn

wenn ich nicht Jean-Pierre Leyvraz heiße, dann passiert nichts. Wenn
etwas passiert, dann kann es nicht Zukunft heißen, denn dann kann
ich gar nichts als Zukunft erwarten. Ja, der Sinn von Erwartung
besteht nicht mehr, weil es keine Welt gibt, in der ich etwas erwarten
könnte.

Nun aber würde sicher kein Mensch einen solchen Zweifel ernst in
Betracht nehmen, wenn er gleich erkennen würde, daß er eigentlich
nicht so zweifeln kann. Eine Krisis aber entsteht, wenn die
Individuen sich sagen: «Wie, wenn es trotzdem der Fall wäre, daß ich
nichts verstehe und keine Zukunft habe»? Sie sagen sich dann: «Was
weiß ich, was ich kann und nicht kann? Wenn jemand oder wenn
Kant mir sagt, ich könnte dies oder das nicht, was weiß er davon?»
Wie, wenn die Sprache, in der es Personennamen gibt wie Jean-
Pierre Leyvraz, Sprache einer Kultur wäre, in der ich nur glaube,
Jean-Pierre Leyvraz zu heißen, aber doch die rein faktuelle Tatsache
nicht erkenne, in der nichts von Personen, die eine kontinuierliche
Zukunft haben, besteht. Und wie, wenn diese Sachlage tatsächlich
die Form einer stummen Natur bildete. Das Schwierige ist hier, daß
eine solche Scheinhypothese nichts logisch kontradiktorisches enthält.
Es ist ja bekannt, daß Erfahrungssätze synthetisch sind und daß der
Satz «Ich heiße nicht Jean-Pierre Leyvraz» gar keinen Widerspruch
enthält wie z. B. der Satz «Ein Dreieck hat mehr als drei Seiten».
Wenn man sich dann sagt, «Es gibt kein allgemein menschliches

a priori», dann kann man auch behaupten, es stehe nichts einer

«neuen Problematik» im Wege, in der ich nichts verstehe, und ich
mir nur einbilde, ein ich zu sein, das so und so heißt, das liebt oder
haßt oder denkt. Daß das nicht bloße Spielerei ist, zeigt sich z. B. in
experimentellen Versuchen, die heutzutage gemacht werden, in
denen die alten Leidenschaften künstlich hergestellt werden, so daß

186



man in einem Menschen die Liebe durch Einführung von Elektroden
ins Gehirn produziert. Man sagt sich dabei, ja, diese « Liebe » ist eigentlich

keine wirkliche Liebe, aber es gibt kein logisches Kriterium der
wirklichen Liebe und hier kommt die Scheinhypothese wieder : Wie,
wenn die sog. wirkliche Liebe ein Kulturprodukt wäre? Hier muß
ich sagen, daß es nichts hilft zu behaupten, diese Versuche reduzierten
die eigentliche Liebe zu etwas anderem und daß die eigentliche
Liebe davon nicht berührt sei. Denn was nützt eine solche Redensart,
wenn die wirkliche Liebe nicht mehr wiedererkannt werden kann.
Wie, wenn irgendein Ausdruck der sogenannten wirklichen Liebe bei
der Untersuchung gerade die Struktur darstellt, die die künstliche
hat? Wie, wenn die Untersuchung dieselben Strukturen aufdeckt bei
einem Menschen, der sagt, er hieße Napoleon und bei mir, wenn ich

sage, ich heiße Jean-Pierre Leyvraz? Soll ich dann sagen: bei mir ist

es ganz anders, ich bin nämlich Jean-Pierre Leyvraz. Aber was! wird
man dann in dieser kafkaschen Welt sagen: das ist schon ein
hoffnungsloser Fall. Er paßt ja in die neue diskursive Praxis gar nicht.
Der Fall ist in der Ideologie zurückgeblieben.

Wie ist dann eine solche Scheinsituation als Krisis auszulegen? Ich
möchte sagen : was ein Individuum versteht, das kann man nicht in
der Syntax einer Sprache entdecken. Wittgenstein hat einmal
gesagt: «In einer Syntax kann man nichts entdecken». Anders gesagt: es

ist töricht zu sagen, in einer Syntax spräche etwas, sei es das

Unbewußte, (und beiläufig gesagt, so etwas hat Freud nie behauptet.) Die
Theologen sagen nicht, «in einer Syntax sei das Wort Gottes zu
entdecken», sondern sie sagen: «Indem wir das Wort Gottes verstehen

können, gibt es eine Syntax, in der Gott spricht»; und wenn die

Theologen in einer bloßen Syntax das Wort Gottes zu entdecken

suchen, dann werden sie sicher nur das darin finden, was sie selbst

hineingesteckt haben. Denn so ist es: wenn Sie eine mathematische

Gleichung lösen, dann werden Sie dabei nie eine Stimme hören, die
Ihnen die Regeln der Schöpfung erklärt. Höchstens hören Sie dann
die Stimme des Lehrers, der einfach sagt, es stimmt. Aber wenn man
von einer Syntax erwartet, etwas zu entdecken, dann kommt die

Scheinhypothese und die Krisis. Denn man erwartet dann etwas zu
verstehen, was man nicht erwarten kann. Bei Rousseau z. B. hieße es:

« Ich erwarte zu verstehen, was der natürliche Mensch ist, aber diesen

natürlichen Menschen habe ich eben gerade als eine Syntax außerhalb

aller Tatsachen aufgebaut.» Das ist dann wie ein Kind, das eine

187



Figur zeichnet, und dann selbst erschrickt, weil da ein furchtbarer
Mensch zum Vorschein kommt. Man sagt doch dem Kind: habe
keine Angst, du hast das selbst gemacht und du kannst furchtbare
Menschen nicht produzieren. Dieser Mensch ist nicht möglich, er ist

nur aus Papier. Das heißt dann sagen, dieser Mensch ist ein bloßes

Modell, das einem realen Individuum wohl entsprechen kann. Aber
dann, in der Zukunft, wenn Du einmal einen solchen Menschen

siehst, dann mußt Du dich vielleicht fürchten, dann wird er aber kein
Modell sein und er wird auch nicht aus einer Syntax bestehen.

Natürlich braucht man eine Syntax, um etwas zu entdecken, was

man nicht versteht, und hier ist Levi-Strauss Denken völlig klar, wenn
er sagt, man könne die Primitiven nicht so mit einer sogenannten
Intuition verstehen, denn diese Intuition sei eine Art, diese Völker
nicht einmal zu sehen. Aber daß dann die Syntax zu einem Unheil
wird, das zeigt bei Lévi-Strauss die Krisis. Denn es gibt nichts in einer

Syntax - die gar kein Ding ist -, das etwas tun kann, oder das das

Individuum, das sie braucht, zerstören könnte. Für mich ist das eine

törichte Idee, die auch bei Heidegger vorkommt. Daß das Individuum

zum Verstehen eine Syntax braucht, aber sie notwendig
mißbraucht, und daß dann diese Syntax gleichsam sich rächen kann,
ohne daß es je klar ist, wie man denn diese Syntax richtig hätte
brauchen können. Denn das weiß man eben nie. Es soll das Geheimnis
der Syntax bleiben. Früher hat man gesagt, die Urteile Gottes seien

unerforschbar, aber auch, daß sie richtig wären, und zwar auf eine

Art, die wir nicht verstehen können. Man nahm aber an, daß Gott,
den man sich nicht anders als ein Individuum vorstellen konnte,
selbst verstehe, was er urteilte. Warum wird im Strukturalismus die

Syntax zum Unheil? Ich glaube, weil wir in unserer Kultur wie das

Kind vor seiner Zeichnung stehen, aber niemanden finden, der uns

sage, daß wir die Syntax der Wissenschaften selbst gezeichnet haben.
Wenn die Strukturalisten sich so stark gegen eine Ursprungsphilosophie

wenden, so ist das eben darum, weil sie von einer magischen
a priori-Selbsterklärung der Geschichte nichts wissen wollen. Darin
haben sie aber völlig recht, denn wir können jetzt einfach nicht z. B.

Hegel als eine Syntax betrachten, in der eine hohle Stimme spricht,
gleichsam eine Ahnenstimme, die Orakel über das Weltgericht von
sich gibt. Das ist aber auch gar nicht Hegels Philosophie, die keine
bloße Syntax ist, sondern der Ausdruck eines bestimmten
Individuums, durch eine Syntax, die er natürlich braucht, um irgendetwas

188



zu erklären. Wenn aber etwas in Hegel nicht zu verstehen ist, ohne
die Sprache Hegels in eine bloße Syntax zu verwandeln und dann
diese Syntax selbst als absolute Sprache zu betrachten, dann sind
diese Sätze Hegels überhaupt nicht zu verstehen. Man kann nämlich
nicht erwarten, eine absolute Sprache zu verstehen. Man kann sich

nur einbilden, man verstehe sie. Darin also erkennen die Struktura-
listen die Krisis, daß sie eine vermeintliche Zukunft des Menschen
nicht aus der bloßen Syntax einer Kultur ablesen wollen. Und es ist
auch wahr, daß die Individuen in unserer Kultur und auch dabei

Philosophen, geneigt sind, an die Wirkung einer bloßen Syntax zu
glauben, in anderen Worten, an die Wirkung einer Sprache zu glauben,

die niemand eigentlich spricht, die man aber überall hört. Man
sagt sich dabei : gewiß verstehen manche Individuen die höchst

komplizierte wissenschaftliche Syntax, und die müssen doch selbst wissen,
wie die Sachen stehen. Genauso wie man sich im Flugzeug sagt, der
Pilot müsse schon die reale Sachlage kennen und die ganze Syntax
verstehen, die er eben braucht. Denn wer sonst sollte sie kennen?
Ebenso denken die Individuen in unserer Kultur. Und wie im Flugzeug

sagen sie sich: natürlich ist der Pilot nicht allmächtig und es

kann etwas passieren. Aber nehmen wir an, die Passagiere glaubten,
der Pilot sei mit der Syntax identisch, dann könnte überhaupt nichts
Wirkliches passieren. Warum? Solch eine fiktive Situation zeigt, was
ich mit der Krisis meine, in der wir leben. Wenn der Pilot identisch
mit der Syntax wäre, die er braucht, dann wäre die Syntax keine
bloße Syntax, die man einfach braucht, richtig oder falsch braucht.
Die Syntax wäre in ein System verwandelt, das niemand verstehen

kann, das aber so funktionierte, daß es unmöglich wäre, die Zukunft
außerhalb dieses Systems zu denken. Dem System als solchem, wenn
es als «lebend» erscheint, kann nichts passieren. Man kann sich nicht
denken, daß dem inkarnierten Einmaleins etwas passieren könnte,
etwa, daß es ihm plötzlich schlecht geht und, während es im Ganzen
schon richtig bleibt, es ihm leider passiert, daß das Dreimalfünf
kaputt ist und jetzt Dreizehn gibt. Man kann sich das von einer
Maschine denken, aber nicht von einem System, denn das Einmaleins
besteht nicht, wenn dreimal fünf dreizehn gibt, sondern es besteht
ein anderes System, das zu erklären wäre. Wir aber, in unserer Kultur,
sind geneigt zu denken, unsere Syntax habe uns betrogen, und zwar
auf eine ganz unheimliche Weise, nämlich indem diese Syntax selbst

auf uns wie im Rückschlag zurückkommt, um uns eine unheimliche

189



Rede zu halten. Diese Rede aber ist darum unheimlich, weil sie nicht
von einem Individuum, das eine Zukunft hat, herkommt, sondern als

Ausdruck einer sinnlosen Syntax, die alles erklärt und dabei nichts
versteht. Man kann aber in einer solchen Situation niemand anklagen,
und selbst der Ausdruck der Tragik und der Ausweglosigkeit erscheint
als ein bloßes Spiel der Natur. Wenn es aber eine Krisis des Menschen

gibt, und nicht bloß eine theoretische Krisis, die vielleicht nur ein
Traum ist, dann passiert etwas, und was passiert, kann verstanden
werden.

Ich möchte jetzt zum dritten Punkt kommen. Wenn wir beim
Strukturalismus von einer Scheinmetaphysik des Todes abstrahieren,
in der die Krisis des Menschen in der schlechten Rhetorik einer

Götterdämmerung in Szene gesetzt wird, können wir in dieser

Bewegung einen Versuch sehen, durch eine Kritik unserer Kultur einen

Weg zu zeigen, um unsere Zukunft besser zu verstehen. Wenn ich die
Krisis charakterisieren will, dann muß ich mich fragen: «Wie kann
ich überhaupt solche Sätze, wie der Mensch soll aufgelöst werden,

verstehen?» Daß ein solcher Satz für uns nicht sinnlos ist, ist klar.
Vielleicht hätte man ihn im 17. Jahrhundert als Unsinn betrachtet. Aber
für uns hat er einen Sinn, vielleicht darum, weil wir eine Idee von der

vollständigen Zerstörung der Menschheit haben, eine Idee, die sicher
im 17. Jahrhundert als reine Phantasie oder aber als die Idee des

Jüngsten Gerichts gegolten hätte. Aber welchen Sinn hat denn ein
solcher Satz, wenn er nicht als Orakelspruch interpretiert werden und
hinter tausend Auslegungen doch sinnlos bleiben soll. Ich fange mit
dem Begriff der Erwartung an. Wittgenstein sagt, daß die Erwartung
und der Sachverhalt, der die Erwartung erfüllt, im selben Raum sein

müssen. Das heißt natürlich nicht, daß nichts Unerwartetes passieren
kann, aber daß ich nicht wirklich etwas erwarten kann, von dem ich
nie wissen kann, ob die Erwartung erfüllt wird oder nicht. Ich kann
nicht erwarten, daß mein Freund am Bahnhof ankommt und dabei
nicht wissen, was ich unter «am Bahnhof ankommen» verstehe. Wenn
mein Freund in einem anderen Raum, oder einer anderen, wenn auch
ähnlichen Welt ankommen soll, als der Welt meiner Erwartung, dann
kann dieses Ankommen doch etwas ganz anderes sein. Nicht das
Ganzandere der Theologen, sondern einfach irgendetwas. In einer anderen
Welt mit einer ganz anderen internen Struktur kann etwa dieses

Ankommen meines Freundes ein plötzlicher Regen sein. Dann aber
werde ich meinen Freund nicht wiedererkennen und auch nie wissen,

190



ob meine Erwartung erfüllt worden ist oder nicht. Es könnte auch

sein, daß in einer anderen Welt dieses Ankommen mit dem gänzlichen
Vergessen der Erwartung identisch ist, dann hieße es, mein Freund
sei gekommen, wenn ich endlich vergessen hätte, daß er kommen
sollte. So etwas ist das Unheil der Erklärung bei Lévi-Strauss. Aber
man nennt eben nicht Erwartung, was man nicht erwarten kann.
Wenn also etwas mit der Auflösung des Menschen erwartet wird, was
kann das sein? Daß das ganze Menschengeschlecht, sagen wir in
einer Atomexplosion, zerstört wird und also, wie Lévi-Strauss sagt,
der Mensch zu seinen physisch-chemischen Bedingungen
zurückgebracht wird, das kann man, in einem gewissen Sinne, erwarten. Aber
nur wenn, was wir da erwarten, im selben Raum steht, wie unsere

Erwartung. Was heißt das aber? Wenn wir den englischen Film «Die
Bombe» sehen, dann stellen wir uns vor, wie es in der Wirklichkeit
aussehen würde, wenn das, was im Film dargestellt wird, wirklich
passierte. Wir können aber nicht erwarten, daß, was passiert, genau
das ist, was wir sehen, d. h. die interne Struktur des Bildes, wie sie

sich jetzt auf der Leinwand darstellt. Wir wissen nämlich, daß diese

Struktur keine «lebendige» Syntax ist, sondern ein Film, der von
gewissen Individuen gemacht wurde, um etwas zu erklären. Was wir
hier erwarten können, und auch fürchten können, ist etwas dieser

Projektion Ähnliches, was aber nicht gegenwärtig in dieser Projektion
passiert. Was wir aber erwarten können, ist die Zukunft und nicht
etwas der Zukunft Ähnliches, oder die interne Struktur einer unserer
Welt ähnlichen Welt. Das ist aber gerade, was die Individuen in der
Krisis glauben erwarten zu können. Wenn wir einen solchen Film
gesehen haben, glauben wir, daß die Zukunft im Ganzen die feine

undurchdringliche interne logische Struktur schon hat, die der Film
darstellt. Wir glauben natürlich nicht, daß der Film eine reale Situation

darstellt, aber wir glauben, daß der Film die logische Form
unserer Zukunft schon bestimmt. Einfacher gesagt: wir glauben, daß,

wenn sich die Menschen so ihre mögliche Zukunft vorstellen, dann
muß schon die Zukunft selbst fürchterlich sein, egal, was eigentlich
passiert. Als ob die bloße logische Form der Vorstellung gleichsam die
Farbe der Zukunft bestimmte. Dann erscheint aber alles, was auch
in dieser Form passieren kann, sei es was wir mit Freude erwarten
könnten, schon von Anfang an, oder besser, ohne wirklichen Anfang,
in dieser unrealen Form und in toten Farben gezeichnet. Dieser
Glaube aber hat an sich gar nichts Tragisches. Es ist ein törichter

191



Glaube. Eine logische Form, sei sie eine sehr feine interne logische

Struktur, kann einfach nicht bestimmen, was der Fall ist, nicht im
mindesten. Die feine logische Struktur des Films sagt über die Zukunft

gar nichts. Sie sagt überhaupt nichts. Also gibt es im selben Raum wie

unsere jetzige Erwartung eine Zukunft, in der vieles erwartet werden
kann, auch fürchterliche Ereignisse, wie z. B. eine totale Verwüstung
der Erde, wo Lebewesen wie wir kaum mehr existieren können. Das

ist aber jetzt nicht der Fall und ist auch kein Prozeß, der angefangen
hätte, und schon nach einer internen Struktur sich abspielen sollte.
Denn es gibt auf der Erde und im Himmel keinen solchen Prozeß. Es

gibt Prozesse, von denen Lévi-Strauss spricht, wie den der Entropie
in der Welt. Es gibt unendlich viele Prozesse, aber es gibt keinen

Weltprozeß.
Es ist aber klar, daß Lévi-Strauss und besonders die anderen Struk-

turalisten mit der Endlichkeit der Kulturen mehr als die Erwartung
solcher Ereignisse bezeichnen wollen. Was ist denn dieses Mehr, wenn
es keine törichte Rhetorik sein sollte? Ich möchte zum Schluß
versuchen zu sagen, was meiner Meinung nach dieses Mehr ist.

Jaspers sagte in einem Brief, daß die beiden Grundprobleme der

Philosophie, das des Individuums und das des Todes sind. Ich glaube,
daß auch die Strukturalisten mit diesen beiden Problemen ringen.
Das Seltsame in Sätzen wie «Wir stehen am Ende des Menschen»,
das, was hier zugleich so wesentlich und auch leicht absurd klingt,
ist, daß das Individuum eigentlich seinen Tod nicht erwarten kann,
und vom eigenen Tod nur in pseudointentionalen Sätzen sprechen
kann. Ich stehe nämlich vor meinem Tode wie vor einem Ereignis,
das nicht im selben Räume wie meine jetzige Erwartung sein kann.
Ich werde nie wissen, was das heißt, eine solche Erwartung sei erfüllt,
obwohl ich natürlich genau weiß, was der Tod bedeutet, also welchen
Sinn es hat zu sagen, jemand sei jetzt tot. Wenn ich z. B. sage:
«Napoleon ist tot», dann kommt es mir nicht in den Sinn zu denken,
der Satz wäre sinnlos. Wenn man einem Kind erklärt, es werde dieses

Individuum nicht mehr sehen, weil es tot sei, kann es das verstehen.
Würde man ihm aber sagen, X oder Z, den du kennst, existiert nicht,
dann würde es nichts verstehen, denn daß X oder Z existiert, weiß
es ja. Und es weiß auch, daß z. B. Schneewittchen nicht existiert, hat
auch begriffen, was das heißt. Das Kind aber wundert sich und fragt sich
selbst : Wohin ist denn Z gegangen, daß man ihn nicht mehr erwarten
kann? Und auch: Wohin werde ich gehen, wenn ich auch tot bin?

192



Das Kind findet aber keine richtige klare Antwort, denn unsere
Kultur erklärt solche Sachen eben nicht. Die Logik des Todes ist in
unserer Sprache ganz dunkel und darum handelt es sich im
Strukturalismus, der leider diese Lage manchmal nur noch dunkler
erscheinen läßt. Die Alten hatten da eine Logik. Sie sagten: Wenn ich
da bin, ist der Tod nicht da, und umgekehrt. Diese Logik zeigte, daß

ich meinen Tod nicht erwarten kann und sicher würde auch Lévi-
Strauss eine solche Logik brauchen. Sie ist aber, glaube ich, zu kurz,
um als Erklärung zu gelten. Denn wenn der Tod da ist und ich nicht
da bin, wo bin ich denn? So kann das Kind fragen. Aber da antworten
die Alten: mein Kind, das wissen die Götter. Und das ist eben keine

Erklärung, denn bekanntlich wissen die Alten über die Götter
erstaunlich wenig, obwohl sie viel davon erzählt haben. Was aber hier
feststeht, ist, daß mein Tod, wie ich den Begriff verstehen kann, nicht
im Räume meiner Erwartung sein kann, also nicht in meiner Zukunft.
Es ist nämlich unmöglich für mich zu sagen, ich werde an diesem
oder jenem erkennen, daß ich tot bin. Denn wenn ich mich plötzlich,
wie Sokrates sagt, - angenommen ich wäre ein guter Philosoph
gewesen —, mit lauter Philosophen der Vergangenheit in einer lebhaften
Diskussion finde, dann werde ich mir sagen müssen, ich sei verrückt
geworden, aber nicht tot. Wenn ich mich aber als tot betrachte, dann
bin ich verrückt. Was ist es aber, daß ich in meinem Tode glaube
erwarten zu können? Nicht eine Erklärung will das Individuum hier,
es sträubt sich vielmehr gegen eine Erklärung, die ihm hier gegeben
würde. Es will hier sein eigenes Geheimnis als solches bewahren, und
wie Kirkegaard so gut sagte, seine eigene Verzweiflung vor der
Zerstörung schützen. Das Individuum betrachtet seinen Tod nicht in der
realen Zukunft, sondern als eine gegenwärtige, logische Syntax, die
seinen Horizont, sein Wesen bildet und unerklärbar sein muß. Man
sieht z. B. bei manchen autistischen Kindern, die keinen Begriff vom
Tode haben, im Sinne einer Gefahr, die auch anderen Leuten droht,
daß diese Kinder eine viel tiefere Drohung fürchten, die Drohung der
bloßen Vernichtung des Individuums selbst, und zwar in der Gestalt
der Vernichtung der Situation selbst als Kosmos. Diese Kinder fürchten

also keine Zukunft, die in ihrem Räume mehr oder weniger
gefährlich wäre, sondern sie fürchten, daß eine externe Macht die ganze
Welt zerstöre, die sie unablässig als System bauen, eine erbärmliche,
exakte, pedantische, furchtbar ernste Welt, die ihre Ohnmacht
immer wieder befestigt. Also eine Syntax als absoluter Schutz und

193



Unheil. Aber warum fürchten diese Kinder sich so entsetzlich? Daß

man sie, ohne noch eine wissenschaftliche Erklärung der Krankheit
zu haben, doch oft zur Normalität oder Quasinormalität
zurückbringen kann, wie es Prof. Bettelheim in Chicago oft gelungen ist,

zeigt wenigstens, daß es eine Methode gibt, hier eine psychanalytische,
die diese Kinder erreicht, wo sie sind. Wie es gelingen kann zu erzählen,

gehört nicht hierher. Wesentlich aber für mein Thema ist, daß
bei diesen Kindern das Individuum viel tiefer als was wir «den
Menschen» nennen, in einer Krisis steht, die genau die Krisis des

Menschen selbst ist. Bei ihnen ist die Krisis nicht, daß sie bewußt von einer
Person oder einem Ereignis einen Schock gehabt haben, der ihre Welt
zerbrochen hat. Sie haben doch noch keine Welt bilden können.
Gleich am Anfang des Lebens, d. h. beim ersten Vertrauen zur
Mutter, zum einzigen Individuum, das die erste Syntax der Erfahrung
erklärt und die Existenz als Aktivität aus einer grenzenlosen Liebe

gibt und unbedingt erlaubt, ist diese Syntax für sie zum Zerrbild
geworden. Meistens scheint die externe Ursache ein sehr schwer zu
erklärendes tiefes Mißtrauen der Mutter, die das Kind ganz wie ein

Ding behandelt und es als Individuum ablehnt. Nachher wird für das

Kind das Vertrauen zur höchsten Gefahr, und zwar auch ein
Vertrauen zu seinen inneren Trieben. Eine Erklärung von außen oder
auch von innen, also irgendeine reale Intention, woher sie auch
kommen mag, heißt Zerstörung der Welt. Hat aber dieses furchtbare
System der Welt dieses Kindes irgendetwas zu tun mit seiner Zukunft,
mit dem, was es erwarten kann? Ich glaube nicht. Denn diese sinnlose

Struktur ist keine Welt. Kein Individuum kann eine Welt schaffen.
Das hat schon Kant gesagt. Es kann aber die Welt verstehen, indem
es faktisch etwas in seinem Raum erwartet, dessen Lösung bestimmt
in der Zukunft steht. Nicht sein eigenes Geheimnis, sondern eine

wirkliche Erklärung.
Was heißt also, eine Krisis der Wissenschaften und des Menschen,

wie sie im Strukturalismus zum Ausdruck kommt, wenn diese Krisis
etwas ist, das wirklich passiert? Das heißt sicher nicht, daß die
Wissenschaften selbst, ohne Individuen, gleichsam in einer internen Krisis
der Theorie sich befinden. Einen ewig inneren Konflikt der Theorie,
der sich in einer sinnlosen Welt wiederspiegelt, gibt es nicht. Es ist das

ewige, vor der Schöpfung sich selbst produzierende und zerstörende

Chaos, das keine Vergangenheit und keine Zukunft kennt, also, wie
Jaspers sagt, keine Weltorientierung. Wenn es aber eine Zukunft

194



gibt, dann ist sie keine bloß kulturelle Vorstellung, selbst wenn sie

sich in einer großartigen Metaphysik ausdrückt. Wenn es eine Zukunft
gibt, und es gibt eine, dann gibt es einen gemeinsamen Raum, in dem
die Vergangenheit in der Zukunft wiedererkannt werden kann. Nicht
aber als bloße tautologische Form des Geschehens, sondern als die

Erfüllung der Erwartung. Die Systematik der Wissenschaften drückt
die Erwartung aus, wird aber sogleich sinnlos, wenn wir glauben, in
dieser Systematik wäre schon die Finalität des Menschen sichtbar.
So wie man in alten Bildern sieht, wie hinter den Wolken ein Räderwerk

funktioniert, das die göttliche Maschinerie des Universums
darstellt. Das Erwartete aber enthält, wenn es da ist, keine schleierhafte
Addition zur Form des Erwartens. Das Erwartete ist gerade das, was
die Erwartung erfüllt, positiv oder negativ, nicht etwas Ähnliches.
Die Krisis aber ist jetzt, daß die Individuen sich einbilden, sie könnten,
was sie verstehen und erwarten, nicht mehr ausdrücken, da sie die
Zukunft als ihre Vernichtung betrachten. Die Philosophie aber soll
eine Sprache bewahren, in der wir, die Individuen, was wir erwarten,
sagen können. Das soll aber nicht Prophezeiung sein, sondern eine

schlichte, redliche Sprache, die uns tatsächlich ermöglicht, ein
Zeichen der Transzendenz in unserem Raum wiederzuerkennen.

195


	Über den Strukturalismus

