Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Uber den Strukturalismus

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den Strukturalismus

von fean-Pierre Leyvraz

Claude Lévi-Strauss, der bedeutendste Vertreter des Strukturalis-
mus, hat gesagt, der Mensch solle aufgelést werden und er spricht
gewohnlich nicht sehr freundlich von der Philosophie. Was «unsere
Zeit» betrifft, wiirde er darin einen triigerischen Ausdruck sehen,
in dem vielleicht als vorausgesetzt angenommen wird, es gibe eine
vernunftige, kontinuierliche Sukzession der Zeiten in der Geschichte.
Indessen, wenn man die Sache nicht so wortlich nimmt, ist der Struk-
turalismus sicher wesentlich eine Untersuchung iiber den Menschen
in der Philosophie unserer Zeit, und in diesem Sinne werde ich ver-
suchen, die wesentlichen Ziige eines Denkens zu charakterisieren, das
sehr vielseitig, schwer zu beschreiben und dessen Richtungen ver-
schiedene und sogar entgegengesetzte sind. In diesem ersten Vortrag
werde ich in erster Linie von Claude Lévi-Strauss und auch kurz von
zwel anderen Hauptvertretern dieser Bewegung sprechen: Louis Alt-
husser und Michel Foucault. In einer zweiten Stunde werde ich ver-
suchen, die Leistung der Strukturalisten innerhalb einer allgemeinen
Uberlegung iiber die Zukunft der Menschheit zu situieren, zu zeigen,
inwiefern er unsere Situation erhellt und inwiefern er sie uns wieder-
um verdunkelt.

Warum von einem doppelten Gesicht des Strukturalismus spre-
chen? Um im Augenblick nur von Claude Lévi-Strauss zu sprechen,
finden wir in ihm zuerst einen Wissenschaftler, einen Ethnologen. Als
Claude Lévi-Strauss 1935 nach Brasilien fahrt, wo er ethnologische
Expeditionen im Matto Grosso und in Amazonien leitet, — und das
ist der Ursprung seines spater (1955) erscheinenden, bewunderns-
wertes Buches « Tristes Tropiques» — ist er schon «agrégé de philo-
sophie». Von dieser philosophischen Bildung, die er spater sehr scharf
kritisiert hat, hat er ohne Zweifel den Drang sowohl zum Verstehen
als auch zum Erkliren behalten. Er wird aber sehr friith sich von dem,
was er Philosophie nennt — und das heiBt dem Geist der groBen meta-

167



physischen Synthesen — sehr stark abtrennen. Spiter, als Ethnologe,
wird er mit zwei gegensitzlichen Methoden der Forschung zu tun
haben. Die eine, die seines Lehrers Boas, hat als Hauptanliegen die
von der unseren verschiedenen Gesellschaften in ihrer Eigenheit, in
ihrer spezifischen Verschiedenheit zu verstehen, die andere, positivisti-
schere, beschiftigt sich hauptsiachlich damit, das Verhalten der primi-
tiven Volker mit Hilfe allgemeiner Kategorien zu erkldren. Von vorn-
herein handelt es sich fiir Lévi-Strauss darum zu verstehen. Deshalb
vermogen Kategorien, die wir fir allgemein halten, die aber nur die
unserer eigenen Kultur sind und die nichts anderes tun, als die wirk-
liche Distanz zwischen einer sogenannten primitiven Gesellschaft und
uns zu verschleiern, eigentlich gar nichts zu erklaren. Diese Distanz
gilt es zu uberbriicken. Wir miissen uns von uns selbst 16sen, von
unseren eigenen Denkgewohnheiten und Lebensgewohnheiten. Wir
miissen sie von weitem sehen, entdecken, da3 sie nicht absolut sind
und daB3 der Mensch verschieden ist von dem, was wir seit unserer
Geburt und in dem Horizont unserer Bildung so nennen, sogar daf3
es «den Menschen», in unserem Begriff von Menschen, gar nicht gibt.
In diesem ersten Sinne ist der Strukturalismus eine radikale Infrage-
stellung des Menschenbildes, das heiBt der Kultur, so wie sie sich
selbst im BewuBtsein der Individuen, seien sie primitiv oder zivilisiert,
darstellt. Wir sind nicht die, die wir zu sein glauben. Aber wer sind
wir denn? Hier finden wir eben das andere Gesicht des Strukturalis-
mus, das Gesicht der Erklarung. Denn freilich lehnt Lévi-Strauss nicht
die Erklirung an sich ab, sondern blo8 eine vermeintliche allgemeine
Erklarung, die auf einem von den Individuen selbst nicht verstande-
nen Mythos fundiert ist. Aber was wird die Erklarung sein? Hier muf3
man nun von der Struktur im Strukturalismus sprechen.

Wenn man die Distanz zur fremden Kultur ernst nimmt, dann kann
man da gar nicht die Individuen jener Kultur so verstehen, als ob sie
Subjekte wie wir wiren, also die uns schon bekannte Aktivitit einer
Person, die bloB ihre allgemeine Menschlichkeit nicht zeigt oder
zeigen kann, weil sie unsere Entwicklungsstufe noch nicht erreicht hat.
Um iiberhaupt diese Individuen verstehen zu kénnen, mufl man die
Welt verstehen, in der sie sich selbst verstehen. Und das kann der
Ethnologe nur, indem er diese Welt, das heil3t die realen Beziechungen
der Individuen in der Gesellschaft, in einem Modell darstellt. Die
Struktur wird dann nicht das Modell sein, sondern die Art und Weise
wie das Modell, wenn es adequat ist, die realen Beziehungen erklart.

168



Man darf nur nicht die Struktur so auffassen, dal man da in den
realen Beziechungen irgendeine andere Erklarung hineinsteckt, die die
«wahre» sein solle und das Modell eigentlich nicht nétig habe, denn
eine solche Erklirung ist fiir Lévi-Strauss eben diese vermeintliche,
die alles zu verstehen gibt, ohne von der Distanz des zu erkldrenden
eine Ahnung zu haben. «Das sind doch Menschen», sagt man, und
dann fiigt man hinzu: «Natiirlich nicht ganz wie wir». Aber die
Strukturen sind unentbehrlich, weil sie iiberhaupt erst die reale Praxis
der Individuen systematisch darstellen. In einer Struktur hat man
nicht mit «freien» Individuen zu tun, ebensowenig wie man mit
Individuen zu tun hat, die eine Sprache sprechen und doch willkiir-
lich den syntaktischen Aufbau dieser Sprache dndern durfen. Die
wiirden dann ndmlich diese Sprache gar nicht sprechen. Um also die
realen Beziehungen zwischen den Individuen und so die Art und
Weise zu verstehen, wie diese Individuen sich selbst in der Welt ver-
stehen, mufl man Modelle aufbauen, die das Systematische dieser
Welt darstellen und erst die Méglichkeit geben, nicht dem Zufilligen
zu verfallen und vorauszusehen. wie das aufgebaute Modell auf eine
Veranderung seiner Elemente reagiert.

Eine Struktur hat nach Lévi-Strauss erstens einen systematischen
Charakter, so daf} irgendeine Veranderung seiner Elemente eine Ver-
anderung aller anderen zur Folge hat. Wir koénnen diesen ersten
Punkt durch eine Bemerkung Jean Piagets erginzen, der sagt, nicht
die Elemente selbst definieren eine Struktur, sondern die Beziehungen
zwischen den Elementen. Dabei soll man sich nicht gleich denken,
daB die Verinderungen im Modell einem Prinzip folgen. In den
Strukturen waltet kein inneres Prinzip der Verdnderung. Ein Modell
sagt nichts iiber die innere Konstitution seiner Elemente aus und ist
auch nicht dafiir geeignet, wenn etwas iiberhaupt dafiir geeignet ist.
Als erklirend stellt ein Modell eine Regel dar, nach der seine Ele-
mente reagieren, und wiirden sie nicht so reagieren, dann wiirden sie
eben diesem Modell nicht angehé6ren.

Zweitens gehort jedes Modell zu einer Gruppe von Veranderungen,
deren jede einem Modell einer gleichen Familie entspricht, so daB die
Totalitit dieser Verdnderungen eine Gruppe von Modellen bildet.
Von einem Modell einer Verwandtschaftsstruktur kann man so zu
einem anderen iibergehen, in derselben Art, wie wir ein anderes Spiel
spielen, wenn wir die Rolle der Karten verandern. Man hat dann eine
Familie von Spielen, die systematisch miteinander verkniipft sind,

169
12 Studia Philosophica XXX/XXXI



nicht wegen eines allgemeinen Prinzips, sondern wegen der theore-
tischen Moglichkeit, von einem zum anderen und wieder zuriick
gehen zu konnen, ohne jéemals aus dem ganzen System zu geraten und
so die Erklarung ganz und gar zu zerstéren. Damit haben wir auch
den dritten Punkt: Die Voraussage. Der vierte, die Adequation zu
allen beobachteten Tatsachen, kénnte man sehr bezweifeln. Ist ein
Modell nicht immer irgendwie inadequat? Hier ist Lévi-Strauss sehr
radikal, in einem gleichsam spinozistischen Sinne. Die sozialen Be-
ziehungen, die untersucht werden, wie auch die Sprache, sind nicht
etwa so, daB sie etwas Irrationales enthalten kénnten und keinem
adequaten Modell entsprachen. Was hier untersucht wird, das sind
Kulturen, und wenn wir die Kultur als Objekt haben, so haben wir
sogleich die Regel als Objekt. Die sprachlichen sowie die kulturellen
Tatsachen kénnen nichts Regelloses enthalten, weil diese Tatsachen
eben Regeln ausdriicken, das heiBt eine Welt, die die Individuen
dieser Welt selbst als regelmiBig verstehen. Anfang der Kultur oder
vielmehr allgemeines Zeichen der Kultur ist die Regel vom Inzest-
verbot, die iiberall zu finden ist. Diese Regel driickt kein Prinzip aus,
sondern was die Kultur ist, nimlich Regel. Ist damit ein Kriterium
der Adequation gegeben? Von Lévi-Strauss Standpunkt aus schon,
denn wie kann eine Erklirung widerlegt werden? Indem gezeigt
wird, daB sie nicht alle Tatsachen erklirt; aber die Tatsachen in
einer Gesellschaft sind nicht atomistische Sachverhalte, von denen
einer oder zwei entschliipfen kénnten. Tatsachen in der Kultur sind
gar nicht ohne ein Modell zu sehen, zu beobachten. Sie werden schon
empirisch gesammelt, aber nicht aufs Geratewohl, sondern nach
einem gewissen Kriterium von Relevanz. Relevant sind aber Tat-
sachen, die eben eine Regel ausdriicken und nicht etwa einen bio-
logischen ProzeB oder ein physikalisches Gesetz. Damit sind wir sehr
nah an einem logischen Zirkel. Aber vergessen wir nicht, daB3 Lévi-
Strauss mit dieser Distanzierung und dieser strukturalen Erklirung
gezeigt hat, daB die Verwandtschaftsbeziechungen in den anderen
Kulturen in der Tat in einen systematischen Zusammenhang ge-
bracht werden kénnen und da eine erstaunliche RegelmiBigkeit zei-
gen. Damit ist jedenfalls der Anschauung ein Ende gemacht, die wir
bei Nietzsche finden und iiberall im 19. Jahrhundert, nach der die
Primitiven noch roh sind und grob denken und noch nicht, und
vielleicht zu ihrem Vorteil, unserer hochentwickelten Kultur ange-
horen. Fur Lévi-Strauss ist das eine Mythologie unserer Kultur, die

170



darin ihren vermeintlichen Ursprung wiederzufinden glaubt, als ob
der Mensch einer ungeheueren Natur entsprungen sei, um nach und
nach diese unbindige Kraft zu meistern und zur Vernunft zu bringen.

Jetzt aber wird die Sache komplizierter, wenn wir bei Lévi-Strauss —,
und es wird auch so bei den anderen Strukturalisten sein —, die
Beziehungen zwischen Erklirung und Verstehen suchen. Wir méchten
annehmen, dafl die Sammlung der relevanten Tatsachen und die
strukturale Analyse unser Verstindnis der fremden Kulturen und der
eigenen in der Ethnologie, der Sprachen in der Linguistik und des
Menschen in der Anthropologie férdern wiirde. Aber ganz im Gegen-
teil. Um das klar zu machen, miissen wir sehen, wie Lévi-Strauss die
Beziehungen zwischen Natur und Kultur versteht. Die Erkldrung,
sollte man meinen, ist doch niitzlich, indem sie die Systematik der
Kulturen oder der Sprachen aufzeigt. Das wird dann zu einem besse-
ren Verstandnis fithren. Aber nicht so fur Lévi-Strauss. Die Erklirung
gehort zur Kultur, und zwar als deren fatalste Aktivitit. Das Ver-
stehen steht nicht am Ende einer Erklarung, sondern am Anfang, wo
alles noch frisch, ungewothnlich, originell sich zeigt, alles neu, wie
wenn man die getraumten Anfange einer Kultur miterlebte. Das Ver-
stehen ist das Erfassen der Regel als Leben ohne Sukzession in der
Synchronie einer endlichen Welt. Aber gerade die Fatalitit der Kul-
tur ist, daB sie dieses Erfassen dann erkldart. Denn der Erklirung ent-
geht von Anfang an die lebende Welt. Sie ist ein ProzeB3 der endlosen
Wiederholung in der Tautologie des Systematischen. Je mehr erklart
wird, desto diunner der spezifische Sinn der besonderen Tatsachen,
bis endlich die Erkldrung den Inhalt der Kultur ganz und gar ver-
liert. Damit hat eine Kultur keine Zukunft. Vielmehr ist ihre Zukunft
ihr Tod, die Riickkehr der Kultur zur indifferenten Natur, die Auf-
lésung der Kultur. Lévi-Strauss, der Jean-Jacques Rousseau sehr be-
wundert, sieht in den Individuen aller Kulturen, seien sie nun primitiv
oder entwickelt, das, was eine getriumte Vergangenheit und einen
zukiinftigen Tod hat. Darum sagt auch Lévi-Strauss, man solle die
anderen Kulturen méglichst schnell untersuchen, denn so ein Leben,
eine solche Welt ist nahe am Tode, ja in einer Agonie des Menschen-
bildes, in dem allein wir noch uns selber verstehen kénnen. So wird
jene Distanz, die Lévi-Strauss in der Jugend das Verstindnis anderer
Kulturen ermoéglicht, jetzt zur Schule des Pessimismus und des Ver-
zichts. Es ist das die Lehre der notwendigen Eitelkeit der Reise, also
auch des Ethnologen. Dieser wird von unserer Kultur produziert und

171



kann als solcher nur ein Entwurzelter sein. Das ist eine tragische oder
resignierte Version des Hohlengleichnisses, wo der Akzent auf den
notwendigen Wahnsinn des Weisen gesetzt wird. Aber woher dieses
Paradox? Die Erklirung, von der Kultur an sich notwendig produ-
ziert, distanziert sich sogleich von der lebenden Mannigfaltigkeit einer
anderen Kultur, um sie auf die Relevanz eines Modells zu reduzieren.
Das ist ja notwendig, weil jene andere Kultur sich selbst miBversteht
und ohne erklirendes Modell iiberhaupt gar nicht erreichbar ist. Aber
das Modell, das den einzigen Weg zum Verstehen bildet, bietet am
Ende nichts als eine sterile Tautologie, wie ein Kartenspiel.

Das Verstehen erscheint also immer als Erstes, aber nicht als Prin-
zip, vielmehr als das, was die Erklirung dann immer wieder verliert:
den Sinn. Denn am Ende beziehen sich die kulturellen Zeichen nur
auf sich selbst wie Spiegelbilder. Die Wilden, «la pensée sauvage»,
nach Lévi-Strauss, wissen das, indem sie die Kultur nicht, wie wir, als
Instrument zu immer neuen Formen der Kultur auffassen, also zu
einem sich immer mehr verfliichtigenden Sinn oder Ziel, sondern als
einen Schatz von Formen, in dem die Vergangenheit immer wieder
als lebendige Gegenwart erscheint. Die Kultur also niitzt nichts und
die Wilden in ihrem Denken haben dieses tief resignierte Wissen, das
die Formen nicht wegerklért, sondern sie immer wieder zusammen-
spinnt, um eine Welt zu bewahren. In seinen letzten Werken ent-
wickelt Lévi-Strauss ein Denken der Resignation und des Mitleids.
Die Erklarung, weit davon, das Verstehen in ein universales Wissen zu
verwandeln, entfernt uns immer mehr vom Ursprung der Kultur, der
eigentlich nie da war und, wie der natirliche Mensch bei Rousseau.
ein Traumbild der Kultur selbst ist, indem sie sich die Natur vorstellt.
Die Zeichen machen uns keine Zeichen. Sie sind willkiirlich und
notwendig so. Im Wissen verfliichtigt sich allméhlich der Sinn der
konkreten Namen, von denen wir dann wissen, daf3 sie kulturelle
Systeme darstellen. Dieses Wissen hat dann kein anderes Ziel, als die
Kultur wieder in die Natur zu integrieren und am Ende das Leben
im Ganzen in seine physikalisch-chemischen Bedingungen zu reinte-
grieren. In der « Pensée sauvage» sagt Lévi-Strauss: «Das letzte Ziel
der Geisteswissenschaften («Sciences humaines») ist nicht, den Men-
schen zu bilden, sondern ihn aufzulésen.» In diesem Sinne fiihrt die
Kultur als Analyse nicht zur Synthese des Geistes, sondern sie fiihrt
zu einer materiellen Faktizitit zuriick, in der das Irrlicht eines Sub-
jekts des Wissens und der Praxis verschwindet.

172



Trotzdem wiére es irrefithrend, in Lévi-Strauss Denken eine tragi-
sche und an sich kindliche Rhetorik des Untergangs zu sehen. Wenn
der Mensch aufgelost werden muf3, dann ist der Grund, da3 wir uns
selbst in den Mythos eines idealen Subjekts verwickelt haben, indem
wir an eine Pseudogeschichte des Menschen glauben, ohne unsere
endliche Konstitution wahrhaben zu wollen: Sterblichkeit, Endlich-
keit, das sind doch die realen Bedingungen unseres Lebens. Und die
Resignation liegt im Wahrhaben dieser Situation. Das machen auch
die Primitiven, indem sie eine sinnliche Logik bewahren, eine Logik
des Verstehens und der Singularitit. Diese Logik ist freilich kein
anderes Instrument, das uns so zur Verfiigung gestellt werden kénnte,
wenn wir aufhéren wiirden, erkliren zu wollen, etwa eine Lehre vom
richtigen Leben. Und trotzdem nahert sich Lévi-Strauss einer solchen
Lehre der Weisheit, indem er sagt, dal unsere Logik in der Theorie
der Information das primitive Denken gleichsam kreuzt und uns also
zum Bewahren der kulturellen Formen bringen wird. Es wiirde dann
selbstverstindlich keinen Triumph unserer Kultur ankiinden, wohl
aber das Wahrhaben unserer Endlichkeit und das Ende der abend-
lindischen nagenden Unruhe. Wire das eine neue Welt? Wenn Lévi-
Strauss von einem Himmel auf der Erde spricht (in der «Pensée sau-
vage»), zeigt er uns die Vision einer Welt der Information, die mehr
einem Traum gleicht, wo wir nicht mehr als Menschen da sind, wo
die Kommunikation ohne Unruhe funktioniert. Aber dann ist das
Erwachen peinlich. Ich meine das Ereignis, die Natur, die Dia-
chronie, die zum Tode fithrt. Aber, kénnte man fragen, will Lévi-
Strauss nicht sagen, dafBl diese Natur der Traum ist, und die lebende,
traumende Logik das Wahre?

Eine lebende Logik scheint fiir Lévi-Strauss wie das gottliche Wissen
bei Aristoteles zu sein, ein Wissen, das kaum fiir uns existiert. Fiir uns
ist es das Wissen von Goéttern, die nicht existieren oder aber von wil-
den Gesellschaften, die sich selbst miBverstehen und deren Mythen
von einem allméchtigen UnbewufBiten regiert werden. Die Kraft des
Lebens ist hier immer am Anfang und im Wissen versteht sie sich
sogleich als schon verloren. Wie eine Musik, sagt Lévi-Strauss —die Mu-
sik ist fiir Lévi-Strauss wesentlich — die, wenn man sie wieder und wie-
der hort, dann nur eine 6de Wiederholung von sich gibt, als ob ihre erste
Botschaft, von der man mehr haben will, als sie geben kann, nurdann
wieder und wieder dasselbe sagt, bis man endlich einsieht, daB da keine
Botschaft war. Die Verwandtschaft mit Kafka ist hier deutlich zu sehen.

173



Der Strukturalismus von Lévi-Strauss ist gewill ein Rationalismus
und oft sogar ein aggressiver Rationalismus. In diesem Sinne ist er
wissenschaftliche Forschung und unerbittliche Klarheit, aber dann ist
die Richtung dieser Forschung polar entgegengesetzt einer Philo-
sophie des Fortschritts oder einer Dialektik, in der ein ProzeB im
Gange ist. Das Wissen driickt die Natur, und die Natur des Menschen
als geistige Natur, nicht aus, so daB3 das Wissen die Natur nicht unter
Prinzipien bringen kann, nicht einmal wie bei Kant in den Grenzen
einer menschlichen Welt. Das Wissen, indem es die Welt erhellt, ent-
leert sie jeden Sinnes, denn wenn das Wissen den Wesen ihren
Platz in einer Systematik vorschreibt, zeigt es die nackte Diskonti-
nuitit der Erfahrung, d. h. den Tod. In den sozialen Bezichungen
erscheint bei Lévi-Strauss die Frau, die als Person und als Gegenstand
des Tausches eine doppelte Rolle spielt, als der Inbegriff einer kapri-
zidsen Natur, die periodisch und ohne Sinn plétzlich die Ziele der
Ordnung verkennt, und die dabei nicht zu besiegen ist. Wie eine
Natur, die in der cartesischen, regelmiaBigen Stadt einfach die Steine
losbricht, die Linien verschiebt. Bald sind in den alten Prachtriumen
Vogelnester, bald ein Bettler, der sich dort heimisch zu machen weiB.
Der Primitive weil3 diese ewige Natur zu bezaubern und immer wieder
mitleidend zu verstehen. Wir aber wissen es kaum und vielleicht des-
wegen, weil wir uns entsetzlich fiirchten, den unheimlichen Gast in
unseren Stidten mitleidig aufzunehmen. Anstatt das zu tun, wieder-
holen wir Prinzipien, deren Willkiirlichkeit wir nicht einsehen wollen.
Darum hat Lévi-Strauss — zwar nicht sehr mitleidig — von Sartre ge-
sagt, sein Denken sei ein vortreffliches ethnologisches Material fur
das Studium europiischer Mythen. Aus jener Distanz erscheint ihm
Sartres Werk als ein rithrendes, erbarmungswiirdiges Dokument unse-
rer Kultur, wie etwa die Kochkunst sidamerikanischer Voélker, die er
tibrigens sehr schitzt. Wenn man Lévi-Strauss liest, denkt man
immer an Jules Verne, der die franzdsische Jugend mit seinen Anti-
zipations-Romanen bezaubert hat. Gegen das Ende seines Lebens hat
Jules Verne einen Roman geschrieben, «den ewigen Adamy, in dem
er die Gegenseite zu seinen friheren Romanen zeigt. Er schildert da
den langsamen Verfall unserer Zivilisation, die zuriick zur Animalitit
geht. Also kommt am Ende doch die tiefe Unordnung zum Vorschein,
das Akzidentelle, das der allmichtige Herrscher, der Wissenschaftler
und Mann der Tat in sich tragt, der Verfall der Kultur. Hier wird
auch dieselbe sinnlose Periodizitit der Natur gezeigt, indem der Ro-

174



man eine zukiinftige Zivilisation schildert, die die Spuren der unsrigen
wiederfindet und dabei denkt, solch ein Proze3 kénne sich wohl un-
zahlige Male wiederholt haben. Da lernt man Ergebenbheit.

* %k ¥k

Obwohl Jean Piaget das Denken von Michel Foucault einen Struk-
turalismus ohne Strukturen nennt und ihm damit den Charakter der
Wissenschaft abspricht, finden wir in diesem Werk dieselbe Denkungs-
art wie bei Lévi-Strauss, obwohl im Grunde mehr philosophisch orien-
tiert. Bei Michel Foucault gilt es auch, Distanz zu nehmen, nicht
durch Reisen, wie bei Lévi-Strauss, sondern durch die Betrachtung
der vermeintlichen Sicherheit des normalen Menschen, vom Stand-
punkt des Anormalen und Pathologischen. Auch hier handelt es sich
um eine Infragestellung der Kontinuitit des Geistes, die wir in der
Geschichte am Werk zu sehen glauben. Durch den ganzen Struk-
turalismus findet man immer diesen Verfremdungseffekt, der sowohl
der Objektivitit der Wissenschaft als auch der Unruhe der Forschung
entspricht. Fir Foucault gilt es erstens, die Illusion einer kontinuier-
lichen Entwicklung unserer Geschichte zu zerstéren, der ein Geist
innewohne, der imstande wire, die progressive Synthese der Mensch-
heit zu vollziehen. Diese Geschichte sicht Foucault als einen leeren
Tempel, ja als den letzten unserer Tempel, die letzte Zuflucht des
Heiligen. Welche Stimme hort man da? Die unsrige freilich. Aber wie
ein Echo, von allen Seiten auf uns zukommend, und in der wir die
Stimme unseres Ursprungs gar nicht mehr erkennen kénnen. Foucault
16st sich so von einer philosophischen Aufgabe, die nach dem Ursprung
fragt. Es mag wohl, sagt er, eine solche Aufgabe einen Sinn haben,
aber fiir ihn ist sie doch jetzt hoffnungslos, denn die Philosophen, und
besonders Heidegger, den Foucault frither viel gelesen hat, wissen
nicht einmal, wer da in ihrer Sprache eigentlich redet. In seinen
ersten Werken («Histoire de la folie», «Naissance de la clinique»),
untersucht Foucault eben gerade nicht den Ursprung einer Einrich-
tung oder eines Begrifls — der Klinik, des Irrsinns —, sondern die Struk-
turen einer Rede. Was ist die Rede, die vom Irrsinn redet? Hier zeigt
sich ein Begriff des Irrsinns, der einer natiirlichen Ordnung der Welt
entspriache, gar nicht, sondern es zeigt sich der Unterschied zwischen
Irrsinn und Vernunft in einer bestimmten Rede, namlich der Rede des
17. Jahrhunderts oder, in Wittgensteins Terminologie, im Sprach-

175



spiel des 17. Jahrhunderts. Der Sinn dieser Begriffe ist dann, in Witt-
gensteins Sprache, ithr Gebrauch im Sprachspiel. Es hitte dann in
dieser Optik keinen Sinn zu sagen, dal3 etwa der Begriff Irrsinn eine
lange Geschichte habe, denn eine Episteme — d. h. ein Wissen oder
ein Sprachspiel in Foucaults Sinne — hat keine Geschichte (was fiir
Wittgensteins Sprachspiele eigentlich nicht gilt.) Es gibt fir Foucault
kein Subjekt, das gleichsam von oben die Geschichte der «Epistemai»
auslegen koénnte und imstande wire, festzustellen, daB3 z. B. die Ge-
schichte der Medizin sich so und so entwickelt habe. Wenn Sie in
einem Spital herumlaufen oder in einem Labor, sind Sie im Orte
einer diskursiven Praxis. Es gibt hier Leute, die habilitiert sind, als
Arzte zu reden, wie andere als Richter oder Professoren. Aber eigent-
lich hat nichts und niemand diese Leute zu einer solchen Macht be-
rufen. Sagt man, sie hitten schlieBlich ihr Diplom und sie seien Arzte
geworden, da wiirde Foucault antworten, das sei keine Rechtfertigung
ihrer Rede, denn einerseits bleibt man in der Tautologie, ein Arzt ist
Arzt, weil er sich in der arztlichen Rede auskennt. Anderseits, wenn
man mit Sokrates einfach sagt: «der Arzt macht Leute gesund», da
wird geantwortet: «Ja, aber die Leute gesund machen, das ist auch
ein Teil einer Episteme, in der die Gesundheit und die Krankheit als
entgegengesetzt erscheinen.» Und der Begriff Gesundheit verliert
dabei jede allgemeinmenschliche Konnotation, jede Wurzel in den
«notions communes». Was heiB3t «gesund» im 17. Jahrhundert? oder
gar fur Sokrates? Hier brauchte man einen universalen Begriff der
Normalitit und den gibt es nicht. Man braucht nur an den Begriff
vom Tode zu denken, wo man heutzutage neue Definitionen vom
Tode juristisch, medizinisch, moralisch nétig hat.

Die Rede von der Gesundheit findet statt. Sie funktioniert tatsich-
lich im System einer Institution, wie auch andere Tétigkeiten statt-
finden, ohne daf irgendein Subjekt berufen wire, tiber dieses System
etwa ein auBersystematisches Urteil zu féllen, daB es Gott weill woher
bekommen hat.

Aber dann ist es Foucaults Ziel zu zeigen, daB3 es gerade unsere
jetzige Episteme ist, die diese Diskontinuitit des Wissens entdeckt hat.
DaB also dieses Wissen vor einer ungeheueren Drohung steht. Unser
Wissen soll uns nicht zum Ziel oder zum Zentrum des Menschen
fithren, sondern zu seinem bloBen Ende, und das darum, weil unsere
Entdeckung eben ist, daB es den Menschen als Ziel und Ursprung
einfach nicht gibt. Die anderen fritheren «Epistemai» haben diese

176



Diskontinuitdt nicht gedacht. In seinem Buch «Les mots et les
choses» untersucht Foucault diese fritheren «Epistemai». Allerdings
kénnte man hier mit Piaget einwenden, die Wahl der verschiedenen
«Epistemai» sei ganz willkiirlich, weil sie eine Einteilung der Ge-
schichte voraussetzt, die man sich eigentlich ganz anders vorstellen
kénnte. Aber Foucault nimmt eben die klassische «Episteme» im 17.
und 18. Jahrhundert einfach so, als Gegenstand der Analyse und darin
wihlt er noch drei Felder der Rede. Die «histoire naturelle», die
«grammaire générale» und die «économie». Aber Foucault nimmt
eben nicht an, diese Reden hitten einen gemeinsamen Sinn. Er
untersucht ihr Voneinander-Verschiedensein, in dem dann ihr Sinn zu
finden ist. Foucault gibt hier ein sehr spannendes Bild dieser Periode,
das allerdings manche Vorurteile der gewdhnlichen Auffassung der
Geschichte aufdeckt. Man sagt sich dabei: Foucault, der die Ge-
schichte dieser Periode so lebendig in Szene setzt, zeigt, wie diese
Leute ungemein weit von uns gelebt und gedacht haben miissen. Der
Verfremdungseffekt zeigt so etwas wie Bischoff Bossuet in einem Mer-
cedes fahrend und die Verbliiffung, die dabei entsteht, zeigt uns, dal3
es mit universalen Kategorien nicht so einfach ist.

Also soll z. B. die klassische «Episteme» in der «histoire naturelle»
nicht das Leben gedacht haben, in der «économie» nicht die Arbeit
und in der «grammaire générale» nicht die Sprache. Nicht so, daB3
etwa diese Begriffe damals fehlten und erst nachher gedacht werden
sollten. So etwas wiirde dhnlich klingen, wie wenn die Soldaten des
30-jahrigen Krieges sagen wiirden « Wir Soldaten des 30 jahrigen
Krieges», oder hegelianisch, «der Begriff des Lebens war noch nicht
an der Zeit». Aber nicht so mit Foucault. Die klassische «Episteme»
funktioniert, und zwar ohne diese Begriffe, die gar nicht fehlen, weil
dann eben die «Episteme» nicht funktionieren wiirde, wenn irgend-
was in ihrer Systematik fehlen wiirde. Aber dann, wenn man den Be-
griff der Arbeit z. B. in der «Episteme» des 19. Jahrhunderts findet,
kommt er nicht vom Himmel, oder, was dasselbe ist, von einer Ent-
wicklung, aus der klar wird, wie dieser Begriff aus der fritheren
«Episteme» sich notwendig bilden muBte. Man braucht dann ein-
fach diesen Begriff der Arbeit, der in einem System der Opposition in
der Sprache seinen Sinn hat, der aber nicht von der fritheren «Epis-
teme» abzuleiten ist.

Man kann nicht umhin, in diesen Epochen, die Foucault sich wei-
gert, irgendwie zu verbinden, doch eine gewisse Intention Foucaults

177



zu sehen. Was das 19. Jahrhundert charakterisiert und mehr noch
unsere Zeit, ist so etwas wie die Riickkehr der Unordnung, des Irr-
sinns, die in der klassischen Vernunft des 17. Jahrhunderts aus der
Welt gejagt wurde. Denn wenn das 19. Jahrhundert sich noch in
einer synthetischen Vernunft griindet, in einer Vision der Geschichte
als Verwirklichung des Menschen, was dieser Mensch auch sei, so
kann unsere Zeit nicht mehr, und darf es auch nicht mehr, ihre
Sprachwelt in den Kategorien einer Finalitit der Geschichte denken.
Unsere Sprache zeigt sich als eines verniinftigen Ursprungs entbeh-
rend. Wir haben gleichsam unsere Vergangenheit verloren, indem
wir sehen, daB diese Vergangenheit keine Ahnenwelt darstellt,
deren natiirliche Erben wir wiren, sondern eine Mannigfaltigkeit
von Sprachtotalititen, die uns uns selbst zwar erkliren, aber dabei
jeglichen Grund der Erklirung zu vernichten droht. Mehr noch,
diese Entdeckung bildet die letzte Frage von Foucault in dem Buch
«L’archéologie du savoir»: von wo aus sprechen wir? Hier wird
Foucault unsicher. Vielleicht ist unsere Rede das Ende des Menschen,
dessen Selbstverneinung. Dann ist unsere Rede der Ausdruck des
Begehrens, des Todes und des Gesetzes. Aber das kénnen wir eigent-
lich nicht selbst denken. Also ist das vielleicht auch nicht der Fall,
und der Mensch ist etwas wie der Grenzbegriff einer anderen «Epis-
teme», die wir gar nicht denken koénnen. Dieser letzte Zweifel ist der-
selbe, den wir in Lévi-Strauss gefunden haben, zwischen der Riick-
kehr zur Natur und der Vision einer inkarnierten Logik.

Einiges noch iiber Louis Althusser. Als marxistischer Theoretiker
nimmt auch Althusser eine Distanz, und zwar distanziert er sich von
allen Formen des Humanismus als Formen einer Ideologie. Es wire
moglich, hier die Ideologie als Husserls natiirliche Einstellung zu ver-
stehen: dann ist das Reich der Theorie der Horizont der eigentlichen
Wissenschaft. Bei Husser]l aber hat die Phinomenologie als Wissen-
schaft der Wissenschaften noch die Rolle der Synthese a priori einer
unendlichen Subjektivitit. Bei Althusser ist die Bewegung im Reich
der Theorie auf eine materialistische Ontologie gegriindet und diese
Bewegung ist als eine Dialektik zu verstehen. In diesem Sinne ist die
Wissenschaft der Wissenschaften die Theorie der Produktion der
Theorien. Diese Produktion ist aber ganz materialistisch zu verstehen
und man soll sich hier wieder hiiten, eine Subjektivitit am Werk
sehen zu wollen. Die Eigentiimlichkeit der Theorie der Produktion
der Theorien, die bei Althusser in Marxens Schriften zum erstenmal

178



klar dargestellt wird, ist, daf3 die Bewegung in der Wissenschaft nicht
kontinuierlich ist, sondern gleichsam ruckweise vor sich geht. Eine
Gesamtheit von Theorien, wie z. B. die klassische Okonomie in Eng-
land, entwickelt sich, um gewisse Fragen zu beantworten, und sie be-
antwortet sie auch. Aber dann hat sie etwas produziert, namlich die
Antworten, die sie selbst, also z. B. die klassische Okonomie, nicht
erkennt. Diese Antworten sind in der alten Problematik gegeben und
so konnen diese Antworten gar nicht wiederum als Fragen in dieser
Problematik auftreten. Sie sind nidmlich die Antwort, und als solche
produziert. Jetzt aber kommt eine Revolution der Problematik selbst,
sehr plotzlich — z. B. bei Marx — die diese Antworten als Fragen in
einer neuen Problematik auffaBt. Aber nicht wie bei Hegel in der
Entwicklung des Geistes. Bei Althusser ist das reale Objekt der Er-
kenntnis materiell und das dndert sich nicht. Was sich bei einer Revo-
lution der Problematik oder einem epistemologischen Sprung, wie
Althusser sagt, dndert, ist das Erkenntnisobjekt mitsamt der Theorie,
die dieses Objekt auffaft. Und das alles, ohne daf3 der reale Gegen-
stand sich dndert. Die neue Problematik erlaubt nur, tiefer in diesen
realen Gegenstand zu dringen. Diese theoretischen Revolutionen sind
dann Ereignisse in der Theorie, kénnen aber sehr wohl keinen un-
mittelbaren Einflul auf das gewéhnliche Denken haben, das beim
Alten bleibt und vielleicht glaubt, in einer Problematik seien ent-
weder ewige Antworten gegeben oder man solle sie weiter suchen.
Selbst der Mann, der eine Antwort produziert hat, kann sein Leben
lang die neue Problematik, die seine Antwort als Frage erkennt, ab-
lehnen. Man sagt, dal Kolumbus nie eingestanden hat, daB er
Amerika entdeckt habe und die Revolution, die er produzierte, nie
erkannt hat. Trotzdem finden diese Spriinge statt und einmal, viel-
leicht zu spit, werden sie schon das gewdhnliche Denken zwingen, sie
anzuerkennen. Darum miissen wir auch jetzt die Problematik, die
Marx produziert hat, nicht in ihren trivialen, ideologischen sog.
Antworten ersticken, sondern sie als Fragen erkennen, die nur in einer
allgemeinen Theorie der Wissenschaften, die wir eigentlich noch
nicht besitzen, ihren Platz haben.

Hier kommt uns schon das Problem entgegen, das ich in meinem
zweiten Vortrag untersuchen moéchte. Was hier bei Althusser reales
Objekt, was bei Lévi-Strauss die realen gesellschaftlichen Beziehun-
gen, was bei Foucault die reale Praxis der verschiedenen historischen
Komplexe, die er untersucht, genannt wird, diese Realitit erscheint

179



bei den Strukturalisten faktisch, in der konkreten Finalitit, als etwas
Gleichgiiltiges, gleichsam Stummes und Unverianderliches. Diese
Realitit erscheint wie das unfaflbare, trige Substrat der ganzen Be-
wegung der Sprache, die es zu beschreiben versucht. Althussers
Materialismus zeigt das sehr klar. Die Theorie oder der Bereich des
Wissens hat eine Geschichte, weil, so konnten wir sagen, der reale
Gegenstand keine hat. Aber was sich nach Althusser die Ideologie
einbildet, ist, daB der reale Gegenstand selbst sich dndert und darin
irrt sie sich und betriigt uns. So ist die Antyropologie fiir Althusser eine
Fiktion, weil sie eine Priatention zum Wissen ist, die ihren Ursprung
in dem imagindren Subjekt der historischen Bewegung hat. Die
Anthropologie wird dann zu einer Miinchhausen-Episode, einem idea-
listischen Theater, wo gar keine materiellen Bedingungen des Lebens
anerkannt werden und wo der Mensch sich selbst aus seiner Situation
gleichsam an seinen Haaren herauszieht. Aber die Revolution wird
diesem Menschen zeigen, dafB3 die Materialitit sich nicht verandert
hat, wie wenn einer, der LSD genommen hat und nun glaubt, einen
Wagen auf der StraBle durch reinen Geist verschwinden zu lassen,
brutal zur Materialitdt zuriickgezogen wird. Man kann hier ohne
Zweifel eine richtige Kritik der optimistischen, humanistischen Meta-
physik sehen, aber auch sich fragen, ob man nicht mit Althusser in
einer anderen Metaphysik stecken bleibt, die ganz hoffnungslos ist.
DafB3 Althusser eine sehr originelle Auffassung der Dialektik des Wis-
sens hat, das hat Piaget auch wohl erkannt. Aber diese Dialektik fiithrt
bei ihm nirgends hin. Was sollen die Revolutionen in der Theorie
sein, wenn sie nicht bloB theoretische Revolutionen sind. Der Marxis-
mus, der wohl ein System war, und richtig von Althusser als eine
Theorie der Produktion der Theorien aufgefaBt wird, war doch auch,
wie andere Bewegungen im 19. Jahrhundert, der Kampf um eine neue
Welt. Ist aber eine Veranderung der Problematik in der Wissenschaft
wirklich eine Revolution im Sinne von Marx? Vielleicht im Sinne
Engels. Aber dann hat die Bezichung dieser Veranderung zur Realitét
etwas Merkwiirdiges, gleichsam Magisches, was dhnlich klingt wie
die sehr seltsame Auffassung der Wirklichkeit, die man bei den Neo-
kantianern oder im Wiener Kreis finden kann. Hier verschwindet
manchmal die Realitit in der Quasimaterialitit der Erkenntnis-
theorie.

So wiirde dann eine Kritik des Strukturalismus anfangen: die
Distanzierung der Strukturalisten ist wohl eine positive Einstellung

180



des Menschen, der sich von dem, was er zu sein glaubte, als ver-
schieden entdeckt, indem er sich in der Figur des Menschen, die die
Tradition ihm gibt, nicht wieder zu erkennen vermag. Aber diese
Distanzierung erscheint als eine rein theoretische, und 148t dann die
philosophische Frage der eigentlichen Referenz der Praxis, also von
dem, was ich wirklich wiedererkennen kann, ohne Antwort.

Als ob der Strukturalist ein Herrensohn wire, der seine Heimat mal
von der Ferne entdecken will, der aber, sobald er zuriickkommt, sich
dort nicht mehr auskennt. Damals war diese kleine Welt selbstver-
stindlich, aber jetzt kann sie mit der Theorie nicht mehr iiberein-
stimmen, weil sie doch eine trige, dumme, erbarmungswiirdige Welt
ist, gemessen an der Theorie. Es geht ihm dann wie dem Russen, der
im 19. Jahrhundert seine Heimat an abendldndischen Kriterien ma@.
Er sagte dann: «wir sind ja unmogliche Leute, vielleicht existieren
wir nicht einmal. Rullland ist ein Spiel der Natur.» Warum denn?
Dieser Russe hatte wohl etwas wiedererkannt, seine eigene alte
Sprache. Aber hatte er nicht in der Ferne gelernt, was zur Existenz
ein Recht hat und was nicht, und haben diese erbiarmlicher Leutchen
da ein Recht zur Existenz, wenn sie so was noch glauben? Sind sie
nicht bloBe Phantasie, denn man kann doch nicht so leben? Sie
haben keine Zukunft. Aber dann kann der Herrensohn seine eigene
Zukunft ohne diese Leutchen nicht denken, und wenn die Theorie
Recht behalten soll, dann gibt es iiberhaupt keine Zukunft. Da ist der
Mensch nicht mehr, wie bei Kant, ein Reich in dem weiten Ozean
der Natur, sondern er ist dieser Ozean selbst, also sinnlos. Eine Welle
im Ozean hat prinzipiell keine Zukunft. Sie ist als verkérperte Ge-
setzmafigkeit nicht etwas, das man wieder erkennen kann, das man
erwarten kann; aber eine Taube kann man erwarten, selbst wenn
sie, wie die dritte von Noah gesandte Taube, nimmermehr wieder-
kehrt.

Die Strukturalisten tun es oft gern, einige Denker, und fast immer
dieselben zu zitieren. AuBer vielleicht Lévi-Strauss, der einfach in der
Ethnologie seine Vorgénger zitiert und kritisiert, nechmen die anderen
fast immer ihren theoretischen Ausgangspunkt in Ferdinand de Saus-
sure, Marx und Freud. Theoretischer Ausgangspunkt, versteht sich,
nicht etwa Abstammung, weil die auf einen Ursprung deuten wiirde,
oder auf den zweifelhaften Begriff der Jiingerschaft. Es steht uns aber
frei, in die Debatte manchen Philosophen zu zichen, der nicht oder
selten von den Strukturalisten als Referenz zitiert wird. Die Lehrer

181



der Strukturalisten haben das Gemeinsame, daB sie zunichst Wissen-
schaftler sind und als solche betrachtet werden. Nur als Wissen-
schaftler kénnen sie einen theoretischen Ausgangspunkt geben. Diese
Lehrer haben auch weiter das Gemeinsame, daf3 ihre Entdeckungen
einen theoretischen Standpunkt voraussetzen, von dem aus die Kon-
tinuitat unserer Welt mit der Natur in der Geschichte in Frage ge-
stellt werden kann. In der strukturalen Linguistik wird mit de Saus-
sure der menschlich-natiirliche Charakter des Sprachsystems in Frage
gestellt. Der Sinn eines Wortes wird hier nicht mehr auf eine natiir-
liche Referenz bezogen, die vom Subjekt als in der Natur der Dinge
oder in der Natur der uns gegebenen Vernunft liegend erfaBt wird.
Der Sinn eines Wortes zeigt sich vielmehr als mit dem ganzen System
einer Sprache und mit den systematischen Variationen dieser Sprache
verbunden. Gewil3 kam es de Saussure nie in den Sinn, die mensch-
liche Spontanitit eines Individuums, das spricht und sich ausdrickt,
zu leugnen. Aber was er faktisch zeigt, ist wohl, daB das Instrument,
das das sprechende Subjekt gebraucht, seine eigene systematisch zu
erklirende Struktur besitzt. Korrelativ wird hier auch gezeigt, daB
das, was wir meinen, unsere Begriffe und Vorstellungen, durch das
anonyme und willkiirliche System der Sprache gehen muB, wenn
iitberhaupt etwas gedacht und gesagt werden soll. So etwas wird
spater Wittgenstein so ausdriicken: Wir kénnen nicht unlogisch den-
ken. Auch Freud und Marx haben das Systematische im Elemente, in
dem der Mensch sich ausdriickt, hervorgehoben und beide haben
auch die Anonymitit dieser Systematik gezeigt. Sowohl im Unbe-
wuBten, das als auBlerhalb der Zeit definiert wird, als auch in den
Produktionsverhiltnissen, die bei Marx eine systematische Form
haben, gilt es immer, die natiirlichen Beziehungen des Menschen zur
Natur in Frage zu stellen und weiter zu zeigen, dal3 die vermittelten
Beziehungen des Menschen zur Natur durch eine Instanz hindurch-
gehen, die ihnen den Charakter der Evidenz wegnehmen. Denn wie
Althusser es sagt, die Beziechung Mensch—Natur zu denken, heiB3t fiir
Marx nichts anderes, als den Begriff dieser Beziechung zu bilden, der
dann nicht einfach gegeben sein kann. Das setzt aber voraus, daB3
diese Beziehung einmal nicht gedacht wurde und daB3 die Menschen,
indem sie unmittelbar in der Natur zu sein glauben, sich in bezug auf
ihr eigenes Leben irren. Allerdings sollten die Menschen, wenn diese
Beziehung einmal gedacht wiirde, sich nicht mehr irren. Aber die
urspriingliche Evidenz wird dann nur ein Traum gewesen sein, denn

182



selbst die klassenlose Gesellschaft, in der keine Entfremdung mehr
herrschen soll, wiirde noch in der nicht evidenten, materiellen Natur
leben miissen, also sich der Anonymitit der Natur selbst anpassen
miussen.

Auch bei Freud geht es um die Anpassung, und was ausgeschlossen
bleibt, ist eine urspriingliche oder eine real zu verwirklichende Har-
monie des Menschen mit der Natur. Man kann sagen, bei Kant war
eine solche Harmonie ein Ideal, d. h. die Richtung der Handlung.
Hier aber ist das theoretisch unméglich. In den beiden Fillen steht
gleichsam zwischen Mensch und Natur eine Wand, die nicht, wie
bei Kant, ein Mittel ist, die Natur in unserem Bereich zu meistern,
sondern die faktischen Schranken einer endlichen Welt bilden, die
sowohl theoretisch als praktisch uniiberwindbar sind. Die kantischen
Grenzen verboten uns die Aussicht auf ein Jenseits, diese Schranken
aber machen aus dem Jenseits die Form unserer Endlichkeit und aus
der Transzendenz gleichsam unseren Traum. Die Strukturalisten
iibernehmen diese Begriffe, aber viel radikaler und man kann auch
sagen, dabB sie sie relativisieren. Wenn es schon kein Subjekt gibt, dann
gibt es auch kein einziges rationales System der Wissenschaften, wie
noch sowohl Husserl als auch die logischen Positivisten es behaupte-
ten. Es gibt nur eine Verschiedenheit von erklirenden Strukturen, die
nicht zu fundieren sind, sei es in einem transzendentalen Ego oder in
der Einheit der Wissenschaft. Die Strukturen haben keinen zureichen-
den Grund. Sie sind in einem Feld von unreduzierbaren theoretischen
Unterschieden, die einzig auf die Sterblichkeit und das UnbewuBte
hinweisen. In diesem Sinne kann theoretisch der Mensch nicht wissen,
wer er ist, und die kantische allgemeine Frage « Was ist der Mensch»
bleibt nicht nur ohne Antwort, sie ist schon als Frage sinnlos. Wenn
man sich so etwas fragt, dann hat man mit einer Kultur zu tun, die
die Frage schon beantwortet hat, indem sie so etwas fragt. So wie
wenn man fragt « Was ist Phlogistik», da gibt es keine Antwort, denn
Phlogistik gibt es ja erst in einem historischen Sprachgebiet, wo nach
so etwas gesucht wird.

Ich mochte aber versuchen, hier die Frage aus dieser sozusagen
absoluten Relativitit herauszuheben, indem ich den Blick ein wenig
hinter die Autoritit der Strukturalisten richte. Es gibt Philosophen,
die schon vor Kant, vor Descartes die Probleme und Paradoxe der
Sprache formuliert haben, und zwar ziemlich radikal. Hume und
vorher Hobbes z. B. haben sehr gut gesehen, daBB die Zerstérung des

183



mittelalterlichen Rationalismus und der Anfang der modernen Wis-
senschaft zwar uns von einem allzumenschlichen Ausdruck der Trans-
zendenz befreiten, aber zugleich unsere Kultur in eine Sprache, in der
die Transzendenz prinzipiell unerreichbar ist, einzuschlieBen drohte.
Hume in seinem Traktat iiber die menschliche Natur hebt den radikal
aleatorischen Charakter aller ontologischen Satze, d. h. aller Sitze,
die die Existenz der Dinge betreffen, hervor, und er ist selbst vor der
Willkiirlichkeit, die er im Glauben («belief») findet, geradezu er-
schrocken. Was Hume hier auf der Leinwand der «ideas» sieht, also
schon im Systematischen der Sprache, ist, daB die Natur unserer
Kultur, die einzige vom menschlichen Geist zu erreichende Natur,
nicht redet, sich selbst nicht ausdriickt, nicht sagt, was sie sei. Denn
die Bedingungen, unter denen diese Natur in unserer Rede begriffen
wird, verbieten, daf} sie selber spricht. Wir, und wir allein sind die,
die sprechen. Natiirlich sieht die Sache bei Hume nicht immer er-
schreckend aus. DaB wir sprechen, ist fiir ihn eine Befreiung von einer
theologischen Sprache, die nicht vernunftig sprechen konnte oder
wollte. Aber diese Freude der Befreiung hat schon, wie auch vorher
bei Luther oder Descartes, ihre dunkle Seite. Was heil3t es zu sprechen,
wenn wir vielleicht allein in einer zur Ode gewordenen Natur spre-
chen? Wer spiirt denn im 18. Jahrhundert diese sehr dunklen Unter-
téne nicht, die nachher so laut wurden? Foucault hat hier recht. Es
ist aber offensichtlich eine Kontinuitit in dieser Krisis, die irgendwo
in unserer Kultur einen wirklichen Anfang hat. Ich méchte hier schon
sagen, wann, wie ich glaube, dieser Anfang ist: im Moment, wo
unsere Kultur sich imstande glaubte, an der Zukunft zu zweifeln und
sie als aleatorisch zu betrachten. Aber davon spiter. Es ist schon ver-
stindlich, daB Kant von seinem dogmatischen Schlummer durch
Hume geweckt wurde. DaB3 man bei so etwas erschrickt, ist selbst-
verstindlich. Man sieht doch mit offenen Augen, daB3 die Vernunft,
also die Finalitit des Verstehens, zugrunde zu gehen scheint. Bei Kant
aber wird die Frage der Sprache thematisch kaum beachtet und das
Werk der Kritiken innerhalb einer Natur gebaut, die nicht spricht,
und sogar nicht sprechen darf. Denn der, der behauptet, die Natur
zum Sprechen zu bringen, ist ein Schwindler. Allein der Kiinstler
driickt aus, was das Sprechen der Natur sein wiirde, wenn sie sprache.
Das Genie gibt eine Ahnung von dem, was die Welt wire, wenn wir
in ihr zuhause wiren.

Nehmen wir jetzt den zweiten Punkt. Welches mogen die

184



Urspriinge dieser Krisis des Menschen sein? Daf3 die Welt sinnlos ist,
das ist keine Entdeckung des Strukturalismus. Es steht schon vor
Descartes in der Bibel und Kant hat auch gesagt, die Bilanz der Welt
sei ohne Gott gleich Null. Man kénnte hier sagen: die Welt hat keinen
Sinn, die Natur spricht nicht, wenn die Individuen einer Kultur sich
einbilden, sie seien imstande gar nichts zu verstehen. Ich sage, «sich ein-
bilden», denn die Individuen kénnen einfach nicht nichts verstehen
und ich sage, «die Individuen», und nicht «die Menschen». Denn
vielleicht kénnen «die Menschen» im allgemeinen nichts verstehen.
Es kann vielleicht ein Mensch, gleichsam von aullen gesehen, nichts
verstehen, wie z. B. autistische Kinder. Aber ein Individuum, das
nichts versteht, gibt es nicht. Kant hitte gesagt, Menschen sind keine
Dimonen. Individuen sind keine Maschinen, weil die Maschine so
definiert wird, daB sie nichts versteht. Diesen Punkt bitte ich nicht
als eine Demonstration zu nehmen, sondern nur als ein Postulat, daB
ich fir eine Kritik des Strukturalismus brauche und das ich Sie bitte,
als etwas anzunehmen, das man sich wenigstens denken kann. Ich
wiirde dann sagen, daB jedesmal, wenn Individuen, seien sie Menschen
oder nicht, sich einbilden, sie seien imstande, gar nichts zu verstehen,
dann wird so etwas wie eine indifferente, gleichsam stumme Natur
produziert, in der die Individuen sich als eingeschlossen denken.
Nicht zufallig eingeschlossen, oder von einer realen Macht, sondern
faktisch und ohne jeden Grund eingeschlossen, und zwar so, daf} sie
dieses Eingeschlossensein selbst sind, ohne irgendeine Chance, ihm
zu entrinnen. Nun, daB so etwas nicht einzig in unserer Kultur vor-
kommt und durch ein besonderes Schicksal, das uns die zweideutige
Gabe zugeteilt hitte, einer ganz raffinierten Illusion zu verfallen, das
scheint mir festzustehen. Denn was die Sophisten sagten, ist gerade
das, daB sie als raffinierte Griechen «entdeckt» hitten, sie wiren im-
stande, jedem begabten Schiiler zu zeigen, er verstinde gar nichts.
Dal3 das in einer primitiven Gesellschaft kaum vorkommt, kann man
verstehen und dabei einsehen, was Lévi-Strauss dort gefunden hat,
namlich Individuen, denen es nicht in den Sinn kommt, sich so etwas
einzubilden. Warum? Weil nichts verstehen bei ihnen gar nichts
heiBt, weil sie sich als eingeschlossen zu betrachten gar nicht ver-
mogen. Aber was liegt denn in dieser Einbildung? Man koénnte sagen,
diese Einbildung sei eine furchtbare GewiBheit im realen Individuum,
er selbst habe keine Zukunft und auch keine reale Vergangenheit.
Warum? Wenn ich mir einbilde, ich verstinde gar nichts, dann ist es,

185

13 Studia Philosophica XXX|XXXI



wie wenn jemand mir sagte, ich hieBe nicht Jean-Pierre Leyvraz.
Dann sage ich: wenn das der Fall ist, dann verstehe ich iiberhaupt
nichts. Nicht so, wie wenn jemand mir sagte, er konne mir zeigen,
daB der Satz « Wasser kocht bei 100%» ein falscher Satz sei, denn in
diesem Fall kann ich mir sagen: unsere Wissenschaft war ganz auf
falschen Wegen, aber wenn es schon so ist, dann muB es andere Theo-
rien geben, die die Tatsachen erkliren. Aber mit dem ersten Beispiel
geht es nicht so. Wenn der Satz «Ich heile Jean-Pierre Leyvraz»
falsch ist, dann kann man keine andere Theorie aufbauen, denn dann
148t sich keine Tatsache erkliren und es gibt auch keine Zukunft, denn
wenn ich nicht Jean-Pierre Leyvraz heie, dann passiert nichts. Wenn
etwas passiert, dann kann es nicht Zukunft heiBen, denn dann kann
ich gar nichts als Zukunft erwarten. Ja, der Sinn von Erwartung be-
steht nicht mehr, weil es keine Welt gibt, in der ich etwas erwarten
konnte.

Nun aber wiirde sicher kein Mensch einen solchen Zweifel ernst in
Betracht nehmen, wenn er gleich erkennen wiirde, daf3 er eigentlich
nicht so zweifeln kann. Eine Krisis aber entsteht, wenn die Indi-
viduen sich sagen: « Wie, wenn es trotzdem der Fall wire, daB ich
nichts verstehe und keine Zukunft habe»? Sie sagen sich dann: « Was
weil ich, was ich kann und nicht kann? Wenn jemand oder wenn
Kant mir sagt, ich kénnte dies oder das nicht, was weil3 er davon?»
Wie, wenn die Sprache, in der es Personennamen gibt wie Jean-
Pierre Leyvraz, Sprache einer Kultur wire, in der ich nur glaube,
Jean-Pierre Leyvraz zu heiBlen, aber doch die rein faktuelle Tatsache
nicht erkenne, in der nichts von Personen, die eine kontinuierliche
Zukunft haben, besteht. Und wie, wenn diese Sachlage tatsiachlich
die Form einer stummen Natur bildete. Das Schwierige ist hier, daf3
eine solche Scheinhypothese nichts logisch kontradiktorisches enthilt.
Es ist ja bekannt, daB3 Erfahrungssitze synthetisch sind und daB der
Satz «Ich heifle nicht Jean-Pierre Leyvraz» gar keinen Widerspruch
enthilt wie z. B. der Satz «Ein Dreieck hat mehr als drei Seiten».
Wenn man sich dann sagt, «Es gibt kein allgemein menschliches
a priori», dann kann man auch behaupten, es stehe nichts einer
«neuen Problematik» im Wege, in der ich nichts verstehe, und ich
mir nur einbilde, ein ick zu sein, das so und so heil3t, das liebt oder
haBt oder denkt. DaB3 das nicht bloBe Spielerei ist, zeigt sich z. B. in
experimentellen Versuchen, die heutzutage gemacht werden, in
denen die alten Leidenschaften kiinstlich hergestellt werden, so daB

186



man in einem Menschen die Liebe durch Einfithrung von Elektroden
ins Gehirn produziert. Man sagt sich dabei, ja, diese « Liebe» ist eigent-
lich keine wirkliche Liebe, aber es gibt kein logisches Kriterium der
wirklichen Liebe und hier kommt die Scheinhypothese wieder: Wie,
wenn die sog. wirkliche Liebe ein Kulturprodukt wire? Hier mul3
ich sagen, daB es nichts hilft zu behaupten, diese Versuche reduzierten
die eigentliche Liebe zu etwas anderem und daB die eigentliche
Liebe davon nicht beriihrt sei. Denn was niitzt eine solche Redensart,
wenn die wirkliche Liebe nicht mehr wiedererkannt werden kann.
Wie, wenn irgendein Ausdruck der sogenannten wirklichen Liebe bei
der Untersuchung gerade die Struktur darstellt, die die kiinstliche
hat? Wie, wenn die Untersuchung dieselben Strukturen aufdeckt bei
einem Menschen, der sagt, er hiee Napoleon und bei mir, wenn ich
sage, ich heifle Jean-Pierre Leyvraz? Soll ich dann sagen: bei mir ist
es ganz anders, ich bin ndmlich Jean-Pierre Leyvraz. Aber was! wird
man dann in dieser kafkaschen Welt sagen: das ist schon ein hoff-
nungsloser Fall. Er pafBit ja in die neue diskursive Praxis gar nicht.
Der Fall ist in der Ideologie zuriickgeblieben.

Wie ist dann eine solche Scheinsituation als Krisis auszulegen? Ich
mochte sagen: was ein Individuum versteht, das kann man nicht in
der Syntax einer Sprache entdecken. Wittgenstein hat einmal ge-
sagt: «In einer Syntax kann man nichts entdecken». Anders gesagt: es
ist toricht zu sagen, in einer Syntax spriche etwas, sei es das Unbe-
wuBte, (und beildufig gesagt, so etwas hat Freud nie behauptet.) Die
Theologen sagen nicht, «in einer Syntax sei das Wort Gottes zu ent-
decken», sondern sie sagen: «Indem wir das Wort Gottes verstehen
koénnen, gibt es eine Syntax, in der Gott spricht»; und wenn die
Theologen in einer bloBen Syntax das Wort Gottes zu entdecken
suchen, dann werden sie sicher nur das darin finden, was sie selbst
hineingesteckt haben. Denn so ist es: wenn Sie eine mathematische
Gleichung losen, dann werden Sie dabei nie eine Stimme héren, die
Ihnen die Regeln der Schopfung erklart. Hoéchstens hoéren Sie dann
die Stimme des Lehrers, der einfach sagt, es stimmt. Aber wenn man
von einer Syntax erwartet, etwas zu entdecken, dann kommt die
Scheinhypothese und die Krisis. Denn man erwartet dann etwas zu
verstehen, was man nicht erwarten kann. Bei Rousseau z. B. hieBe es:
«Ich erwarte zu verstehen, was der natiirliche Mensch ist, aber diesen
natiirlichen Menschen habe ich eben gerade als eine Syntax auBer-
halb aller Tatsachen aufgebaut.» Das ist dann wie ein Kind, das eine

187



Figur zeichnet, und dann selbst erschrickt, weil da ein furchtbarer
Mensch zum Vorschein kommt. Man sagt doch dem Kind: habe
keine Angst, du hast das selbst gemacht und du kannst furchtbare
Menschen nicht produzieren. Dieser Mensch ist nicht méglich, er ist
nur aus Papier. Das hei3t dann sagen, dieser Mensch ist ein bloBes
Modell, das einem realen Individuum wohl entsprechen kann. Aber
dann, in der Zukunft, wenn Du einmal einen solchen Menschen
siehst, dann muBt Du dich vielleicht fiirchten, dann wird er aber kein
Modell sein und er wird auch nicht aus einer Syntax bestehen.
Natiirlich braucht man eine Syntax, um etwas zu entdecken, was
man nicht versteht, und hier ist Levi-Strauss Denken v6llig klar, wenn
er sagt, man kénne die Primitiven nicht so mit einer sogenannten
Intuition verstehen, denn diese Intuition sei eine Art, diese Volker
nicht einmal zu sehen. Aber daB dann die Syntax zu einem Unheil
wird, das zeigt bei Lévi-Strauss die Krisis. Denn es gibt nichts in einer
Syntax — die gar kein Ding ist —, das etwas tun kann, oder das das
Individuum, das sie braucht, zerstoren konnte. Fiir mich ist das eine
torichte Idee, die auch bei Heidegger vorkommt. Daf3 das Indivi-
duum zum Verstehen eine Syntax braucht, aber sie notwendig mil3-
braucht, und daB dann diese Syntax gleichsam sich richen kann,
ohne daB es je klar ist, wie man denn diese Syntax richtig hitte
brauchen kénnen. Denn das weill man eben nie. Es soll das Geheimnis
der Syntax bleiben. Frither hat man gesagt, die Urteile Gottes seien
unerforschbar, aber auch, daB sie richtig wiren, und zwar auf eine
Art, die wir nicht verstehen kénnen. Man nahm aber an, daB3 Gott,
den man sich nicht anders als ein Individuum vorstellen konnte,
selbst verstehe, was er urteilte. Warum wird im Strukturalismus die
Syntax zum Unheil? Ich glaube, weil wir in unserer Kultur wie das
Kind vor seiner Zeichnung stehen, aber niemanden finden, der uns
sage, dall wir die Syntax der Wissenschaften selbst gezeichnet haben.
Wenn die Strukturalisten sich so stark gegen eine Ursprungsphilo-
sophie wenden, so ist das eben darum, weil sie von einer magischen
a priori-Selbsterklarung der Geschichte nichts wissen wollen. Darin
haben sie aber voéllig recht, denn wir kénnen jetzt einfach nicht z. B.
Hegel als eine Syntax betrachten, in der eine hohle Stimme spricht,
gleichsam eine Ahnenstimme, die Orakel iiber das Weltgericht von
sich gibt. Das ist aber auch gar nicht Hegels Philosophie, die keine
bloBe Syntax ist, sondern der Ausdruck eines bestimmten Indivi-
duums, durch eine Syntax, die er natiirlich braucht, um irgendetwas

188



zu erkliren. Wenn aber etwas in Hegel nicht zu verstehen ist, ohne
die Sprache Hegels in eine bloBe Syntax zu verwandeln und dann
diese Syntax selbst als absolute Sprache zu betrachten, dann sind
diese Sitze Hegels iiberhaupt nicht zu verstehen. Man kann namlich
nicht erwarten, eine absolute Sprache zu verstehen. Man kann sich
nur einbilden, man verstehe sie. Darin also erkennen die Struktura-
listen die Krisis, daB sie eine vermeintliche Zukunft des Menschen
nicht aus der bloBen Syntax einer Kultur ablesen wollen. Und es ist
auch wahr, dafl die Individuen in unserer Kultur und auch dabei
Philosophen, geneigt sind, an die Wirkung einer bloBen Syntax zu
glauben, in anderen Worten, an die Wirkung einer Sprache zu glau-
ben, die niemand eigentlich spricht, die man aber iiberall hért. Man
sagt sich dabei: gewiB verstehen manche Individuen die hoéchst kom-
plizierte wissenschaftliche Syntax, und die miussen doch selbst wissen,
wie die Sachen stehen. Genauso wie man sich im Flugzeug sagt, der
Pilot miisse schon die reale Sachlage kennen und die ganze Syntax
verstehen, die er eben braucht. Denn wer sonst sollte sie kennen?
Ebenso denken die Individuen in unserer Kultur. Und wie im Flug-
zeug sagen sie sich: natiirlich ist der Pilot nicht allmichtig und es
kann etwas passieren. Aber nehmen wir an, die Passagiere glaubten,
der Pilot sei mit der Syntax identisch, dann koénnte tiberhaupt nichts
Wirkliches passieren. Warum? Solch eine fiktive Situation zeigt, was
ich mit der Krisis meine, in der wir leben. Wenn der Pilot identisch
mit der Syntax wire, die er braucht, dann wire die Syntax keine
bloBe Syntax, die man einfach braucht, richtig oder falsch braucht.
Die Syntax wire in ein System verwandelt, das niemand verstehen
kann, das aber so funktionierte, daB es unmoglich wire, die Zukunft
aullerhalb dieses Systems zu denken. Dem System als solchem, wenn
es als «lebend» erscheint, kann nichfs passieren. Man kann sich nicht
denken, daBl dem inkarnierten Einmaleins etwas passieren kénnte,
etwa, daB} es ihm plotzlich schlecht geht und, wahrend es im Ganzen
schon richtig bleibt, es ihm leider passiert, daB das Dreimalfiinf
kaputt ist und jetzt Dreizehn gibt. Man kann sich das von einer
Maschine denken, aber nicht von einem System, denn das Einmaleins
besteht nicht, wenn dreimal fiunf dreizehn gibt, sondern es besteht
ein anderes System, das zu erkldren wire. Wir aber, in unserer Kultur,
sind geneigt zu denken, unsere Syntax habe uns betrogen, und zwar
auf eine ganz unheimliche Weise, nimlich indem diese Syntax selbst
auf uns wie im Rickschlag zuriickkommt, um uns eine unheimliche

189



Rede zu halten. Diese Rede aber ist darum unheimlich, weil sie nicht
von einem Individuum, das eine Zukunft hat, herkommt, sondern als
Ausdruck einer sinnlosen Syntax, die alles erklart und dabei nichts
versteht. Man kann aber in einer solchen Situation niemand anklagen,
und selbst der Ausdruck der Tragik und der Ausweglosigkeit erscheint
als ein bloBes Spiel der Natur. Wenn es aber eine Krisis des Menschen
gibt, und nicht bloB eine theoretische Krisis, die vielleicht nur ein
Traum ist, dann passiert etwas, und was passiert, kann verstanden
werden.

Ich mochte jetzt zum dritten Punkt kommen. Wenn wir beim
Strukturalismus von einer Scheinmetaphysik des Todes abstrahieren,
in der die Krisis des Menschen in der schlechten Rhetorik einer
Gotterdimmerung in Szene gesetzt wird, kénnen wir in dieser Be-
wegung einen Versuch sehen, durch eine Kritik unserer Kultur einen
Weg zu zeigen, um unsere Zukunft besser zu verstehen. Wenn ich die
Krisis charakterisieren will, dann mufB ich mich fragen: « Wie kann
ich tiberhaupt solche Sitze, wie der Mensch soll aufgelost werden, ver-
stehen?» Dal} ein solcher Satz fiir uns nicht sinnlos ist, ist klar. Viel-
leicht hitte man ihn im 17. Jahrhundert als Unsinn betrachtet. Aber
fiir uns hat er einen Sinn, vielleicht darum, weil wir eine Idee von der
vollstindigen Zerstérung der Menschheit haben, eine Idee, die sicher
im 17. Jahrhundert als reine Phantasie oder aber als die Idee des
Jiingsten Gerichts gegolten hitte. Aber welchen Sinn hat denn ein
solcher Satz, wenn er nicht als Orakelspruch interpretiert werden und
hinter tausend Auslegungen doch sinnlos bleiben soll. Ich fange mit
dem Begriff der Erwartung an. Wittgenstein sagt, daB3 die Erwartung
und der Sachverhalt, der die Erwartung erfiillt, im selben Raum sein
miissen. Das hei3t natiirlich nicht, daB nichts Unerwartetes passieren
kann, aber daB ich nicht wirklich etwas erwarten kann, von dem ich
nie wissen kann, ob die Erwartung erfiillt wird oder nicht. Ich kann
nicht erwarten, dafl mein Freund am Bahnhof ankommt und dabei
nicht wissen, was ich unter «am Bahnhof ankommen » verstehe. Wenn
mein Freund in einem anderen Raum, oder einer anderen, wenn auch
ahnlichen Welt ankommen soll, als der Welt meiner Erwartung, dann
kann dieses Ankommen doch etwas ganz anderes sein. Nicht das Ganz-
andere der Theologen, sondern einfach irgendetwas. In einer anderen
Welt mit einer ganz anderen internen Struktur kann etwa dieses An-
kommen meines Freundes ein plétzlicher Regen sein. Dann aber
werde ich meinen Freund nicht wiedererkennen und auch nie wissen,

190



ob meine Erwartung erfiillt worden ist oder nicht. Es kénnte auch
sein, daB in einer anderen Welt dieses Ankommen mit dem génzlichen
Vergessen der Erwartung identisch ist, dann hiefle es, mein Freund
sei gekommen, wenn ich endlich vergessen hitte, dal er kommen
sollte. So etwas ist das Unheil der Erklarung bei Lévi-Strauss. Aber
man nennt eben nicht Erwartung, was man nicht erwarten kann.
Wenn also etwas mit der Aufldsung des Menschen erwartet wird, was
kann das sein? DaB das ganze Menschengeschlecht, sagen wir in
einer Atomexplosion, zerstért wird und also, wie Lévi-Strauss sagt,
der Mensch zu seinen physisch-chemischen Bedingungen zuriick-
gebracht wird, das kann man, in einem gewissen Sinne, erwarten. Aber
nur wenn, was wir da erwarten, im selben Raum steht, wie unsere
Erwartung. Was heiBt das aber? Wenn wir den englischen Film «Die
Bombe» sehen, dann stellen wir uns vor, wie es in der Wirklichkeit
aussehen wiirde, wenn das, was im Film dargestellt wird, wirklich
passierte. Wir kénnen aber nicht erwarten, daB, was passiert, genau
das ist, was wir sehen, d. h. die interne Struktur des Bildes, wie sie
sich jetzt auf der Leinwand darstellt. Wir wissen namlich, daB3 diese
Struktur keine «lebendige» Syntax ist, sondern ein Film, der von
gewissen Individuen gemacht wurde, um etwas zu erkliren. Was wir
hier erwarten kénnen, und auch fiirchten kénnen, ist etwas dieser
Projektion Ahnliches, was aber nicht gegenwiirtig in dieser Projektion
passiert. Was wir aber erwarten koénnen, ist die Zukunft und nicht
etwas der Zukunft Ahnliches, oder die interne Struktur einer unserer
Welt dhnlichen Welt. Das ist aber gerade, was die Individuen in der
Krisis glauben erwarten zu kénnen. Wenn wir einen solchen Film
gesehen haben, glauben wir, daBl die Zukunft im Ganzen die feine
undurchdringliche interne logische Struktur schon hat, die der Film
darstellt. Wir glauben natiirlich nicht, dal der Film eine reale Situa-
tion darstellt, aber wir glauben, daB der Film die logische Form
unserer Zukunft schon bestimmt. Einfacher gesagt: wir glauben, daB3,
wenn sich die Menschen so ihre mogliche Zukunft vorstellen, dann
muf schon die Zukunft selbst fiirchterlich sein, egal, was eigentlich
passiert. Als ob die bloBe logische Form der Vorstellung gleichsam die
Farbe der Zukunft bestimmte. Dann erscheint aber alles, was auch
in dieser Form passieren kann, sei es was wir mit Freude erwarten
kénnten, schon von Anfang an, oder besser, ohne wirklichen Anfang,
in dieser unrealen Form und in toten Farben gezeichnet. Dieser
Glaube aber hat an sich gar nichts Tragisches. Es ist ein torichter

191



Glaube. Eine logische Form, sei sie eine sehr feine interne logische
Struktur, kann einfach nicht bestimmen, was der Fall ist, nicht im
mindesten. Die feine logische Struktur des Films sagt iiber die Zukunft
gar nichts. Sie sagt iberhaupt nichts. Also gibt es im selben Raum wie
unsere jetzige Erwartung eine Zukunft, in der vieles erwartet werden
kann, auch fiirchterliche Ereignisse, wie z. B. eine totale Verwiistung
der Erde, wo Lebewesen wie wir kaum mehr existieren kénnen. Das
ist aber jetzt nicht der Fall und ist auch kein ProzeB, der angefangen
hitte, und schon nach einer internen Struktur sich abspielen sollte.
Denn es gibt auf der Erde und im Himmel keinen solchen ProzeB. Es
gibt Prozesse, von denen Lévi-Strauss spricht, wie den der Entropie
in der Welt. Es gibt unendlich viele Prozesse, aber es gibt keinen
Weltproze83.

Es ist aber klar, daB3 Lévi-Strauss und besonders die anderen Struk-
turalisten mit der Endlichkeit der Kulturen mehr als die Erwartung
solcher Ereignisse bezeichnen wollen. Was ist denn dieses Mehr, wenn
es keine torichte Rhetorik sein sollte? Ich méchte zum Schluf3 ver-
suchen zu sagen, was meiner Meinung nach dieses Mehr ist.

Jaspers sagte in einem Brief, daf3 die beiden Grundprobleme der
Philosophie, das des Individuums und das des Todes sind. Ich glaube,
daB auch die Strukturalisten mit diesen beiden Problemen ringen.
Das Seltsame in Sitzen wie « Wir stechen am Ende des Menschen»,
das, was hier zugleich so wesentlich und auch leicht absurd klingt,
ist, daf3 das Individuum eigentlich seinen Tod nicht erwarten kann,
und vom eigenen Tod nur in pseudointentionalen Sitzen sprechen
kann. Ich stehe nimlich vor meinem Tode wie vor einem Ereignis,
das nicht im selben Raume wie meine jetzige Erwartung sein kann.
Ich werde nie wissen, was das hei3t, eine solche Erwartung sei erfiillt,
obwohl ich natiirlich genau wei3, was der Tod bedeutet, also welchen
Sinn es hat zu sagen, jemand sei jetzt tot. Wenn ich z. B. sage:
«Napoleon ist tot», dann kommt es mir nicht in den Sinn zu denken,
der Satz wire sinnlos. Wenn man einem Kind erklirt, es werde dieses
Individuum nicht mehr sehen, weil es tot sei, kann es das verstehen.
Wiirde man ihm aber sagen, X oder Z, den du kennst, existiert nicht,
dann wiirde es nichts verstehen, denn daB3 X oder Z existiert, weil3
es ja. Und es weill auch, daB z. B. Schneewittchen nicht existiert, hat
auch begriffen, was das hei3t. Das Kind aber wundertsich und fragtsich
selbst: Wohin ist denn Z gegangen, daf3 man ihn nicht mehr erwarten
kann? Und auch: Wohin werde ich gehen, wenn ich auch tot bin?

192



Das Kind findet aber keine richtige klare Antwort, denn unsere
Kultur erklirt solche Sachen eben nicht. Die Logik des Todes ist in
unserer Sprache ganz dunkel und darum handelt es sich im Struk-
turalismus, der leider diese Lage manchmal nur noch dunkler er-
scheinen 14aBt. Die Alten hatten da eine Logik. Sie sagten: Wenn ich
da bin, ist der Tod nicht da, und umgekehrt. Diese Logik zeigte, daf3
ich meinen Tod nicht erwarten kann und sicher wiirde auch Lévi-
Strauss eine solche Logik brauchen. Sie ist aber, glaube ich, zu kurz,
um als Erklarung zu gelten. Denn wenn der Tod da ist und ich nicht
da bin, wo bin ich denn? So kann das Kind fragen. Aber da antworten
die Alten: mein Kind, das wissen die Gotter. Und das ist eben keine
Erklarung, denn bekanntlich wissen die Alten iiber die Gétter er-
staunlich wenig, obwohl sie viel davon erzdhlt haben. Was aber hier
feststeht, ist, daBl mein Tod, wie ich den Begriff verstehen kann, nicht
im Raume meiner Erwartung sein kann, also nicht in meiner Zukunft.
Es ist ndmlich unmdéglich fiir mich zu sagen, ich werde an diesem
oder jenem erkennen, da@3 ich tot bin. Denn wenn ich mich plétzlich,
wie Sokrates sagt, — angenommen ich wire ein guter Philosoph ge-
wesen —, mit lauter Philosophen der Vergangenheit in einer lebhaften
Diskussion finde, dann werde ich mir sagen miissen, ich sei verriickt
geworden, aber nicht tot. Wenn ich mich aber als tot betrachte, dann
bin ich verriickt. Was ist es aber, daB3 ich in meinem Tode glaube
erwarten zu konnen? Nicht eine Erklarung will das Individuum hier,
es straubt sich vielmehr gegen eine Erklarung, die ihm hier gegeben
wiirde. Es will hier sein eigenes Geheimnis als solches bewahren, und
wie Kirkegaard so gut sagte, seine eigene Verzweiflung vor der Zer-
storung schiitzen. Das Individuum betrachtet seinen Tod nicht in der
realen Zukunft, sondern als eine gegenwirtige, logische Syntax, die
seinen Horizont, sein Wesen bildet und unerkldrbar sein mu3. Man
sicht z. B. bei manchen autistischen Kindern, die keinen Begriff vom
Tode haben, im Sinne einer Gefahr, die auch anderen Leuten droht,
dafB diese Kinder eine viel tiefere Drohung firchten, die Drohung der
bloBen Vernichtung des Individuums selbst, und zwar in der Gestalt
der Vernichtung der Situation selbst als Kosmos. Diese Kinder fiirch-
ten also keine Zukunft, die in ihrem Raume mehr oder weniger ge-
fahrlich wire, sondern sie fiirchten, daB eine externe Macht die ganze
Welt zerstore, die sie unablissig als System bauen, eine erbarmliche,
exakte, pedantische, furchtbar ernste Welt, die ihre Ohnmacht
immer wieder befestigt. Also eine Syntax als absoluter Schutz und

193



Unbheil. Aber warum fiirchten diese Kinder sich so entsetzlich? Da8
man sie, ohne noch eine wissenschaftliche Erklarung der Krankheit
zu haben, doch oft zur Normalitit oder Quasinormalitit zuriick-
bringen kann, wie es Prof. Bettelheim in Chicago oft gelungen ist,
zeigt wenigstens, dal3 es eine Methode gibt, hier eine psychanalytische,
die diese Kinder erreicht, wo sie sind. Wie es gelingen kann zu erzih-
len, gehoért nicht hierher. Wesentlich aber fiir mein Thema ist, da
bei diesen Kindern das Individuum viel tiefer als was wir «den Men-
schen» nennen, in einer Krisis steht, die genau die Krisis des Men-
schen selbst ist. Bei ihnen ist die Krisis nicht, daB sie bewuBt von einer
Person oder einem Ereignis einen Schock gehabt haben, der ihre Welt
zerbrochen hat. Sie haben doch noch keine Welt bilden kénnen.
Gleich am Anfang des Lebens, d. h. beim ersten Vertrauen zur
Mutter, zum einzigen Individuum, das die erste Syntax der Erfahrung
erklart und die Existenz als Aktivitit aus einer grenzenlosen Liebe
gibt und unbedingt erlaubt, ist diese Syntax fiir sie zum Zerrbild
geworden. Meistens scheint die externe Ursache ein sehr schwer zu
erklarendes tiefes Mitrauen der Mutter, die das Kind ganz wie ein
Ding behandelt und es als Individuum ablehnt. Nachher wird fur das
Kind das Vertrauen zur héchsten Gefahr, und zwar auch ein Ver-
trauen zu seinen inneren Trieben. Eine Erklirung von auBen oder
auch von innen, also irgendeine reale Intention, woher sie auch
kommen mag, hei3t Zersté6rung der Welt. Hat aber dieses furchtbare
System der Welt dieses Kindes irgendetwas zu tun mit seiner Zukunft,
mit dem, was es erwarten kann ? Ich glaube nicht. Denn diese sinnlose
Struktur ist keine Welt. Kein Individuum kann eine Welt schaffen.
Das hat schon Kant gesagt. Es kann aber die Welt verstehen, indem
es faktisch etwas in seinem Raum erwartet, dessen Losung bestimmt
in der Zukunft steht. Nicht sein eigenes Geheimnis, sondern eine
wirkliche Erklarung.

Was heil3t also, eine Krisis der Wissenschaften und des Menschen,
wie sie im Strukturalismus zum Ausdruck kommt, wenn diese Krisis
etwas ist, das wirklich passiert? Das hei3t sicher nicht, daB die Wis-
senschaften selbst, ohne Individuen, gleichsam in einer internen Krisis
der Theorie sich befinden. Einen ewig inneren Konflikt der Theorie,
der sich in einer sinnlosen Welt wiederspiegelt, gibt es nicht. Es ist das
ewige, vor der Schépfung sich selbst produzierende und zerstérende
Chaos, das keine Vergangenheit und keine Zukunft kennt, also, wie
Jaspers sagt, keine Weltorientierung. Wenn es aber eine Zukunft

194



gibt, dann ist sie keine bloB kulturelle Vorstellung, selbst wenn sie
sich in einer groBartigen Metaphysik ausdriickt. Wenn es eine Zukunft
gibt, und es gibt eine, dann gibt es einen gemeinsamen Raum, in dem
die Vergangenheit in der Zukunft wiedererkannt werden kann. Nicht
aber als bloBe tautologische Form des Geschehens, sondern als die
Erfiillung der Erwartung. Die Systematik der Wissenschaften driickt
die Erwartung aus, wird aber sogleich sinnlos, wenn wir glauben, in
dieser Systematik wire schon die Finalitit des Menschen sichtbar.
So wie man in alten Bildern sieht, wie hinter den Wolken ein Rider-
werk funktioniert, das die gottliche Maschinerie des Universums dar-
stellt. Das Erwartete aber enthilt, wenn es da ist, keine schleierhafte
Addition zur Form des Erwartens. Das Erwartete ist gerade das, was
die Erwartung erfiillt, positiv oder negativ, nicht etwas Ahnliches.
Die Krisis aber ist jetzt, daBl die Individuen sich einbilden, sie konnten,
was sie verstehen und erwarten, nicht mehr ausdriicken, da sie die
Zukunft als ihre Vernichtung betrachten. Die Philosophie aber soll
eine Sprache bewahren, in der wir, die Individuen, was wir erwarten,
sagen kénnen. Das soll aber nicht Prophezeiung sein, sondern eine
schlichte, redliche Sprache, die uns tatsichlich erméglicht, ein
Zeichen der Transzendenz in unserem Raum wiederzuerkennen.

195



	Über den Strukturalismus

