
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling

Autor: Jähnig, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling*

von Dieter Jähnig

Einleitung

Das Denken Schellings steht noch immer in dem Schatten Hegels.
Zwar ist seit dem Schelling-Kongreß in Bad Ragaz 1954 die
eigenständige, von Hegel nicht überholte, philosophie-gtschichtWche.

Bedeutung Schellings als des «Vollenders» des deutschen Idealismus
erkannt1. Schellings Stellung in der Welt-Geschichte wird dagegen
nach wie vor unter dem Vorurteil beurteilt, er gehöre mit seiner
frühen Philosophie zur Romantik, mit seiner späteren zur Restauration,
in beiden Fällen auf die Seite der Reaktion innerhalb eines Zeitalters
der Revolution; während Hegel, wie auch immer man seine eigene

Stellung zu den gesellschaftlich-politischen Umwälzungen seiner Zeit
interpretiert, doch unbestritten als der Denker gilt, der das

weltgeschichtliche Erbe der großen Revolution den Opponenten der
Restauration theoretisch verfügbar gemacht hat: Der Umschlag der

Metaphysik in geschichtliche Praxis auf dem Weg von Kant zu Marx
hat seinen Angelpunkt darin, daß die Metaphysik selbst in ihrem
eigenen geschichtlichen Charakter sich durchschaute und ausdrücklich

ergriff. Die Aufhebung der Philosophie in wirkliche, d. h. zeit-

* Teile des Aufsatzes habe ich 1970 vor der Kant-Gesellschaft München
(besonders den Inhalt des ersten Teils) und 1971 vor der Philosophischen
Gesellschaft Basel (besonders den Inhalt des dritten Teils) vorgetragen. —

Zitate nach der ersten Gesamtausgabe, die 4 Bände der «II. Abteilung» sind
hier als Band 11-14 gezählt; das «Systemprogramm» von 1796: nach
H. Fuhrmans (Hrsg.), Schelling, Briefe und Dokumente, Band I, 1962,
S. 68-71; «Die Weltalter»: nach der Ausgabe der «Urfassungen» von
M. Schröter, 1946.

1 Besonders durch den Vortrag von Walter Schulz: «.Die Vollendung des

deutschen Idealismus in der Spätphilosophie Schellings», der zuerst mit den Ergebnissen

des 1955 unter dem gleichen Titel veröffentlichten Buches bekannt
machte. - Die Vorträge der Tagung in Bad Ragaz sind in den Studia philo-
sophica 14, 1954 veröffentlicht worden.

126



bezogene Aktion nach Hegels Tod hat Hegel selber vorbereitet, indem
er das Thema der Philosophie, das «Absolute», als einen durch
geschichtliche Widersprüche mobilisierten und mobil gehaltenen Prozeß

der Selbstverwirklichung und die Philosophie selbst als die Summe
ihres Zeitalters begriff.

Dieser Sachverhalt verweist darauf, daß in der Endphase der klassischen

(der mit Plato beginnenden) Philosophie der Maßstab ihrer
weltgeschichtlichen Bedeutung in ihrem eigenen Verhältnis zur
Geschichte liegt. Und der Relevanz-Unterschied zwischen dem Denken

Hegels und demjenigen Schellings gründet nach allgemeiner Ansicht
darin, daß Schelling sich bis zuletzt von dem romantischen Gesetz,
nach dem er angetreten, nicht wirklich frei gemacht hat : dem
irrationalistisch-mystischen Grundzug seiner Naturphilosophie; während
Hegel von Anfang an, seit seinen Hauslehrerjahren in Bern, wo er
sich bereits mit verfassungsrechtlichen Fragen befaßte, trotz - oder

richtiger: mit — seinen theologischen Interessen, primär politisch
interessiert war.

Schon von außen her gesehen erscheint als ein durch alle
Entwicklungsphasen hindurchgehendes Unterscheidungsmerkmal zwischen

Hegel und Schelling der Tatbestand, daß die Geschichte bei Hegel,
in regionaler wie universaler Weise, überall, auch in seiner Logik, das

Thema beherrscht. Bei Schelling wird dagegen die Geschichte in
ihrem konkreten Gang (sieht man von zwei kleineren, allerdings mit
Recht besonders geschätzten Schriften zur Kunstgeschichte und zur
Philosophiegeschichte2 ab) nie zum wirklichen Thema von
Philosophie. Mit dem thematischen Interesse, das bei Hegel die Geschichte

hat, läßt sich bei Schelling in der Tat, und zwar in allen Epochen,
einschließlich seiner Spätphilosophie, nur das Interesse an der Natur
vergleichen.

In anderer als thematischer Weise war Schelling indessen vom
Anfang seines Tübinger Studiums bis zu seinem Lebensende in
gleichbleibender Breite und Intensität der Geschichte zugewandt. Er
beschäftigte sich seit seiner Magisterarbeit über das dritte Kapitel der
Genesis (die Geschichte vom Sündenfall) und seiner Doktordissertation

über « Mythen, historische Sagen und Philosopheme der ältesten

Welt» in ständig erneuerten Interpretationen mit den alten und

2 « Über das Verhältnis der bildenden Künste zur Natur» von 1807 und «Zur
Geschichte der neueren Philosophie», Münchener Vorlesungen von 1827.

127



ältesten Epochen der menschlichen Geschichte, und dies nun - im
Unterschied zu Hegels Ansatz der geschichtlichen Uberlieferung als

eines Gegenstands der Philosophie - in der Weise, daß er diese

Überlieferungen als Erkenntnis- Quellen ansah. Dabei läßt sich das Interesse

am Alten und Ältesten noch verschärft als ein Interesse an vor- und
außer-philosophischen Zeugnissen kennzeichnen, insbesondere an der
griechischen Mythologie und Dichtung und an den orientalischbiblischen

Religionen.
Damit freilich scheint das negative Urteil über Schellings eigene

geschichtliche Bedeutung nur noch besiegelt zu werden. Während
nach Hegels Ansicht die Philosophie die überlieferte Geschichte

begreifen muß, damit sie von der Herrschaft des Vergangenen frei wird
(das ist der Sinn seines Begriffs der aufarbeitenden «Er-innerung»3)
und den Anspruch, «ihre Zeit in Gedanken gefaßt» zu sein, erfüllen
kann, scheint Schelling - ebenso wie einige seiner romantischen
Generationsgenossen — die Vergangenheit zu verklären. Die Zuwendung
zur alten Geschichte erscheint bei ihm als eine Abwendung von der

geschichtlichen Gegenwart, das kontemplative Interesse am Vergangenen

als Ausflucht vor den Problemen der Zukunft. Dem romantischen

Irrationalismus der Naturphilosophie scheint Schellings
Geschichtsinteresse in seinem spekulativen Theologismus zu korrespondieren.

So wie die gegenwartsbewußte Stellung Hegels zur Geschichte ihren
Ausdruck in der dominierenden Rolle, die er den politischen Verhältnissen

zumißt, findet, so kann man sich umgekehrt das restaurativ-
reaktionäre Bild von Schellings Geschichtsinteresse durch die
untergeordnete Plazierung des politischen Bereiches in seinem Denken
bestätigen lassen. Seine letzten Äußerungen über das Verhältnis des

Menschen zum Staat - in dem Briefwechsel mit dem bayerischen

König Maximilian und in der «philosophischen Einleitung» in die

«Philosophie der Mythologie» - sind nicht nur eine mißmutige
Reaktion des alten Mannes auf die politischen Unruhen der vierziger
Jahre, deren Höhepunkt er in Berlin erlebt hatte, sondern zugleich
auch eine Bekräftigung seiner frühesten Äußerungen über den Staat.

In der 23. Vorlesung der «Philosophie der Mythologie» sagt
Schelling: «Der Staat (ist) nicht Gegenstand, nur Voraussetzung

3 S. v. Verf., «Die Beseitigung der Geschichte durch ,Bildung' und ,Erinnerung'»,
in: Praxis, 7, 1971 (Heft 1/2), S. 63-72.

128



alles Fortschritts, so ist er auch demgemäß zu behandeln». (11, 550)

«Die fortschreitende Entwicklung wird auch ihm zugut kommen, er
nimmt an ihr Theil, aber ohne ihr Princip zu seyn.» (11, 551) «Die
Aufgabe ist, dem Individuum die größte mögliche Freiheit (Autarkie)
zu verschaffen, - Freiheit, nämlich über den Staat hinaus und gleichsam

jenseits des Staats, nicht aber rückwärts auf den Staat wirkende
oder im Staat. Denn damit geschieht das gerade Gegentheil von dem,

was geschehen sollte, wie unsere constitutionellen Einrichtungen
zeigen, indem der Staat alles absorbiert, und anstatt dem Individuum
Muße zu gewähren, es vielmehr zu allem herbeizieht, jeden für sich

in Anspruch nimmt, jeden die Last des Staates tragen läßt.» (a.a.O.)
In dem sogenannten «Systemprogramm» von 1796 sagt Schelling,
nachdem er zunächst von der Ethik und der Natur gesprochen hat:
«Von der Natur komme ich aufs Menschenwerk. Die Idee der Menschheit

voran - will ich zeigen, daß es keine Idee vom Staat gibt, weil
der Staat etwas mechanisches ist, so wenig als es eine Idee von einer
Maschine gibt. Nur was Gegenstand der Freiheit ist, heißt Idee. Wir
müssen also auch über den Staat hinaus! - denn jeder Staat muß
freie Menschen als Räderwerk behandeln; und das soll er nicht; also

soll er aufhören.»*
Diese Äußerung stammt aus der Zeit, wo Schelling sich mit Hegel

und Hölderlin, seinen Freunden und Zimmergenossen aus der Tübinger

Stiftszeit, einig glaubte in dem, was sie mit ihrem «Losungswort»
«Reich Gottes» meinten, nämlich der Hoffnung auf einen Zustand
der menschlichen Gesellschaft hier auf Erden, dem das Signum der
«Göttlichkeit» zuzusprechen wäre. Dieses «religiöse» Wort bezeichnet

die konkret verstandene Utopie, die die Freunde in ihrem Enthu-

4 Hans-Jörg Sandkühler illustriert durch Zitate aus der 22. und 23.
Vorlesung der «Philosophie der Mythologie» seine These von dem praxisfernen und
praxisfeindlichen Individualismus des alten Schelling (s. Sandkühler, Freiheit

und Wirklichkeit. Zur Dialektik von Politik und Philosophie, 1968, darin
besonders das Schlußkapitel «Die positive Philosophie des Staats»-, und:
Sandkühler, F. W. J. Schelling, Sammlung Metzler, 1970, darin besonders S. 80,
S. 85, S. 102f.). In dem ersten Buch sagt Sandkühler: «Möglichkeitsfindung des

Heils ist - und wird für Schellings gesamte Lehre bleiben - die Selbstaufgabe des

Menschen, der Verzickt auf Freiheit Der Verzickt auf Freiheit schließt den auf
Praxis (welcher zugleich bedeutet, von der Theorie der Praxis, der praktischen
Philosophie, abzulassen) mit ein. Nach der Revolution von 1848 hat Schelling
nur zusammengefaßt, was an praxisverleugnenden Tendenzen seiner
Philosophie seit 1800 innegewohnt hatte.» (Freiheit und Wirklichkeit, S. 168.)

129



siasmus für die Französische Revolution verband: eine Gesellschaftsordnung,

in der der Grund und die Macht der Ordnung nicht außerhalb,

sondern innerhalb eines jeden der Bewohner dieses «Reiches»

läge, - so wie es gegen Ende dieses (wahrscheinlich im Anschluß an
Gespräche mit Hölderlin in Frankfurt niedergeschriebenen, in einer
Abschrift Hegels überlieferten) Entwurfs heißt: «Dann erst erwartet
uns gleiche Ausbildung aller Kräfte, des Einzelnen sowohl als aller
Individuen. Keine Kraft wird mehr unterdrückt werden, dann
herrscht allgemeine Freiheit und Gleichheit der Geister!»

Der Zusammenklang dieser frühen mit jener spätesten Äußerung
erlaubt die Vermutung, daß hier wie dort das ganze Schema, unter
dem man Schelling ein mangelndes Interesse an den politischen
Verhältnissen zum Vorwurf macht: individualistisch oder gesellschaftlich,
progressiv oder reaktionär, unterlaufen wird. Der Staat wird hier ja
nicht entzaubert, weil statt seiner das private Individuum oder eine

seelen- und gedankenvolle Innerlichkeit die Hauptsache wäre,
sondern weil er gerade nicht das Ideal oder das Element einer optimalen
Wirklichkeit der Gesellschaft ist. Wenn man Schellings frühe — in
ihrer Apodiktizität gewiß unrealistische - Verwerfung des Staates

überhaupt und seine späte Relativierung einer staatlichen Gesinnung
in seiner - zweifellos anachronistischen - Huldigung der Monarchie
nicht primär als dogmatische Aussagen, sondern als kritische Absagen
liest, d. h. auf ihre Intention hin, dann kommen die frühe und die

späte Ansicht darin überein, daß sie die Frage stellen, wo denn
überhaupt der Maßstab für eine Veränderung der Gesellschaft und damit
den Fortschritt zu suchen ist, ob in einer den Weltgeist zufrieden
stellenden Stabilität des Staates, der die Scheinfreiheit der Individuen
als Antriebsaggregate braucht, oder in der Wirklichkeit von Freiheit,
deren Zeichen die Gleichheit aller Individuen und deren Element die
Brüderlichkeit wäre. In einer Vorlesung, die Schelling auf der Höhe
seines Ruhmes, 1802, in Jena gehalten hat, sagt er: «Wir verlangen
(für die Vernunft sowohl als für die Einbildungskraft), daß nichts im
Universum gedrückt, rein beschränkt und untergeordnet sey. Wir
fordern für jedes Ding ein besonderes und freies Leben.» (5, 393)

In dieser Forderung: daß «jedes Ding» «ein besonderes und freies

Leben» finden kann, also jedes in Bezug zu allen anderen frei sein

kann, spricht sich das Grundproblem von Schellings Philosophie im
ganzen aus: die Frage, wie Freiheit wirklich sein kann. Dieses Problem

liegt Schellings Denken zugrunde von den ersten, noch in der Meinung

130



einer bloßen Propagierung des Vorbildes Fichtes verfaßten
philosophischen Schriften aus der Tübinger Zeit bis zu der «Philosophischen

Einleitung» in die «Philosophie der Mythologie», der letzten
Arbeit vor seinem Tod. Die Wandlungen seines Denkens, die ihm den

Ruf eines «Proteus der Philosophie» eintrugen, entstehen aus dem
Festhalten an diesem Problem. Es ist zuletzt der Grund von Schellings
Scheidung der Philosophie in eine «positive» und eine «negative»
Hälfte. Die zitierten Äußerungen über den «Staat» in der «Philosophie

der Mythologie» stehen am Übergang vom «negativen» zum
«positiven» Teil innerhalb dieses Werkes.

Diese Scheidung der Philosophie in zwei sich ergänzende Arten und
der spezifische Charakter jeder dieser beiden Arten läßt sich in dem
Maße einsehen, wie man das genannte einheitliche Grundproblem
von Schellings Denken, die Wirklichkeit der Freiheit, einsieht. Dieses

Problem hat seinen konkreten Ausdruck in Schellings Konzeption
vom Verhältnis des Menschen zur Natur. Diese Konzeption bestimmt
auch noch das seinen Stoffen nach «religionsgeschichtliche»
Spätwerk, denn in dem Verhältnis des Menschen zur Natur sieht Schelling
den Grund und den Horizont der Geschichte.

In dem folgenden I. Teil möchte ich diesen Sachverhalt, den

Zusammenhang zwischen Schellings Interesse an der Geschichte und
seiner Naturphilosophie, erläutern, um dann, im II. Teil, auf den

geschichtlichen Charakter der «positiven Philosophie» selbst und
zuletzt, im III. Teil, auf die Stellung der - an ihr selbst ungeschichtlichen

- «negativen Philosophie» innerhalb der Geschichte
einzugehen.

131



/.

Der Zusammenhang zwischen Geschichts-Interesse

und Naturphilosophie bei Schelling

Die Frage ist: wie kam der Fichte-Schüler auf die Natur? Die
klarste Antwort gibt Schelling in der letzten seiner philosophischen
Schriften, die er selbst noch veröffentlicht hat, in den 1809 — zwei

Jahre nach Hegels «Phänomenologie des Geistes» — erschienenen

«Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit».
Um die Erklärung verstehen zu können, muß man sich zunächst

vor Augen halten, was Schellings Naturphilosophie leisten wollte
(und, wie sich seit einigen Jahren, besonders durch Wilhelm Szilasi
und Wolfgang Wieland5, zu zeigen beginnt, auch geleistet hat). Es

ist dies der systematische Nachweis eines «organischen», d. h. lebendigen

Charakters der Wirklichkeit im Ganzen. Der Zweck von Schellings

Naturphilosophie ist die Erklärung der Wirklichkeit im Ganzen
als Selbsttätigkeit. Was wir, die Menschen, aufgrund unseres Bewußtseins

im Erkennen und Handeln als das nicht von uns hervorgebrachte
Seiende vorfinden, was uns als Objektivität begegnet und so, als

Objektivität, in der neuzeitlichen Naturwissenschaft seit Galilei und
Newton erforscht und in Kants erster Kritik begründet worden ist,
das wird - wie Kant in seiner letzten Kritik sah - begrenzt von einer

Wirklichkeitsverfassung, die an sich selber zugleich Subjekt ist. Die
organische Natur ist, mit einer Formulierung Kants, die dieser als

Grenzbegriff verstanden wissen wollte, und die Schelling zur Basis

machte, willens-analog (Kritik der Urteilskraft, § 64). Diese Konzeption

einer primär nicht «mechanischen», sondern «dynamischen»
Verfassung der Wirklichkeit systematisch zu begründen, war die

5 W. Szilasi, Schellings Beitrag zur Philosophie des Lebens (Vortrag von 1954),
jetzt in: Szilasi, Philosophie und Naturwissenschaft (Dalp-Taschenbücher
347) 1961. W. Wieland, Die Anfänge der Philosophie Schellings und die Frage nach

der Natur, in: Natur und Geschichte, Karl Löwith zum 70. Geburtstag, 1968,
S. 406-440. Verwiesen sei auch auf eine noch unveröffentlichte Tübinger
Dissertation von Klaus Podak über «Spekulation und Erfahrung bei Schelling».

132



Absicht von Schellings Naturphilosophie, die er in ihren Grundlinien
bereits seit 1798 ausgearbeitet hatte. In der Freiheits-Schrift von 1809

definiert er nun diese Absicht im Rückblick, wenn er sagt: «Das höchste

Streben der dynamischen Erklärungsart ist kein anderes als die
Reduktion der Naturgesetze auf Gemüth, Geist und Willen.» (7, 396)

Mit dieser Bestimmung der Absicht ist aber noch nicht deren Motiv
ausgesprochen. Man könnte vermuten, es sei erkenntnistheoretischer

Art, etwa eine theoretische Unzufriedenheit mit der traditionellen
Ontologie, die (mit der einzigen Ausnahme von Leibniz - von Kants
wissenschaftstheoretischer Kapitulation vor dem Phänomen der
organischen Natur dagegen ausdrücklich bestätigt) nur einer «mechanischen»,

d. h. subjektlosen Konzeption von Natur begrifflich
beizukommen vermochte. Schellings eigene Erklärung seines Motivs lautet
jedoch anders: «Nur wer Freiheit gekostet hat, kann das Verlangen
empfinden, ihr alles analog zu machen, sie über das ganze Universum
zu verbreiten.» (7, 351)

Schellings Interesse an einer Philosophie der Natur ist keine

Verleugnung, sondern eine Radikalisierung seiner Fichte-Schülerschaft.
Das Interesse an der Freiheit (an der Rechtmäßigkeit des Postulates,
daß das «Ich» in der Tat «Ich», d. h. Tathandlung ist) verlangt, die
Vereinbarkeit dieses Postulates mit dem Ganzen der Wirklichkeit zu
begreifen. Es genügt nicht, sagt Schelling, gegen Fichte gewandt:
«zu behaupten, ,daß Thätigkeit, Leben und Freiheit allein das wahrhaft

Wirkliche seien', es wird vielmehr gefordert, auch umgekehrt
zu zeigen, daß alles Wirkliche (die Natur, die Welt der Dinge)
Thätigkeit, Leben und Freiheit zum Grund habe, oder im Fichteschen

Ausdruck, daß nicht allein die Ichheit alles, sondern auch

umgekehrt alles Ichheit sey. » (7, 351)
Der Grund von Schellings Naturphilosophie ist selber praktischer

Art: «Der Gedanke, die Freiheit einmal zum Eins und Alles der

Philosophie zu machen, hat den menschlichen Geist überhaupt,
nicht bloß in Bezug aufsich selbst, in Freiheit gesetzt und der Wissenschaft

in allen ihren Theilen einen kräftigeren Umschwung gegeben
als irgendeine frühere Revolution.» (a.a.O.)

Wenn man der Naturphilosophie Schellings, seiner Konzeption der

Natur als eines «unbewußten» oder «schlafenden Geistes», den
Vorwurf des Irrationalismus macht, dann hat man gerade das Problem

verfehlt, das für ihn selbst mit dieser Konzeption aufbrach und ihm
den Impuls zur Erweiterung seiner eigenen Philosophie gab, deren

133



bedeutendster Ausdruck die zitierte Schrift über das «Wesen der
menschlichen Freiheit» ist. Gerade darin, daß uns (von heute aus

gesprochen müßte man in historischer Einschränkung sagen: gerade
darin, daß der mit dem cartesianischen Begriff der Wirklichkeit als

res extensa einsetzenden neuzeitlichen Vorstellung) die eigene
Willensähnlichkeit, die Lebendigkeit der Natur als irrational, als

unbegreiflich erscheint, gerade darin liegt für Schelling das Problem.
Wenn die Natur, die Wirklichkeit, in der Tat so beschaffen ist, wie
dies die Merkmale ihrer Lebendigkeit vermuten und das menschliche

Verlangen, daß Freiheit kein bloßer Schein ist, postulieren lassen,

dann wäre das faktische Bewußtsein von der Wirklichkeit, das diese

nur als Objektivität zuläßt, ein falsches Bewußtsein; dann wäre das

tatsächliche, das von uns in Gestalt der neuzeitlichen Wissenschaft
als maßgeblich anerkannte Verhältnis zur Wirklichkeit in Wahrheit
unwahr.

Diese Überlegung führt Schelling in der Freiheits-Schrift zu einer

Erweiterung seines Begriffs der Freiheit. Könnte jene Unwahrheit
nicht selbst noch ein Symptom der Freiheit sein? Gehört zur Freiheit
nicht auch noch, sich irren zu können? Gehört, weniger theoretisch

gefragt, zur Freiheit nicht auch noch die Möglichkeit des Bösen?

Beide Fragen verkoppelt: könnte die genannte Unwahrheit, die
theoretische Verfehlung, nicht in einer Verfehlung des Handelns, genauer:
in einer Verfehlung der allgemeinen Handelnsmaßstäbe, einer
Verfehlung des Verhaltens gründen?

Um den Sinn dieser Frage (zunächst nur als Erwägung) einzusehen,

genügt die folgende Überlegung (in der ich das Motiv der
Freiheits-Schrift sehen möchte) : Wenn der Status der Wirklichkeit
als purer Objektivität unwahr sein sollte, dann muß man sich doch

fragen, wie diese Unwahrheit zustande kommt, konkreter gesagt: wie
der Mensch in einen solchen Stand kommt, daß sich ihm die
«Subjektivität» der Natur als irrational entzieht? Schellings Antwort darauf

lautet: Der Mensch hat sich selber in diesen Stand gesetzt, indem
er sich auf seine Subjektivität, auf seine Selbständigkeit versteift hat.
Die Freiheit oder - wie Schelling synonym zu Freiheit sagt - der
Wille hat in diesem Fall die Form der «Selbstheit» oder der «Egoität»
eingenommen, der gegenüber alle andere «Ichheit» notwendigerweise

als bloße Gegenständlichkeit erscheinen muß.
In dieser Überlegung tritt zutage, daß der Begriff der Freiheit

unzureichend gefaßt ist, wenn sie problemlos (wie dies noch bei Hegel

134



und seinen antipodischen Nachfolgern der Fall ist) lediglich als

Autonomie begriffen wird. Denn dabei wird diejenige Differenz, in der

Schelling das Wesen der Freiheit sieht, verdeckt: die Differenz
zwischen «aus sich selbst handeln» (7, 347) und auf-sich-^M-, um-seiner-
selbst-willen handeln. Das zweite, das Auf-sich-zu-handeln, ist als

Möglichkeit im ersten, dem Aus-sich-heraus-handeln, enthalten; es ist

jedoch keineswegs dessen einzige Möglichkeit, ja, wenn man an die
eben angestellte Überlegung denkt, vermutlich sogar dessen

Verkehrung.

Die verkehrte - moralisch gesprochen, die «böse» — Weise von
Freiheit, der «Wille der Selbstheit» (die «Egoität»), ist freilich
zugleich auch der höchste Beweis der Freiheit, der Beweis dafür, daß die
Freiheit ihrem Grunde nach ab-gründig, oder, wie Schelling sagt,
«Un-Grund» ist.

Die Gegenmöglichkeit zu dieser Wesens-Verkehrung, die dem
Wesen der Freiheit (dem Wesen des «Willens») angemessene
Verwirklichung ihres Wesens, wäre - nach der angestellten Überlegung
— eine solche Weise des Willens, in der der Wollende nicht sich, sondern
das ihm Andere will. Das kann er nur, wenn er es als mit sich verwandt
erkennt. Darum begreift Schelling die wahre Verfassung des Willens
als den «Willen der Liebe» (7, 395).

Die genannte Verkehrung, die gleichermaßen ein Mißbrauch der
Freiheit wie deren extremster Gebrauch ist, ließe sich als eine Abkehr
von der (im idealistischen Sprachgebrauch zu reden) ursprünglichen
«Bestimmung» verstehen. Und Schelling sieht diesen, die Gegenwart
beherrschenden, Vorgang ausgesprochen in den orientalisch-biblischen
Bildern vom Verlust des «goldenen Zeitalters» und des «Sündenfalls».

Blickt man von Schellings späteren Schriften auf die Freiheits-
Schrift von 1809 zurück, dann läßt sich in deren «ontologischer», aus
den Rückwirkungen der Naturphilosophie auf deren eigenes Motiv:
das Problem der Freiheit, resultierenden Einsicht in die Ambivalenz
des «Willens» das Kennzeichen der seit den «Weltalter»-Fragmenten
von 1811-1813 «heilsgeschichtlichen» Konzeption der Welt-Geschichte

erkennen. Diese philosophische Konzeption der Geschichte

(deren historische Berechtigung seit Karl Löwith und schon seit Max
Weber nicht mehr ganz so unsinnig erscheint wie dem empiristischen
Denken des vorigen Jahrhunderts) hat ihre prinzipielle Bedeutung
darin, daß Schelling das Verhältnis des Menschen zur Natur nicht

135



nur als eine Sache der Ethik und damit der Praxis überhaupt, sondern
als die Sache und den Grund der Veränderungen der menschlichen
Gesellschaft, also der geschichtlichen Praxis ansieht6.

Die in der Freiheits-Schrift zunächst «existentiell» entwickelte
Ambivalenz zwischen einer verkehrten und einer die Verkehrung
überwindenden Weise des menschlichen Willens (an die Kierkegaard
übrigens auch unmittelbar und bis in Einzelheiten hinein in seinen

Pseudonymen Schriften, besonders im «Begriff der Angst», anknüpft)
konkretisiert sich, indem sie den Unterschied geschichtlich verschiedener

Zustände der menschlichen Gesellschaft bezeichnet. Diese

Zuwendung der Philosophie zur Geschichte, diese ethisch orientierte
«Vergeschichtlichung» der Philosophie meint Schelling in der letzten
Phase seines Denkens mit dem Begriff einer «positiven Philosophie».

Das Neue dieser letzten (in den 30er Jahren einsetzenden und in
der Hauptsache durch die in den 40er Jahren in Berlin gehaltenen
Vorlesungen zur «Philosophie der Mythologie» und der
«Offenbarung» dokumentierten) Phase seines Denkens ist die in dem Begriff
einer «positiven Philosophie» schon mit ausgedrückte Trennung der

Philosophie in zwei - einander entgegengesetzte und darin sich ergänzende

- Aufgabenfelder und Verfahrensweisen, eine «negative» und eine

«positive». Schelling setzt nicht etwa die neue an die Stelle der

bisherigen Philosophie, sondern er fordert, die Art und den Inhalt der

bisherigen Philosophie durch die nach Art und Inhalt neue
Philosophie (zu der er in der Tradition freilich auch schon Vorbilder sieht)
zu ergänzen. Das eigentlich Neue an Schellings Spätphilosophie ist
demnach nicht etwa die «positive Philosophie», sondern die Zweiteilung

der Philosophie. Denn wenn damit die bisherige Philosophie auch
nicht - wie zur gleichen Zeit von Marx - aufgehoben, sondern nur
aufgespalten wird, so kann doch in einer wesentlichen Hinsicht auch
die bisherige Philosophie nicht mehr das bleiben, was sie bis dahin
war: Sie ist nicht mehr universal, sondern nur noch eine von zwei
verschiedenen Weisen des Denkens.

Schellings allgemeine Kennzeichnung der beiden Arten von
Philosophie ist bekannt. Die «negative» Philosophie handelt vom «Was»,
die «positive» vom «Daß» des Seienden. Die «negative» ist
«Wesens»-, die «positive» « Existenz »-Philosophie. Die Ansicht, die man

6 S. den Beitrag d. Verf. in der Festgabe « Walter Robert Corti» (Hrsg.
D. Larese und H. Strehler), Amriswil, 1970, S. 57-62 («Natur und
Geschichte bei Schelling»),

136



sich in dem ersten Stadium der Ausgrabung von Schellings Spätwerk
in den 20er und 30er Jahren unseres Jahrhunderts gebildet hatte, als

handele es sich um eine Wendung der Philosophie vom «Idealismus»

zum «Realismus», von der «Spekulation» zur «Erfahrung»,
ist durch die neueren Interpretationen von Schellings Spätwerk
(insbesondere die von Walter Schulz und Klaus Hemmerle7) korrigiert
worden. Das ganze Denkschema, nach dem unsere Begriffe von
«Wirklichkeit» und «Empirie» geprägt sind, wird von Schellings
Unterscheidung überholt. Und zugleich erweist sich diese

Unterscheidung selber noch als eine Konsequenz der «idealistisch-spekulativen»

Metaphysik, die - undurchschaut - auch noch die scheinbar

anti-metaphysischen Intentionen der Forschungspraxis und der

Handlungstheorien des 19. Jahrhunderts geprägt hat.
Ich möchte nun in dem folgenden zweiten Teil die Eigenart dessen,

was in Schellings Spätwerk unter dem Namen einer «positiven
Philosophie» hervortritt, im Anschluß an die bis jetzt entwickelten
Überlegungen erläutern, nämlich als die weltgeschichtliche Konkretisierung

seines Grundproblems: der menschlichen Freiheit. In dieser

Konkretisierung stellt sich das Grundproblem dar als das Problem der
Erkennbarkeit (oder Wißbarkeit) von Geschichte. Die beiden wichtigsten
Textstellen dazu sind (aus der dem eigentlichen Spätwerk
vorausgehenden Zeit:) der Erlanger Vortrag «Über die Natur der
Philosophie als Wissenschaft» von 1821 und (innerhalb des Spätwerks:)
die der Sache nach zweite, der Abfassung nach aber frühere der

beiden Übergangsstellen von der «negativen» zur «positiven
Philosophie»: die 24. (den Beginn des zweiten Bandes ausmachende)
Vorlesung der «Philosophie der Offenbarung». (Nach der Aussage des

Herausgebers stammt dieser Text aus dem Jahre 1833, s. 13, Vif.)
Die Hauptfrage für uns wird dabei sein, in welchem Sinn das Denken,

genötigt durch seine Sache, seinen traditionellen Charakter ändert,
konkret (mit der Hauptfrage des Erlanger Vortrages gefragt) : wie

ist Wissen von Freiheit möglich?
Von gleicher Wichtigkeit wird aber, wenn es Schelling in der Tat

nur um eine Aufspaltung und nicht um eine Aufhebung der

Philosophie geht, die Frage sein, welchen «Stellenwert», welche «Funktion»

er der bisherigen Art von Philosophie innerhalb der Welt-

' Zu W. Schulz: s. Anm. 1. - Klaus Hemmerle, Gott und das Denken nach

Schellings Spätphilosophie, 1968.

137

10 Studia Philosophica XXX/XXXI



Geschichte zuspricht. Welche Bedeutung nimmt dem Thema der
«positiven Philosophie», der Geschichte, gegenüber die «negative
Philosophie» ein; wiederum konkreter gefragt: welche Bedeutung
kommt der «Contemplation» innerhalb der geschichtlichen Praxis zu?
Diese Frage findet ihre bündigste Antwort in der anderen, der
Abfassung nach späteren, der beiden Übergangsstellen, der 24. (in
diesem Fall am Schluß des ersten Bandes befindlichen) Vorlesung der

«Philosophie der Mythologie».

II.

Geschichte und Geschichtserkenntnis

Bevor ich auf Schellings Gedanken über die Problematik und
Bedeutung der Geschichts-Erkenntnis eingehe (II, 2), möchte ich an drei
zeitlich verschiedenen und sachlich sich ergänzenden Stellen Schellings

Konzeption von der Verfassung der Geschichte selbst erläutern

(II, 1). Die erste Stelle ist ein Abschnitt aus den «Vorlesungen über
die Methode des akademischen Studiums» (von 1802) : über den
Zusammenhang zwischen Christentum und europäischer Geschichte (1, a),
die zweite ein Passus aus den « Weltalter»-Fragmenten (von 1811-13)
über die von Schelling als Gemeinsamkeit zwischen Christentum und
Heidentum begriffene genuine Zeitstruktur der menschlichen Geschichte

als solcher (1, b), die dritte Schellings Interpretation des Demeter-

Mythologems in seiner Spätphilosophie, in der er seinen, dem

Spezifikum der heidnischen « Mythologie » zugeordneten Begriff vom
Beginn der Geschichte erläutert (1, c).

1, a. In den «Vorlesungen über die Methode des akademischen
Studiums» handelt Schelling in drei der vierzehn Vorlesungen von
der Geschichte. In der achten - «Über die historische Construktion
des Ghristenthums» — erklärt er die christliche Religion als von
wesenhaft geschichtlichem Charakter; in der zehnten - «Über das

Studium der Historie und der Jurisprudenz» - handelt er von dem
Verfahren der Geschichtserkenntnis (worauf ich später zu sprechen
komme) und dem Gegenstand der «Historie im engeren Sinn», den

er darum der Jurisprudenz zuweist, weil er ihn als «öffentliches
Leben», als «Organismus der Verfassung» begreift (5, 313 und 316).
Die dazwischen befindliche neunte Vorlesung: «Über das Studium

138



der Theologie», handelt von den Konsequenzen, die der in der achten

Vorlesung ausgesprochene substanzielle Zusammenhang zwischen

Christentum und Geschichte für das wissenschaftliche Studium der
christlichen Offenbarung hat (s. darüber hier: Anmerkung 8). In
dieser Konsequenz beruht die von Schelling postulierte und in der

Reihenfolge ausgedrückte Mittelstellung der Theologie zwischen

Philologie und Historie, zwischen Religions- und Gesellschaftswissenschaft.

Jetzt soll nur von der ersten dieser drei Vorlesungen die Rede
sein.

In dem Titel «Über die historische Gonstruktion des Christenthums»

ist der Hauptgedanke dieser Vorlesung bereits ausgedrückt.
Schelling sieht in einem konstitutiven Bezug zur Geschichte den das

Christentum vom Heidentum unterscheidenden Grundzug des

Christentums. Gemeint ist damit nicht der generelle Sachverhalt, daß

«die erste Gründung der Staaten, der Wissenschaften, der Religion
und der Künste», und zwar als Einheit, der Ursprung von Geschichte

ist (5, 287) (darüber unten, in Abschnitt 1, c), sondern der spezielle
eines geschichtlichen Bewußtseins. Schelling erklärt : mit dem Christentum

werde die Wirklichkeit im Ganzen «moralisch» verstanden

(5, 287); und das bedeutet: der Grund und Sinn des Daseins liegt
außerhalb des jeweils Bestehenden, er liegt wesenhaft im «Unendlichen»,

d. h. im Nicht-Endlichen, im Nicht-Hiesigen, noch deutlicher:
im Nicht-Gegenwärtigen. Das ist der konkrete Sinn des christlichen
(genauer biblisch-christlichen) Begriffs von «Gott» als «Transzendenz».

Das - in der griechischen «Mythologie» - jeweils endgültige
«Endliche» (jeweils endgültige Hier und Jetzt) ist im Christentum

nur «Erscheinung», d. h. transitorisch. In diesem Sinn hat Karl
Löwith den Zusammenhang zwischen biblischer Eschatologie und

europäischem Geschichtsbewußtsein expliziert. Und diesen für das

Handeln konstitutiven fßkunfts-TSezug und damit für das Denken

maßgeblichen Sukzessions-Begriff meint Schelling, wenn er kurzerhand
erklärt, daß «in dem Ghristenthum das Universum überhaupt als

Geschichte angeschaut wird» (5, 287).
Die Bedeutung dieses gegenüber dem Heidentum neuen, die

«Geschichte» - wie Schelling sagt - an die Stelle der «Natur» setzenden

Wirklichkeitsbewußtseins liegt darin, daß damit auch die Wirklichkeit
selber anders wird. In dem vom Christentum begründeten (und in
«säkularisierter» Form bis heute von ihm geprägten) europäischen
Bereich der Weltgeschichte hat die Geschichte selbst, das wirklich voll-

139



zogene Verhältnis zwischen Mensch und Natur, einen anderen
Charakter als in anderen, in vor- und außereuropäischen Kulturen.
Schelling erklärt: der «Gegensatz, welchen die neuere Welt gegen
die alte macht, ist für sich zureichend, das Wesen und alle besonderen

Bestimmungen des Christenthums einzusehen» (5, 292). Diese Erklärung

läßt sich auch umkehren: das Neue der neuen Welt, ihr Wesen

und ihre besonderen Bestimmungen, findet in dem neuen - spezifisch
«geschichtlichen» - Wirklichkeits-Bê»^r«iw, das mit dem Christentum

«in die Welt» getreten ist, seine Erklärung.
Schelling erläutert das an Christus. «Der Menschgewordene Gott»

ist «Gipfel und Ende der alten Götterwelt». «Auch er verendlicht in
sich das Göttliche, aber er zieht nicht die Menschheit in ihrer Hoheit,
sondern in ihrer Niedrigkeit an, und steht als eine in der Zeit
vergängliche Erscheinung da, als Grenze der beiden Welten; er
selbst geht zurück ins Unsichtbare, und verheißt statt seiner nicht
das ins Endliche kommende, im Endlichen bleibende Princip, sondern
den Geist, das ideale Princip, welches vielmehr das Endliche (das

jeweils Bestehende, d. Verf.) zum Unendlichen zurückführt und als

solches das Licht der neuen Welt ist.» (5, 292)8

Man wird den Sinn dieses Gedankens verfehlen, wenn man ihn
allein als eine innertheologische Kritik, als eine Wendung gegen einen

ungeschichtlichen Dogmatismus in der Theologie ansehen würde.

Schelling hat mit dem referierten - scheinbar nur religionshistorischen

- Sachverhalt ein Problem bemerkt, das für jede historische
Wissenschaft von Bedeutung ist und mit der späteren Entfaltung der

zur Zeit jener Vorlesungen ansetzenden methodologisch begründeten
Geschichtsforschung erst akut geworden ist, nämlich die, in der

8 Aus dem Gedanken, daß die christliche «Religion» die Struktur des

europäischen Geschichtscharakters im Ganzen begründet hat, leitet Schelling
in der neunten der « Vorlesungen über die Methode des akademischen Studiums»

(«Über das Studium der Theologie») eine Konsequenz für das Studium
dieser Religion selbst, also die Theologie, ab, nämlich die, aus der Geschichte
(aus der vom Christentum begründeten Epoche der RWi-Geschichte), aus der
«Welt, die es geschaffen» (5, 300) die «Lehre» des Christentum zu entnehmen,
statt die ersten Bücher zur Autorität zu machen. Er macht dem Protestantismus

den Vorwurf: «An die Stelle der lebendigen Auktorität trat die andere
todter in ausgestorbenen Sprachen geschriebener Bücher, und da diese ihrer
Natur nach nicht bindend seyn konnte, eine viel unwürdigere Sklaverei, die
Abhängigkeit von Symbolen, die ein bloß menschliches Ansehen für sich
hatten.» (5, 301)

140



methodologischen Grundlegung mitgesetzte, Blindheit der historischen

Disziplinen für den eigenen Geschichtscharakter der Geschichte.
Das alle Epochen prinzipiell gleichmäßig erforschende (ihr
Gegenstandsgebiet über alle Epochen hinweg prinzipiell gleichmäßig
ansetzende) Verfahren der verschiedenen historischen Disziplinen ignoriert

den Sachverhalt, daß «Geschichte» selbst jeweils prinzipiell
anders beschaffen ist, jede Epoche ihren eigenen «Wirklichkeits»-
Maßstab hat. So setzt die «Geschichtswissenschaft» im engeren Sinn
des Wortes ihren Gegenstand im Falle etwa von Altsumer und
Altägypten oder der jetzt aufdämmernden planetarischen Nord-Süd-
Differenz ebenso genetisch und machtpolitisch an wie im Falle des

dafür prototypischen modernen Nationalismus und Kolonialismus
oder des Ost-West-Gegensatzes, in deren Gegenwart sie sich entfaltete.

Und für die Literaturwissenschaft ist das homerische Epos oder
die griechische Tragödie ebenso «Literatur» («Text») wie ein Roman
von Thomas Mann oder ein Theaterstück von Brecht. Ob dieser vom
Fach diktierte Vorbegriff der Sache — die historischen Mächte, die
Texte, die Kompositionen, die mythologischen Vorstellungen, die
magischen Riten - außerhalb der jeweils maßstabprägenden Epoche
überhaupt noch zutrifft, wird nicht gefragt und kann nicht
gefragt werden. Der ungeschichtliche Vorbegriff des Gegenstandes, der
in der nachträglichen Verknüpfung der «Gebiete» - einer soziologischen

Begründung der «Literatur», einer kulturellen Umrahmung
der Ökonomie und Politik - nur noch verfestigt wird, ist der
unvermeidliche Preis für die mit der Disziplinierung erzielte wissenschaftliche

Produktivität. — Was Schelling über die »«^-geschichtliche
Bedeutung der christlichen «Offenbarung» im Falle Europas zu zeigen
sucht, ließe sich ähnlich an der weit-geschichtlichen Bedeutung des

homerischen Epos im Falle Griechenlands9 oder der monumentalen
Plastik und Architektur am Beginn der Hochkulturen zeigen.

Der Gedanke von dem wesenhaft «historischen» Charakter des

Christentums in der achten jener vierzehn Vorlesungen über die

9 Vgl. dazu Schellings eigene Deutung der geschichtlichen Wirkung des

homerischen Epos (anhand einer Auslegung von Herodot II, 53) in der 1.

Vorlesung der «Philosophie der Mythologie» (11, 15-25); s. dazu: Verf., Schelling,

Band II, 1969, S. 107-118. - Über den eigenen geschichtlichen Wandel
der geschichtlichen Funktion der Dichtung handelt J. Burckhardt in den
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen», 2. Kapitel, 4. Abschnitt: «fur geschichtlichen

Betrachtung der Poesie».

141



Methode des akademischen Studiums weitet sich für Schelling im
Fortgang seines Denkens zu einem Hauptgedanken aus. In der -
später noch näher zu besprechenden - 24. Vorlesung der «Philosophie

der Offenbarung» erklärt Schelling im Anschluß an eine

Erörterung über das Verhältnis des Christentums zum Heidentum:
«Man könnte hier bemerken, dieß gehe also bloß die Theologen an.
Aber keineswegs. Das Christenthum gehört nicht bloß diesen, es

gehört ebenso wohl dem ächten Geschichtsforscher an; ja wäre es in
den Schulen der Theologen schon längst zu einer gemeinen Erscheinung

herabgeschätzt, so würde es der großartige Geschichtsforscher

(Schelling verweist hier wie auch sonst oft aufJohannes von Müller)
in seiner erhabenen, geschichtlichen Bedeutung festhalten.» (14, 20)

1, b. Zwischen den der identitätsphilosophischen Periode Schellings
zugehörigen «Vorlesungen über die Methode des akademischen
Studiums» und den «Weltaltern» liegen Schellings Einsichten in das

Problem der menschlichen Freiheit, von der im I. Teil dieses

Aufsatzes die Rede war. Geschichte wird seitdem, im Unterschied zu der
vorher mehr formalen Bestimmung des Transitorischen überhaupt,
konkret und definitiv als der Zeitraum des Ubergangs zwischen
Unwahrheit und Wahrheit, Unheil und Heil begriffen. Diese

Grundverfassung der Geschichte gilt nun aber für das vorchristlich-«
heidnische» Zeitalter ebenso wie für das modern-«christliche». Man
könnte daher, wenn man von der konkreten ontologisch-soteriologi-
schen Bedeutung des Übergangs-Status und den damit implizierten
Wandlungen vom «Heidnischen» zum «Christlichen» abstrahiert,
den Unterschied des späteren zu dem früheren Geschichtsbegriff
Schellings als eine bloße Generalisierung des zunächst nur als Spezifi-
kum der christlich-europäischen Epoche verstandenen transitorischen
Wirklichkeitsstatus auf das Ganze der Menschenwelt interpretieren :

seit dem «Abfall von Gott» lebt der Mensch geschichtlich; und das

besagt für Schelling: ist jeder Moment seines Daseins wesenhaft durch
Nicht-Gegenwart bestimmt. Daß damit der substantielle Unterschied
zwischen antik-«heidnischer» und modern-«christlicher» Welt
dennoch nicht verwischt wird, zeigt die Unterscheidung, die Schelling
auf dieser Basis in der letzten Periode seines Denkens zwischen dem
Geschichtscharakter des «mythologischen» und dem des «Offen-
barungs»-Zeitalters macht: das christlich-moderne Zeitalter ist von
dem vorhergehenden durch sein Geschichts-Bewußtsein, und das

bedeutet: durch die Dominanz des Zukunfts-Bezuges unterschieden;

142



sein - der neue - Übergangs-Status besteht darin, sich von der
Herrschaft des Vergangenen frei zu machen, indem das Vergangene eigens

zum Vergangenen gemacht, in die Vergangenheit zurückgestoßen
wird. Auf diesen — für Schellings Denken seit den «Weltaltern»
zentralen - Gedanken soll hier nicht näher eingegangen werden10;
ich will lediglich das für das Thema dieses Aufsatzes wichtige prinzipielle

Moment dieses Gedankens herausstellen, das Schelling in den
«Weltaltern» konzipiert hat. Es ist dies seine Einsicht in die zeitliche
Dimensionalität der Geschichte überhaupt.

Schelling sieht diesen Sachverhalt ausgesprochen, d. h. erkannt und
für uns erkennbar gemacht, sowohl in der orientalisch-griechischen
Mythologie als auch in der christlichen Offenbarung. Im Falle der

Mythologie ist es deren Grundlage, die Theogonie, im Falle des

Christentums ebenfalls dessen Grundlage: die Trinität.
In beiden Fällen sieht Schelling das Ausschlaggebende darin, daß

ein bestimmtes Zeitalter - das des «Zeus» oder das mit Geburt und
Tod des «Gottessohnes» beginnende - seine Wirklichkeit darin hat,
daß Vergangenheit und Zukunft als solche an der Gegenwart beteiligt
sind. Zeus ist die Macht der Ordnung (das «Reich der Form»), das

darin besteht, daß sie das «Chaos» überwunden, zum eigenen Grund
gemacht hat und ihr selbst «ein gleiches Schicksal» (der Uberwindung

nämlich) «geweissagt» ist (Die Weltalter, Urfassungen, S. 68f.).
Christus ist «Sohn» Gottes als vom «Vater» gezeugt und ihn
zugleich (als seine eigene Herkunft) bezeugend, wobei das Zeugnis der
Go/fes-Sobnschaft der «Geist» ist, der nach dem Tod Christi zur
Sprache kommt als praktische Aufgabe (Zukunft) jeder nachfolgenden

Gegenwart (vgl. a.a.O. S. 69-72).
Der Passus, in dem Schelling in den «Weltaltern» das

chronologische Fo/ge-Verhältnis in den heidnischen (speziell der griechischen)

Theogonien als ein solches der geschichtlichen Konstellation
aller drei Zeitdimensionen erklärt, enthält zugleich eine weitere für
Schelling wesentliche Einsicht, nämlich die in die für die
Zukunftsdimension wichtige Doppeldeutigkeit der Vergangenheit. (Die
philologische Problematik im Detail, z. B. die zu Schellings Zeit übliche

10 S. dazu: Wolfgang Wieland, Schellings Lehre von der £eit, 1954

(Heidelberger Forschungen 4), und: Jürgen Habermas, Dialektischer
Idealismus im Ubergang zum Materialismus - Geschichtsphilosophische
Folgerungen aus Schellings Idee einer Contraction Gottes (Vortrag von 1961), in:
Habermas, Theorie und Praxis, 3. Aufl. 1969, S. 108-162.

143



etymologische Verbindung von Kronos und %pov°ç, kann hier
außeracht bleiben.) Schelling erklärt: «In allen Uransichten der
Menschheit, allen Religionen ohne Unterschied, liegt die stille
Ahndung jener Folge von Persönlichkeiten, die notwendig ist, um den
Zustand der entfalteten und zugleich beruhigten Schöpfung zu erklären.

Denn so läßt nicht allein die Indische Religion ihren höchsten
Gott den zweyten, Brama, erzeugen, durch welchen die in jenem
verborgene Welt erst hervorgezogen wird. Auch in der griechischen
Fabel folgte der Herrschaft des Uranos, der uranfänglichen himmli-
chen Wesenheit, die Herrschaft des Kronos, in dessen Natur zwey
Vorstellungen verbunden werden, die der ewig gebährenden, ewig
verschlingenden Zeit, des unablässig in sich selbst laufenden Rads
der Geburt, und die der goldenen Zeit, welcher zuletzt immer jene
Eintracht der Dinge zum Vorbild diente, in welcher sie vor dem

Anfang der jetzigen Zeiten zusammenlebten. Denn es bleibt dem
Menschen in dem lebhaftesten Gefühl der Entzweyung mit sich und
der ganzen Welt noch die Ahndung, einmal im Ganzen und selber mit
das Ganze gewesen zu seyn und der Wunsch ist so natürlich, lieber
gleich in dieses zurückzugehen, als durch einen langen Kampf wieder
dahin zu gelangen. Den Kronos aber verdrängte sein Sohn Zeus, der
Herrscher der Gegenwart, dem nur in der Zukunft ein gleiches
Schicksal geweissagt ist. Vor Zeus Herrschaft gab es nur wilde, regellose

Geburten, nichts Bleibendes und Bestehendes ; mit Zeus aber
beginnt das Reich der Form, beginnen die bleibenden ruhenden
Gestalten. In der andern Beziehung aber, da die Zeiten Saturns als die
Zeiten hoher Glückseligkeit betrachtet wurden, mußte dem Realismus
der griechischen Religion zufolge diese Verdrängung als Gewaltthat
vorgestellt und beklagt werden.» (a.a.O. S. 68f.) Die Vor-Zeit ist
also einerseits das «Chaos», dessen Überwindung aufs höchste

rühmenswert ist, andererseits die «goldene Zeit», deren Verlust aufs

höchste beklagenswert ist — und so die Gegenwart (auch ohne eschato-

logische Heilsprophetie) zukunftsoffen macht.
Zu Schellings Verständnis der christlichen Trinität sei hier nur eine

Stelle zitiert, in der aus dem polemischen Gegenpol das prinzipielle
Moment der Zeitlichkeit besonders klar wird. Schellings polemischer
Gegenpol ist hier die dogmatische Reduktion des Zeit-Verhältnisses
auf ein ungeschichtliches Satz-Verhältnis: «Auch hier» (nämlich
ähnlich wie im Falle der Theogonien) «ist der lebendigen Einsicht
nicht wenig durch die Art geschadet worden, alles dogmatisch-hart

144



und schroff, satzweise hinzustellen, indeß die Offenbarung alles im
Werden und in der Bewegung darstellt, und z. B. nirgends die Idee
der Dreyeinigkeit als Dogma ausspricht, sondern den Vater in der

Zeugung des Sohnes, den Sohn im Gezeugtwerden und im Aussprechen

des Vaters, den Geist im Ausgehen von beyden oder doch vom
Vater vorstellt.» (a.a.O. S. 71)

1, c. Der erste Teil von Schellings «Positiver Philosophie», die

«Philosophie der Mythologie», läßt sich rundweg kennzeichnen als

Philosophie des Beginns der Geschichte. Schelling sieht als erster Philosoph

seit Vico und innerhalb der traditionellen Philosophie als

einziger Philosoph neben Vico, daß der Beginn von Geschichte identisch
ist mit der Entstehung der Hochkulturen. Das ist der konkrete Sinn
seiner These — der Grund these seiner «Philosophie der Mythologie»
- daß mit der Entstehung der Mythologie (des «Polytheismus») die
Scheidung der Menschheit in verschiedene «Völker» begründet wird
(s. dazu besonders : 11, 126-130; 11, 228-232). (Daß Schelling mit dem
Terminus «Völker» dasselbe meint, was wir als «Kulturen» bezeichnen,

lehrt seine Betrachtung der verschiedenen «Völker» in Gestalt
der Kulturen Indiens, Chinas, Ägyptens, Babyloniens, Phöniziens,
Griechenlands und Roms.)

Was Schelling, bei allen teils selbstverschuldeten, teils zu seiner
Zeit unvermeidlichen Fehlern, über die moderne Fachwissenschaft

(mit wenigen Ausnahmen wie etwa dem Frankfurter Frobenius-

Institut) hinaushebt, das ist seine Betonung des revolutionären und
nicht evolutionären Charakters dieses Epocheneinschnitts. «Die
Entstehung von Völkern ist nicht etwas, das eine ruhige Folge aus zuvor
bestandenen Verhältnissen von selbst herbeiführt, sie ist etwas,
wodurch eine frühere Ordnung der Dinge unterbrochen und eine ganz
neue eingesetzt wird. Der Ubergang von jenem homogenen Seyn (der
vorgeschichtlichen Menschheit) zu dem höheren und entwickelteren,
wo schon Völker, d. h. Ganze von geistigen Unterschieden, sind,
macht sich so wenig von selbst, als z. B. der Übergang von der
unorganischen zur organischen Natur, mit dem jener allerdings
vergleichbar ist. Denn wenn im Reiche des Unorganischen alle Körper
noch in der gemeinsamen Schwere ruhen, und selbst Wärme, Electri-
cität und alles dem Ähnliche ihnen noch gemein ist, so entstehen mit den

organischen Wesen selbständige Mittelpunkte, für sich seyende Wesen,
die dieß alles als eigenes besitzen, und die Schwere selbst, die sie in ihre
Gewalt bekommen haben, als freie Bewegungskraft benutzen. »(11,130)

145



Schelling wirft den Geschichtsforschern vor, sie hätten keinen
Begriff vom «Anfang der Geschichte» und würden ihn nicht einmal
vermissen (11, 229 und 232); denn die Scheidung zwischen
«Geschichte» und «Vorgeschichte» nach dem Vorhandensein schriftlicher

Überlieferungen sei «äußerlich und zufällig» (11, 231). «Eine
wesentlich, eine innerlich différente Zeit wäre die vorgeschichtliche,
wenn sie einen andern Inhalt hätte als die geschichtliche.»
(a.a.O.)

Eine solche «innerliche», also qualitative Differenz ist nach Schel-

lings Ansicht dann gewonnen, wenn man die Geschichte mit der
«vollbrachten Trennung der Völker» beginnen läßt und dann als eine

«relativ-vorgeschichtliche £eit» die Entstehung dieser Völker-Trennung
und als eine «absolut-vorgeschichtliche Zeit» «die Zeit der noch unzer-
trennten und einigen Menschheit» ansieht (11, 233-235). Als den
«wahren Inhalt» jener relativ-vorgeschichtlichen Zeit, in der sich
die Scheidung der Menschheit in «Völker »ausbildet, also «Kulturen»
aufkommen, begreift Schelling die «Entstehung der formell und
materiell verschiedenen Götterlehren, also der Mythologie überhaupt»,

- in deren Interpretation die Ausführung seiner «Philosophie der

Mythologie» beruht und woraufhier nicht weiter eingegangen werden
soll. Wesentlich für unser Thema ist die prinzipielle These, die Schelling

aus jener qualitativen Differenz ableitet: «Demgemäß sind die

geschichtliche und die vorgeschichtliche Zeit nicht mehr bloß relative
Unterschiede einer und derselben Zesie sind zwei wesentlich verschiedene

und voneinander abgesetzte, sich gegenseitig ausschließende, aber eben

darum auch begrenzende Zeiten Die geschichtliche Zeit setzt sich

also nicht in die vorgeschichtliche fort, sondern ist durch diese als eine

völlig andere vielmehr abgeschnitten und begrenzt.» (11, 233f.)
Vom heutigen Stand der Faktenkenntnis ließe sich diese These

Schellings verifizieren an dem Unterschied zwischen dem nomadischen

Jäger- und Sammler-Dasein der Menschen des Paläolithikums
und den Merkmalen der Seßhaftigkeit, der Arbeitsteilung und der
hierarchischen Sozialgliederung der Hochkulturen. Als Grundlage
dafür erscheint die, eine städtische Gesellschaft vorbereitende
Entstehung des Ackerbaus (d. h. einer intensiven und planenden
Wirtschaftsweise) im Neolithikum. Sowenig Schelling die Resultate der
mit seiner Generation beginnenden Archäologie voraussehen konnte,
so gut kannte er doch — auch darin Vico vergleichbar — die historische

Selbsterklärung der mythologischen Überlieferung. Schelling sieht

146



den Beginn der menschlichen «Kultur» (der Geschichte) interpretiert
in dem Mythologem von Demeter und Persephone (s. dazu besonders:

12, 636-642 und 13, 415-417).
Schelling bestreitet die (bis heute verbreitete) symbolisch-naturalistische

Deutung Demeters als einer «Göttin der Pflanzenwelt», an
der die « Beziehung auf das Physische des Ackerbaus, also auch auf das

Physische des Keimens und Fruchttragens des in die Erde gesenkten
Saatkorns» die Hauptsache sei: «Beides ist gleich unhistorisch und
völlig grundlos» (12, 367). «Für das griechische Bewußtsseyn»
bedeute Demeter vielmehr « den Ubergang zum gesetzlichen Leben und
zum Ackerbau insbesondere» im Sinne einer «Theilung des

Eigenthums», die es in dem «goldenen Zeitalter» des Kronos noch nicht
gegeben hatte. Schelling beruft sich dazu auf eine Vergil-Stelle:
«Ante Jovem (vor Zeus, also vor der Zeit der Zeusherrschaft und da
diese mit Demeter gesetzt ist, also auch vor Demeter) Ante Jovem
nulli subigebant arva coloni, / Ne signare quidem aut partiri limite
campum, / Fas erat (Georg. I, 125 ff.) : - vor Zeus gab es keine
Feldbauer, noch war es erlaubt, sein Feld abzugrenzen, als Eigenthum zu
bezeichnen; kurz in diesem geschichtlichen Sinn ist Demeter Göttin,
nämlich Einsetzerin des Ackerbaus.» (a.a.O.)

In der «Philosophie der Offenbarung» kommt Schelling auf dieses

Mythologem zurück: «Demeter (ist) Stifterin, Einsetzerin des Ackerbaus,

und wird vorzüglich als solche verehrt, aber mit dieser

Verehrung ist ein anderer als der bloß physikalische Sinn verbunden. Mit
der Einsetzung des Ackerbaues nämlich schwand zugleich jenes
unstete, herumschweifende, thierähnliche Leben der ältesten Zeit und
an seine Stelle trat das wahrhafte menschliche, durch Sitte und
Gesetz gefestigte Leben. Diese sittliche (also gesellschaftliche, d. Vf.)
Bedeutung des Ackerbaus ist es, die in Demeter verehrt und geheiligt
ist.» (13, 416)

Auch hier weist Schelling auf den Zusammenhang zwischen der

gesellschaftlichen Bedeutung des Ackerbaus: «getheiltes und durch
bürgerliche Gesetze geschütztes Eigenthum» einerseits, und der
Entstehung von «Völkern im eigentlichen Sinn», «bürgerlicher
Gesellschaft» und der «erst mit beiden anhebenden Geschichte» andererseits

(13, 417). Und wie in den «Weltaltern» sieht er auch hier die

Doppeldeutigkeit: Der Schritt zum Eigentum, zur Selbständigkeit
(«Völker» sind dem vorausgehenden Zustand der Menschheit gegenüber

etwas frei handelndes; 11, 233f.) ist zugleich ein Schritt zur

147



Friedlosigkeit. «Von der andern Seite freilich erscheint dem
Menschengeschlecht, nachdem es auch die Übel des bürgerlichen Lebens

erfahren hat, die nothwendigen Begleiter jeder höheren Entwicklung,
da erscheint ihm wohl wieder jener früheste Zustand des freien, durch
keine, weder räumliche, noch gesetzliche Grenzen beschränkten
Lebens als ein Zustand von Glückseligkeit, den es als das goldene
Weltalter bezeichnet, nach dem es mit Sehnsucht zurückblickt.»
(13, 417) Und Schelling setzt noch hinzu: «Unendlich merkwürdig
aber ist, wie, nachdem den Babyloniern zuerst die Gründung größerer
Städte zugeschrieben wird, die Phönikier, die Tyrer, die Karthager,
die Kronischen Völker, sich aufs neue von der Erde und dem Ackerbau

abwenden und die Wüste des Meeres, dieses kronische Element,
durchschiffen, während der Ägypter an der Erde, an seinem

Land festhält, das er mit der goldenen Saat der Isis bedeckt, indeß er
das Meer als typhonisches Element scheut, ja, wie Plutarch sagt,
haßt.» (13, 418)

Ich habe Schellings Vorstellung von der Verfassung der
Weltgeschichte in drei verschiedenen Hinsichten zu erläutern versucht.
In einer von Schritt zu Schritt zunehmenden Konkretisierung hat
sich dabei gezeigt, daß die Geschichte ihrem Grundzug nach für
Schelling in Umwälzungen beruht, in denen jeweils das Frühere zur
Basis des Neuen wird und als solche Basis, als «Vergangenheit»
aktuell bleibt. Diese zeitliche Verfassung läßt sich nicht logisch auflösen.
Darin gründet das Problem der Geschichtserkenntnis und das Problem
der Philosophie als solcher, sofern sie sich dem Sachverhalt stellt, daß
das (zuhöchst oder zutiefst) zu Denkende von geschichtlicher
Verfassung ist.

Ich will dies wieder in drei Schritten erläutern, die sich in der
Weise von Ansatzpunkt, Kernpunkt und Anwendung (konkreter
Konsequenz) unterscheiden. In der Vorlesung «Über das Studium
der Historie und der Jurisprudenz» innerhalb der «Vorlesungen über
die Methode des akademischen Studiums» erläutert Schelling das

Problem der Geschichtserkenntnis (noch ohne unmittelbaren Bezug
auf die Philosophie selbst) als das Problem des Maßstabs (2. a). Die
wichtigste prinzipielle Erörterung, in der Schelling das Problem der
Geschichtserkenntnis als das des menschlichen Wissens schlechthin
begreift, stellt der Erlanger Vortrag von 1821 «Uber die Natur der

Philosophie als Wissenschaft» dar (2. b.). Der dritte Punkt schließlich

148



ist Schellings Ansicht von der eigenen Stellung einer geschichtlichen
oder «positiven» Philosophie innerhalb der Weltgeschichte, die er mit
besonderem Nachdruck in der 24. Vorlesung der «Philosophie der

Offenbarung» dargelegt hat, in derjenigen Vorlesung, die den Beginn
des «positiven» Teils innerhalb der «Philosophie der Offenbarung»
ausmacht (2. c).

2. a. Was Schelling in der Vorlesung «Über das Studium der
Historie ...» erklären will, erläutert er an drei Arten von Beispielen;
die erste ist die «pragmatische» Geschichtsschreibung, deren klassische

Vorbilder er in Polybius und Tacitus sieht, die zweite: das Ideal
einer «wahren Historie», deren Vorbilder er in Herodot und Thuky-
dides sieht, das dritte schließlich eine von dieser griechischen
unterschiedene, aber dennoch in Schellings Sinne legitime Art von Historie,
die die neuere Zeit hervorgebracht hat; als Beispiel dafür nennt er -
zu einer Zeit, wo man von Historikern wie Niebuhr oder Ranke noch
nichts ahnen konnte - Gibbon, Macchiavelli und Johannes von
Müller.

In der «pragmatischen» Geschichtsschreibung sieht Schelling den

Anspruch auf wahre Erkenntnis gefährdet, und zwar dadurch, daß
das Thema auf ein den Geschichtsschreiber leitendes aktuelles Interesse

hin ausgerichtet ist: «So ist Polybius, der sich über diesen Begriff
ausdrücklich erklärt, pragmatisch wegen der ganz bestimmten auf die
Technik des Krieges gerichteten Absicht seiner Geschichtsbücher .»
(5, 308) (Auch wenn Schelling mit diesem speziellen Zweck Polybius
nicht gerecht wird, so bleibt er mit dem genannten Begriff des

Pragmatischen doch im Recht, sofern Polybius die Vergangenheit
teleologisch auf seine eigene römische Gegenwart hin interpretiert -
ähnlich wie dies Schelling von dem anderen Autor dieser Art von
Geschichtsschreibung sagt:) «... so Tacitus, weil er Schritt vor
Schritt an dem Verfall des römischen Staats die Wirkungen der Sitten-
losigkeit und des Despotismus darstellt.» (a.a.O.) Von einer solchen

teleologisch-pragmatischen Verengung der geschichtlichen Wahrheit
unterscheidet Schelling als eine niedere Stufe von «historischem

Pragmatismus» die Unterwerfung der Überlieferung unter
Maßstäbe, die Jacob Burckhardt später (im letzten Kapitel der
«Weltgeschichtlichen Betrachtungen») als solche des «Egoismus »bezeichnet.

Beispiel dafür ist Schelling seine eigene Umgebung (zu dieser Zeit,
um 1802): «In Deutschland, wo die Wissenschaft immer mehr eine
Sache der Industrie (im Sinne von bloßer Betriebsamkeit, d. Vf.) wird,

149



wagen sich gerade die geistlosesten Köpfe an die Geschichte. Welch
ein widerlicher Anblick, das Bild großer Begebenheiten und Charaktere

im Organ eines kurzsichtigen und einfältigen Menschen
entworfen, besonders, wenn er sich noch Gewalt anthut Verstand zu
haben, und diesen etwa darein setzt, die Größe der Zeiten und Völker
nach beschränkten Ansichten, z. B. Wichtigkeit des Handels, diesen

oder jenen nützlichen oder verderblichen Erfindungen, zu schätzen,
und überhaupt einen so viel möglich gemeinen Maßstab an alles

Erhabene zu legen; oder wenn er auf der anderen Seite den historischen

Pragmatismus darin sucht, sich selbst durch Räsonnieren über
die Begebenheiten oder Ausschmücken des Stoffs mit leeren rhetorischen

Floskeln geltend zu machen, z. B. von den beständigen
Fortschritten der Menschheit und wie wir's denn zuletzt so herrlich weit
gebracht.» (5, 308f.)

In den generellen Einwand: «Der pragmatische Zweck der
Geschichte schließt von selbst die Universalität aus und fordert noth-
wendig auch einen beschränkten Gegenstand» (5, 309), bezieht

Schelling auch «Kants Plan einer Geschichte im weltbürgerlichen
Sinn» ein: Die Absicht einer so geordneten Geschichte müßte «nicht
sowohl eine weltbürgerliche als eine bürgerliche heißen den

Fortgang nämlich der Menschheit zum ruhigen Verkehr, Gewerbe

und Handelsbetrieb unter sich, und dieses sonach überhaupt als die
höchsten Früchte des Menschenlebens und seiner Anstrengungen
darzustellen» (a.a.O.).

Wenn man an die Ausbildung einer methodologischen Sicherung
der Objektivität durch Einklammerung des Subjekts seit den 20er

Jahren des 19. Jahrhunderts denkt, so könnte man glauben, das

sei die einzige Alternative zu dem von Schelling kritisierten « Pragmatismus».

Doch dies wäre ein doppelter Irrtum. Schellings Kritik am
«Pragmatismus» trifft, genauso wie siebzig Jahre später Burckhardts
Vorwurf des «Egoismus», auch eine Gefahr der methodologisch
gesicherten Geschichtswissenschaft. Denn wogegen diese sich nicht
absichern kann, das sind die je schon vorgegebenen Maßstäbe, nach
denen sie die «historische Bedeutung» (Droysen) eines überlieferten
Tatbestandes, die Qualität, die aus «Geschäften» «Geschichte»
macht (Droysen), mißt. Ob dadurch eine Vergewaltigung der
Uberlieferung durch die Gegenwart, der das Forschungssubjekt angehört,
eintritt oder nicht, kann nicht methodologisch entschieden werden.
Damit ist der zweite Punkt des Irrtums schon genannt. Schellings

150



Alternative ist nicht die gegenstandsverändernde «Objektivität» der

Methode, sondern die gegenwartsverändernde Relevanz der Sache.

Deren Kennzeichen ist die von der Sache selbst und nicht an sich zu
gewinnende Angemessenheit der Erkenntnis an Eigenart und Rang
des zu Erkennenden. Das ist indirekt ausgesprochen, wenn Schelling
vor den «sogenannten Universalhistorien» seiner Zeit warnt, «die
nichts lehren». «Was man jetzt so nennt, sind Gompendien, darin
alles Besondere und Bedeutende verwischt ist.» (5, 311) Im Vergleich
dazu sieht Schelling einen Vorzug so «wahrhaft nationeller Historiker»

wie Macchiavelli oder Johannes von Müller.
Die eigentliche Alternative sieht er jedoch in den «großen Mustern

der Alten», welche, wie er glaubt, «nach dem Zerfall des allgemeinen
und öffentlichen Lebens, nie wieder erreicht werden konnten»
(5, 311). So lyrisch und «emotional» nun Schellings Begründung
dieser These klingt, sie trifft doch schon den Punkt, den später, zur
Zeit der höchsten Blüte der historischen Wissenschaften, Burckhardt
und Nietzsche als den geheimen Subjektivismus der Objektivitätsgläubigkeit

erkannten: die Diktatur des Forschungsmaßstabs über
die Sache, die an die Stelle eines solchen wissenschaftlichen Ethos tritt,
das weiß, welche Anstrengungen notwendig sind, um die Sache selber

sprechen zu lassen. «In Griechenland ergriffen die erhabensten,
gereiftesten, erfahrungsreichsten Geister den Griffel der Geschichte, um
sie wie mit ewigen Charakteren zu schreiben. Herodotus ist ein wahrhaft

homerischer Kopf, im Thucydides concentrirt sich die ganze
Bildung des Perikleischen Zeitalters zu einer göttlichen Anschauung. »

(5, 308)
Dieses hier, zu einer Zeit, wo noch im Vordergrund von Schellings

Arbeit die Natur- und die Kunstphilosophie standen, nur angerührte
Problem des Maßstabs in der Geschichtserkenntnis zieht sich in der
Spätphilosophie wie ein roter Faden durch die «religions»-geschichtlichen

Erörterungen hindurch. So sagt er in der (unter 2. c noch
näher zu besprechenden) 24. Vorlesung der «Philosophie der
Offenbarung»: «Auch in der Geschichte gibt es Erscheinungen, auf die

man das bekannte Wort Shakespeares anwenden kann: Es gibt Dinge
unter der Sonne, wovon sich unsere Schulweisheit nichts träumen
läßt, - jene Weisheit nämlich, die von gestern ist, die für die

Vergangenheit keinen andern Maßstab hat als die Gegenwart, oder die

jetzigen Verhältnisse des Menschen als ewige, immer gewesene
ansieht.» (14, 19)

151



Auch hier zwei Beispiele, die verdeutlichen, was Schelling meint.
Im Zusammenhang mit der ihn hier beschäftigenden Verschiedenheit

vor- und außerchristlicher Religionen verweist er auf die «bisherigen
Erfahrungen bei dem größten Theil der Missionarien»: «Die meisten
derselben können, wie einige eingestehen, sich gar nicht in die Seele

eines Heiden oder z. B. in den Gedankenzusammenhang eines

indischen Braminen versetzen, und da sie in den heidnischen Vorstellungen

nur Wahn, nur Lüge zu sehen im Stande sind, können sie auch
keinen Zugang zu dem Vorstellungsvermögen dieser Menschen
finden.» (14, 21 f.) (Man könnte sich heute fragen, ob die Selbstsicherheit,

mit der die «Entwicklungshilfe» aus dem europäisch-westlichen
Vorstellungsvermögen heraus operiert, von einer solchen Kritik weniger

getroffen würde, oder — ins Positive gewandt — wie viel nach wie

vor von einem bekehrten Missionar wie Richard Wilhelm zu lernen
wäre.)

Worin Schelling das Problem der Geschichtserkenntnis sieht, geht
aus dem Beispielpaar hervor, das er hier zur Erläuterung der « Offen-
barungs»-Erkenntnis einführt. Er vergleicht diese mit einer «großen
That» in der Geschichte, «die nicht jeder versteht». Und das erläutert
er am Tod des Sokrates und Alexanders Ausspruch zu Parmenion. « Wie
viele Menschen gibt es wohl, die fähig gewesen wären, wie Sokrates

zu sterben. Man darf mit ziemlicher Sicherheit annehmen, daß für
den größeren Theil seiner Zeitgenossen seine Ankläger weit vernünftigere

Leute waren als er, wie sie denn gewiß in einem ähnlichen
Fall, wo es ums Leben ging, vor den Richtern sich ganz anders

benommen hätten als Sokrates. - Als nach wiederholten Niederlagen
Darius dem Alexander unter großen Bedingungen Friede anbot, nämlich

ihm einen ansehnlichen Theil seines Reiches bis an den Taurus
abzutreten, ihm seine Tochter zur Ehe zu geben usw., meinte Par-
menio, wenn er Alexander wäre, würde er diese Bedingungen
annehmen. Alexander antwortete: Et ego, si Parmenio essem. Alexanders

Handlungsweise überstieg die Begriffe des Parmenio, seines

übrigens vertrautesten Freundes.» (14, 26f.) Auch hier redet Schelling

nicht etwa einem Irrationalismus das Wort, sondern, ganz im
Gegenteil, einem verbindlichen Realismus. Er folgert aus diesen
Beispielen von Handlungen, die bestimmte (bestehende) Begriffe
überschreiten, daß dies nicht bedeute, «daß wir sie gar nicht begreifen
können, sondern daß wir, um sie zu begreifen», zu einem ihnen
gemäßen «Maßstab» greifen müssen (14, 27). «Eine Philosophie, wel-

152



che für die Wirklichkeit als solche keinen Sinn und keinen Platz hat,
kommt endlich in Ansehung der Geschichte dahin, sich eine
Geschichte zu machen, wie sie seyn sollte, welche gegen die wirkliche
Geschichte dann nur ein negatives, abweisendes Verhältniß hat. Eine
solche Darstellung der Geschichte möchte gern das Geschehene
ungeschehen machen, die Vergangenheit, soweit sie ihren höchst zufälligen
Begriffen nicht gemäß ist, als nicht-existent, d. h. außer aller Wirkung
und Bedeutung für die Gegenwart, setzen. Ein solches Verfahren geht
über die Schranken einer bloß theoretischen Ansicht hinaus, indem
es die Gontinuität der Bildung selbst aufhebt, der Gegenwart ihren
Grund, ihre Basis entzieht, damit aber auch die Zukunft völlig in
Zweifel stellt.» (14, 22)

2. b. Auf den Kernpunkt von Schellings Wissensbegriff und
Wissenskritik führt das hier zunächst an Beispielen erläuterte Problem
der Geschichtserkenntnis, wenn man sich den Grund der Schwierigkeit,

sachgemäße Maßstäbe der Erkenntnis zu gewinnen, klar macht.
Worin gründet die Gefahr, ungewollt subjektiven Maßstäben zu
unterliegen? In der zuletzt zitierten 24. Vorlesung der «Philosophie
der Offenbarung» setzt Schelling den Grundzug von Geschichte

gleich mit dem Grundsinn von «Offenbarung». Wiederum ist nicht
eine mystische - auf Intuition oder Erwählung beruhende - Zauberkraft

gemeint, sondern ein Sachverhalt, der nach Schellings
Überzeugung zur allgemeinen Erfahrung der Menschen überhaupt gehört :

ihre Fähigkeit zum Handeln. Geschichte hat — unabhängig von jeder
metaphysischen Deutung - in dem ganz «formalen» Sinn «Offen-
barungs »-Charakter, als sie aus Taten besteht, d. h. aus Wirkungen
von Freiheit. Das Problem der Geschichtserkenntnis ist somit das

Problem, dem Tat-Charakter des zu Erkennenden gerecht zu werden,
zu vermeiden, daß man die Taten zu Resultaten umfälscht, mit den

Kategorien des Prozesses arbeitet, wo es sich in Wahrheit um Leiden,
Kampf und Schöpfung handelt.

Der Erlanger Vortrag «Über die Natur der Philosophie als Wissenschaft»

von 1821 setzt bei einem geschichtlichen Phänomen an,
und zwar bei demjenigen, das die Philosophie unmittelbar bedrängen
muß - und seither auch bedrängt hat -, dem Phänomen ihrer eigenen

Geschichtlichkeit, dem geschichtlichen Wechsel der philosophischen
Systeme (vgl. 9, 210-215). Das Bedrängende daran ist der Anschein
der Relativität der Wahrheit, genauer noch: einer Selbstaufhebung
der Wahrheitssuche. Wie kann es Wahrheit geben, wenn jedes mit

153
11 Studia Philosophica XXX/XXXI



dem Anspruch auf Wahrheit erzeugte philosophische System durch
ein anderes, mit dem gleichen Anspruch auftretendes, aber das

vorherige widerlegende System abgelöst wird?
Schellings Antwort darauf ist nicht dieselbe wie diejenige, die neun

Jahre früher Hegel in seiner «Wissenschaft der Logik» gegeben hatte,
nämlich die, daß jedes bisherige philosophische System wahr ist, sofern

es als Stufe innerhalb eines in der Vergangenheit noch nicht
abgeschlossenen Prozesses der absoluten Wahrheit angesehen wird. Er
teilt zwar mit Hegel die Einsicht, daß ein «Widerstreit» verschiedener

Systeme in Einklang gebracht werden kann durch den Gedanken der
Bewegung und das besagt: der £eit (9, 211). Doch diese Bewegung
darf nicht teleologisch vorgestellt werden, weil dann ein System (das

spätere oder letzte) «Meister» über das andere, frühere wäre (s. 9,

211). Schelling ist primär nicht an dem Abschluß eines Wahrheits-
Prozesses interessiert, sondern an der Frage, wie der Wechsel, die

Bewegung, selbst so begriffen werden kann, daß der « Widerstreit » der
«Systeme» sich in ein «Zusammenbestehen» (9, 213) verwandelt.

Die Frage, die zur Lösung des so angesetzten Problems führen soll,
lautet, wie das, durch alle Wandlungen hindurchgehende, aber selbst

nie bleibende «Subjekt» dieser Wandlungen (9, 215) gewußt werden
kann. Und diese Frage erweist sich bei ihrer näheren Bestimmung als

gleichbedeutend mit der, wie überhaupt Geschichte gewußt werden
kann, sofern Geschichte ein Wechsel von Taten ist. Die Grundfrage
des Vortrags «Uber die Natur der Philosophie als Wissenschaft», die
in mehreren Argumentationsspiralen entwickelt wird, lautet: wie
kann Freiheit gewußt werden? (9, 221)

Zum Verständnis der Bedeutung dieser Frage muß man sich vor
Augen halten, daß für Schelling nicht nur die Freiheit die Grundverfassung

alles Seienden ausmacht, sondern auch das Wissen aus dem
Wesen der Freiheit (der Selbstbestimmung) heraus gefordert wird.
Der offenkundige Widerspruch zwischen Freiheit und Wissen erlaubt
für Schelling also keine Ausflucht in Gestalt der Suspendierung eines

der beiden Momente. «Ahndung» und «Glauben» sind für sein

Problem keine Hilfe (9, 228).
Schelling entwickelt seine Lösung des Widerspruchs zwischen Freiheit

und Wissen so, daß er diesen Widerspruch zunächst genauer
bestimmt: «Es ist ein Widerspruch darin, daß die ewige Freiheit
erkannt werden soll. Sie ist absolutes Subjekt Urständ; wie kann
sie denn Gegenstand werden?» (9, 225) Würde sie also in den Status

154



der Wißbarkeit gebracht, dann nur um den Preis, daß sie ihren
Grund-Charakter, den der Urständlichkeit verlöre; sie würde dann
also gerade als etwas gewußt, das sie in Wahrheit nicht ist; das Wissen

von ihr wäre in Wahrheit ein Nichtwissen. Was bleibt dann, wenn
das Wissen, so unmöglich es jetzt auch erscheint, doch zugleich
unumgänglich ist? Schellings Antwort lautet: «Auf Aine Art könnte das

absolute Subjekt (die absolute Subjektität alles Seienden; d. Vf.)
als solches erkannt werden. Nämlich dann, wenn es aus dem Objekt
wiederhergestellt würde zum Subjekt. Denn dann ist es nicht mehr
bloß Subjekt, und doch auch nicht so Objekt, daß es darüber als

Subjekt verloren wäre, sondern es ist als Objekt Subjekt und als

Subjekt Objekt, ohne darum zwey zu seyn. » (9, 226). Der Schlüsselpunkt

liegt also in dem Gedanken der «Wiederherstellung», d. h. dem

Bezug zweier in sich verschiedener Momente eines Vorgangs. Die
Bedeutung dieses Gedankens tritt freilich erst in seiner Konkretisierung
zutage.

Diese liegt in der letzten Spirale von Schellings Argumentation.
Sie setzt mit der Frage ein: wie diese «Wiederherstellung», diese

Rückverwandlung eines Gegenstandes in den Urständ, denn nun dort,
wo überhaupt Erkenntnis sich abspielt, im Menschen, vor sich geht.
Und da ist Schellings Antwort: Diese Umwandlung im Thema des

Erkennens kann nur vonstatten gehen als eine Umwandlung unserer

selbst. Wir sind es ja, die das Subjekt aus dem Objekt wiederherstellen
müssen.

Wenn nun aber die unwahre, wenn auch unvermeidliche, Ansicht
des absoluten Subjekts als eines Objekts darin gründet, daß wir Subjekt
(des Handelns und Erkennens) sind, dann kann jene Wiederherstellung

auf Seiten des Erkenntnisthemas nur in einer Umwandlung
von uns selbst als den Erkenntnisvollziehern beruhen, in einer solchen

Umwandlung nämlich, daß wir unsere Stellung als Erkenntnis-Subjekt

aufgeben. Wogegen sich die Umwandlung richten muß, das ist der
Tatbestand, daß im Falle des «objektiven» Wissens «immer ich das

Setzende der Wissenschaft und des Princips» bin (9, 228). Worauf die

Umwandlung abzielt, das sagt Schelling in einem Satz, den man als

Hauptsatz dieses ganzen Vortrags über das Wesen der Philosophie
als Wissenschaft ansehen kann: «Aber in der Philosophie gilt es sich

zu erheben über alles Wissen, das bloß von mir ausgeht.» (a.a.O.)
Mit dieser Art von Wissen, das bloß vom erkennenden Subjekt

ausgeht, meint nun Schelling nicht etwa das Pseudowissen bloßer Ein-

155



bildungen, sondern gerade dasjenige Wissen, das Kant als das objektive
Wissen am Fall der klassisch-neuzeitlichen Naturwissenschaft
begründet hat, dasjenige Wissen, dessen Wahrheitskriterium das

Bewußtsein der Notwendigkeit der jeweiligen Erkenntnisinhalte ist. Und
dieses Bewußtsein wiederum besteht in der Rückbeziehung und
Einordnung des «Gegebenen» in das - vom erkennenden Subjekt - je
schon Vorgegebene. Wissen heißt in diesem Fall: Unbekanntes bekannt
machen (im Falle der historischen Hermeneutik: Entferntes präsent,
Befremdliches verständlich machen), indem es auf schon Bekanntes

zurückgeführt wird. Mit dem Wissen, «das bloß von mir ausgeht»,
ist der seinem Wesen nach - für die historische ebenso wie für die
Naturwissenschaft maßgebliche - mathematische Begriff von Wissen

gemeint. Schelling nennt ihn den «demonstrativen» (a.a.O.).
Angesichts dieser Art von Wissen, das Schelling in legitimer

Berufung auf Kant als die vom Subjekt des Wissens gesetzte Objektivität
begreift, besteht die genannte Umwandlung nun darin, daß der Mensch
das zu Wissende ausdrücklich «nicht zum Gegenstand macht», d. h.

ausdrücklich aus seiner Stelle als Subjekt des Wissens heraustritt, sich
als Subjekt aufgibt. Schelling bezeichnet dieses Heraustreten mit dem

(buchstäblich aufgefaßten und zugleich an Piatos Bedeutung anklingen

sollenden) Begriff der «Ekstasis». Und er erläutert ihn, um eine

mystizistische Mißdeutung von vornherein abzuwehren, an Piatos

Begriff des «Erstaunens» (9, 229f.). Ausdrücklich unterscheidet Schelling

eine falsche, nämlich «zur Sinnlosigkeit führende» Art der
«Ekstasis» von einer solchen, die den Menschen «an die ihm gebührende

Stelle» versetzt und so gerade «zur Besinnung» bringt (9, 230).
Dieser Auszug aus dem Gedankengang des Erlanger Vortrags

möchte genügen, um den Zusammenhang mit den hier im I. Teil
referierten Überlegungen zu zeigen: Wenn es darum geht, Freiheit,
d. h. die Phänomene der Geschichte in ihrem eigenen Geschichtscharakter,

nämlich als Taten und nicht nur als Folgen, zu erkennen,
dann ist dazu eine Veränderung unseres (wir müssen wieder hinzusetzen

: neuzeitlichen) Begriffs von Erkenntnis, unserer (neuzeitlichen)
Erkenntnishaltung nötig. Und diese Änderung hat, eben als Änderung,
als «Umwandlung», wo die Ausgangslage als Vergangenes mitwirkend

bleibt (daran, daß es ohne Objektivität keine Erkenntnis gäbe,
hält Schelling, wie wir sahen, fest), — diese Änderung hat selbst

geschichtlichen Charakter.
«Geschichtlich» meint dabei zunächst die strukturell-zeitliche Ver-

156



fassung der Vorgänge von «Umwandlung» und «Wiederherstellung».

Diese Bewegung hat für Schelling aber zugleich eine konkrete

«^//-geschichtliche Bedeutung. Denn mit der scheinbar nur
erkenntnistheoretisch geforderten Umwandlung des Menschen in
seiner Stellung zur Wirklichkeit würde sich ja eben die Wandlung
vollziehen, die den «ethischen» Status des «Abfalls» überwinden
würde. Hier versagt das Schema von Theorie und Praxis, weil die
Wahrheit eine Sache des Handelns ist. Und erst recht versagt die
Vorstellung von einem Gegensatz zwischen «Ontologie» und «Kritik».
Die «ontologische» Einsicht in das Wesen des «Urseyns» als «Wille»
(Freiheit) impliziert die kritische Frage: wer sind wir Menschen? Wohin

gehören wir? Wie stehen wir im Ganzen der Welt? Sind wir (um
den Begriff der «Selbstheit» konkreter zu fassen) auf der Erde, um
uns die Erde Untertan zu machen? Oder bezeichnet dieses alte, aber

keineswegs uralte, keineswegs universale Postulat nur den Anfang
dessen, was der - einhundert Jahre nach der Freiheits-Schrift

geprägte - Ausdruck «Imperialismus» sagt?
2. c. Wie steht nach dem Gesagten die Philosophie in der

Geschichte? Sie ist für Schelling nicht in einer primär theoretisch
konzipierten Verfassung von Wirklichkeit deren krönender, alles

«erinnernder» Abschluß. Sie ist aber auch nicht die Ausbildung einer
Theorie, die nachher in die Praxis umzusetzen wäre. Sie ist vielmehr ein
Faktor von Veränderung, indem sie interpretiert. Das ist der
allgemeingeschichtliche Sinn von Schellings Begriff der «positiven Philosophie».

(Eine zweite, zwar nur indirekte, aber nicht weniger
bemerkenswerte weltgeschichtliche Bedeutung der Philosophie ist in
Schellings Begriff der «negativen Philosophie» enthalten; davon soll
im III. Teil gehandelt werden.)

Der Titel «positive Philosophie» besagt: Philosophie des «Positiven»,

und das meint: Philosophie des Nichtkonstruierbaren, des frei
Getanen, - Philosophie der Geschichte. Daß die hauptsächlichen
Gegenstände dieser Philosophie diejenigen großen «Umstürze»
(13, 360) sind, die in den Dokumenten der «mythologischen» und der

eschatologischen «Religionen» überliefert sind, erklärt sich daraus,
daß Schelling in der «Mythologie» und der «Offenbarung» den
Anfang und das - antizipierte - Ende der Geschichte, also den Horizont
der Geschichte abgesteckt sieht. Damit ist die Funktion der
Philosophie (als «positiver Philosophie») bereits bezeichnet. Der Unterschied

zwischen «Mythologie» und «Offenbarung», zwischen fak-

157



tisch verfehlter und (im «leibgewordenen Wort») verhießener wahrer
Freiheit, zwischen Unheil und Heil kann ja selber nur geschichtlich
wirksam werden, zum Bedürfnis realer Umwälzung werden, wenn er
eigens vermittelt wird, wenn beide Epochen eigens aufeinander

bezogen werden. Das ist die Aufgabe der Interpretation, - die Schelling
als den Beginn (und nicht etwa das Ende) einer eigenen dritten Epoche
begreift. (S. dazu außer der 24. Vorlesung in die «Philosophie der

Offenbarung» besonders: 11, 250 und 12, 192-194.)
Die Interpretation des Vergangen-Vorgezeichneten ist etwas

wesenhaft anderes als jene «Eule der Minerva», die dem fast Vollendeten,

indem es sein Telos, «begreifend», erfüllt und so die endgültige
Vollendung herstellt, hintennach fliegt. Sie öffnet vielmehr, indem
sie die vorgegebene, aber noch nicht akut gewordene Scheidung der

Zeitalter eigens vollzieht, die Möglichkeit zum Handeln. Ihr Interesse

am Vergangenen ist auf die Zukunft gerichtet.
Daß die Philosophie nach Schellings Ansicht nicht - und zwar

ausdrücklich nicht - die Stelle der Praxis zu usurpieren versucht, geht
aus der im III. Teil zu besprechenden 24. Vorlesung der «Philosophie
der Mythologie» hervor. In dieser Vorlesung sagt Schelling zu der

jetzt zu behandelnden Frage des direkten Geschichtsbezugs der

Philosophie : der « Erweis » dessen, was man mit Aristoteles den «

Beweggrund» des menschlichen Handelns nennen könnte, gehe «durch
die gesammte Wirklichkeit und durch die ganze Zeit des

Menschengeschlechts» hindurch, er sei «insofern nicht ein abgeschlossener,
sondern ein immer fortgehender», der «ebenso in die Zukunft unseres
Geschlechts hinausreicht, als (er) in die Vergangenheit desselben

zurückgeht. In diesem Sinne vorzüglich auch ist die positive
Philosophie geschichtliche Philosophie» (11, 571).

Ausführlicher ist der eigenen geschichtlichen Stellung der «positiven

Philosophie» in der Geschichte die 24. Vorlesung der «Philosophie

der Offenbarung» gewidmet. Schelling erklärt hier, nachdem

er zunächst (im Sinne des Erlanger Vortrags von 1821) die Unvereinbarkeit

zwischen dem «That»-Charakter der «Offenbarung» und
jedem Apriori-Wissen, d. h. nachträglichem Vorauswissen betont hat
(s. besonders 14, 6-11), daß gerade dies, die Freiheit des Geschehenen,

aufzuweisen, die Aufgabe der Philosophie sei. « Sie wird ihr Geschäft
darein setzen, zu zeigen, daß die Offenbarung nicht ein nothwendiges
Ereigniß, sondern die Manifestation des allerfreiesten, ja persönlichsten

Willens der Gottheit sey. » (14, 11 f.)

158



Man muß sich hier erneut den im scheinbaren Widerspruch von
Freiheit und Wissen liegenden Doppelsinn von Freiheits-Erkenntnis
klar machen. Rein formal genommen ist das Erkennen hier in der Tat
die Erfüllung dessen, woraufdas zu Erkennende aus ist, und so verstanden

dessen Vollendung: Das Begreifen der Freiheit ist ein Akt der
Befreiung. Schelling nennt die «philosophische Religion» - mit welchem
Ausdruck er die «positive Philosophie» auf ihren Inhalt hin gesehen
kennzeichnet - «die Religion der freien Einsicht und Erkenntniß»
(13, 194) und erklärt (an anderer Stelle): Die «philosophische
Religion» könnte selber «als wirkliche Religion nur seyn, wenn sie die
Factoren der wirklichen Religion», d. h. des heidnischen und christlichen

Weltalters, «in sich hätte : nur in der Art, wie sie dieselben
enthielte, könnte ihr Unterschied von jener liegen, und dieser Unterschied

würde ferner kein anderer seyn können, als daß die Principien,
welche in jener als unbegriffene wirken, in ihr als begriffene und
verstandene wären. Die philosophische Religion, weit entfernt durch ihre
Stellung zur Aufhebung der vorausgegangenen berechtigt zu seyn,
würde also durch eben diese Stellung die Aufgabe und durch ihren
Inhalt die Mittel haben, jene von der Vernunft unabhängigen
Religionen, und zwar als solche, demnach in ihrer ganzen Wahrheit und
Eigentlichkeit, zu begreifen.» (11, 250)

Der Sinn dieser Äußerung ist zureichend nur zu verstehen, wenn
man die in dem Erlanger Vortrag explizierte Antwort auf die Frage,
wie Freiheit gewußt werden kann, darin mit enthalten sieht. Das

«Begreifen» ist nicht nur in privativer Weise keine «Aufhebung» des

Vorausgegangenen, sondern es ist dies in einer positiven Weise; es bringt,
indem das im Wege Stehende (der «Eigenwille» des apriorisch-
« nothwendigen » Wissens) umgekehrt wird, sein Wesen erst zur
Wirkung. Es sei an das Zitat aus der 24. Vorlesung der «Philosophie der

Offenbarung» erinnert, wo Schelling einer apriorischen «Darstellung
der Geschichte» den Vorwurf macht, sie möchte «das Geschehene

ungeschehen machen», nämlich «die Vergangenheit als

nichtexistent» (nicht mehr existent, nämlich:) «außer aller Wirkung und
Bedeutung für die Gegenwart setzen» (14, 22). «Begreifen» der

vergangenen Taten in ihrem Tat-Charakter heißtsomitfür Schelling: das

Vergangene zu der ihm gemäßen Wirkung und Bedeutung für die

Gegenwart befreien.
Diese ethisch-praktische Bedeutung des Wissens unterstreicht

Schelling, wenn er das zu Erkennende (hier: die «Offenbarung»)

159



gegen die Meinung verteidigt, es handle sich dabei um eine Sache der
«Belehrung» (14, 28). Dann nämlich würde lediglich «ein schon
bestehendes Verhältniß» (des Menschen zu «Gott», d. h. seiner Lebens-

Orientierung) «deutlicher hervorgestellt», es würde sich «in dem
Verhältniß des Menschen zu Gott nichts ändern». In Wahrheit aber
heißt nach Schellings Ansicht «Offenbarung»: «ein anderes oder

neues Verhältniß an die Stelle des früheren zu setzen und dieses

könnte nur durch einen wirklichen Actus, durch eine solenne oder
ausdrückliche That geschehen» (a.a.O.). Braucht nun also diese

vergangene Tat zu einem bestimmten Zeitpunkt ein ihr gemäßes
Begreifen, dann kann das eben auch nur insofern ihr gemäß sein, als es

das (umzukehrende) «reelle Verhältniß des menschlichen Wesens zu
Gott» (14, 29), d. h. den (umzukehrenden) Grundzug der Praxis des

Menschen betrifft.
Zu Beginn der anschließenden 25. Vorlesung der «Philosophie der

Offenbarung» macht Schelling diesen Begriff von Geschichtlichkeit, den

er mit seiner «positiven Philosophie» im Sinn hat, klar, indem er
seine Philosophie der Offenbarung von drei bekannten Arten einer

Rezeption des christlichen Kerygmas abhebt, die, jede auf andere

Weise, dessen geschichtlichen Charakter verfehlen. Das erste ist die

Beseitigung der Geschichte in einer «spekulativen Dogmatik» (14, 30),
wie sie für die Scholastik kennzeichnend sei. Sie hat die Theologie
«von ihrem natürlichen Boden, dem geschichtlichen, hinweggerissen,
und sie in eine fast ganz ungeschichtliche Doctrin verwandelt »(14, 31).

Das zweite ist die Verwechslung von Geschichte mit Historie, wie
sie nach Schellings Ansicht für den Protestantismus kennzeichnend
ist: «Mit der Reformation erwachte überhaupt wieder der geschichtliche

Geist. schon darum, weil sie auf die Quellen zurückging und
diese als einzige Auktorität anerkannte.» Inzwischen aber «wurde
die Theologie auf das Extrem einer anderen im entgegengesetzten
Sinne geistlosen Behandlung getrieben, nämlich das Extrem der bloß
äußerlich geschichtlichen, insofern aller Wissenschaft ermangelnden
Behandlung.» Das wissenschaftliche Interesse beschränkte sich auf die
kritische Erforschung der «Ächtheit» der Bücher. «War nun einmal
dieser Punkt erreicht, die Glaubwürdigkeit der Apostel und Christi
erwiesen, so bedurfte es in Ansehung der einzelnen Lehren nichts

mehr, als philologisch-grammatisch zu zeigen, diese oder jene Stelle
der neutestamentlichen Bücher enthalte diese oder jene Lehre; man
begnügte sich, sagen zu können: hier steht es; wie man es nun aber

160



übrigens sich begreiflich oder auch nur verständlich machen wollte,
wurde jedem selbst überlassen.» (14, 32)

Im Hinblick auf Schellings eigenes Denken und zumal den seit

Hegel und Haym herrschend gewordenen Begriff von diesem Denken
verdient die dritte «Behandlungsweise» der «Offenbarung», die

Schelling hier ablehnt, besonderes Interesse. «Außer der
scholastischen und jener bloß äußerlich historischen, gab es nun noch eine

dritte, in der sich das Bedürfnis eines wahren, innern Verständnisses

ankündigte, die mystische. Inwiefern diese auf das Innere der Sache

selbst ging, stand sie allerdings über den beiden ersten, aber theils
suchte sie dieses Innere selbst nur auf dem Wege einer zufälligen
Erleuchtung unter den Einflüssen eines fromm erregten, aber seiner
selbst nicht mächtigen Gefühls, dessen Äußerungen, anstatt objektiv
erklärend, das Innere aufschließend, vielmehr selbst mystisch, d. h.
unklar und wenigstens nicht allgemein überzeugend waren, andern-
theils wurde von der mystischen Theologie die äußere und geschichtliche

Seite der Untersuchung zu sehr vernachlässigt; es war, als ob
sie den Inhalt der Offenbarung rein aus innerer Erleuchtung ohne
alles äußere Mittel hervorbringen wollte. Allein das Christenthum
ist unmittelbar und zunächst eine Thatsache, die wie jede andere rein
geschichtlich ausgemittelt werden muß Dabei hat man außerdem

zu suchen, daß man der Einfachheit dieser Äußerungen so nahe als

möglich bleibe, und nicht, wie es von den meisten Mystikern
geschehen ist, einen dem Ghristenthum völlig fremden Schwulst in
dasselbe hineinlege. Der Mysticismus versteht das Geschichtliche so

wenig als der Rationalismus; es sind allegorische Erklärungen, auf
welche der Mysticismus hinausläuft, da es vielmehr darauf ankommt,
das Geschichtliche als Geschichtliches zu begreifen.» (14, 32f.) (Zu
Schellings Kritik an der Mystik: vgl. besonders den Passus über

J. Böhme in der achten Vorlesung der «Philosophie der Offenbarung»,
13, 119-129; ein besonders prägnanter Passus über den geschichtlichen

Charakter des Themas der «positiven Philosophie» findet sich

in der neunten Vorlesung, 13, 192-197.)

III.
«Contemplation » und Praxis

In Schellings Scheidung der Philosophie in einen «positiven» und
einen «negativen» Teil kommt dem «negativen», dem an sich selbst

161



ungeschichtlichen Teil, eine indirekte geschichtliche Bedeutung zu.
Das soll hier an Hand der Ubergangsstelle vom «negativen» zum
«positiven» Teil innerhalb der «Philosophie der Mythologie», dem

Text, an dem Schelling bis zuletzt gearbeitet hat (s. 11, V), erläutert
werden.

In der indirekten geschichtlichen Bedeutung ihres «negativen»
Charakters stellt Schelling die Philosophie an die Seite der — in der

«positiven Philosophie» so scharf abgewiesenen - «Mystik» und der,
in seiner Jenaer und Würzburger Zeit von größter Bedeutung
gewesenen Kunst (jener beiden «absoluten» Verhaltensweisen also, die
nach Hegel von der zur «Wissenschaft» gewordenen Philosophie
überwunden worden sind). Alle drei Verhaltensweisen, «negative»
(oder, weil in ihrem Thema geschichts-unabhängig: «rein rationale»)
Philosophie, «Religion» und Kunst werden von Schelling begriffen
als Weisen von «Contemplation», also von vornherein schon nach dem
Maßstab der Praxis. Entscheidend ist dabei, daß sie gerade in ihrer
«contemplativen» Verfassung zu der genannten geschichtlichen, also

gesellschaftlich-praktischen Bedeutung gelangen.
Der Grund dafür wird klar, wenn man sich den Kernpunkt klar

macht, der nach Schellings Ansicht die Veränderungsbedürftigkeit
der bestehenden gesellschaftlichen Praxis ausmacht. Die Geschichte im
Ganzen ist für Schelling - wie ich hier im I. Teil erläutert habe —

bestimmt durch den Gegensatz zweier prinzipiell verschiedener Weisen

von Praxis, einer von Grund auf verkehrten und einer Überwindung
dieser Verkehrung. Was nun, in der Konkretisierung der Gedanken
über das Wesen der menschlichen Freiheit aus der Schrift von 1809

zur wirklichen Geschichte der Menschheit in den «Weltaltern» seit

1811, wie eine Erweiterung von individuellen Sachverhalten auf die
Gesellschaft, eine Erweiterung der Ethik zur Geschichte, aussieht, das ist
doch keineswegs so zu verstehen, als würde da lediglich der eine

(«existenzielle») durch einen anderen («sozialen») Bereich ersetzt.

In Wirklichkeit frei - in der rechten wie in der verfehlten Weise -
können immer nur (in Schellings Ausdruck) «Personen» sein. Aber
die Wirklichkeit der Freiheit besteht in der «Wechselwirkung der
Individuen» in der Gesellschaft (ein Gedanke, der für den «Idealismus»

wie für Kant noch selbstverständlich war). Der Maßstab für die
Verschiedenheit von Gesellschaftszuständen ist für Schelling der Grad

an individueller Freiheit. Darin liegt der Grund der — aus dem Kontext

gerissen, so restaurativ klingenden - Relativierung des Staates (in

162



der 23. Vorlesung der «Philosophie der Mythologie»), die ich zu
Beginn erwähnte.

Schelling sieht den ganzen Zeitraum der «Gegenwart» durch das

Prinzip der «Selbstheit» bestimmt an. Und als Folge dieser Lage, als

das «Nothwerk», das in dieser Lage unvermeidlich ist, um die
Menschen vor sich selbst zu schützen, begreift er den Staat11. Insofern ist
die Existenz des Staates das äußere Kennzeichen dieses Zeitalters. Der
Staat ist - wie Schelling am Schluß der 22. Vorlesung der «Philosophie

der Mythologie» sagt - die Macht der «praktischen Vernunft»,
die sich «dem selbst- oder eigenthätig gewordenen Willen als Gesetz

auferlegt und Unterwerfung von ihm heischt» (11,532). Der Staat,
«diese äußere mit zwingender Gewalt ausgerüstete Vernunftordnung»,

«das zur thatsächlichen Macht gewordene Gesetz», «ist die
Antwort auf jene That, durch welche der Mensch sich außer der
Vernunft gesetzt hat; dieß» - setzt Schelling, diese Vorlesung
beschließend, noch hinzu - « ist die Vernunft in der Geschichte »(11,533).

In der gleichen Institution also, in der Hegel das «Material» und
das Ziel der Geschichte erblickt, sieht Schelling — zwar nicht das

Unheil, aber doch den Ausdruck des Unheils12. Und das ist der Fall bei

11 Schelling unterscheidet, und zwar nach dem Verhältnis von Bedingung und
Zweck, Staat und Gesellschaft: Der Staat läßt, so erklärt in der 23. Vorlesung
der «Philosophie der Mythologie», dem Individuum, gerade indem er sie nickt

«fordert», «Raum für die freiwilligen, darum auch erst persönlichen Tugenden,

z. B. daß einer billig ist, d. h. sein Recht nicht zum Schaden anderer auf
die Spitze treibt sondern sich lieber selbst etwas entzieht, wenn er gleich
das Gesetz zu seinem Beistand hätte; oder daß er wahrhaft ist, seinem

Versprechen treu, auch wo er es zu halten nicht gezwungen werden kann,
oder mittheilsam, wohlwollend, liebevoll: Tugenden, welche die bloße
Vernunft nicht vorschreiben oder zuwegebringen kann, Tugenden, die rein
persönlich sind und denen wir auch den Namen der gesellschaftlichen gebe können ;

denn mit ihnen erhebt sich über der unfreiwilligen die freiwillige und darum
höhere Gemeinschaft, welche wir die Gesellschaft nennen werden.» (11, 541)

12 Vgl. dazu Schellings Polemik gegen Hegels Staatsauffassung, die
Alexander Hollerbach aus der Nachschrift einer Vorlesung Schellings vom
Wintersemester 1833/34 in seinem Buch «Der Rechtsgedanke bei Schelling», 1957,
S. 209-211, veröffentlicht hat. Der Schluß des zitierten Textes lautet: «Wer
also den Staat zum absolut Höchsten aller menschlichen Macht erheben will,
hat dadurch den Staat außer allem wahrhaft vernünftigen Verhältnis
gesetzt, und sein System ist darum im wahren Sinne des Wortes ein wesentlicher
Iiiiberalismus, weil er alles wahrhaft Freie dem Staat unterwirft. Ein Ausdruck
dieser eben bestimmten Gesinnung ist auch Hegels berühmter Ausspruch:
,Alles Wirkliche ist vernünftig' und umgekehrt. »

163



einem gleichen Begriff auch von der Beschaffenheit des (idealen)
Staates, nämlich als der Wirklichkeit (der «Macht») der praktischen

Vernunft. Das Prinzip der «Sittlichkeit» selbst ist nach Schelling die

Folge jenes «Abfalls» des Menschen von seinem wahren Ort. «Allem
sittlichen Handeln» - so erklärt er in der 24. Vorlesung der «Philosophie

der Mythologie» - liegt «der Abfall von Gott... zu Grunde»
(11, 566).

Diese theologisch-metaphysisch klingende Bestimmung ist die
Interpretation einer einfachen menschlichen Erfahrung: Die «Vernunftmacht»

läßt den Menschen in seiner Individualität unbefriedigt, sie tritt
ihm - und zwar auch in der Gestalt des inneren, des «Sittengesetzes»
— nur als Gesetz, d. h. als «Allgemeines und Unpersönliches» entgegen
(11, 553£). «Das äußere (Staats-) Gesetz ist ja selbst nur die Folge
jenes innren Zwangs.» (11, 554) «Zuletzt» erscheint «alles sittliche
Handeln als verwerflich, das ganze Leben als brüchig. Die freiwilligen
Tugenden verschönern und veredeln zwar das Leben, aber im Grund
bleibt immer der Ernst des Gesetzes, welcher es zu keiner Freudigkeit
der Existenz kommen läßt. Die Erfahrungen, welche das Ich im
Kampfe mit dem Gesetze macht, sind vielmehr von der Art, daß es

je länger je mehr den Druck des Gesetzes als einen ihm unüberwindlichen,

d. h. als Fluch empfindet.» (11, 555f.)
Der Mensch erfährt demnach den Zustand, in dem der Staat

notwendig ist, - gleichgültig, ob er im einzelnen geordnet oder
ungeordnet ist — als unselig. Er erfährt, daß der «Geist» - das im
«sittlichen», im selbstverantwortlichen Handeln vollzogene Selbstbewußtsein

- in dieser Verfassung nicht wahr ist: nämlich nicht zugleich
«Seele» ist. (Daß Schelling - und zwar schon seit der Würzburger
Zeit - nicht auf einen Gegensatz zwischen «Geist» und «Seele»,
sondern auf zwei einander entgegengesetzte Weisen des «Geistes» aus
ist, geht nach dem hier im I. Teil Gesagten schon daraus hervor, daß
für Schelling «Geist» synonym mit «Wille» ist.)

Die Bedeutung, die in dieser Lage nun der Philosophie im traditionellen

Sinn zukommt, einer Philosophie also, die sich ausdrücklich
auf ihren «negativen», «rein rationalen» Status beschränkt und
nicht (wie Schelling dies Hegel vorwirft) wirklichkeitskonstituierend
sein will, ergibt sich aus Schellings näherer Kennzeichnung der
« Wendepunkte» zwischen den beiden (der verkehrten und der nicht
verkehrten) Weisen von Praxis. Dabei ist für das Verständnis des

ganzen Gedankens ausschlaggebend, daß man Schellings Unter-

164



Scheidung von zwei verschiedenen und aufeinander angewiesenen
Wendepunkten beachtet. Nur wenn man diese Zweigliedrigkeit übersieht,

kann man (wie z. B. Habermas; s. Anm. 10, S. 150f.) an diesem

Übergang von der «negativen» zur «positiven Philosophie» eine

quietistische Trennung des «beschaulichen Lebens» von der
gesellschaftlichen Praxis konstatieren.

Von dem ersten Wendepunkt spricht Schelling so, daß er dabei

sogleich eine Einschränkung anbringt, die schon auf den zweiten

Wendepunkt verweist. Er erklärt: Wo der Mensch «den Druck des

Gesetzes als Fluch empfindet», «tritt ein Wendepunkt ein. Für das

Ich nämlich ist die Möglichkeit da, nicht zwar sich aufzuheben in
seinem unheilvollen Zustande» (dies die Einschränkung) «aber
doch sich als Wirkendes aufzugeben, sich in sich selbst zurückzuziehen,
sich seiner Selbstheit zu begeben. Indem es dieses thut, hat es keine
andere Absicht, als der Unseligkeit des Handelns sich zu entziehen.»
(11, 556)

Diese Abkehr vom Handeln bezeichnet Schelling positiv als «

Contemplation». Das, was da in der Tat positiv, man muß sogar sagen
aktiv gemeint ist, läßt sich am Beispiel der «Kunst» leicht einsehen,
die Schelling neben der «mystischen Frömmigkeit» als eine weitere
Weise von «Contemplation» ansieht. Das «sich-seiner-Selbstheit-be-

geben» besteht im Falle der Kunst in der schöpferischen Tätigkeit,
wo der Mensch den höchsten Grad von Geistes-Gegenwart erreicht,
indem er von sich absieht. Das gleiche gilt von der «Wirkung» der

Kunst, z. B. der Freudigkeit der Existenz, die von der Aufführung der

griechischen Tragödie bezeugt ist. Entsprechendes ließe sich von der

«mystischen Frömmigkeit» zeigen, für uns etwa im Gedanken an den
Zen-Buddhismus.

Doch mit der «Contemplation» ist, wie Schelling mit der
Einschränkung schon angedeutet hat, der «unheilvolle Zustand» nicht
beseitigt. Der Grund: weil es «beim beschaulichen Leben» nicht
«bleiben» kann (11, 560). «Das Aufgeben des Handelns läßt sich

nicht durchsetzen; es muß gehandelt werden Die Wirklichkeit
(macht) ihr Recht wieder geltend und die vorige Verzweiflung
kehrt zurück. Denn der Zwiespalt ist nicht aufgehoben.» (a.a.O.)

In dieser Feststellung ist anerkannt, daß die Wendung, die in der

«Contemplation» vollzogen wurde, nur Sache des jeweiligen
Individuums, aber nicht der gesellschaftlichen Wirklichkeit war. Das besagt:
die Unseligkeit des Handelns kann nicht außerhalb, sondern nur

165



innerhalb des Handelns selbst «aufgehoben» werden; und das heißt:
nur durch eine geschichtliche Wendung.

Dieser Gedanke ist nach Schelling das letzte, wozu die Philosophie
von sich aus gelangen kann : der Gedanke, daß die wirkliche Wendung

- Schelling spricht von «Umkehrung» (11, 565) - «nicht vom Denken

ausgehen kann». «Die Vernunftwissenschaft führt also wirklich über
sich hinaus und treibt zur Umkehr; diese selbst kann doch nicht vom
Denken ausgehen. Dazu bedarf es vielmehr» - erklärt Schelling
unmißverständlich - «eines praktischen Antriebs.» (11, 565)

Mit dieser Einsicht in die Differenz zwischen «Contemplation» und
Geschichte ist die Philosophie nun aber auch in ihrer «negativen»
Form für Schelling nicht verabschiedet. Sie hat nicht nur trotz,
sondern in ihrer Distanz zum praktischen Wirken-können und Wirkenwollen,

in ihrer «contemplativen» Verfassung also, eine praktische
Bedeutung. Das ist der Sinn des zweiten Wendepunktes, von dem

Schelling spricht, nämlich der Rückkehr ins Handeln.
Worauf sich die Reflexion zunächst allein gerichtet hatte, das war

die scheinbar resignierende Erkenntnis, daß eine «contemplative»
Praxis-Abkehr keine wirkliche - nämlich die bestehende «unselige»
Form der Praxis in eine andere umkehrende - Praxis-Überwindung
sein kann. «... und die vorige Verzweiflung kehrt zurück. Denn der

Zwiespalt ist nicht aufgehoben.» (s.o.)
Doch eben damit, daß die erste Verzweiflung zurückkehrt, mit

dieser zweiten Verzweiflung, ist etwas Neues eingetreten. Wer einmal
die «Erkenntniß Gottes», nach Schellings Ansicht: das im «Gefühl»
der Freudigkeit beruhende Bewußtsein wirklicher Freiheit,
«geschmeckt» hat, der, sagt Schelling nun, muß die Unseligkeit der
bestehenden Wirklichkeit «nur um so tiefer empfinden» (11, 566). In
der Rückkehr aus dem, was - wie die Kunst - seinem Wesen nach nur
für Augenblicke möglich ist, stellt sich für den Menschen die « letzte

Verzweiflung» ein: «Nun erkennt (er) erst die Kluft», die «alles
sittliche Handeln zweifelhaft macht, so daß keine Ruhe und kein
Friede, ehe dieser Bruch versöhnt ist.» (a.a. O.)

Die Wendung zur « Contemplation» erweist sich also in der zweiten

Wendung, der Rückkehr aus ihr, in der Nach-Wirkung also, in der

Erinnerung, als eine Voraussetzung der - nicht von ihr zu bewirkenden

- praktischen Umkehrung. Die «Contemplation» gibt, und zwar
gerade dann, wenn sie sich ihrer geschichtlichen Ohnmacht nicht zu
entziehen versucht, das «Signal zur Umkehrung» (a.a.O.)

166


	Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling

