Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling
Autor: Jahnig, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling*

von Dreter Fihnig

Enleitung

Das Denken Schellings steht noch immer in dem Schatten Hegels.
Zwar ist seit dem Schelling-KongreB3 in Bad Ragaz 1954 die eigen-
standige, von Hegel nicht tiberholte, philosophie-geschichtliche Be-
deutung Schellings als des «Vollenders» des deutschen Idealismus
erkannt!. Schellings Stellung in der Welt-Geschichte wird dagegen
nach wie vor unter dem Vorurteil beurteilt, er gehére mit seiner frii-
hen Philosophie zur Romantik, mit seiner spateren zur Restauration,
in beiden Fillen auf die Seite der Reaktion innerhalb eines Zeitalters
der Revolution; wihrend Hegel, wie auch immer man seine eigene
Stellung zu den gesellschaftlich-politischen Umwilzungen seiner Zeit
interpretiert, doch unbestritten als der Denker gilt, der das welt-
geschichtliche Erbe der groBen Revolution den Opponenten der
Restauration theoretisch verfiighar gemacht hat: Der Umschlag der
Metaphysik in geschichtliche Praxis auf dem Weg von Kant zu Marx
hat seinen Angelpunkt darin, daB3 die Metaphysik selbst in ihrem
eigenen geschichtlichen Charakter sich durchschaute und ausdriick-
lich ergriff. Die Aufhebung der Philosophie in wirkliche, d. h. zeit-

* Teile des Aufsatzes habe ich 1970 vor der Kant-Gesellschaft Miinchen
(besonders den Inhalt des ersten Teils) und 1971 vor der Philosophischen
Gesellschaft Basel (besonders den Inhalt des dritten Teils) vorgetragen. —
Zitate nach der ersten Gesamtausgabe, die 4 Binde der «II. Abteilung» sind
hier als Band 11-14 gezdhlt; das «Systemprogramm» von 1796: nach
H. Fuhrmans (Hrsg.), Schelling, Briefe und Dokumente, Band I, 1962,
S. 68-71; «Die Weltalter»: nach der Ausgabe der «Urfassungen» von
M. Schrater, 1946.

! Besonders durch den Vortrag von WALTER ScuuLZ: «Die Vollendung des
deutschen Idealismus in der Spétphilosophie Schellings», der zuerst mit den Ergeb-
nissen des 1955 unter dem gleichen Titel veroffentlichten Buches bekannt
machte. — Die Vortrige der Tagung in Bad Ragaz sind in den Siudia philo-
sophica 14, 1954 veroffentlicht worden.

126



bezogene Aktion nach Hegels Tod hat Hegel selber vorbereitet, indem
er das Thema der Philosophie, das «Absolute», als einen durch ge-
schichtliche Widerspriiche mobilisierten und mobil gehaltenen Prozef3
der Selbstverwirklichung und die Philosophie selbst als die Summe
ihres Zeitalters begriff.

Dieser Sachverhalt verweist darauf, daB in der Endphase der klassi-
schen (der mit Plato beginnenden) Philosophie der MaBstab ihrer
weltgeschichtlichen Bedeutung in ihrem eigenen Verhiltnis zur Ge-
schichte liegt. Und der Relevanz-Unterschied zwischen dem Denken
Hegels und demjenigen Schellings griindet nach allgemeiner Ansicht
darin, daB3 Schelling sich bis zuletzt von dem romantischen Gesetz,
nach dem er angetreten, nicht wirklich frei gemacht hat: dem irratio-
nalistisch-mystischen Grundzug seiner Naturphilosophie; wahrend
Hegel von Anfang an, seit seinen Hauslehrerjahren in Bern, wo er
sich bereits mit verfassungsrechtlichen Fragen befaBte, trotz — oder
richtiger: mit — seinen theologischen Interessen, priméir politisch
interessiert war.

Schon von auBen her gesehen erscheint als ein durch alle Entwick-
lungsphasen hindurchgehendes Unterscheidungsmerkmal zwischen
Hegel und Schelling der Tatbestand, daBl die Geschichte bei Hegel,
in regionaler wie universaler Weise, iiberall, auch in seiner Logik, das
Thema beherrscht. Bei Schelling wird dagegen die Geschichte in
ihrem konkreten Gang (sicht man von zwei kleineren, allerdings mit
Recht besonders geschitzten Schriften zur Kunstgeschichte und zur
Philosophiegeschichte? ab) nie zum wirklichen Thema von Philo-
sophie. Mit dem thematischen Interesse, das bei Hegel die Geschichte
hat, 1aBt sich bei Schelling in der Tat, und zwar in allen Epochen,
einschlieBlich seiner Spétphilosophie, nur das Interesse an der Natur
vergleichen.

In anderer als thematischer Weise war Schelling indessen vom
Anfang seines Tiibinger Studiums bis zu seinem Lebensende in gleich-
bleibender Breite und Intensitit der Geschichte zugewandt. Er be-
schiftigte sich seit seiner Magisterarbeit iiber das dritte Kapitel der
Genesis (die Geschichte vom Stindenfall) und seiner Doktordisserta-
tion tiber « Mythen, historische Sagen und Philosopheme der Altesten
Welt» in stindig erneuerten Interpretationen mit den alten und

2 « Uber das Verhdltnis der bildenden Kiinste zur Natur» von 1807 und «Zur
Geschichte der neueren Philosophie», Miinchener Vorlesungen von 1827.

127



altesten Epochen der menschlichen Geschichte, und dies nun — im
Unterschied zu Hegels Ansatz der geschichtlichen Uberlieferung als
eines Gegenstands der Philosophie — in der Weise, daB er diese Uber-
lieferungen als Erkenntnis-Quellen ansah. Dabei 148t sich das Interesse
am Alten und Altesten noch verschirft als ein Interesse an vor- und
auBer-philosophischen Zeugnissen kennzeichnen, insbesondere an der
griechischen Mythologie und Dichtung und an den orientalisch-
biblischen Religionen.

Damit freilich scheint das negative Urteil iiber Schellings eigene
geschichtliche Bedeutung nur noch besiegelt zu werden. Wihrend
nach Hegels Ansicht die Philosophie die iiberlieferte Geschichte be-
greifen muB, damit sie von der Herrschaft des Vergangenen frei wird
(das ist der Sinn seines Begriffs der aufarbeitenden «Er-innerung»?)
und den Anspruch, «ihre Zeit in Gedanken gefaBt» zu sein, erfiillen
kann, scheint Schelling — ebenso wie einige seiner romantischen Gene-
rationsgenossen — die Vergangenheit zu verkliren. Die Zuwendung
zur alten Geschichte erscheint bei ihm als eine Abwendung von der
geschichtlichen Gegenwart, das kontemplative Interesse am Vergan-
genen als Ausflucht vor den Problemen der Zukunft. Dem romanti-
schen Irrationalismus der Naturphilosophie scheint Schellings Ge-
schichtsinteresse in seinem spekulativen Theologismus zu korrespon-
dieren.

So wie die gegenwartsbewuBte Stellung Hegels zur Geschichte ihren
Ausdruck in der dominierenden Rolle, die er den politischen Verhilt-
nissen zumiBt, findet, so kann man sich umgekehrt das restaurativ-
reaktionire Bild von Schellings Geschichtsinteresse durch die unter-
geordnete Plazierung des politischen Bereiches in seinem Denken be-
stitigen lassen. Seine letzten AuBerungen iiber das Verhiltnis des
Menschen zum Staat — in dem Briefwechsel mit dem bayerischen
Ko6nig Maximilian und in der «philosophischen Einleitung» in die
«Philosophie der Mythologie» — sind nicht nur eine miBmutige
Reaktion des alten Mannes auf die politischen Unruhen der vierziger
Jahre, deren Hohepunkt er in Berlin erlebt hatte, sondern zugleich
auch eine Bekriftigung seiner frithesten AuBerungen iiber den Staat.

In der 23. Vorlesung der «Philosophie der Mythologie» sagt
Schelling: «Der Staat (ist) nicht Gegenstand, nur Voraussetzung

8 S. v. Verf., «Die Beseitigung der Geschichte durch ,Bildung* und ,Erinnerung*»,
in: Praxis, 7, 1971 (Heft 1/2), S. 63-72.

128



alles Fortschritts, so ist er auch demgemaB zu behandeln». (11, 550)
«Die fortschreitende Entwicklung wird auch ihm zugut kommen, er
nimmt an ihr Theil, aber ohne ihr Princip zu seyn.» (11, 551) «Die
Aufgabe ist, dem Individuum die gréBte mogliche Freiheit (Autarkie)
zu verschaffen, — Freiheit, nimlich tiber den Staat hinaus und gleich-
sam jenseits des Staats, nicht aber riickwirts auf den Staat wirkende
oder im Staat. Denn damit geschieht das gerade Gegentheil von dem,
was geschehen sollte, wie unsere constitutionellen Einrichtungen
zeigen, indem der Staat alles absorbiert, und anstatt dem Individuum
Mufle zu gewihren, es vielmehr zu allem herbeizieht, jeden fiir sich
in Anspruch nimmt, jeden die Last des Staates tragen la8t.» (a.a.O.)
In dem sogenannten «Systemprogramm» von 1796 sagt Schelling,
nachdem er zunichst von der Ethik und der Natur gesprochen hat:
«Von der Natur komme ich aufs Menschenwerk. Die Idee der Mensch-
heit voran — will ich zeigen, daB es keine Idee vom Staat gibt, weil
der Staat etwas mechanisches ist, so wenig als es eine Idee von einer
Maschine gibt. Nur was Gegenstand der Fretheit ist, hei3t Idee. Wir
miissen also auch uber den Staat hinaus! — denn jeder Staat muf3
freie Menschen als Riderwerk behandeln; und das soll er nicht; also
soll er aufhiren.»*

Diese AuBerung stammt aus der Zeit, wo Schelling sich mit Hegel
und Hélderlin, seinen Freunden und Zimmergenossen aus der Tiibin-
ger Stiftszeit, einig glaubte in dem, was sie mit threm «Losungswort»
«Reich Gottes» meinten, namlich der Hoffnung auf einen Zustand
der menschlichen Gesellschaft hier auf Erden, dem das Signum der
«Gottlichkeit» zuzusprechen wire. Dieses «religiose» Wort bezeich-
net die konkret verstandene Utopie, die die Freunde in ihrem Enthu-

¢ Hans-JORG SANDKUHLER illustriert durch Zitate aus der 22. und 23. Vor-
lesung der «Philosophie der Mythologie» seine These von dem praxisfernen und
praxisfeindlichen Individualismus des alten Schelling (s. SANDKUHLER, Frei-
heit und Wirklichkeit. Zur Dialektik von Politik und Philosophie, 1968, darin
besonders das SchluBkapitel « Die positive Philosophie des Staats»; und: SAND-
KUHLER, F. W. 7. Schelling, Sammlung Metzler, 1970, darin besonders S. 80,
S. 85, S. 102f.). In dem ersten Buch sagt Sandkiihler: « Maglichkeitsfindung des
Heils ist — und wird fiir Schellings gesamte Lehre bleiben — die Selbstaufgabe des
Menschen, der Verzicht auf Freiheit . .. Der Verzicht auf Freiheit schlieft den auf
Praxis (welcher zugleich bedeutet, von der Theorie der Praxis, der praktischen
Philosophie, abzulassen) mit ein. Nach der Revolution von 1848 hat Schelling
nur zusammengefaflt, was an praxisverleugnenden Tendenzen seiner Philo-
sophie seit 1800 innegewohnt hatte.» (Freiheit und Wirklichkeit, S. 168.)

129



siasmus fiir die Franzosische Revolution verband: eine Gesellschafts-
ordnung, in der der Grund und die Macht der Ordnung nicht auBer-
halb, sondern innerhalb eines jeden der Bewohner dieses « Reiches»
lage, — so wie es gegen Ende dieses (wahrscheinlich im Anschlul3 an
Gesprache mit Holderlin in Frankfurt niedergeschriebenen, in einer
Abschrift Hegels iiberlieferten) Entwurfs heiB3t: «Dann erst erwartet
uns gleiche Ausbildung aller Krifte, des Einzelnen sowohl als aller
Individuen. Keine Kraft wird mehr unterdriickt werden, dann
herrscht allgemeine Freiheit und Gleichheit der Geister!»

Der Zusammenklang dieser frithen mit jener spitesten AuBerung
erlaubt die Vermutung, daB hier wie dort das ganze Schema, unter
dem man Schelling ein mangelndes Interesse an den politischen Ver-
hiltnissen zum Vorwurf macht: individualistisch oder gesellschaftlich,
progressiv oder reaktionir, unterlaufen wird. Der Staat wird hier ja
nicht entzaubert, weil statt seiner das private Individuum oder eine
seelen- und gedankenvolle Innerlichkeit die Hauptsache wire, son-
dern weil er gerade nicht das Ideal oder das Element einer optimalen
Wirklichkeit der Gesellschaft ist. Wenn man Schellings frithe — in
ihrer Apodiktizitit gewiBl unrealistische — Verwerfung des Staates
iiberhaupt und seine spite Relativierung einer staatlichen Gesinnung
in seiner — zweifellos anachronistischen — Huldigung der Monarchie
nicht primir als dogmatische Aussagen, sondern als kritische Absagen
liest, d. h. auf ihre Intention hin, dann kommen die frithe und die
spate Ansicht darin iiberein, daB sie die Frage stellen, wo denn iiber-
haupt der Mafstab fur eine Verdnderung der Gesellschaft und damit
den Fortschritt zu suchen ist, ob in einer den Weltgeist zufrieden
stellenden Stabilitit des Staates, der die Scheinfreiheit der Individuen
als Antriebsaggregate braucht, oder in der Wirklichkeit von Freiheit,
deren Zeichen die Gleichheit aller Individuen und deren Element die
Briiderlichkeit wire. In einer Vorlesung, die Schelling auf der Hoéhe
seines Ruhmes, 1802, in Jena gehalten hat, sagt er: « Wir verlangen
(firr die Vernunft sowohl als fiir die Einbildungskraft), daB nichts im
Universum gedriickt, rein beschrinkt und untergeordnet sey. Wir
fordern fiir jedes Ding ein besonderes und freies Leben.» (5, 393)

In dieser Forderung: daB3 «jedes Ding» «ein besonderes und freies
Leben» finden kann, also jedes in Bezug zu allen anderen frei sein
kann, spricht sich das Grundproblem von Schellings Philosophie im
ganzen aus: die Frage, wie Freiheit wirklich sein kann. Dieses Problem
liegt Schellings Denken zugrunde von den ersten, noch in der Meinung

130



einer bloBen Propagierung des Vorbildes Fichtes verfaBten philo-
sophischen Schriften aus der Tubinger Zeit bis zu der «Philosophi-
schen Einleitung» in die «Philosophie der Mythologie», der letzten
Arbeit vor seinem Tod. Die Wandlungen seines Denkens, die ihm den
Ruf eines «Proteus der Philosophie» eintrugen, entstehen aus dem
Festhalten an diesem Problem. Es ist zuletzt der Grund von Schellings
Scheidung der Philosophie in eine «positive» und eine «negative»
Hilfte. Die zitierten AuBerungen iiber den «Staat» in der «Philo-
sophie der Mythologie» stehen am Ubergang vom «negativen» zum
«positiven» Teil innerhalb dieses Werkes.

Diese Scheidung der Philosophie in zwei sich ergdnzende Arten und
der spezifische Charakter jeder dieser beiden Arten 148t sich in dem
MafBe einsehen, wie man das genannte einheitliche Grundproblem
von Schellings Denken, die Wirklichkeit der Freiheit, einsicht. Dieses
Problem hat seinen konkreten Ausdruck in Schellings Konzeption
vom Verhdltnis des Menschen zur Natur. Diese Konzeption bestimmt
auch noch das seinen Stoffen nach «religionsgeschichtliche» Spit-
werk, denn in dem Verhiltnis des Menschen zur Natur sieht Schelling
den Grund und den Horizont der Geschichte.

In dem folgenden I. Teil méchte ich diesen Sachverhalt, den Zu-
sammenhang zwischen Schellings Interesse an der Geschichte und
seiner Naturphilosophie, erldutern, um dann, im II. Teil, auf den
geschichtlichen Charakter der «positiven Philosophie» selbst und
zuletzt, im III. Teil, auf die Stellung der — an ihr selbst ungeschicht-
lichen — «negativen Philosophie» innerhalb der Geschichte ein-
zugehen.

131



I

Der Jusammenhang zwischen Geschichts-Interesse
und Naturphilosophie bet Schelling

Die Frage ist: wie kam der Fichte-Schiiler auf die Natur? Die
klarste Antwort gibt Schelling in der letzten seiner philosophischen
Schriften, die er selbst noch vertffentlicht hat, in den 1809 — zwei
Jahre nach Hegels «Phinomenologie des Geistes» — erschienenen
«Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit».

Um die Erklarung verstehen zu konnen, muBl man sich zunichst
vor Augen halten, was Schellings Naturphilosophie leisten wollte
(und, wie sich seit einigen Jahren, besonders durch Wilhelm Szilasi
und Wolfgang Wieland?®, zu zeigen beginnt, auch geleistet hat). Es
ist dies der systematische Nachweis eines «organischen», d. h. leben-
digen Charakters der Wirklichkeit im Ganzen. Der Zweck von Schel-
lings Naturphilosophie ist die Erkldrung der Wirklichkeit im Ganzen
als Selbsttatigkeit. Was wir, die Menschen, aufgrund unseres BewuB3t-
seins im Erkennen und Handeln als das nickt von uns hervorgebrachte
Seiende vorfinden, was uns als Objektivitit begegnet und so, als
Objektivitit, in der neuzeitlichen Naturwissenschaft seit Galilei und
Newton erforscht und in Kants erster Kritik begriindet worden ist,
das wird — wie Kant in seiner letzten Kritik sah — begrenzt von einer
Wirklichkeitsverfassung, die an sich selber zugleich Subjekt ist. Die
organische Natur ist, mit einer Formulierung Kants, die dieser als
Grenzbegriff verstanden wissen wollte, und die Schelling zur Basis
machte, willens-analog (Kritik der Urteilskraft, § 64). Diese Konzep-
tion einer primir nicht «mechanischen», sondern «dynamischen»
Verfassung der Wirklichkeit systematisch zu begriinden, war die

8 W. Szivast, Schellings Beitrag zur Philosophie des Lebens (Vortrag von 1954),
Jetzt in: Szilasi, Philosophie und Naturwissenschaft (Dalp-Taschenbiicher
347) 1961. W. WierLAND, Die Anfinge der Philosophie Schellings und die Frage nach
der Natur, in: Natur und Geschichte, Karl Lowith zum 70. Geburtstag, 1968,
S. 406—440. Verwiesen sei auch auf eine noch unveroffentlichte Tiibinger
Dissertation von Kraus Popak tiber «Spekulation und Erfahrung bei Schelling».

132



Absicht von Schellings Naturphilosophie, die er in ihren Grundlinien
bereits seit 1798 ausgearbeitet hatte. In der Freiheits-Schrift von 1809
definiert er nun diese Absicht im Riickblick, wenn er sagt: « Das hoch-
ste Streben der dynamischen Erklarungsart ist kein anderes als die
Reduktion der Naturgesetze auf Gemiith, Geist und Willen.» (7, 396)

Mit dieser Bestimmung der Absicht ist aber noch nicht deren Motiv
ausgesprochen. Man koénnte vermuten, es sei erkenntnistheoretischer
Art, etwa eine theoretische Unzufriedenheit mit der traditionellen
Ontologie, die (mit der einzigen Ausnahme von Leibniz — von Kants
wissenschaftstheoretischer Kapitulation vor dem Phanomen der orga-
nischen Natur dagegen ausdriicklich bestitigt) nur einer «mechani-
schen», d. h. subjektlosen Konzeption von Natur begrifflich beizu-
kommen vermochte. Schellings eigene Erklarung seines Motivs lautet
jedoch anders: «Nur wer Freiheit gekostet hat, kann das Verlangen
empfinden, ihr alles analog zu machen, sie iiber das ganze Universum
zu verbreiten.» (7, 351)

Schellings Interesse an einer Philosophie der Natur ist keine Ver-
leugnung, sondern eine Radikalisierung seiner Fichte-Schiilerschatft.
Das Interesse an der Freiheit (an der RechtmaBigkeit des Postulates,
daB das «Ich» in der Tat «Ich», d. h. Tathandlung ist) verlangt, die
Vereinbarkeit dieses Postulates mit dem Ganzen der Wirklichkeit zu
begreifen. Es geniigt nicht, sagt Schelling, gegen Fichte gewandt:
«zu behaupten, ,daf3 Thitigkeit, Leben und Freiheit allein das wahr-
haft Wirkliche seien’, . . . es wird vielmehr gefordert, auch umgekehrt
zu zeigen, daB alles Wirkliche (die Natur, die Welt der Dinge)
Thitigkeit, Leben und Freiheit zum Grund habe, oder im Fichte-
schen Ausdruck, daB nicht allein die Ichheit alles, sondern auch um-
gekehrt alles Ichheit sey.» (7, 351)

Der Grund von Schellings Naturphilosophie ist selber praktischer
Art: «Der Gedanke, die Freiheit einmal zum Eins und Alles der
Philosophie zu machen, hat den menschlichen Geist iiberhaupt,
nicht bloB in Bezug aufsich selbst, in Freiheit gesetzt und der Wissen-
schaft in allen ihren Theilen einen kraftigeren Umschwung gegeben
als irgendeine frithere Revolution.» (a.a.0.)

Wenn man der Naturphilosophie Schellings, seiner Konzeption der
Natur als eines «unbewuBten» oder «schlafenden Geistes», den Vor-
wurf des Irrationalismus macht, dann hat man gerade das Problem
verfehlt, das fiir ihn selbst mit dieser Konzeption aufbrach und ihm
den Impuls zur Erweiterung seiner eigenen Philosophie gab, deren

1335



bedeutendster Ausdruck die zitierte Schrift iiber das « Wesen der
menschlichen Freiheit» ist. Gerade darin, daB uns (von heute aus
gesprochen miite man in historischer Einschrinkung sagen: gerade
darin, daB3 der mit dem cartesianischen Begriff der Wirklichkeit als
res extensa einsetzenden neuzeitlichen Vorstellung) die eigene Wil-
lensihnlichkeit, die Lebendigkeit der Natur als irrational, als unbe-
greiflich erscheint, gerade darin liegt fiir Schelling das Problem.
Wenn die Natur, die Wirklichkeit, in der Tat so beschaffen ist, wie
dies die Merkmale ihrer Lebendigkeit vermuten und das menschliche
Verlangen, daB3 Freiheit kein bloBer Schein ist, postulieren lassen,
dann wire das faktische BewuBtsein von der Wirklichkeit, das diese
nur als Objektivitiat zuldBt, ein falsches BewubBtsein; dann wire das
tatsichliche, das von uns in Gestalt der neuzeitlichen Wissenschaft
als maBgeblich anerkannte Verhiltnis zur Wirklichkeit in Wahrheit
unwahr.

Diese Uberlegung fiihrt Schelling in der Freiheits-Schrift zu einer
Erweiterung seines Begriffs der Freiheit. Kénnte jene Unwahrheit
nicht selbst noch ein Symptom der Freiheit sein? Gehort zur Freiheit
nicht auch noch, sich irren zu konnen? Gehort, weniger theoretisch
gefragt, zur Freiheit nicht auch noch die Moglichkeit des Bosen?
Beide Fragen verkoppelt: kénnte die genannte Unwahrheit, die theo-
retische Verfehlung, nicht in einer Verfehlung des Handelns, genauer:
in einer Verfehlung der allgemeinen HandelnsmaBstibe, einer Ver-
fehlung des Verhaltens grinden?

Um den Sinn dieser Frage (zunichst nur als Erwigung) einzu-
sehen, geniigt die folgende Uberlegung (in der ich das Motiv der
Freiheits-Schrift sehen méchte): Wenn der Status der Wirklichkeit
als purer Objektivitdt unwahr sein sollte, dann muf3 man sich doch
fragen, wie diese Unwahrheit zustande kommt, konkreter gesagt: wie
der Mensch in einen solchen Stand kommt, daB} sich ihm die «Sub-
jektivitat» der Natur als irrational entzieht? Schellings Antwort dar-
auf lautet: Der Mensch hat sich selber in diesen Stand gesetzt, indem
er sich auf seine Subjektivitit, auf seine Selbstindigkeit versteift hat.
Die Freiheit oder — wie Schelling synonym zu Freiheit sagt — der
Wille hat in diesem Fall die Form der «Selbstheit» oder der « Egoitat»
eingenommen, der gegeniiber alle andere «Ichheit» notwendiger-
weise als bloBe Gegenstidndlichkeit erscheinen muB.

In dieser Uberlegung tritt zutage, daB der Begriff der Freiheit
unzureichend gefafBt ist, wenn sie problemlos (wie dies noch bei Hegel

134



und seinen antipodischen Nachfolgern der Fall ist) lediglich als Auto-
nomie begriffen wird. Denn dabei wird diejenige Differenz, in der
Schelling das Wesen der Ireiheit sieht, verdeckt: die Differenz zwi-
schen «aus sich selbst handeln» (7, 347) und auf-sich-zu-, um-seiner-
selbst-willen handeln. Das zweite, das Auf-sich-zu-handeln, ist als
Maoglichkeit im ersten, dem Aus-sich-heraus-handeln, enthalten; es ist
jedoch keineswegs dessen einzige Moglichkeit, ja, wenn man an die
eben angestellte Uberlegung denkt, vermutlich sogar dessen Ver-
kehrung.

Die verkehrte — moralisch gesprochen, die «bose» — Weise von
Freiheit, der « Wille der Selbstheit» (die «Egoitity), ist freilich zu-
gleich auch der hochste Beweis der Freiheit, der Beweis dafiir, daB die
Freiheit ithrem Grunde nach ab-griindig, oder, wie Schelling sagt,
«Un-Grund» ist.

Die Gegenmoglichkeit zu dieser Wesens-Verkehrung, die dem
Wesen der Freiheit (dem Wesen des « Willens») angemessene Ver-
wirklichung ihres Wesens, wire — nach der angestellten Uberlegung
— eine solche Weise des Willens, in der der Wollende nicht sich, sondern
das ihm Andere will. Das kann er nur, wenn er es als mit sich verwandt
erkennt. Darum begreift Schelling die wahre Verfassung des Willens
als den « Willen der Liebe» (7, 395).

Die genannte Verkehrung, die gleichermafBen ein Mibrauch der
Freiheit wie deren extremster Gebrauch ist, lieBe sich als eine Abkehr
von der (im idealistischen Sprachgebrauch zu reden) urspriinglichen
«Bestimmung» verstehen. Und Schelling sieht diesen, die Gegenwart
beherrschenden, Vorgang ausgesprochen in den orientalisch-biblischen
Bildern vom Verlust des «goldenen Zeitalters» und des «Stnden-
falls».

Blickt man von Schellings spateren Schriften auf die Freiheits-
Schrift von 1809 zuriick, dann 148t sich in deren «ontologischer», aus
den Riickwirkungen der Naturphilosophie auf deren eigenes Motiv:
das Problem der Freiheit, resultierenden Einsicht in die Ambivalenz
des «Willens» das Kennzeichen der seit den « Weltalter»-Fragmenten
von 1811-1813 «heilsgeschichtlichen» Konzeption der Welt-Ge-
schichte erkennen. Diese philosophische Konzeption der Geschichte
(deren historische Berechtigung seit Karl Lowith und schon seit Max
Weber nicht mehr ganz so unsinnig erscheint wie dem empiristischen
Denken des vorigen Jahrhunderts) hat ihre prinzipielle Bedeutung
darin, daB3 Schelling das Verhiltnis des Menschen zur Natur nicht

135



nur als eine Sache der Ethik und damit der Praxis é@berhaupt, sondern
als die Sache und den Grund der Verdnderungen der menschlichen
Gesellschaft, also der geschichtlichen Praxis ansieht®.

Die in der Freiheits-Schrift zunichst «existentiell» entwickelte
Ambivalenz zwischen einer verkehrten und einer die Verkehrung
iitberwindenden Weise des menschlichen Willens (an die Kierkegaard
iibrigens auch unmittelbar und bis in Einzelheiten hinein in seinen
pseudonymen Schriften, besonders im «Begriff der Angst», ankniipft)
konkretisiert sich, indem sie den Unterschied geschichtlich verschie-
dener Zustinde der menschlichen Gesellschaft bezeichnet. Diese Zu-
wendung der Philosophie zur Geschichte, diese ethisch orientierte
«Vergeschichtlichung» der Philosophie meint Schelling in der letzten
Phase seines Denkens mit dem Begriff einer «positiven Philosophie».

Das Neue dieser letzten (in den 30er Jahren einsetzenden und in
der Hauptsache durch die in den 40er Jahren in Berlin gehaltenen
Vorlesungen zur «Philosophie der Mythologie» und der «Offen-
barung» dokumentierten) Phase seines Denkens ist die in dem Begriff
einer «positiven Philosophie» schon mit ausgedriickte Trennung der
Philosophie in zwei — einander entgegengesetzte und darin sich ergin-
zende — Aufgabenfelder und Verfahrensweisen, eine «negative» und eine
«positive». Schelling setzt nicht etwa die neue an die Stelle der bis-
herigen Philosophie, sondern er fordert, die Art und den Inhalt der
bisherigen Philosophie durch die nach Art und Inhalt neue Philo-
sophie (zu der er in der Tradition freilich auch schon Vorbilder sieht)
zu ergidnzen. Das eigentlich Neue an Schellings Spatphilosophie ist
demnach nicht etwa die «positive Philosophie», sondern die Zweitei-
lung der Philosophie. Denn wenn damit die bisherige Philosophie auch
nicht — wie zur gleichen Zeit von Marx — aufgehoben, sondern nur
aufgespalten wird, so kann doch in einer wesentlichen Hinsicht auch
die bisherige Philosophie nicht mehr das bleiben, was sie bis dahin
war: Sie ist nicht mehr universal, sondern nur noch eine von zwei
verschiedenen Weisen des Denkens.

Schellings allgemeine Kennzeichnung der beiden Arten von Philo-
sophie ist bekannt. Die «negative» Philosophie handelt vom « Was»,
die «positive» vom «DaB» des Seienden. Die «negative» ist « We-
sens»-, die «positive» « Existenz»-Philosophie. Die Ansicht, die man

¢ S. den Beitrag d. Verf. in der Festgabe « Walter Robert Corti» (Hrsg.
D. Larese und H. Strehler), Amriswil, 1970, S. 57-62 («Natur und Ge-
schichte bei Schelling»).

136



sich in dem ersten Stadium der Ausgrabung von Schellings Spatwerk
in den 20er und 30er Jahren unseres Jahrhunderts gebildet hatte, als
handele es sich um eine Wendung der Philosophie vom «Idealis-
mus» zum «Realismus», von der «Spekulation» zur «Erfahrung»,
ist durch die neueren Interpretationen von Schellings Spatwerk (ins-
besondere die von Walter Schulz und Klaus Hemmerle?) korrigiert
worden. Das ganze Denkschema, nach dem unsere Begriffe von
«Wirklichkeit» und «Empirie» geprigt sind, wird von Schellings
Unterscheidung iiberholt. Und zugleich erweist sich diese Unter-
scheidung selber noch als eine Konsequenz der «idealistisch-spekula-
tiven» Metaphysik, die — undurchschaut — auch noch die scheinbar
anti-metaphysischen Intentionen der Forschungspraxis und der Hand-
lungstheorien des 19. Jahrhunderts gepragt hat.

Ich méchte nun in dem folgenden zweiten Teil die Eigenart dessen,
was in Schellings Spiatwerk unter dem Namen einer « positiven Philo-
sophie» hervortritt, im AnschluB an die bis jetzt entwickelten Uber-
legungen erldutern, nimlich als die weltgeschichtliche Konkretisie-
rung seines Grundproblems: der menschlichen Freiheit. In dieser
Konkretisierung stellt sich das Grundproblem dar als das Problem der
Erkennbarkeit (oder Wifbarkeit) von Geschichte. Die beiden wichtigsten
Textstellen dazu sind (aus der dem eigentlichen Spatwerk voraus-
gehenden Zeit:) der Erlanger Vortrag « Uber die Natur der Philo-
sophie als Wissenschaft» von 1821 und (innerhalb des Spatwerks:)
die der Sache nach zweite, der Abfassung nach aber frithere der
beiden. Ubergangsstellen von der «negativen» zur «positiven Philo-
sophie»: die 24. (den Beginn des zweiten Bandes ausmachende) Vor-
lesung der «Philosophie der Offenbarung». (Nach der Aussage des
Herausgebers stammt dieser Text aus dem Jahre 1833, s. 13, VIf)
Die Hauptfrage fiir uns wird dabei sein, in welchem Sinn das Denken,
gendtigt durch seine Sache, seinen traditionellen Charakter andert,
konkret (mit der Hauptirage des Erlanger Vortrages gefragt): wie
ist Wissen von Freiheit moglich?

Von gleicher Wichtigkeit wird aber, wenn es Schelling in der Tat
nur um eine Aufspaltung und nicht um eine Aufhebung der Philo-
sophie geht, die Frage sein, welchen «Stellenwert», welche «Funk-
tion» er der bisherigen Art von Philosophie innerhalb der Welt-

7 Zu W. Scrurz: s. Anm. 1. — Kraus HEMMERLE, Gott und das Denken nach
Schellings Spdatphilosophie, 1968.

137
10 Studia Philosophica XXX /XXXI



Geschichte zuspricht. Welche Bedeutung nimmt dem Thema der
«positiven Philosophie», der Geschichte, gegeniiber die «negative
Philosophie» ein; wiederum konkreter gefragt: welche Bedeutung
kommt der «Contemplation» innerhalb der geschichtlichen Praxis zu?
Diese Frage findet ihre biindigste Antwort in der anderen, der Ab-
fassung nach spateren, der beiden Ubergangsstellen, der 24. (in die-
sem Fall am SchluB3 des ersten Bandes befindlichen) Vorlesung der
«Philosophie der Mythologie».

11,
Geschichte und Geschichtserkenntnis

Bevor ich auf Schellings Gedanken iiber die Problematik und Be-
deutung der Geschichts-Erkenninis eingehe (II, 2), mochte ich an drei
zeitlich verschiedenen und sachlich sich ergidnzenden Stellen Schel-
lings Konzeption von der Verfassung der Geschichte selbst erliautern
(II, 1). Die erste Stelle ist ein Abschnitt aus den « Vorlesungen iiber
die Methode des akademischen Studiums» (von 1802): iiber den Zu-
sammenhang zwischen Christentum und europdischer Geschichte (1, a),
die zweite ein Passus aus den « Weltalter»-Fragmenten (von 1811-13)
iiber die von Schelling als Gemeinsamkeit zwischen Christentum und
Heidentum begriffene genuine Keilstruktur der menschlichen Geschichie
als solcher (1, b), die dritte Schellings Interpretation des Demeter-
Mythologems in seiner Spéatphilosophie, in der er seinen, dem
Spezifikum der heidnischen « Mythologie» zugeordneten Begriff vom
Beginn der Geschichte erlautert (1, c).

1, a. In den «Vorlesungen tuiber die Methode des akademischen
Studiums» handelt Schelling in drei der vierzehn Vorlesungen von
der Geschichte. In der achten — « Uber die historische Construktion
des Christenthums» — erklart er die christliche Religion als von
wesenhaft geschichtlichem Charakter; in der zehnten — « Uber das
Studium der Historie und der Jurisprudenz» — handelt er von dem
Verfahren der Geschichtserkenntnis (worauf ich spéter zu sprechen
komme) und dem Gegenstand der «Historie im engeren Sinn», den
er darum der Jurisprudenz zuweist, weil er ihn als «6ffentliches
Leben», als « Organismus der Verfassung» begreift (5, 313 und 316).
Die dazwischen befindliche neunte Vorlesung: « Uber das Studium

138



der Theologie», handelt von den Konsequenzen, die der in der achten
Vorlesung ausgesprochene substanzielle Zusammenhang zwischen
Christentum und Geschichte fiir das wissenschaftliche Studium der
christlichen Offenbarung hat (s. dariiber hier: Anmerkung 8). In
dieser Konsequenz beruht die von Schelling postulierte und in der
Reihenfolge ausgedriickte Mittelstellung der Theologie zwuischen
Philologie und Historie, zwischen Religions- und Gesellschaftswissen-
schaft. Jetzt soll nur von der ersten dieser drei Vorlesungen die Rede
sein.

In dem Titel « Uber die historische Construktion des Christen-
thums» ist der Hauptgedanke dieser Vorlesung bereits ausgedriickt.
Schelling sieht in einem konstitutiven Bezug zur Geschichte den das
Christentum vom Heidentum unterscheidenden Grundzug des Chri-
stentums. Gemeint ist damit nicht der generelle Sachverhalt, daf
«die erste Griindung der Staaten, der Wissenschaften, der Religion
und der Kiinste», und zwar als Einheit, der Ursprung von Geschichte
ist (5, 287) (dariiber unten, in Abschnitt 1, c), sondern der spezielle
eines geschichtlichen Bewyftseins. Schelling erklart: mit dem Christen-
tum werde die Wirklichkeit im Ganzen «moralisch» verstanden
(5, 287); und das bedeutet: der Grund und Sinn des Daseins liegt
auBerhalb des jeweils Bestehenden, er liegt wesenhaft im « Unend-
lichen», d. h. im Nichi-Endlichen, im Nicht-Hiesigen, noch deutlicher:
im Nicht-Gegenwirtigen. Das ist der konkrete Sinn des christlichen
(genauer biblisch-christlichen) Begriffs von «Gott» als «Transzen-
denz». Das — in der griechischen « Mythologie» — jeweils endgiiltige
«Endliche» (jeweils endgiltige Hier und Jetzt) ist im Christentum
nur «Erscheinung», d. h. transitorisch. In diesem Sinn hat Karl
Lowith den Zusammenhang zwischen biblischer Eschatologie und
europiischem GeschichtshewuBtsein expliziert. Und diesen fur das
Handeln konstitutiven ukunfis-Bezug und damit fiir das Denken
maBgeblichen Sukzessions-Begriff meint Schelling, wenn er kurzerhand
erkliart, dafl «in dem Christenthum das Universum tiberhaupt als
Geschichte . . . angeschaut wird» (5, 287).

Die Bedeutung dieses gegeniiber dem Heidentum neuen, die « Ge-
schichte» — wie Schelling sagt — an die Stelle der « Natur» setzenden
WirklichkeitsbewuBtseins liegt darin, daBl damit auch die Wirklichkeit
selber anders wird. In dem vom Christentum begriindeten (und in
«sidkularisierter» Form bis heute von ihm geprigten) europiischen

Bereich der Weltgeschichte hat die Geschichte selbst, das wirklich voll-

139



zogene Verhiltnis zwischen Mensch und Natur, einen anderen
Charakter als in anderen, in vor- und auBereuropiischen Kulturen.
Schelling erklirt: der « Gegensatz, welchen die neuere Welt gegen
die alte macht, ist fiir sich zureichend, das Wesen und alle besonderen
Bestimmungen des Christenthums einzusehen» (5, 292). Diese Erkli-
rung laBt sich auch umkehren: das Neue der neuen Welt, ihr Wesen
und ihre besonderen Bestimmungen, findet in dem neuen — spezifisch
«geschichtlichen» — Wirklichkeits-Bewufisein, das mit dem Christen-
tum «in die Welt» getreten ist, seine Erklarung.

Schelling erliutert das an Christus. « Der Menschgewordene Gott»
ist « Gipfel und Ende der alten Gotterwelt». « Auch er verendlicht in
sich das Gottliche, aber er zieht nicht die Menschheit in ithrer Hoheit,
sondern in ihrer Niedrigkeit an, und steht als eine . . . in der Zeit
vergiangliche Erscheinung da, als Grenze der beiden Welten; er
selbst geht zuriick ins Unsichtbare, und verheiBt statt seiner nicht
das ins Endliche kommende, im Endlichen bleibende Princip, sondern
den Geist, das ideale Princip, welches vielmehr das Endliche (das
jeweils Bestehende, d. Verf.) zum Unendlichen zuriickfithrt und als
solches das Licht der neuen Welt ist.» (5, 292)8

Man wird den Sinn dieses Gedankens verfehlen, wenn man ihn
allein als eine innertheologische Kritik, als eine Wendung gegen einen
ungeschichtlichen Dogmatismus in der Theologie ansehen wiirde.
Schelling hat mit dem referierten — scheinbar nur religionshistori-
schen — Sachverhalt ein Problem bemerkt, das fur jede historische
Wissenschaft von Bedeutung ist und mit der spateren Entfaltung der
zur Zeit jener Vorlesungen ansetzenden methodologisch begriindeten
Geschichtsforschung erst akut geworden ist, ndmlich die, in der

8 Aus dem Gedanken, dal} die christliche «Religion» die Struktur des
europiischen Geschichtscharakters im Ganzen begriindet hat, leitet Schelling
in der neunten der « Vorlesungen iiber die Methode des akademischen Studiumsy
(«Uber das Studium der Theologie») eine Konsequenz fiir das Studium
dieser Religion selbst, also die Theologie, ab, namlich die, aus der Geschichte
(aus der vom Christentum begriindeten Epoche der Welt-Geschichte), aus der
«Welt, die es geschaffen» (5, 300) die «Lehre» des Christentum zu entnehmen,
statt die ersten Biicher zur Autoritit zu machen. Er macht dem Protestan-
tismus den Vorwurf: « An die Stelle der lebendigen Auktoritit trat die andere
todter in ausgestorbenen Sprachen geschriebener Biicher, und da diese ihrer
Natur nach nicht bindend seyn konnte, eine viel unwiirdigere Sklaverei, die
Abhéngigkeit von Symbolen, die ein blo menschliches Ansehen fiir sich
hatten.» (5, 301)

140



methodologischen Grundlegung mitgesetzte, Blindheit der histori-
schen Disziplinen fiir den eigenen Geschichischarakter der Geschichte.
Das alle Epochen prinzipiell gleichméBig erforschende (ihr Gegen-
standsgebiet tiber alle Epochen hinweg prinzipiell gleichmiBig an-
setzende) Verfahren der verschiedenen historischen Disziplinen igno-
riert den Sachverhalt, daBl «Geschichte» selbst jeweils prinzipiell
anders beschaffen ist, jede Epoche ihren eigenen « Wirklichkeits»-
Ma@Bstab hat. So setzt die « Geschichtswissenschaft» im engeren Sinn
des Wortes ihren Gegenstand im Falle etwa von Altsumer und Alt-
agypten oder der jetzt aufdimmernden planetarischen Nord-Siid-
Differenz ebenso genetisch und machtpolitisch an wie im Falle des
dafiir prototypischen modernen Nationalismus und Kolonialismus
oder des Ost-West-Gegensatzes, in deren Gegenwart sie sich entfal-
tete. Und fiir die Literaturwissenschaft ist das homerische Epos oder
die griechische Tragodie ebenso « Literatur» («Text») wie ein Roman
von Thomas Mann oder ein Theaterstiick von Brecht. Ob dieser vom
Fach diktierte Vorbegriff der Sache — die historischen Michte, die
Texte, die Kompositionen, die mythologischen Vorstellungen, die
magischen Riten — auBlerhalb der jeweils maBstabprigenden Epoche
iiberhaupt noch zutrifft, wird nicht gefragt und kann nicht ge-
fragt werden. Der ungeschichtliche Vorbegriff des Gegenstandes, der
in der nachtriglichen Verkniipfung der «Gebiete» — einer soziolo-
gischen Begriindung der «Literatur», einer kulturellen Umrahmung
der Okonomie und Politik — nur noch verfestigt wird, ist der unver-
meidliche Preis fir die mit der Disziplinierung erzielte wissenschaft-
liche Produktivitit. — Was Schelling tiber die weli-geschichtliche Be-
deutung der christlichen « Offenbarung» im Falle Europas zu zeigen
sucht, lieBe sich dhnlich an der welt-geschichtlichen Bedeutung des
homerischen Epos im Falle Griechenlands® oder der monumentalen
Plastik und Architektur am Beginn der Hochkulturen zeigen.

Der Gedanke von dem wesenhaft «historischen» Charakter des
Christentums in der achten jener vierzehn Vorlesungen iiber die

® Vgl. dazu ScHELLINGS eigene Deutung der geschichtlichen Wirkung des
homerischen Epos (anhand einer Auslegung von Herodot 11, 53) in der 1.
Vorlesung der «Philosophie der Mpythologie» (11, 15-25); s. dazu: Verf., Schel-
ling, Band II, 1969, S. 107-118. — Uber den eigenen geschichtlichen Wandel
der geschichtlichen Funktion der Dichtung handelt J. BURCKHARDT in den
« Weltgeschichtlichen Betrachiungen», 2. Kapitel, 4. Abschnitt: «lur geschichi-
lichen Betrachiung der Poesie».

141



Methode des akademischen Studiums weitet sich fiir Schelling im
Fortgang seines Denkens zu einem Hauptgedanken aus. In der —
spater noch niaher zu besprechenden — 24. Vorlesung der «Philo-
sophie der Offenbarung» erklart Schelling im AnschluB an eine
Erérterung tiber das Verhéltnis des Christentums zum Heidentum:
«Man kénnte hier bemerken, die gehe also bloB die Theologen an.
Aber keineswegs. Das Christenthum gehort nicht bloB diesen, es
gehort ebenso wohl dem 4chten Geschichtsforscher an; ja wire es in
den Schulen der Theologen schon lingst zu einer gemeinen Erschei-
nung herabgeschitzt, so wiirde es der groBartige Geschichtsforscher
(Schelling verweist hier wie auch sonst oft auf Johannes von Miller)
in seiner erhabenen, geschichtlichen Bedeutung festhalten.» (14, 20)

1, b. Zwischen den der identititsphilosophischen Periode Schellings
zugehorigen «Vorlesungen iiber die Methode des akademischen
Studiums» und den « Weltaltern» liegen Schellings Einsichten in das
Problem der menschlichen Freiheit, von der im I. Teil dieses Auf-
satzes die Rede war. Geschichte wird seitdem, im Unterschied zu der
vorher mehr formalen Bestimmung des Transitorischen iiberhaupt,
konkret und definitiv als der Zeitraum des Ubergangs zwischen Un-
wahrheit und Wahrheit, Unheil und Heil begriffen. Diese Grund-
verfassung der Geschichte gilt nun aber fiir das vorchristlich-«heid-
nische» Zeitalter ebenso wie fiir das modern-«christliche». Man
kénnte daher, wenn man von der konkreten ontologisch-soteriologi-
schen Bedeutung des Ubergangs-Status und den damit implizierten
Wandlungen vom «Heidnischen» zum «Christlichen» abstrahiert,
den Unterschied des spdteren zu dem fritheren Geschichtsbegriff
Schellings als eine bloBe Generalisierung des zunéchst nur als Spezifi-
kum der christlich-européischen Epoche verstandenen transitorischen
Wirklichkeitsstatus auf das Ganze der Menschenwelt interpretieren:
seit dem «Abfall von Gott» lebt der Mensch geschichtlich; und das
besagt fiir Schelling: ist jeder Moment seines Daseins wesenhaft durch
Nicht-Gegenwart bestimmt. DaB damit der substantielle Unterschied
zwischen antik-«heidnischer» und modern-«christlicher» Welt den-
noch nicht verwischt wird, zeigt die Unterscheidung, die Schelling
auf dieser Basis in der letzten Periode seines Denkens zwischen dem
Geschichtscharakter des «mythologischen» und dem des «Offen-
barungs»-Zeitalters macht: das christlich-moderne Zeitalter ist von
dem vorhergehenden durch sein Geschichts-BewuBtsein, und das be-
deutet: durch die Dominanz des Zukunfis-Bezuges unterschieden;

142



sein — der neue — Ubergangs-Status besteht darin, sich von der Herr-
schaft des Vergangenen fre: zu machen, indem das Vergangene eigens
zum Vergangenen gemacht, in die Vergangenheit zuriickgestoBen
wird. Auf diesen — fiir Schellings Denken seit den «Weltaltern»
zentralen — Gedanken soll hier nicht niher eingegangen werden!?;
ich will lediglich das fiir das Thema dieses Aufsatzes wichtige prinzi-
pielle Moment dieses Gedankens herausstellen, das Schelling in den
«Weltaltern» konzipiert hat. Es ist dies seine Einsicht in die zeitliche
Dimensionalitdt der Geschichte iiberhaupt.

Schelling sieht diesen Sachverhalt ausgesprochen, d. h. erkannt und
fiir uns erkennbar gemacht, sowohl in der orientalisch-griechischen
Mythologie als auch in der christlichen Offenbarung. Im Falle der
Mythologie ist es deren Grundlage, die Theogonie, im Falle des
Christentums ebenfalls dessen Grundlage: die 7rnztdit.

In beiden Fillen sieht Schelling das Ausschlaggebende darin, daB
ein bestimmtes Zeitalter — das des «Zeus» oder das mit Geburt und
Tod des «Gottessohnes» beginnende — seine Wirklichkeit darin hat,
daBl Vergangenheit und Zukunft als solche an der Gegenwart beteiligt
sind. Zeus ist die Macht der Ordnung (das «Reich der Form»), das
darin besteht, daB sie das « Chaos» iiberwunden, zum eigenen Grund
gemacht hat und ihr selbst «ein gleiches Schicksal» (der Uberwin-
dung namlich) «geweissagt» ist (Die Weltalter, Urfassungen, S. 68f.).
Christus ist «Sohn» Gottes als vom «Vater» gezeugt und ihn zu-
gleich (als seine eigene Herkunft) bezeugend, wobei das Zeugnis der
Gottes-Sohnschaft der «Geist» ist, der nach dem Tod Christi zur
Sprache kommt als praktische Aufgabe (Zukunft) jeder nachfolgen-
den Gegenwart (vgl. a.a.0. S. 69-72).

Der Passus, in dem Schelling in den «Weltaltern» das chrono-
logische Folge-Verhiltnis in den heidnischen (speziell der griechi-
schen) Theogonien als ein solches der geschichtlichen Konstellation
aller drei Zeitdimensionen erklirt, enthilt zugleich eine weitere fir
Schelling wesentliche Einsicht, namlich die in die fiir die Zukunfts-
dimension wichtige Doppeldeutigkeit der Vergangenheit. (Die philo-
logische Problematik im Detail, z. B. die zu Schellings Zeit iibliche

10 S, dazu: WoLrcaNG WIELAND, Schellings Lehre von der Zeit, 1954
(Heidelberger Forschungen 4), und: JURGEN HaBERMAS, Dialektischer Idea-
lismus im Ubergang zum Materialismus — Geschichtsphilosophische Folge-
rungen aus Schellings Idee einer Contraction Gottes (Vortrag von 1961), in:

HaserMmas, Theorie und Praxis, 3. Aufl. 1969, S. 108-162.

143



etymologische Verbindung von Kronos und xpoévog, kann hier
auBeracht bleiben.) Schelling erklirt: «In allen Uransichten der
Menschheit, allen Religionen ohne Unterschied, liegt die stille Ahn-
dung jener Folge von Personlichkeiten, die notwendig ist, um den
Zustand der entfalteten und zugleich beruhigten Schépfung zu erkli-
ren. Denn so 148t nicht allein die Indische Religion ihren héchsten
Gott den zweyten, Brama, erzeugen, durch welchen die in jenem ver-
borgene Welt erst hervorgezogen wird. Auch in der griechischen
Fabel folgte der Herrschaft des Uranos, der uranfinglichen himmli-
chen Wesenheit, die Herrschaft des Kronos, in dessen Natur zwey
Vorstellungen verbunden werden, die der ewig gebahrenden, ewig
verschlingenden Zeit, des unablissig in sich selbst laufenden Rads
der Geburt, und die der goldenen Zeit, welcher zuletzt immer jene
Eintracht der Dinge zum Vorbild diente, in welcher sie vor dem
Anfang der jetzigen Zeiten zusammenlebten. Denn es bleibt dem
Menschen in dem lebhaftesten Gefiihl der Entzweyung mit sich und
der ganzen Welt noch die Ahndung, einmal im Ganzen und selber mit
das Ganze gewesen zu seyn und der Wunsch ist so natiirlich, lieber
gleich in dieses zuriickzugehen, als durch einen langen Kampf wieder
dahin zu gelangen. Den Kronos aber verdrangte sein Sohn Zeus, der
Herrscher der Gegenwart, dem nur in der Zukunft ein gleiches
Schicksal geweissagt ist. Vor Zeus Herrschaft gab es nur wilde, regel-
lose Geburten, nichts Bleibendes und Bestehendes; mit Zeus aber be-
ginnt das Reich der Form, beginnen die bleibenden ruhenden Ge-
stalten. In der andern Beziehung aber, da die Zeiten Saturns als die
Zeiten hoher Gliickseligkeit betrachtet wurden, muBte dem Realismus
der griechischen Religion zufolge diese Verdringung als Gewaltthat
vorgestellt und beklagt werden.» (a.a.O. S. 68f.) Die Vor-Zeit ist
also einerseits das « Chaos», dessen Uberwindung aufs héchste riih-
menswert ist, andererseits die «goldene Zeit», deren Verlust aufs
héchste beklagenswert ist — und so die Gegenwart (auch ohne eschato-
logische Heilsprophetie) zukunftsoffen macht.

Zu Schellings Verstindnis der christlichen 7rinutdt sei hier nur eine
Stelle zitiert, in der aus dem polemischen Gegenpol das prinzipielle
Moment der Zeitlichkeit besonders klar wird. Schellings polemischer
Gegenpol ist hier die dogmatische Reduktion des Zeit-Verhéltnisses
auf ein ungeschichtliches Satz-Verhiltnis: «Auch hier» (namlich
ahnlich wie im Falle der Theogonien) «ist der lebendigen Einsicht
nicht wenig durch die Art geschadet worden, alles dogmatisch-hart

144



und schroff, satzweise hinzustellen, inde die Offenbarung alles im
Werden und in der Bewegung darstellt, und z. B. nirgends die Idee
der Dreyeinigkeit als Dogma ausspricht, sondern den Vater in der
Zeugung des Sohnes, den Sohn im Gezeugtwerden und im Ausspre-
chen des Vaters, den Geist im Ausgehen von beyden oder doch vom
Vater vorstellt.» (a.a.0O. S. 71)

I, c. Der erste Teil von Schellings «Positiver Philosophie», die
«Philosophie der Mythologie», 1aBt sich rundweg kennzeichnen als
Philosophie des Beginns der Geschichte. Schelling sieht als erster Philo-
soph seit Vico und innerhalb der traditionellen Philosophie als ein-
ziger Philosoph neben Vico, daB der Beginn von Geschichte identisch
ist mit der Entstehung der Hochkulturen. Das ist der konkrete Sinn
seiner These — der Grundthese seiner «Philosophie der Mythologie»
— daB mit der Entstehung der Mythologie (des « Polytheismus») die
Scheidung der Menschheit in verschiedene « Vélker» begriindet wird
(s. dazu besonders: 11, 126-130; 11, 228-232). (DaB Schelling mit dem
Terminus « Volker» dasselbe meint, was wir als « Kulturen» bezeich-
nen, lehrt seine Betrachtung der verschiedenen «Volker» in Gestalt
der Kulturen Indiens, Chinas, Agyptens, Babyloniens, Phéniziens,
Griechenlands und Roms.)

Was Schelling, bei allen teils selbstverschuldeten, teils zu seiner
Zeit unvermeidlichen Fehlern, iiber die moderne Fachwissenschaft
(mit wenigen Ausnahmen wie etwa dem Frankfurter Frobenius-
Institut) hinaushebt, das ist seine Betonung des revolutiondren und
nicht evolutioniren Charakters dieses Epocheneinschnitts. « Die Ent-
stehung von Vélkern ist nicht etwas, das eine ruhige Folge aus zuvor
bestandenen Verhiltnissen von selbst herbeifiihrt, sie ist etwas, wo-
durch eine frithere Ordnung der Dinge unterbrochen und eine ganz
neue eingesetzt wird. Der Ubergang von jenem homogenen Seyn (der
vorgeschichtlichen Menschheit) zu dem héheren und entwickelteren,
wo schon Vélker, d. h. Ganze von geistigen Unterschieden, sind,
macht sich so wenig von selbst, als z. B. der Ubergang von der unor-
ganischen zur organischen Natur, mit dem jener allerdings ver-
gleichbar ist. Denn wenn im Reiche des Unorganischen alle Kérper
noch in der gemeinsamen Schwere ruhen, und selbst Warme, Electri-
citit und alles dem Ahnliche ihnen noch gemein ist, so entstehen mit den
organischen Wesen selbstindige Mittelpunkte, fiir sich seyende Wesen,
die dieB alles als eigenes besitzen, und die Schwere selbst, diesie inihre
Gewaltbekommenhaben, alsfreie Bewegungskraft benutzen.» (11, 130)

145



Schelling wirft den Geschichtsforschern vor, sie hitten keinen Be-
griff vom «Anfang der Geschichte» und wiirden ihn nicht einmal
vermissen (11, 229 und 232); denn die Scheidung zwischen «Ge-
schichte» und «Vorgeschichte» nach dem Vorhandensein schrift-
licher Uberlieferungen sei «duBerlich und zufillig» (11, 231). «Eine
wesentlich, eine innerlich differente Zeit wire die vorgeschichtliche,
wenn sie einen andern Inkalt hitte als die geschichtliche.»
(a.a.0.)

Eine solche «innerliche», also qualitative Differenz ist nach Schel-
lings Ansicht dann gewonnen, wenn man die Geschichte mit der «voll-
brachten Trennung der Vélker» beginnen 1aBt und dann als eine
«relativ-vorgeschichtliche Zeit» die Entstehung dieser Voélker-Trennung
und als eine «absolut-vorgeschichtliche Zeit» «die Zeit der noch unzer-
trennten und einigen Menschheit» ansieht (11, 233-235). Als den
«wahren Inhalt» jener relativ-vorgeschichtlichen Zeit, in der sich
die Scheidung der Menschheit in « Vélker» ausbildet, also « Kulturen»
aufkommen, begreift Schelling die «Entstehung der formell und
materiell verschiedenen Gotterlehren, also der Mythologie iiberhaupt»,
— in deren Interpretation die Ausfithrung seiner «Philosophie der
Mythologie» beruht und worauf hier nicht weiter eingegangen werden
soll. Wesentlich fiir unser Thema ist die prinzipielle These, die Schel-
ling aus jener qualitativen Differenz ableitet: « DemgemaB sind die
geschichtliche und die wvorgeschichtliche Zeit nicht mehr bloB relative
Unterschiede einer und derselben Zeit, sie sind zwet wesentlich verschiedene
und voneinander abgesetzte, sich gegenseitig ausschlieBende, aber eben
darum auch begrenzende Zeiten . . . Die geschichtliche Zeit setzt sich
also nicht in die vorgeschichtliche fort, sondern ist durch diese als eine
vollig andere vielmehr abgeschnitten und begrenzt.» (11, 233f.)

Vom heutigen Stand der Faktenkenntnis lieBe sich diese These
Schellings verifizieren an dem Unterschied zwischen dem nomadi-
schen Jager- und Sammler-Dasein der Menschen des Paldolithikums
und den Merkmalen der SeBhaftigkeit, der Arbeitsteilung und der
hierarchischen Sozialgliederung der Hochkulturen. Als Grundlage
dafiir erscheint die, eine stadtische Gesellschaft vorbereitende Ent-
stehung des Ackerbaus (d. h. einer intensiven und planenden Wirt-
schaftsweise) im Neolithikum. Sowenig Schelling die Resultate der
mit seiner Generation beginnenden Archiologie voraussehen konnte,
so gut kannte er doch — auch darin Vico vergleichbar — die historische
Selbsterklirung der mythologischen Uberlieferung. Schelling sieht

146



den Beginn der menschlichen « Kultur» (der Geschichte) interpretiert
in dem Mythologem von Demeter und Persephone (s. dazu besonders:
12, 636-642 und 13, 415-417).

Schelling bestreitet die (bis heute verbreitete) symbolisch-natura-
listische Deutung Demeters als einer « Gottin der Pflanzenwelt», an
der die «Beziechung auf das Physische des Ackerbaus, also auch auf das
Physische des Keimens und Fruchttragens des in die Erde gesenkten
Saatkorns» die Hauptsache sei: «Beides ist gleich unhistorisch und
vollig grundlos» (12, 367). «Fiir das griechische BewuBtsseyn» be-
deute Demeter vielmehr «den Ubergang zum gesetzlichen Leben und
zum Ackerbau insbesondere» im Sinne einer «Theilung des Eigen-
thums», die es in dem «goldenen Zeitalter» des Kronos noch nicht
gegeben hatte. Schelling beruft sich dazu auf eine Vergil-Stelle:
«Ante Jovem (vor Zeus, also vor der Zeit der Zeusherrschaft und da
diese mit Demeter gesetzt ist, also auch vor Demeter) Ante Jovem
nulli subigebant arva coloni, [ Ne signare quidem aut partiri limite
campum, [ Fas erat (Georg. I, 125ff.): — vor Zeus gab es keine Feld-
bauer, noch war es erlaubt, sein Feld abzugrenzen, als Eigenthum zu
bezeichnen; kurz in diesem geschichtlichen Sinn ist Demeter Géttin,
namlich Einsetzerin des Ackerbaus.» (a.a.0.)

In der «Philosophie der Offenbarung» kommt Schelling auf dieses
Mythologem zuriick: « Demeter (ist) Stifterin, Einsetzerin des Acker-
baus, und wird vorziiglich als solche verehrt, aber mit dieser Ver-
ehrung ist ein anderer als der blo physikalische Sinn verbunden. Mit
der Einsetzung des Ackerbaues namlich schwand zugleich jenes un-
stete, herumschweifende, thierihnliche Leben der dltesten Zeit und
an seine Stelle trat das wahrhafte menschliche, durch Sitte und Ge-
setz gefestigte Leben. Diese sittliche (also gesellschaftliche, d. Vf.) Be-
deutung des Ackerbaus ist es, die in Demeter verehrt und geheiligt
ist.» (13, 416)

Auch hier weist Schelling auf den Zusammenhang zwischen der
gesellschaftlichen Bedeutung des Ackerbaus: «getheiltes und durch
burgerliche Gesetze geschiitztes Eigenthum» einerseits, und der Ent-
stehung von «Vélkern im eigentlichen Sinn», «biirgerlicher Gesell-
schaft» und der «erst mit beiden anhebenden Geschichte» anderer-
seits (13, 417). Und wie in den « Weltaltern» sieht er auch hier die
Doppeldeutigkeit: Der Schritt zum Eigentum, zur Selbstindigkeit
(«Vélker» sind dem vorausgehenden Zustand der Menschheit gegen-
iiber etwas frei handelndes; 11, 233f) ist zugleich ein Schritt zur

147



Friedlosigkeit. « Von der andern Seite freilich erscheint dem Men-
schengeschlecht, nachdem es auch die Ubel des biirgerlichen Lebens
erfahren hat, die nothwendigen Begleiter jeder hoheren Entwicklung,
da erscheint ihm wohl wieder jener fritheste Zustand des freien, durch
keine, weder rdumliche, noch gesetzliche Grenzen beschriankten
Lebens als ein Zustand von Gluckseligkeit, den es als das goldene
Weltalter bezeichnet, nach dem es mit Sehnsucht zurtickblickt.»
(13, 417) Und Schelling setzt noch hinzu: « Unendlich merkwiirdig
aber ist, wie, nachdem den Babyloniern zuerst die Griindung gréBerer
Stadte zugeschrieben wird, die Phonikier, die Tyrer, die Karthager,
die Kronischen Vélker, sich aufs neue von der Erde und dem Acker-
bau abwenden und die Wiiste des Meeres, dieses kronische Element,
durchschiffen, wihrend . . . der Agypter . .. an der Erde, an seinem
Land festhalt, das er mit der goldenen Saat der Isis bedeckt, indel3 er
das Meer als typhonisches Element scheut, ja, wie Plutarch sagt,
haBt.» (13, 418)

Ich habe Schellings Vorstellung von der Verfassung der Welt-
geschichte in drei verschiedenen Hinsichten zu erliutern versucht.
In einer von Schritt zu Schritt zunehmenden Konkretisierung hat
sich dabei gezeigt, daB die Geschichte ihrem Grundzug nach fur
Schelling in Umwilzungen beruht, in denen jeweils das Frithere zur
Basis des Neuen wird und als solche Basis, als «Vergangenheit»
aktuell bleibt. Diese zeitliche Verfassung 148t sich nicht logisch auflosen.
Darin griindet das Problem der Geschichtserkenntnis und das Problem
der Philosophie als solcher, sofern sie sich dem Sachverhalt stellt, da
das (zuhochst oder zutiefst) zu Denkende von geschichtlicher Ver-
fassung ist.

Ich will dies wieder in drei Schritten erliutern, die sich in der
Weise von Ansatzpunkt, Kernpunkt und Anwendung (konkreter
Konsequenz) unterscheiden. In der Vorlesung « Uber das Studium
der Historie und der Jurisprudenz» innerhalb der « Vorlesungen iiber
die Methode des akademischen Studiums» erldutert Schelling das
Problem der Geschichtserkenntnis (noch ohne unmittelbaren Bezug
auf die Philosophie selbst) als das Problem des Mafstabs (2. a). Die
wichtigste prinzipielle Erorterung, in der Schelling das Problem der
Geschichtserkenntnis als das des menschlichen Wissens schlechthin be-
greift, stellt der Erlanger Vortrag von 1821 «Uber die Natur der
Philosophie als Wissenschaft» dar (2. b.). Der dritte Punkt schlieBlich

148



ist Schellings Ansicht von der eigenen Stellung einer geschichtlichen
oder «positiven» Philosophie innerhalb der Weltgeschichte, die er mit
besonderem Nachdruck in der 24. Vorlesung der «Philosophie der
Offenbarung» dargelegt hat, in derjenigen Vorlesung, die den Beginn
des «positiven» Teils innerhalb der «Philosophie der Offenbarung»
ausmacht (2. c).

2. a. Was Schelling in der Vorlesung « Uber das Studium der
Historie . . .» erklaren will, erldutert er an drei Arten von Beispielen;
die erste ist die «pragmatische» Geschichtsschreibung, deren klassi-
sche Vorbilder er in Polybius und Tacitus sieht, die zweite: das Ideal
einer « wahren Historie», deren Vorbilder er in Herodot und Thuky-
dides sieht, das dritte schlieBlich eine von dieser griechischen unter-
schiedene, aber dennoch in Schellings Sinne legitime Art von Historie,
die die neuere Zeit hervorgebracht hat; als Beispiel dafiir nennt er —
zu einer Zeit, wo man von Historikern wie Niebuhr oder Ranke noch
nichts ahnen konnte — Gibbon, Macchiavelli und Johannes von
Miller.

In der «pragmatischen» Geschichtsschreibung sieht Schelling den
Anspruch auf wahre Erkenntnis gefahrdet, und zwar dadurch, daB3
das Thema auf ein den Geschichtsschreiber leitendes aktuelles Inter-
esse hin ausgerichtet ist: «So ist Polybius, der sich iiber diesen Begriff
ausdriicklich erklirt, pragmatisch wegen der ganz bestimmten auf die
Technik des Krieges gerichteten Absicht seiner Geschichtsbiuicher . . .»
(5, 308) (Auch wenn Schelling mit diesem speziellen Zweck Polybius
nicht gerecht wird, so bleibt er mit dem genannten Begrifl' des
Pragmatischen doch im Recht, sofern Polybius die Vergangenheit
teleologisch auf seine eigene rémische Gegenwart hin interpretiert —
ahnlich wie dies Schelling von dem anderen Autor dieser Art von
Geschichtsschreibung sagt:) «... so Tacitus, weil er Schritt vor
Schritt an dem Verfall des romischen Staats die Wirkungen der Sitten-
losigkeit und des Despotismus darstellt.» (a.a.O.) Von einer solchen
teleologisch-pragmatischen Verengung der geschichtlichen Wahrheit
unterscheidet Schelling als eine niedere Stufe von «historischem
Pragmatismus» die Unterwerfung der Uberlieferung unter MaB-
stabe, die Jacob Burckhardt spater (im letzten Kapitel der «Welt-
geschichtlichen Betrachtungen») alssolche des « Egoismus » bezeichnet.
Beispiel dafiir ist Schelling seine eigene Umgebung (zu dieser Zeit,
um 1802): «In Deutschland, wo die Wissenschaft immer mehr eine
Sache der Industrie (im Sinne von bloBer Betriebsamkeit, d. V1.) wird,

149



wagen sich gerade die geistlosesten Kopfe an die Geschichte. Welch
ein widerlicher Anblick, das Bild groBer Begebenheiten und Charak-
tere im Organ eines kurzsichtigen und einfiltigen Menschen ent-
worfen, besonders, wenn er sich noch Gewalt anthut Verstand zu
haben, und diesen etwa darein setzt, die GroBe der Zeiten und Volker
nach beschrinkten Ansichten, z. B. Wichtigkeit des Handels, diesen
oder jenen niitzlichen oder verderblichen Erfindungen, zu schitzen,
und iiberhaupt einen so viel moéglich gemeinen Mallstab an alles
Erhabene zu legen; oder wenn er auf der anderen Seite den histori-
schen Pragmatismus darin sucht, sich selbst durch Risonnieren iiber
die Begebenheiten oder Ausschmiicken des Stoffs mit leeren rhetori-
schen Floskeln geltend zu machen, z. B. von den bestindigen Fort-
schritten der Menschheit und wie wir’s denn zuletzt so herrlich weit
gebracht.» (5, 308f.)

In den generellen Einwand: «Der pragmatische Zweck der Ge-
schichte schlieBt von selbst die Universalitit aus und fordert noth-
wendig auch einen beschrinkten Gegenstand» (5, 309), bezieht
Schelling auch «Kants Plan einer Geschichte im weltbiirgerlichen
Sinn» ein: Die Absicht einer so geordneten Geschichte mii3te «nicht
sowohl eine weltburgerliche als eine biirgerliche heilen ..., den
Fortgang nimlich der Menschheit zum ruhigen Verkehr, Gewerbe
und Handelsbetrieb unter sich, und dieses sonach iiberhaupt als die
hochsten Friichte des Menschenlebens und seiner Anstrengungen dar-
zustellen» (a.a.Q.).

Wenn man an die Ausbildung einer methodologischen Sicherung
der Objektivitit durch Einklammerung des Subjekts seit den 20er
Jahren des 19. Jahrhunderts denkt, so konnte man glauben, das
sei die einzige Alternative zu dem von Schelling kritisierten « Pragma-
tismus». Doch dies wire ein doppelter Irrtum. Schellings Kritik am
«Pragmatismus» trifft, genauso wie siebzig Jahre spater Burckhardts
Vorwurf des «Egoismus», auch eine Gefahr der methodologisch ge-
sicherten Geschichtswissenschaft. Denn wogegen diese sich nicht ab-
sichern kann, das sind die je schon vorgegebenen MalBstibe, nach
denen sie die «historische Bedeutung» (Droysen) eines tiberlieferten
Tatbestandes, die Qualitit, die aus «Geschaften» «Geschichte»
macht (Droysen), miBt. Ob dadurch eine Vergewaltigung der Uber-
lieferung durch die Gegenwart, der das Forschungssubjekt angehort,
eintritt oder nicht, kann nicht methodologisch entschieden werden.
Damit ist der zweite Punkt des Irrtums schon genannt. Schellings

150



Alternative ist nicht die gegenstandsverandernde « Objektivitit» der
Methode, sondern die gegenwartsverindernde Relevanz der Sache.
Deren Kennzeichen ist die von der Sache selbst und nicht an sich zu
gewinnende Angemessenheit der Erkenntnis an Eigenart und Rang
des zu Erkennenden. Das ist indirekt ausgesprochen, wenn Schelling
vor den «sogenannten Universalhistorien» seiner Zeit warnt, «die
nichts lehren». «Was man jetzt so nennt, sind Compendien, darin
alles Besondere und Bedeutende verwischt ist.» (5, 311) Im Vergleich
dazu sieht Schelling einen Vorzug so «wahrhaft nationeller Histori-
ker» wie Macchiavelli oder Johannes von Miller.

Die eigentliche Alternative sieht er jedoch in den «groBen Mustern
der Alten», welche, wie er glaubt, «nach dem Zerfall des allgemeinen
und offentlichen Lebens, nie wieder erreicht werden konnten»
(5, 311). So lyrisch und «emotional» nun Schellings Begriindung
dieser These klingt, sie trifft doch schon den Punkt, den spiter, zur
Zeit der hochsten Bliite der historischen Wissenschaften, Burckhardt
und Nietzsche als den geheimen Subjektivismus der Objektivitits-
glaubigkeit erkannten: die Diktatur des Forschungsmafstabs iiber
die Sache, die an die Stelle eines solchen wissenschaftlichen Ethos tritt,
das weiB, welche Anstrengungen notwendig sind, um die Sache selber
sprechen zu lassen. «In Griechenland ergriffen die erhabensten, ge-
reiftesten, erfahrungsreichsten Geister den Griffel der Geschichte, um
sie wie mit ewigen Charakteren zu schreiben. Herodotus ist ein wahr-
haft homerischer Kopf, im Thucydides concentrirt sich die ganze
Bildung des Perikleischen Zeitalters zu einer gottlichen Anschauung. »
(5, 308)

Dieses hier, zu einer Zeit, wo noch im Vordergrund von Schellings
Arbeit die Natur- und die Kunstphilosophie standen, nur angeriihrte
Problem des Mafstabs in der Geschichtserkenntnis zieht sich in der
Spatphilosophie wie ein roter Faden durch die «religions»-geschicht-
lichen Erorterungen hindurch. So sagt er in der (unter 2. ¢ noch
niher zu besprechenden) 24. Vorlesung der «Philosophie der Offen-
barung»: «Auch in der Geschichte gibt es Erscheinungen, auf die
man das bekannte Wort Shakespeares anwenden kann: Es gibt Dinge
unter der Sonne, wovon sich unsere Schulweisheit nichts triumen
1aBt, — jene Weisheit nidmlich, die von gestern ist, die fiir die Ver-
gangenheit keinen andern Mafstab hat als die Gegenwart, oder die

jetzigen Verhdiltnisse des Menschen als ewige, immer gewesene an-
sieht.» (14, 19)

151



Auch hier zwei Beispiele, die verdeutlichen, was Schelling meint.
Im Zusammenhang mit der ihn hier beschéftigenden Verschiedenheit
vor- und auBerchristlicher Religionen verweist er auf die «bisherigen
Erfahrungen bei dem gré68ten Theil der Missionarien»: « Die meisten
derselben konnen, wie einige eingestehen, sich gar nicht in die Seele
eines Heiden oder z. B. in den Gedankenzusammenhang eines indi-
schen Braminen versetzen, und da sie in den heidnischen Vorstellun-
gen nur Wahn, nur Liige zu sehen im Stande sind, kénnen sie auch
keinen Zugang zu dem Vorstellungsvermogen dieser Menschen fin-
den.» (14, 21f)) (Man konnte sich heute fragen, ob die Selbstsicher-
heit, mit der die « Entwicklungshilfe» aus dem europiisch-westlichen
Vorstellungsvermogen heraus operiert, von einer solchen Kritik weni-
ger getroffen wiirde, oder — ins Positive gewandt — wie viel nach wie
vor von einem bekehrten Missionar wie Richard Wilhelm zu lernen
wire.)

Worin Schelling das Problem der Geschichtserkenntnis sieht, geht
aus dem Beispielpaar hervor, das er hier zur Erlduterung der « Offen-
barungs»-Erkenntnis einfithrt. Er vergleicht diese mit einer «groBen
That» in der Geschichte, «die nicht jeder versteht». Und das erldutert
er am Tod des Sokrates und Alexanders Ausspruch zu Parmenion. « Wie
viele Menschen gibt es wohl, die fihig gewesen waren, wie Sokrates
zu sterben. Man darf mit ziemlicher Sicherheit annehmen, daf fiir
den groBeren Theil seiner Zeitgenossen seine Ankldger weit verniinf-
tigere Leute waren als er, wie sie denn gewiB3 in einem &dhnlichen
Fall, wo es ums Leben ging, vor den Richtern sich ganz anders be-
nommen hitten als Sokrates. — Als nach wiederholten Niederlagen
Darius dem Alexander unter grof8en Bedingungen Friede anbot, nim-
lich ihm einen ansehnlichen Theil seines Reiches bis an den Taurus
abzutreten, ihm seine Tochter zur Ehe zu geben usw., meinte Par-
menio, wenn er Alexander wire, wiirde er diese Bedingungen an-
nehmen. Alexander antwortete: Et ego, si Parmenio essem. Alexan-
ders Handlungsweise iiberstieg die Begriffe des Parmenio, seines
iibrigens vertrautesten Freundes.» (14, 26f.) Auch hier redet Schel-
ling nicht etwa einem Irrationalismus das Wort, sondern, ganz im
Gegenteil, einem verbindlichen Realismus. Er folgert aus diesen Bei-
spielen von Handlungen, die bestimmte (bestehende) Begriffe iiber-
schreiten, dal dies nicht bedeute, «daB wir sie gar nicht begreifen
konnen, sondern daB3 wir, um sie zu begreifen», zu einem ihnen ge-
méBen «MaBstab» greifen miissen (14, 27). «Eine Philosophie, wel-

152



che fir die Wirklichkeit als solche keinen Sinn und keinen Platz hat,
kommt endlich in Ansehung der Geschichte dahin, sich eine Ge-
schichte zu machen, wie sie seyn sollte, welche gegen die wirkliche Ge-
schichte dann nur ein negatives, abweisendes VerhiltniB3 hat . . . Eine
solche Darstellung der Geschichte méchte gern das Geschehene unge-
schehen machen, die Vergangenheit, soweit sie ithren hochst zufilligen
Begriffen nicht gemaB ist, als nicht-existent, d. h. auBer aller Wirkung
und Bedeutung fiir die Gegenwart, setzen. Ein solches Verfahren geht
tiber die Schranken einer bloB theoretischen Ansicht hinaus, indem
es die Continuitit der Bildung selbst authebt, der Gegenwart ihren
Grund, ihre Basis entzieht, damit aber auch die Zukunft véllig in
Zweifel stellt.» (14, 22)

2. b. Auf den Kernpunkt von Schellings Wissensbegriff und Wis-
senskritik fithrt das hier zunichst an Beispielen erliauterte Problem
der Geschichtserkenntnis, wenn man sich den Grund der Schwierig-
keit, sachgemaBe MaBstibe der Erkenntnis zu gewinnen, klar macht.
Worin griindet die Gefahr, ungewollt subjektiven Ma@stiben zu
unterliegen? In der zuletzt zitierten 24. Vorlesung der «Philosophie
der Offenbarung» setzt Schelling den Grundzug von Geschichte
gleich mit dem Grundsinn von « Offenbarung». Wiederum ist nicht
eine mystische — auf Intuition oder Erwihlung beruhende — Zauber-
kraft gemeint, sondern ein Sachverhalt, der nach Schellings Uber-
zeugung zur allgemeinen Erfahrung der Menschen tiberhaupt gehort:
ihre Fahigkeit zum Handeln. Geschichte hat — unabhéingig von jeder
metaphysischen Deutung — in dem ganz «formalen» Sinn «Offen-
barungs»-Charakter, als sie aus Taten besteht, d. h. aus Wirkungen
von Freiheit. Das Problem der Geschichtserkenntnis ist somit das
Problem, dem Tat-Charakter des zu Erkennenden gerecht zu werden,
zu vermeiden, daBl man die Taten zu Resultaten umfalscht, mit den
Kategorien des Prozesses arbeitet, wo es sich in Wahrheit um Leiden,
Kampf und Schopfung handelt.

Der Erlanger Vortrag « Uber die Natur der Philosophie als Wissen-
schaft» von 1821 setzt bei einem geschichtlichen Phinomen an,
und zwar bei demjenigen, das die Philosophie unmittelbar bedridngen
muB — und seither auch bedringt hat —, dem Phidnomen ihrer eigenen
Geschichtlichkeit, dem geschichtlichen Wechsel der philosophischen
Systeme (vgl. 9, 210-215). Das Bedrangende daran ist der Anschein
der Relativitit der Wahrheit, genauer noch: einer Selbstaufhebung
der Wahrheitssuche. Wie kann es Wahrheit geben, wenn jedes mit

153

11 Studia Philosophica XXX/XXXI



dem Anspruch auf Wahrheit erzeugte philosophische System durch
ein anderes, mit dem gleichen Anspruch auftretendes, aber das vor-
herige widerlegende System abgeldst wird?

Schellings Antwort darauf ist nicht dieselbe wie diejenige, die neun
Jahre frither Hegel in seiner « Wissenschaft der Logik» gegeben hatte,
niamlich die, daB jedes bisherige philosophische System wahr ist, sofern
es als Stufe innerhalb eines in der Vergangenheit noch nicht abge-
schlossenen Prozesses der absoluten Wahrheit angesehen wird. Er
teilt zwar mit Hegel die Einsicht, daB3 ein « Widerstreit» verschiedener
Systeme in Einklang gebracht werden kann durch den Gedanken der
Bewegung und das besagt: der Jeit (9, 211). Doch diese Bewegung
darf nicht teleologisch vorgestellt werden, weil dann ein System (das
spatere oder letzte) «Meister» Uiber das andere, frithere ware (s. 9,
211). Schelling ist primér nicht an dem Abschluf eines Wahrheits-
Prozesses interessiert, sondern an der Frage, wie der Wechsel, die
Bewegung, selbst so begriffen werden kann, daB3 der « Widerstreit» der
«Systeme» sich in ein « Zusammenbestehen» (9, 213) verwandelt.

Die Frage, die zur Losung des so angesetzten Problems fithren soll,
lautet, wie das, durch alle Wandlungen hindurchgehende, aber selbst
nie bleibende «Subjekt» dieser Wandlungen (9, 215) gewullt werden
kann. Und diese Frage erweist sich bei ihrer niheren Bestimmung als
gleichbedeutend mit der, wie iitberhaupt Geschichte gewul3t werden
kann, sofern Geschichte ein Wechsel von Taten ist. Die Grundfrage
des Vortrags « Uber die Natur der Philosophie als Wissenschaft», die
in mehreren Argumentationsspiralen entwickelt wird, lautet: wie
kann Freiheit gewufit werden? (9, 221)

Zum Verstindnis der Bedeutung dieser Frage muf3 man sich vor
Augen halten, daB fiir Schelling nicht nur die Freiheit die Grundver-
fassung alles Seienden ausmacht, sondern auch das Wissen aus dem
Wesen der Freiheit (der Selbstbestimmung) heraus gefordert wird.
Der offenkundige Widerspruch zwischen Freiheit und Wissen erlaubt
fiir Schelling also keine Ausflucht in Gestalt der Suspendierung eines
der beiden Momente. « Ahndung» und «Glauben» sind fur sein Pro-
blem keine Hilfe (9, 228).

Schelling entwickelt seine Losung des Widerspruchs zwischen Frei-
heit und Wissen so, daBl er diesen Widerspruch zunichst genauer
bestimmt: «Es ist ein Widerspruch darin, daB die ewige Freiheit
erkannt werden soll. Sie ist absolutes Subjekt = Urstand; wie kann
sie denn Gegenstand werden?» (9, 225) Wiirde sie also in den Status

154



der WiBbarkeit gebracht, dann nur um den Preis, daB3 sie ihren
Grund-Charakter, den der Urstindlichkeit verlére; sie wiirde dann
also gerade als etwas gewuBt, das sie in Wahrheit nicht ist; das Wissen
von ihr wire in Wahrheit ein Nichtwissen. Was bleibt dann, wenn
das Wissen, so unmoglich es jetzt auch erscheint, doch zugleich unum-
ginglich ist? Schellings Antwort lautet: « Auf Eine Art konnte das
absolute Subjekt (die absolute Subjektitit alles Seienden; d. VK.
als solches erkannt werden. Nidmlich dann, wenn es aus dem Objekt
wiederhergestellt wiirde zum Subjekt. Denn dann ist es nicht mehr
blof Subjekt, und doch auch nicht so Objekt, daB es dariber als
Subjekt verloren ware, sondern es ist als Objekt Subjekt und als
Subjekt Objekt, ohne darum zwey zu seyn.» (9, 226). Der Schliissel-
punkt liegt also in dem Gedanken der « Wiederherstellung», d. h. dem
Bezug zweier in sich verschiedener Momente eines Vorgangs. Die Be-
deutung dieses Gedankens tritt freilich erst in seiner Konkretisierung
zutage.

Diese liegt in der letzten Spirale von Schellings Argumentation.
Sie setzt mit der Frage ein: wie diese « Wiederherstellung», diese
Riickverwandlung eines Gegenstandes in den Urstand, denn nun dort,
wo iiberhaupt Erkenntnis sich abspielt, im Menschen, vor sich geht.
Und da ist Schellings Antwort: Diese Umwandlung im Thema des
Erkennens kann nur vonstatten gehen als eine Umwandlung unserer
selbst. Wir sind es ja, die das Subjekt aus dem Objekt wiederherstellen
miissen.

Wenn nun aber die wunwahre, wenn auch unvermeidliche, Ansicht
des absoluten Subjekts als eines Objekts darin griindet, daB3 wir Subjekt
(des Handelns und Erkennens) sind, dann kann jene Wiederher-
stellung auf Seiten des Erkenntnisthemas nur in einer Umwandlung
von uns selbst als den Erkenntnisvollziehern beruhen, in einer solchen
Umwandlung nidmlich, da wir unsere Stellung als Erkenntnis-Sub-
jekt aufgeben. Wogegen sich die Umwandlung richten mul3, das ist der
Tatbestand, daB3 im Falle des «objektiven» Wissens «immer ich das
Setzende der Wissenschaft und des Princips» bin (9, 228). Worauf die
Umwandlung abzielt, das sagt Schelling in einem Satz, den man als
Hauptsatz dieses ganzen Vortrags iiber das Wesen der Philosophie
als Wissenschaft ansehen kann: « Aber in der Philosophie gilt es sich
zu erheben tiber alles Wissen, das bloB von mir ausgeht.» (a.a.O.)

Mit dieser Art von Wissen, das bloB3 vom erkennenden Subjekt aus-
geht, meint nun Schelling nicht etwa das Pseudowissen blofer Ein-

155



bildungen, sondern gerade dasjenige Wissen, das Kant als das objektive
Wissen am Fall der klassisch-neuzeitlichen Naturwissenschaft be-
grindet hat, dasjenige Wissen, dessen Wahrheitskriterium das Be-
wubBtsein der Notwendigkeit der jeweiligen Erkenntnisinhalte ist. Und
dieses BewuBtsein wiederum besteht in der Riickbeziehung und Ein-
ordnung des « Gegebenen» in das — vom erkennenden Subjekt — je
schon Vorgegebene. Wissen heillt in diesem Fall: Unbekanntes bekannt
machen (im Falle der historischen Hermeneutik: Entferntes prisent,
Befremdliches verstindlich machen), indem es auf schon Bekanntes
zuriickgefithrt wird. Mit dem Wissen, «das bloB von mir ausgeht»,
ist der seinem Wesen nach — fiir die historische ebenso wie fur die
Naturwissenschaft maBgebliche — mathematische Begriff von Wissen
gemeint. Schelling nennt ihn den «demonstrativen» (a.a.O.).

Angesichts dieser Art von Wissen, das Schelling in legitimer Be-
rufung auf Kant als die vom Subjekt des Wissens gesetzte Objektivitit
begreift, besteht die genannte Umwandlung nun darin, daB3 der Mensch
das zu Wissende ausdriicklich «nicht zum Gegenstand macht», d. h.
ausdriicklich aus seiner Stelle als Subjekt des Wissens heraustritt, sich
als Subjekt aufgibt. Schelling bezeichnet dieses Heraustreten mit dem
(buchstiblich aufgefaBten und zugleich an Platos Bedeutung anklin-
gen sollenden) Begriff der « Ekstasis». Und er erldutert ihn, um eine
mystizistische Mi3deutung von vornherein abzuwehren, an Platos Be-
griff des « Erstaunens» (9, 229f.). Ausdriicklich unterscheidet Schel-
ling eine falsche, nimlich «zur Sinnlosigkeit fuhrende» Art der
«Ekstasis» von einer solchen, die den Menschen «an die ithm gebiih-
rende Stelle» versetzt und so gerade «zur Besinnung» bringt (9, 230).

Dieser Auszug aus dem Gedankengang des Erlanger Vortrags
moéchte gentigen, um den Zusammenhang mit den hier im I. Teil
referierten Uberlegungen zu zeigen: Wenn es darum geht, Freiheit,
d. h. die Phinomene der Geschichte in ihrem eigenen Geschichts-
charakter, niamlich als Taten und nicht nur als Folgen, zu erkennen,
dann ist dazu eine Verinderung unseres (wir missen wieder hinzu-
setzen: neuzeitlichen) Begriffs von Erkenntnis, unserer (neuzeitlichen)
Erkenntnishaltung notig. Und diese Anderung hat, eben als Anderung,
als «Umwandlung», wo die Ausgangslage als Vergangenes mitwir-
kend bleibt (daran, daBB es ohne Objektivitit keine Erkenntnis gébe,
hilt Schelling, wie wir sahen, fest), — diese Anderung hat selbst ge-
schichtlichen Charakter.

«Geschichtlich» meint dabei zunichst die strukturell-zeitliche Ver-

156



fassung der Vorgiange von «Umwandlung» und «Wiederherstel-
lung». Diese Bewegung hat fiir Schelling aber zugleich eine konkrete
welt-geschichtliche Bedeutung. Denn mit der scheinbar nur
erkenntnistheoretisch geforderten Umwandlung des Menschen in
seiner Stellung zur Wirklichkeit wiirde sich ja eben die Wandlung
vollziehen, die den «ethischen» Status des «Abfalls» iiberwinden
wiirde. Hier versagt das Schema von Theorie und Praxis, weil die
Wahrheit eine Sache des Handelns ist. Und erst recht versagt die Vor-
stellung von einem Gegensatz zwischen « Ontologie» und «Kritik».
Die «ontologische» Einsicht in das Wesen des « Urseyns» als « Wille»
(Freiheit) impliziert die kritische Frage: wer sind wir Menschen? Wo-
hin gehéren wir? Wie stehen wir im Ganzen der Welt? Sind wir (um
den Begriff der «Selbstheit» konkreter zu fassen) auf der Erde, um
uns die Erde untertan zu machen? Oder bezeichnet dieses alte, aber
keineswegs uralte, keineswegs universale Postulat nur den Anfang
dessen, was der — einhundert Jahre nach der Freiheits-Schrift
geprigte — Ausdruck «Imperialismus» sagt?

2. c. Wie steht nach dem Gesagten die Philosophie in der Ge-
schichte? Sie ist fiir Schelling nicht in einer primir theoretisch konzi-
pierten Verfassung von Wirklichkeit deren kronender, alles «er-
innernder» Abschlufl. Sie ist aber auch nicht die Ausbildung einer
Theorie, die nachher in die Praxis umzusetzen wére. Sie ist vielmehr ein
Faktor von Verianderung, indem sie interpretiert. Das ist der allgemein-
geschichtliche Sinn von Schellings Begriff der «positiven Philoso-
phie». (Eine zweite, zwar nur indirekte, aber nicht weniger bemer-
kenswerte weltgeschichtliche Bedeutung der Philosophie ist in
Schellings Begriff der «negativen Philosophie» enthalten; davon soll
im III. Teil gehandelt werden.)

Der Titel «positive Philosophie» besagt: Philosophie des «Positi-
ven», und das meint: Philosophie des Nichtkonstruierbaren, des frei
Getanen, — Philosophie der Geschichte. DaB3 die hauptsichlichen
Gegenstande dieser Philosophie digjenigen groBen «Umstiirze»
(13, 360) sind, die in den Dokumenten der «mythologischen» und der
eschatologischen «Religionen» iiberliefert sind, erklart sich daraus,
daB Schelling in der « Mythologie» und der « Offenbarung» den An-
fang und das — antizipierte — Ende der Geschichte, also den Horizont
der Geschichte abgesteckt sieht. Damit ist die Funktion der Philo-
sophie (als «positiver Philosophie») bereits bezeichnet. Der Unter-
schied zwischen «Mythologie» und «Offenbarung», zwischen fak-

157



tisch verfehlter und (im «leibgewordenen Wort») verhieBener wahrer
Freiheit, zwischen Unheil und Heil kann ja selber nur geschichtlich
wirksam werden, zum Bediirfnis realer Umwilzung werden, wenn er
eigens vermittelt wird, wenn beide Epochen eigens aufeinander be-
zogen werden. Das ist die Aufgabe der Interpretation, — die Schelling
als den Beginn (und nicht etwa das Ende) einer eigenen dritten Epoche
begreift. (S. dazu auBer der 24. Vorlesung in die «Philosophie der
Offenbarung» besonders: 11, 250 und 12, 192-194.)

Die Interpretation des Vergangen-Vorgezeichneten ist etwas we-
senhaft anderes als jene « Eule der Minervay, die dem fast Vollende-
ten, indem es sein Telos, «begreifend », erfullt und so die endgiiltige
Vollendung herstellt, hintennach fliegt. Sie 6ffnet vielmehr, indem
sie die vorgegebene, aber noch nicht akut gewordene Scheidung der
Leitalter eigens vollzieht, die Méglichkeit zum Handeln. Thr Interesse
am Vergangenen ist auf die Zukunft gerichtet.

Daf} die Philosophie nach Schellings Ansicht nicht — und zwar aus-
drucklich nicht — die Stelle der Praxis zu usurpieren versucht, geht
aus der im III. Teil zu besprechenden 24. Vorlesung der « Philosophie
der Mythologie» hervor. In dieser Vorlesung sagt Schelling zu der
jetzt zu behandelnden Frage des direkten Geschichtsbezugs der
Philosophie: der « Erweis» dessen, was man mit Aristoteles den «Be-
weggrund » des menschlichen Handelns nennen kénnte, gehe «durch
die gesammte Wirklichkeit und durch die ganze Zeit des Menschen-
geschlechts» hindurch, er sei «insofern nicht ein abgeschlossener, son-
dern ein immer fortgehender», der «ebenso in die Zukunft unseres
Geschlechts hinausreicht, als (er) in die Vergangenheit desselben
zuriickgeht. In diesem Sinne vorziiglich auch ist die positive Philo-
sophie geschichtliche Philosophie» (11, 571).

Ausfiihrlicher ist der eigenen geschichtlichen Stellung der «positi-
ven Philosophie» in der Geschichte die 24. Vorlesung der «Philo-
sophie der Offenbarung» gewidmet. Schelling erklart hier, nachdem
er zunichst (im Sinne des Erlanger Vortrags von 1821) die Unverein-
barkeit zwischen dem «That»-Charakter der « Offenbarung» und
jedem Apriori-Wissen, d. h. nachtriaglichem Vorauswissen betont hat
(s. besonders 14, 6-11), daB gerade dies, die Freiheit des Geschehenen,
aufzuweisen, die Aufgabe der Philosophie sei. «Sie wird ihr Geschift
darein setzen, zu zeigen, dal3 die Offenbarung nicht ein nothwendiges
EreigniB, sondern die Manifestation des allerfreiesten, ja personlich-
sten Willens der Gottheit sey.» (14, 11f)

158



Man muB sich hier erneut den im scheinbaren Widerspruch von
Freiheit und Wissen liegenden Doppelsinn von Freiheits-Erkenntnis
klar machen. Rein formal genommen ist das Erkennen hier in der Tat
die Erfiillung dessen, worauf das zu Erkennende aus ist, und so verstan-
den dessen Vollendung: Das Begreifen der Freiheit ist ein Akt der Be-
freiung. Schelling nennt die «philosophische Religion» — mit welchem
Ausdruck er die «positive Philosophie» auf ihren Inhalt hin gesehen
kennzeichnet — «die Religion der freien Einsicht und ErkenntniB»
(13, 194) und erklart (an anderer Stelle) : Die «philosophische Reli-
gion» konnte selber «als wirkliche Religion nur seyn, wenn sie die
Factoren der wirklichen Religion», d. h. des heidnischen und christ-
lichen Weltalters, «in sich hitte: nur in der Art, wie sie dieselben ent-
hielte, konnte ihr Unterschied von jener liegen, und dieser Unter-
schied wiirde ferner kein anderer seyn kénnen, als daB3 die Principien,
welche in jener als unbegriffene wirken, in ihr als begriffene und ver-
standene wiren. Die philosophische Religion, weit entfernt durch ihre
Stellung zur Aufhebung der vorausgegangenen berechtigt zu seyn,
wiirde also durch eben diese Stellung die Aufgabe und durch ihren
Inhalt die Mittel haben, jene von der Vernunft unabhingigen Reli-
gionen, und zwar als solche, demnach in ihrer ganzen Wahrheit und
Eigentlichkeit, zu begreifen.» (11, 250)

Der Sinn dieser AuBerung ist zureichend nur zu verstehen, wenn
man die in dem Erlanger Vortrag explizierte Antwort auf die Frage,
wie Freiheit gewul3t werden kann, darin mit enthalten sieht. Das «Be-
greifen» ist nicht nur in privativer Weise keine « Aufhebung» des Vor-
ausgegangenen, sondern es ist dies in einer positiven Weise; es bringt,
indem das im Wege Stehende (der «Eigenwille» des apriorisch-
«nothwendigen» Wissens) umgekehrt wird, sein Wesen erst zur Wir-
kung. Es sei an das Zitat aus der 24. Vorlesung der «Philosophie der
Offenbarung» erinnert, wo Schelling einer apriorischen «Darstellung
der Geschichte» den Vorwurf macht, sie mochte «das Geschehene
ungeschehen machen», namlich «die Vergangenheit . .. als nicht-
existent» (nicht mehr existent, namlich:) «auBer aller Wirkung und
Bedeutung fiir die Gegenwart setzen» (14, 22). «Begreifen» der ver-
gangenen Taten in ihrem Tat-Charakter heiB3t somit fiir Schelling : das
Vergangene zu der ihm gemiBen Wirkung und Bedeutung fiir die
Gegenwart befreien.

Diese ethisch-praktische Bedeutung des Wissens unterstreicht
Schelling, wenn er das zu Erkennende (hier: die « Offenbarung)

159



gegen die Meinung verteidigt, es handle sich dabei um eine Sache der
«Belehrung» (14, 28). Dann namlich wiirde lediglich «ein schon be-
stehendes VerhiltniB» (des Menschen zu « Gott», d. h. seiner Lebens-
Orientierung) «deutlicher hervorgestellt», es wiirde sich «in dem
Verhiltni3 des Menschen zu Gott nichts andern». In Wahrheit aber
heiBt nach Schellings Ansicht «Offenbarung»: «ein anderes oder
neues VerhiltniB an die Stelle des fritheren zu setzen . . . und dieses
kénnte nur durch einen wirklichen Actus, durch eine solenne oder aus-
drickliche That geschehen» (a.a.Q.). Braucht nun also diese ver-
gangene 7Tat zu einem bestimmten Zeitpunkt ein ihr gemiBes Be-
greifen, dann kann das eben auch nur insofern ihr gemiB sein, als es
das (umzukehrende) «reelle VerhiltniB des menschlichen Wesens zu
Gott» (14, 29), d. h. den (umzukehrenden) Grundzug der Praxis des
Menschen betrifft.

Zu Beginn der anschlieBenden 25. Vorlesung der «Philosophie der
Offenbarung» macht Schelling diesen Begriff von Geschichtlichkeit, den
er mit seiner «positiven Philosophie» im Sinn hat, klar, indem er
seine Philosophie der Offenbarung von drei bekannten Arten einer
Rezeption des christlichen Kerygmas abhebt, die, jede auf andere
Weise, dessen geschichtlichen Charakter verfehlen. Das erste ist die
Beseitigung der Geschichte in einer «spekulativen Dogmatik» (14, 30),
wie sie fiir die Scholastik kennzeichnend sei. Sie hat die Theologie
«von ihrem natiirlichen Boden, dem geschichtlichen, hinweggerissen,
und siein eine fast ganz ungeschichtliche Doctrin verwandelt» (14, 31).

Das zweite ist die Verwechslung von Geschichte mit Historie, wie
sie nach Schellings Ansicht fiir den Protestantismus kennzeichnend
ist: « Mit der Reformation erwachte tiberhaupt wieder der geschicht-
liche Geist . . . schon darum, weil sie auf die Quellen zuriickging und
diese als einzige Auktoritiat anerkannte.» Inzwischen aber «wurde
die Theologie auf das Extrem einer anderen im entgegengesetzten
Sinne geistlosen Behandlung getrieben, ndmlich das Extrem der blo
duperlich geschichtlichen, insofern aller Wissenschaft ermangelnden Be-
handlung.» Das wissenschaftliche Interesse beschrinkte sich auf die
kritische Erforschung der « Achtheit» der Biicher. « War nun einmal
dieser Punkt erreicht, die Glaubwiirdigkeit der Apostel und Christi
erwiesen, so bedurfte es in Ansehung der einzelnen Lehren nichts
mehr, als philologisch-grammatisch zu zeigen, diese oder jene Stelle
der neutestamentlichen Biicher enthalte diese oder jene Lehre; man
begniigte sich, sagen zu kénnen: hier steht es; wie man es nun aber

160



uibrigens sich begreiflich oder auch nur verstindlich machen wollte,
wurde jedem selbst iiberlassen.» (14, 32)

Im Hinblick auf Schellings eigenes Denken und zumal den seit
Hegel und Haym herrschend gewordenen Begriff von diesem Denken
verdient die dritte «Behandlungsweise» der «Offenbarung», die
Schelling hier ablehnt, besonderes Interesse. « AuBler . . . der schola-
stischen und jener blof3 duBerlich historischen, gab es nun noch eine
dritte, in der sich das Bediirfnis eines wahren, innern Verstindnisses
ankiindigte, die mystische. Inwiefern diese auf das Innere der Sache
selbst ging, stand sie allerdings tiber den beiden ersten, aber theils
suchte sie dieses Innere selbst nur auf dem Wege einer zufilligen
Erleuchtung unter den Einfliissen eines fromm erregten, aber seiner
selbst nicht machtigen Gefiihls, dessen AuBerungen, anstatt objektiv
erklirend, das Innere aufschlieBend, vielmehr selbst mystisch, d. h.
unklar und wenigstens nicht allgemein iiberzeugend waren, andern-
theils wurde von der mystischen Theologie die auBBere und geschicht-
liche Seite der Untersuchung zu sehr vernachlissigt; es war, als ob
sie den Inhalt der Offenbarung rein aus innerer Erleuchtung ohne
alles duBere Mittel hervorbringen wollte. Allein das Christenthum
ist unmittelbar und zunichst eine Thatsache, die wie jede andere rein
geschichtlich ausgemittelt werden muf} . . . Dabei hat man auBerdem
zu suchen, da man der Einfachheit dieser AuBerungen so nahe als
moglich bleibe, und nicht, wie es von den meisten Mystikern ge-
schehen ist, einen dem Christenthum véllig fremden Schwulst in das-
selbe hineinlege. Der Mysticismus versteht das Geschichtliche so
wenig als der Rationalismus; es sind allegorische Erklarungen, auf
welche der Mysticismus hinauslduft, da es vielmehr darauf ankommt,
das Geschichtliche als Geschichtliches zu begreifen.» (14, 32f.) (Zu
Schellings Kritik an der Mystik: vgl. besonders den Passus iber
. Bokme in der achten Vorlesung der «Philosophie der Offenbarung»,
13, 119-129; ein besonders prignanter Passus iiber den geschichtli-
chen Charakter des Themas der «positiven Philosophie» findet sich
in der neunten Vorlesung, 13, 192-197.)

I,

«Contemplation» und Praxis

In Schellings Scheidung der Philosophie in einen «positiven» und
einen «negativen» Teil kommt dem «negativen», dem an sich selbst

161



ungeschichtlichen Teil, eine indirekte geschichtliche Bedeutung zu.
Das soll hier an Hand der Ubergangsstelle vom «negativen» zum
«positiven» Teil innerhalb der «Philosophie der Mythologie», dem
Text, an dem Schelling bis zuletzt gearbeitet hat (s. 11, V), erldutert
werden.

In der indirekten geschichtlichen Bedeutung ihres «negativen»
Charakters stellt Schelling die Philosophie an die Seite der — in der
«positiven Philosophie» so scharf abgewiesenen — « Mystik» und der,
in seiner Jenaer und Wirzburger Zeit von groffter Bedeutung ge-
wesenen Runst (jener beiden «absoluten» Verhaltensweisen also, die
nach Hegel von der zur «Wissenschaft» gewordenen Philosophie
iberwunden worden sind). Alle drei Verhaltensweisen, «negative»
(oder, weil in ihrem Thema geschichts-unabhéngig: «rein rationale»)
Philosophie, «Religion» und Kunst werden von Schelling begriffen
als Weisen von «Contemplation», also von vornherein schon nach dem
Ma@Bstab der Praxis. Entscheidend ist dabei, daB sie gerade in ihrer
«contemplativen» Verfassung zu der genannten geschichtlichen, also
gesellschaftlich-praktischen Bedeutung gelangen.

Der Grund dafir wird klar, wenn man sich den Kernpunkt klar
macht, der nach Schellings Ansicht die Veranderungsbedurftigkeit
der bestehenden gesellschaftlichen Praxis ausmacht. Die Geschichte im
Ganzen ist fiir Schelling — wie ich hier im I. Teil erlautert habe — be-
stimmt durch den Gegensatz zweier prinzipiell verschiedener Weisen
von, Praxis, einer von Grund auf verkehrten und einer Uberwindung
dieser Verkehrung. Was nun, in der Konkretisierung der Gedanken
iiber das Wesen der menschlichen Freiheit aus der Schrift von 1809
zur wirklichen Geschichte der Menschheit in den « Weltaltern» seit
1811, wie eine Erweiterung von individuellen Sachverhalten auf die Ge-
sellschaft, eine Erweiterung der Ethik zur Geschichte, aussieht, das ist
doch keineswegs so zu verstehen, als wiirde da lediglich der eine
(«existenzielle») durch einen anderen («sozialen») Bereich ersetzt.
In Wirklichkeit frei — in der rechten wie in der verfehlten Weise —
kénnen immer nur (in Schellings Ausdruck) «Personen» sein. Aber
die Wirklichkeit der Freiheit besteht in der « Wechselwirkung der
Individuen» in der Gesellschaft (ein Gedanke, der fiir den «Idealis-
mus» wie fiir Kant noch selbstverstindlich war). Der MaBstab fiir die
Verschiedenheit von Gesellschaftszustinden ist fir Schelling der Grad
an individueller Freiheit. Darin liegt der Grund der — aus dem Kon-
text gerissen, so restaurativ klingenden — Relativierung des Staates (in

162



der 23. Vorlesung der «Philosophie der Mythologie»), die ich zu
Beginn erwihnte.

Schelling sicht den ganzen Zeitraum der « Gegenwart» durch das
Prinzip der «Selbstheit» bestimmt an. Und als Folge dieser Lage, als
das «Nothwerk», das in dieser Lage unvermeidlich ist, um die Men-
schen vor sich selbst zu schiitzen, begreift er den Staat!l. Insofern ist
die Existenz des Staates das duBlere Kennzeichen dieses Zeitalters. Der
Staat ist — wie Schelling am Schluf3 der 22. Vorlesung der «Philo-
sophie der Mythologie» sagt — die Macht der « praktischen Vernunft»,
die sich «dem selbst- oder eigenthitig gewordenen Willen als Gesetz
auferlegt und Unterwerfung von ihm heischt» (11,532). Der Staat,
«diese duBere mit zwingender Gewalt ausgeriistete Vernunftord-
nung», «das zur thatsichlichen Macht gewordene Gesetz», «ist die
Antwort auf jene That, durch welche der Mensch sich aufler der
Vernunft gesetzt hat; dieB» — setzt Schelling, diese Vorlesung be-
schlieBend, noch hinzu — «ist die Vernunft in der Geschichte» (11,533).

In der gleichen Institution also, in der Hegel das « Material» und
das Ziel der Geschichte erblickt, sieht Schelling — zwar nicht das Un-
heil, aber doch den Ausdruck des Unheils!2, Und das ist der Fall bei

11 Schelling unterscheidet, und zwar nach dem Verhaltnis von Bedingung und
Zweck, Staat und Gesellschaft: Der Staat 1at, so erklart in der 23. Vorlesung
der «Philosophie der Mpythologie», dem Individuum, gerade indem er sie nicht
«fordert», «Raum fur die freiwilligen, darum auch erst personlichen Tugen-
den, z. B. daB einer billig ist, d. h. sein Recht nicht zum Schaden anderer auf
die Spitze treibt . . ., sondern sich lieber selbst etwas entzieht, wenn er gleich
das Gesetz zu seinem Beistand hitte; ... oder daB3 er wahrhaft ist, seinem
Versprechen treu, auch wo er es zu halten nicht gezwungen werden kann,
oder mittheilsam, wohlwollend, liebevoll: Tugenden, welche die bloe Ver-
nunft nicht vorschreiben oder zuwegebringen kann, Tugenden, die rein per-
sonlich sind und denen wir auch den Namen der gesellschaftlichen gebe kénnen ;
denn mit ihnen erhebt sich iiber der unfreiwilligen die freiwillige und darum
hohere Gemeinschaft, welche wir die Gesellschaft nennen werden.» (11, 541)

12 Vgl. dazu Schellings Polemik gegen Hegels Staatsauffassung, die ALEX-
ANDER HorreErBAcH aus der Nachschrift einer Vorlesung Schellings vom
Wintersemester 1833/34 in seinem Buch « Der Rechisgedanke bei Schelling», 1957,
S. 209-211, verdffentlicht hat. Der Schlull des zitierten Textes lautet: « Wer
also den Staat zum absolut Héchsten aller menschlichen Macht erheben will,
hat dadurch den Staat aufler allem wahrhaft verniinftigen Verhaltnis ge-
setzt, und sein System ist darum im wahren Sinne des Wortes ein wesentlicher
Illiberalismus, weil er alles wahrhaft Freie dem Staat unterwirft. Ein Ausdruck
dieser eben bestimmten Gesinnung ist auch Hegels berithmter Ausspruch:
,Alles Wirkliche ist verniinftig und umgekehrt.»

163



einem gleichen Begriff auch von der Beschaffenheit des (idealen)
Staates, namlich als der Wirklichkeit (der « Macht») der prakiischen
Vernunft. Das Prinzip der «Sittlichkeit» selbst ist nach Schelling die
Folge jenes « Abfalls» des Menschen von seinem wahren Ort. « Allem
sittlichen Handeln» — so erklart er in der 24. Vorlesung der «Philo-
sophie der Mythologie» — liegt «der Abfall von Gott . . . zu Grunde»
(11, 566).

Diese theologisch-metaphysisch klingende Bestimmung ist die Inter-
pretation einer einfachen menschlichen Erfahrung: Die « Vernunft-
macht» 148t den Menschen in seiner Individualitit unbefriedigt, sie tritt
ihm — und zwar auch in der Gestalt des inneren, des «Sittengesetzes»
— nur als Gesetz, d. h. als «Allgemeines und Unpersonliches» entgegen
(11, 553f.). «Das duBere (Staats-) Gesetz ist ja selbst nur die Folge
jenes innren Zwangs.» (11, 554) «Zuletzt» erscheint «alles sittliche
Handeln als verwerflich, das ganze Leben als briichig. Die freiwilligen
Tugenden verschénern und veredeln zwar das Leben, aber im Grund
bleibt immer der Ernst des Gesetzes, welcher es zu keiner Freudigkert
der Existenz kommen 1iBt. Die Erfahrungen, welche das Ich im
Kampfe mit dem Gesetze macht, sind vielmehr von der Art, daB es
je langer je mehr den Druck des Gesetzes als einen ihm uniiberwind-
lichen, d. h. als Fluch empfindet.» (11, 555¢f.)

Der Mensch erfdhrt demnach den Zustand, in dem der Staat not-
wendig ist, — gleichgiiltig, ob er im einzelnen geordnet oder unge-
ordnet ust — als unselig. Er erfahrt, daBl der « Geist» — das im «sittli-
chen», im selbstverantwortlichen Handeln vollzogene SelbstbewuBt-
sein — in dieser Verfassung nicht wahr ist: namlich nicht zugleich
«Seele» ist. (DaBl Schelling — und zwar schon seit der Wiirzburger
Zeit — nicht auf einen Gegensatz zwischen «Geist» und «Seeley,
sondern auf zwei einander entgegengesetzte Weisen des « Geistes» aus
ist, geht nach dem hier im I. Teil Gesagten schon daraus hervor, da3
fir Schelling « Geist» synonym mit « Wille» ist.)

Die Bedeutung, die in dieser Lage nun der Philosophie im traditio-
nellen Sinn zukommt, einer Philosophie also, die sich ausdriicklich
auf ihren «negativen», «rein rationalen» Status beschrinkt und
nicht (wie Schelling dies Hegel vorwirft) wirklichkeitskonstituierend
sein will, ergibt sich aus Schellings niherer Kennzeichnung der
« Wendepunkte» zwischen den beiden (der verkehrten und der nicht
verkehrten) Weisen von Praxis. Dabei ist fiir das Verstindnis des
ganzen Gedankens ausschlaggebend, daB man Schellings Unter-

164



scheidung von zwei verschiedenen und aufeinander angewiesenen
Wendepunkten beachtet. Nur wenn man diese Zweigliedrigkeit iiber-
sieht, kann man (wie z. B. Habermas;s. Anm. 10, S. 150f.) an diesem
Ubergang von der «negativen» zur «positiven Philosophie» eine
quietistische Trennung des «beschaulichen Lebens» von der gesell-
schaftlichen Praxis konstatieren.

Von dem ersten Wendepunkt spricht Schelling so, daB3 er dabei
sogleich eine Einschrinkung anbringt, die schon auf den zweiten
Wendepunkt verweist. Er erkliart: Wo der Mensch «den Druck des
Gesetzes als Fluch empfindet», «tritt ein Wendepunkt ein. Fir das
Ich ndmlich ist die Méglichkeit da, nicht zwar sich aufzuheben in
seinem . . . unheilvollen Zustande» (dies die Einschrinkung) «aber
doch sich als Wirkendes aufzugeben, sich in sich selbst zuriickzuziehen,
sich seiner Selbstheit zu begeben. Indem es dieses thut, hat es keine
andere Absicht, als der Unseligkeit des Handelns sich zu entziehen.»
(11, 556)

Diese Abkehr vom Handeln bezeichnet Schelling positiv als « Con-
templation». Das, was da in der Tat positiv, man mul} sogar sagen
aktiv gemeint ist, 148t sich am Beispiel der « Kunst» leicht einsehen,
die Schelling neben der «mystischen Frommigkeit» als eine weitere
Weise von « Contemplation» ansieht. Das «sich-seiner-Selbstheit-be-
geben» besteht im Falle der Kunst in der schépferischen Titigkeit,
wo der Mensch den héchsten Grad von Geistes-Gegenwart erreicht,
indem er von sich absieht. Das gleiche gilt von der « Wirkung» der
Kunst, z. B. der Freudigkeit der Existenz, die von der Auffithrung der
griechischen Tragédie bezeugt ist. Entsprechendes liee sich von der
«mystischen Frommigkeit» zeigen, fiir uns etwa im Gedanken an den
Zen-Buddhismus.

Doch mit der «Contemplation» ist, wie Schelling mit der Ein-
schrankung schon angedeutet hat, der «unheilvolle Zustand» nicht
beseitigt. Der Grund: weil es «beim beschaulichen Leben» nicht
«bleiben» kann (11, 560). «Das Aufgeben des Handelns 148t sich
nicht durchsetzen; es muf gehandelt werden ... Die Wirklichkeit
(macht) ihr Recht wieder geltend . .. und die vorige Verzweiflung
kehrt zuriick. Denn der Zwiespalt ist nicht aufgehoben.» (a.a.O.)

In dieser Feststellung ist anerkannt, dafl die Wendung, die in der
« Contemplation» vollzogen wurde, nur Sache des jeweiligen Indivi-
duums, aber nicht der gesellschaftlichen Wirklichkeit war. Das besagt:
die Unseligkeit des Handelns kann nicht auBerhalb, sondern nur

165



innerhalb des Handelns selbst «aufgehoben» werden; und das heiBt:
nur durch eine geschichtliche Wendung.

Dieser Gedanke ist nach Schelling das letzte, wozu die Philosophie
von sich aus gelangen kann: der Gedanke, daB3 die wirkliche Wendung
— Schelling spricht von « Umkehrung» (11, 565) — «nicht vom Denken
ausgehen kann». «Die Vernunftwissenschaft fithrt also wirklich iiber
sich hinaus und treibt zur Umkehr; diese selbst kann doch nicht vom
Denken ausgehen. Dazu bedarf es vielmehr» — erklart Schelling un-
miBverstindlich — «eines praktischen Antriebs.» (11, 565)

Mit dieser Einsicht in die Differenz zwischen « Contemplation» und
Geschichte ist die Philosophie nun aber auch in ihrer «negativen»
Form fiir Schelling nicht verabschiedet. Sie hat nicht nur trotz, son-
dern in ihrer Distanz zum praktischen Wirken-kénnen und Wirken-
wollen, in ihrer «contemplativen» Verfassung also, eine praktische
Bedeutung. Das ist der Sinn des zweiten Wendepunktes, von dem
Schelling spricht, namlich der Rickkehr ins Handeln.

Worauf sich die Reflexion zunéchst allein gerichtet hatte, das war
die scheinbar resignierende Erkenntnis, daB3 eine «contemplative»
Praxis-Abkehr keine wirkliche — namlich die bestehende «unselige»
Form der Praxis in eine andere umkehrende — Praxis-Uberwindung
sein kann. «. . . und die vorige Verzweiflung kehrt zuriick. Denn der
Zwiespalt ist nicht aufgehoben.» (s.0.)

Doch eben damit, daB die erste Verzweiflung zuriickkehrt, mit
dieser zweiten Verzweiflung, ist etwas Neues eingetreten. Wer einmal
die « Erkenntni3 Gottes», nach Schellings Ansicht: das im « Gefithl»
der Freudigkeit beruhende BewuBtsein wirklicher Freiheit, «ge-
schmeckt» hat, der, sagt Schelling nun, mul3 die Unseligkeit der be-
stehenden Wirklichkeit «nur um so tiefer empfinden» (11, 566). In
der Riickkehr aus dem, was — wie die Kunst — seinem Wesen nach nur
fiir Augenblicke maglich ist, stellt sich fiir den Menschen die «letzte
Verzweiflung» ein: «Nun erkennt (er) erst die Kluft», die «alles
sittliche Handeln . . . zweifelhaft macht, so daBl keine Ruhe und kein
Friede, ehe dieser Bruch versohnt ist.» (a.a. O.)

Die Wendung zur « Contemplation» erweist sich also in der zweiten
Wendung, der Riickkehr aus ihr, in der Nach-Wirkung also, in der
Erinnerung, als eine Voraussetzung der — nicht von ihr zu bewirkenden
— praktischen Umkehrung. Die «Contemplation» gibt, und zwar
gerade dann, wenn sie sich ihrer geschichtlichen Ohnmacht nicht zu
entziehen versucht, das «Signal zur Umkehrung» (a.a.O.)

166



	Philosophie und Weltgeschichte bei Schelling

