Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Force des textes et interprétation
Autor: Bonzon, Sylvie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Force des textes et interprétation

par Sylvie Bonzon

Introduction

Nous voudrions aborder ici le probléme de linterprétation des
textes a partir de la constatation d’un fait: on n’en finit jamais de
parler des textes. Si ’interprétation fait probléme, ce n’est pas en tant
que projet difficile & réaliser, ce n’est pas que les interprétations
manquent, c’est bien au contraire qu’elles s’accumulent.

Cette multiplicité est souvent considérée comme un mal nécessaire;
les interprétations ne s’accumuleraient que parce que l'interprétation
totale, les englobant toutes, n’est qu’un idéal inaccessible. Ou parce
qu’elles sont relatives, liées & une situation historique contingente, a
la subjectivité d’un lecteur particulier. Ou encore — et c’est en fait
I’hypothése sous-jacente a toute tentative pour réduire la multiplicité
des interprétations — parce que le «sens» du texte reste toujours
indicible, qu’il y a toujours un «reste» par rapport a ce que toute
interprétation peut dire. Quoi que ’on fasse pour organiser les inter-
prétations en une syntheése idéale, leur réelle multiplicité, dans une
telle perspective, reste une faiblesse scandaleuse du discours: faiblesse
du discours de l’interpréte qui ne parvient pas a rendre compte
pleinement du texte; mais, plus gravement, faiblesse de tout discours
par rapport a un «sens» dépassant de toujours les paroles qu’il suscite.

Nous voudrions au contraire tenter de reconnaitre dans cette
multiplicité une richesse, liée elle-méme 2 la nature du texte. Que les
interprétations soient multiples n’est plus, alors, le signe de leur
imperfection et de I’'insuffisance de tout interpréte, mais au contraire
la manifestation de la force des textes. Les textes sont producteurs de
discours. Ils font parler. Et I’interprétation est précisément I’inscrip-
tion de ce discours produit par le texte.

C’est dire que l'interprétation est a distinguer d’emblée de toute
é¢tude «objective» du texte, de toute approche du texte qui pose

98



celui-ci devant elle, en objet. L’interpréte n’est jamais devant un texte,
la discursivité de celui-ci lui impose une position de lecteur. Les
approches objectivantes d’un texte (qui reposent d’ailleurs elles-
mémes sur une premiere lecture) peuvent le constituer en champ
clos; elles fournissent des résultats qui sont ensuite intégrés a la lecture
de P’ceuvre, mais elles gardent leur distance vis-a-vis du texte, ont
valeur d’instruments permettant une saisie plus fine de I’objet en
cause. Méme si elles s’intéressent au mouvement de 1’ceuvre, c’est en
le prenant sous un regard qui I'immobilise. Et leur attitude par rap-
port au texte reléve d’un modele visuel. L’interprétation par contre
est elle-méme discours enchainé a celui de I’ccuvre dont elle est
Peffet. Loin de clore I’ceuvre et d’en faire son objet, elle donne au sens
de I’ceuvre, c’est-a-dire a son ouverture, un lieu ol s’inscrire. Ce lieu
ne saurait rien étre d’autre qu’un nouveau discours beaucoup plus
intimement lié a celui du texte que le discours sur le texte ol s’ex-
plicite la visée que ’on peut en prendre.

Il semble donc que les analyses diverses que I’on peut faire d’un
texte en le constituant en objet d’étude ne sont qu’un moment,
précédé et suivi d’une lecture rétablissant le texte dans sa discursivité
essentielle. Ce qu’elles nous apportent est important, mais c’est tou-
jours un aspect abstrait de l’ccuvre qu’elles présentent. L’inter-
prétation, par contre, pourrait étre considérée, au point ol nous
sommes, comme le mouvement qui rétablit la discursivité du texte,
qui le laisse parler et de ce fait rétablit son ouverture.

Et c’est précisément cette ouverture inhérente a toute discursivité
qui rend le texte irréductible et irremplacable. Les paroles qu’il fait
naitre sont a tel point son effet qu’il est exclu qu’elles puissent le
remplacer. S’il s’agissait simplement de propos tenus a son sujet, le
décrivant dans son fonctionnement, explicitant son sens, on pourrait
imaginer une interprétation «totale»: elle remplacerait avanta-
geusement le texte lui-méme et nous pourrions espérer en avoir, du
moins idéalement, fini une fois avec lui. Mais il s’agit en fait du dis-
cours issu de la force du texte tout autant, et plus, que d’un discours
tenu sur lui. Du moins est-ce cet aspect qui me parait caractériser
Iinterprétation et justifier sa poursuite infinie.

Il nous faut maintenant tenter de préciser et de fonder cette idée
que le texte a une force dont l'interprétation serait en quelque sorte
Peffet. Si le texte a une force, c’est parce qu’il est autant acte que
ccuvre. Le texte n’est pas seulement le résultat d’un acte de création,

99



résidu lui-méme passif de I’opération d’un sujet. L’acte qui I’a créé
n’est pas extérieur a lui, en tant que discours le texte est lui-méme
porteur de cet acte, il est lui-méme acte. Sur ce point, son statut est le
méme que celui de la parole, ce qui montre bien que parole et texte,
loin de s’opposer enti¢rement, sont d’abord deux réalisations paral-
leles de la puissance du langage. On ne dira guere de la parole qu’elle
est ’ceuvre d’un sujet, le résultat d’un acte; elle est elle-méme cet acte
et le sujet n’y est actif précisément que parce qu’il est sujet parlant. Il
en est de méme pour le texte; qu’il fixe ou non une parole prononcée
par ailleurs, il reste le lieu de ’acte du discours, celui-ci ne peut étre
cherché en dehors de lui. De plus le texte n’est rien s’il n’est pas cet
acte, cette parole. C’est ce qui fait toute la différence du statut de
I'ceuvre littéraire d’avec celle de ’artisan: ’objet créé et simplement
fabriqué a son utilité, sa fonction et surtout sa nature propre indé-
pendamment de 'acte qui I’a créé. Et inversement I’agir de Iartisan
ne s’inscrit pas dans ’objet, celui-ci est conséquence, résultat de son
action, il ne s’identifie pas & cette action. Certes on pourra toujours
chercher a voir dans I’objet I’expression de I’effort de ’artisan, de ses
espoirs et de ses golits: mais ce sera toujours un déchiffrement faisant
de I’objet autre chose que ce qu’il est d’abord; en fait ce sera voir en
lui un symbole, c’est-a-dire ’apporter & un ordre qui est celui du
langage. Il est remarquable d’ailleurs que cet apport implique le
discours: la relation de fabrication, purement objective, est une
relation muette. Mais I’objet ne devient inscription de l'agir de
Iartisan, n’en vient a signifier quelque chose que dans la mesure ou
P’artisan parle de son travail, ou au moins dans la mesure o1 quelqu’un
parle 4 sa place de ce travail. Au moment donc ol nous cherchons a
découvrir la signification d’un travail, nous basculons immédiatement
dans le domaine du langage. C’est le «passage du pocte» qui fait
surgir I’ceuvre & sa vérité symbolique. Le texte, lui, comme ceuvre du
discours, se trouve d’emblée situé dans cet ordre que nous disons un
peu rapidement ici ordre «symbolique» et dont il faudra tenter de
préciser la nature. La seule chose qui pour I'instant soit certaine, c’est
que nous avons dans le cas du texte une identité entre ’agir de
Pauteur et son ceuvre qui ne se retrouve nullement dans le rapport
artisan-objet créé.

L’opposition est traditionnelle entre le dire et le faire, entre les
paroles et les actes, entre les logoi et les erga; I'un ou ’autre de ces
deux aspects peut étre privilégié; mais aspects de quoi? il semble

100



pourtant qu’il faut bien dire aspects de ’activité de ’homme. Ces
hésitations du vocabulaire, qui tantét oppose agir a parler, tantét
désigne la parole comme une activité, sont significatives du statut
ambigu du langage. Et il est & noter que souvent le discours n’est
opposé aux actes que pour mieux se poser finalement en acte supréme.
On sait combien la «théorie» reste liée au langage méme quand elle
tend a en étre la limite, et combien elle se pose en activité supréme
méme quand elle insiste sur ce qui 'oppose a I’action. 11 y a de plus
chez I’homme du discours une mauvaise conscience face a I’homme
d’action qui n’est souvent que le masque d’un sentiment de supériorité
a son égard. Tous ces éléments, bien souvent notés, nous amenent a
nous poser la question suivante: en quel sens peut-on dire que parler
c’est agir, de quelle sorte d’activité peut-il s’agir, et par conséquent
en quel sens peut-on parler de la force du texte, de sa capacité
d’action?

1. La fonction du texte

Nous rencontrons déja un premier signe de cet agir du discours au
niveau de ce que ’on peut appeler sa fonction. C’est le plan d’abord
auquel la parole est considérée comme moyen: je parle pour donner un
renseignement, pour obtenir quelque chose dont j’ai besoin, pour
donner un ordre ou provoquer une action. A ce premier niveau il nous
faut remarquer que le texte n’existe gueére, ou du moins il n’y existe
que comme transcription de la parole, pour pallier ses insuffisances.
S’il n’est pas détruit, il reste la par hasard mais n’est pas réellement
transmis; il n’est pas conservé aprés usage, sauf a titre de document,
de piece a conviction. A ce titre on pourra l'utiliser éventuellement a
nouveau, mais il ne s’agit pas alors d’une interprétation; le texte n’a
pas d’intérét en lui-méme, 1l n’est pas conservé pour sol.

Cependant ce premier aspect n’épuise pas le probléme posé par la
fonction du texte. Un texte peut trés bien ne pas se réduire a son
utilité immédiate sans que pour autant sa fonction soit négligeable
pour l'interprétation. Si nous considérons le cas de I’ceuvre littéraire,
il est important de tenir compte pour son étude du role qui lui a été
imparti lors de sa rédaction.

Ce roéle peut étre envisagé selon deux points de vue: soit en rapport
avec ’auteur, soit en rapport avec la société. I.’étude du role joué par
le texte pour son auteur pourra donner lieu a diverses recherches:

101



biographiques, psychologiques, psychanalytiques. Il ne s’agit pas de
réduire I’ceuvre en en faisant une réaction de I’auteur a ses problémes,
un fruit «naturel» de sa constitution psychologique ou une consé-
quence des événements qu’il a vécus. Mais il n’en est pas moins im-
portant de voir comment I’ceuvre s’inscrit dans ’ensemble de la vie
de I’auteur, a quels faits elle donne sens, a quelles questions elle tente
de répondre. C’est la non tant une interprétation de I’ceuvre qu’une
étude objective, fournissant des renseignements utiles a l'interpréta-
tion. C’est une étude objective en ce sens qu’elle cherche autour de
I’ceuvre et en elle des données indicatrices, des renseignements qu’il
faut peser et contréler au maximum. Les données ainsi rassemblées,
loin de dessécher I’ceuvre lui donnent un sens plus plein, plus concret
et rendent ainsi possible une interprétation qui restitue vraiment
I’ceuvre comme parole vivante et non comme collection d’idées
abstraites.

Il est certain que le role de ces analyses varie selon le genre de
textes auquel on a affaire. La compréhension d’un texte lyrique sera
a premiére vue plus immédiatement enrichie par les données d’ordre
biographique ou psychologique obtenues qu’un texte narratif ou
philosophique. Pourtant il est peu probable qu’on puisse avoir raison
de les éliminer totalement méme dans ces cas. Un auteur n’en vient
jamais a écrire sans raison, simplement par métier et sans que le choix
de ce métier-la ait une signification, méme si elle est pour lui peu
claire. Et il me semble qu’il serait illusoire de penser que cette
signification puisse étre sans impact aucun sur le contenu de I’ceuvre.
La encore le danger est grand d’une analyse réductrice qui penserait
en avoir fini avec tel systtme philosophique en I’expliquant comme
satisfaction sublimée d’un désir de domination... Mais entre la fausse
«explication» par un «ce n’est que...» réducteur et le refus de tenir
aucun compte des motivations d’une ceuvre, il doit y avoir place pour
une réflexion cherchant a saisir le sens promu par ’ceuvre sans
oublier son enracinement dans et contre un non-sens initial.

Quant au rapport du texte a la société, il impose aussi un certain
nombre de recherches. La encore, ces recherches exigeront un matériel
documentaire qui n’est pas toujours disponible. Mais il est toujours
important de tenir compte de ce que I’on peut savoir du role de tel
genre d’ceuvre dans une société donnée. Ce role peut marquer plus ou
moins profondément I’ccuvre, ’auteur peut écrire en s’insurgeant ou
pour s’insurger contre cette place prédéterminée faite 4 son ceuvre,

102



mais il est peu probable qu’il puisse écrire sans référence d’aucune
sorte a la fonction impartie a son texte par la société, Et méme dans ce
cas cette absence de référence ne serait pas dépourvue de signification.

L’apport des recherches d’ordre socio-culturel sur la fonction d’un
texte sera variable selon le genre de texte et de société impliqués. La
encore il ne s’agit nullement d’une explication, prétendant réduire le
texte a une fonction préétablie; la fonction «n’explique» pas ’ceuvre,
mais connaitre le réle dévolu a une ccuvre permet de mieux saisir ses
dimensions significatives. Le cas des ceuvres dites de circonstance est
particuliérement éclairant sur ce point. CG’est une catégorie que 1’on
a tendance a considérer aujourd’hui avec un certain mépris; il semble
que le simple fait qu'une ceuvre soit commandée a son auteur la
rende suspecte a4 nos yeux. Peut-étre est-ce un signe du peu de place
que donne notre société a ’ceuvre... Mais ce n’a pas toujours été le
cas et il est frappant de constater que beaucoup de grandes ceuvres
sont liées trés étroitement a des circonstances précises; pour citer deux
exemples tres éloignés I’'un de I'autre, pensons aux odes de Pindare
ou aux messes de Bach. Il me parait un peu facile de constater simple-
ment que le génie des auteurs leur permettait de transcender la
circonstance. Il est tout aussi important de remarquer qu’une ode de
Pindare aurait été impossible hors d’un certain contexte civique et
religieux qui la motivait avant d’étre «transcendé» par elle. Et il est
tres important pour la compréhension d’une telle ceuvre — cas
exemplaire il est vrai, mais qui met en évidence un fait toujours
valable dans une certaine mesure — de tenir compte de sa fonction
dans ce contexte. G’est une condition fondamentale pour que n’échap-
pent pas des dimensions essentielles de sa signification; dans le cas
particulier, une lecture de Pindare qui ne soulignerait que la beauté
«esthétique» de ses mythes ne pourrait qu’appauvrir ’ceuvre, c’est
elle que 'on pourrait qualifier a juste titre de réductrice. Que cette
dimension civique et religieuse n’ait plus d’équivalent dans notre
monde ne nous autorise nullement a ’oublier. Il ne s’agit pas pour
I’interprétation de choisir ce que nous voulons entendre du texte;
il faut bien plutdt lui donner la parole, méme si ce dont il parle n’est
plus recevable que comme fondamentalement différent de ce que notre
monde nous propose. Et seule une étude «objective» nous permet de
restituer cette dimension oubliée, et par la de lui donner dans I’inter-
prétation une place, fiit-elle place marquant son absence dans notre
discours.

103



Nous avons souligné ainsi un premier niveau de la fonction du
texte, celui qui releve d’une étude d’ordre psychologique ou socio-
culturel, antérieur a nos yeux a ce que nous appelons interprétation,
mais indispensable, & un degré plus ou moins grand selon les textes, &
ce discours second, conséquent au discours du texte et effet de son sens.

Mais nous ne pouvons pas nous satisfaire de ces réponses a la
question de savoir si et en quel sens le discours est force. Car ce sont
des réponses en quelque sorte extérieures au texte lui-méme. Elles nous
permettent de mieux le comprendre, mais elle ne nous donne nulle-
ment le droit de l’interpréter. Si interpréter veut dire donner un
nouveau lieu 2 la parole du texte, il faut que cette parole ait en elle-
méme un sens pour effet, ait en elle-méme une force capable de faire
parler apres elle.

Nous avons mis en évidence le réle du texte pour son auteur et dans
la société ou il s’inscrit. Il serait a premieére vue tentant d’opérer
parallélement avec le lecteur. Mais on voit immédiatement le danger
d’un tel parallélisme: parler du réle du texte pour le lecteur, c’est
semble-t-il le livrer & la subjectivité de celui-ci, qui y cherche et y met
ce dont il a besoin. L’étude du role du texte pour 'auteur et par
rapport a la société nous donne des éléments utiles a la compréhen-
sion du texte, en vue de son interprétation. I’étude du réle du texte
pour le lecteur donnerait des éléments utiles 4 la compréhension du
discours qu’il tient sur le texte, de linterprétation qu’il en donne...
Mais nous ne pouvons pas partir de ce roéle pour justifier I'inter-
prétation comme effet du texte lui-méme. La ramener au réle qu’elle
joue pour le lecteur serait admettre d’emblée qu’elle est son acte et
non d’abord acte du texte.

Il nous faut donc chercher maintenant en quoi le discours lui-
méme, indépendamment du réle qu’il peut jouer pour les uns ou pour
les autres, a une force susceptible d’engendrer une parole nouvelle.

2. La force du discours

a) Le performatif

Pour aborder cet aspect du probléme nous nous servirons des
travaux d’Austin et de Searle qui étudient le « speech act» dans des
analyses extrémement précises et nous paraissent fournir des éléments
importants pour notre recherche.

104



Alors que la philosophie traditionnelle ne s’est, aux yeux d’Austin,
Jjamais intéressée qu’aux énoncés portant sur des faits ou décrivant la
réalité et susceptibles d’étre vrais ou faux, la réflexion moderne sur le
langage a mis en évidence la multiplicité des «jeux de langage». Une
grande quantité d’énoncés, sans étre pour autant des non-sens, ne
sont pas utilisés pour décrire ou constater un état de fait. A ces
énoncés — qu’il appellera constatifs — s’opposent les énoncés dits
«performatifs»: ceux-ci ne décrivent ni ne rapportent rien du tout,
ils ne sont pas vrais ou faux; les exprimer, c’est accomplir une action.
(Cf. How to do Things with Words, Oxford 1962, p. 5. Il s’agit de
I’édition posthume de conférences faites par Austin en 1955 a I’Uni-
versité de Harvard. Trad. par G. Lane: Quand dire, ¢’est faire. Le Seuil,
1970.)

Parmi les exemples d’énoncés performatifs proposés par Austin,
citons seulement: «Je baptise ce navire Queen Elisabeth»; «Je te
parie un franc qu’il pleuvra demain». «Dans ces cas il serait absurde
de considérer la chose que je dis comme rapportant 1’accomplisse-
ment de ’action qui est a coup sir effectuée (...) En disant ce que je
dis, j’accomplis en fait I’action.» (Austin, Performative Ullerances, in
Philosophical Papers, Oxford 1961, p. 222. Recueil posthume; Perf. Ultt.
est le texte d’une conférence faite a la BBC en 1956.) Austin insiste
(ibid. 223) sur le fait qu’il n’y a pas dans des expressions de ce genre
description d’un processus spirituel qui se déroulerait en arriére des
mots. Austin repousse non sans humour cette explication en cons-
tatant qu’elle ouvrirait la porte a tous les parjures en posant comme
normal un écart entre ’acte et les mots qui ne feraient plus que le
décrire... Il nous semble en tout cas que cette explication est évidem-
ment tributaire du primat donné & 1I’énoncé constatif: rien ne permet
de distinguer, dans «Je baptise ce navire Q.E.», un «processus
spirituel » de mots derriere lesquels il serait supposé se cacher. Il y a
véritablement identité dans un cas comme celui-ci entre le dire et le
faire.

L’expression performative apparait ainsi comme un jeu de langage
dans lequel le dire équivaut a une action. Cette action pourrait
d’ailleurs étre accomplie parfois sans que les mots soient prononcés,
au moyen d’un comportement défini (Cf. Austin, How..., p. 8.) On
peut ainsi imaginer une cérémonie dans laquelle le baptéme des
bateaux serait accompli seulement au moyen de certains gestes
institués. Le parallele avec des comportements accomplissant une

105

8 Studia Philosophica XXX/XXXI



action de caractére cérémoniel met en évidence un aspect important
du performatif: I'importance de la convention dans ce jeu de langage.
Les expressions performatives sont certainement celles ol ’on voit le
plus clairement I’aspect «jeu réglé » du langage. En disant a quelqu’un
«Je parie qu’il pleuvra demain», nous parions effectivement seule-
ment parce que les régles conventionnelles de notre langage font que
dire «je parie» est tenu pour l’acte effectuant un pari. Le privilege
accordé longtemps aux énoncés constatifs ou descriptifs rendait moins
évident ce caractére de jeu et de convention, car c’est le probléme de
la conformité de ’énoncé a la réalité qui paraissait fondamental.

Ce n’est d’ailleurs pas que la réalité soit sans impact aucun sur la
valeur de I’énoncé performatif. Les circonstances (cf. Austin, How...,
p- 13ss) doivent étre appropriées pour que ’action soit effectivement
accomplie. N’importe qui ne peut pas baptiser un bateau, et pour que
«je parie» ait valeur de pari, il faut que I'interlocuteur entre dans le
jeu. Austin analyse précisément les différents types de conditions
circonstancielles impliquées par les énoncés performatifs. Quand ces
conditions ne sont pas remplies, le performatif est « malheureux». Il
est trés important ici de souligner que I’on ne peut pas parler de sa
vérité ou de sa fausseté, en tant qu’adéquation ou non-adéquation a
une réalité donnée. L’énoncé performatif «réussit» ou «rate», mais
il n’est pas vrai ou faux. Ce point sera essentiel pour nous, et on peut
d’emblée noter que la présence d’énoncés performatifs dans un texte —
et nous croyons qu’il y en a toujours — met d’emblée en question le
type de relation entre le texte et la réalité, le statut de sa «vérité» et
par conséquent de celle de son interprétation.

b) La force illocutionnaire

Mais la précision de ’analyse d’Austin et son attention aux faits de
langage I’aménent bient6t & mettre en question cette distinction entre
énoncés performatifs et constatifs. (Cf. Austin Perf. Utt. 233ss.) 1l
constate que, s’il y a certaines caractéristiques générales du perfor-
matif (verbes a la premiére personne du singulier du présent de
I'indicatif par exemple), il n’y a pas vraiment de critére qui permette
de distinguer a coup sir le performatif du constatif. (Cf. Austin,
How..., 59.) D’autre part il apparait que les constatifs sont aussi
susceptibles de «rater», d’étre victimes de «malheurs» correspondant
a ceux qui ont été étudiés pour les performatifs. (Cf. Austin Perf. Ult.

106



p- 236.) Austin est finalement conduit a2 remarquer que «aprés tout,
quand nous constatons ou décrivons ou rapportons quelque chose,
nous accomplissons un acte qui est autant un acte que ’acte d’ordon-
ner ou d’avertir» (ibid). Enfin il semble que la distinction opérée
entre performatif et constatif & propos de leur relation & des faits n’est
pas non plus absolument pertinente. Le probleme de cette relation se
pose pour tous les énoncés, et pour aucun il ne se pose simplement en
termes d’adéquation. (Austin Perf. Utt. 238.)

Au terme de Performative Utterances (238), Austin est donc con-
duit a mettre en question la distinction opérée au départ entre per-
formatif et constatif. C’est alors tout le probléme de savoir en quoi
dire quelque chose c’est faire quelque chose qui doit étre repris. Pour
cela il apparait nécessaire d’ajouter a I’étude traditionnelle de la
signification des énoncés, celle de leur force: « What we need besides
the old doctrine about meanings is a new doctrine about all the
possible forces of utterances» (ibid). Dans Performative Utterances, Austin
s’arréte sur ces remarques programmatiques. Mais dans How fo do
Things with Words, la méme difficulté ’avait conduit a «reconsidérer
plus généralement les'sens dans lesquels dire quelque chose est faire
quelque chose» (91) et-a aborder par la le probléme de la force des
énonces.

Nous atteignons donc le point o1 cette analyse touche au plus prés
la question que nous posons de la force du texte. Nous nous sommes
pourtant arrétée a ’opposition performatif-constatif car, méme mise
en question dans sa rigidité, elle garde son importance: le performatif
«pur», méme s’il est un cas limite, est un cas exemplaire du dire
comme faire et met bien en évidence le caractére conventionnel, réglé,
de ce jeu et les problémes que pose son rapport aux faits.

Reprenant donc la question de savoir en quel sens dire c’est faire,
Austin distingue trois aspects dans ’acte de parole (How..., 98ss):

1. L’aspect locutionnaire, qui est lui-méme divisé en phonétique,
phatique (en tant que relevant d’un vocabulaire et d’une grammaire)
et rhétique (en tant que comportant un sens et une référence). Cet
aspect, bien qu’il nous renseigne sur le «sens» de la phrase, ne nous
dit pas ce que nous faisons en la pronongant, s’il s’agit d’un ordre,
d’un avertissement, etc.

2. Ces données par contre relevent de ’aspect llocutionnaire de
I’énoncé. Ce n’est pas une conséquence du premier aspect, ni quelque
chose qui s’ajoute a lui. Toute effectuation d’un acte locutionnaire est

107



du méme coup effectuation d’un acte illocutionnaire. Toute phrase
prononcée est automatiquement soit un ordre, soit une constatation,
etc. La méme phrase peut avoir valeur d’ordre et, par exemple,
d’avertissement: dans ce cas on voit que seul I’aspect illocutionnaire
a varié tandis que P’aspect locutionnaire restait identique. C’est
I’aspect illocutionnaire qui nous permet de savoir pour quoi la phrase
doit étre prise, quelle valeur elle a, quelle est, dira Austin, sa
force.

3. Enfin P’acte de parole comporte un troisiéme aspect, est «acte»
d’une troisiéme fagon: en tant que perlocutionnaire. L’acte perlocution-
naire c’est celui qui est accompli comme effet de la phrase pro-
noncée.

Considérons par exemple la phrase: «ne viens pas demainy; la
prononcer, c’est d’abord un acte locutionnaire, c’est produire des
sons, arranger des mots dotés d’une certaine signification, donc pro-
noncer une phrase en elle-méme sensée. C’est la ’acte de parole
comme acte locutionnaire.

Mais cette phrase peut avoir valeur d’interdiction ou, par exemple,
de priere. C’est la sa force illocutionnaire; la prononcer, en tant
qu’interdiction ou priére, c’est accomplir un acte illocutionnaire.

Enfin, en la pronongant, le locuteur peut produire chez I’auditeur
un sentiment de colére ou de chagrin, etc. En produisant ces effets, il
accomplit un acte perlocutionnaire.

En d’autres termes on pourra dire que ’acte locutionnaire c’est
«the act of saying something», que ’acte illocutionnaire c’est ’acte
accompli «in saying something», tandis que P’acte perlocutionnaire
c’est ’acte accompli «by saying something». (Austin, How . ..,
120.)

Nous allons nous arréter essentiellement a certains traits carac-
térisant ’acte illocutionnaire ainsi qu’a I’acte perlocutionnaire dont
il est important de le distinguer. En plus de I’analyse d’Austin, nous
nous référerons aussi a I’étude de Searle: Speech Acts, Cambridge 1969,
spécialement au chapitre 3: Structure of illocutionary acts. Pour Searle
une théorie du langage est une partie d’une théorie de I’action, parce
que parler est une forme de comportement gouverné par des régles
(lL.c. p. 17). Les différents «speech acts» peuvent étre étudiés dans
les phrases qui les accomplissent, et qui sont toujours considérées
comme phrases prononcées réellement, dans une certaine situation
impliquant deux interlocuteurs et un contexte.

108



L’intérét de I’analyse d’Austin et de Searle sur I’illocutionnaire,
c’est d’abord qu’elle en souligne la présence dans toute énonciation.
(Nous utilisons tantdét «phrase prononcée», tantét «énonciation»
pour distinguer ce qui est dit en tant qu’il est dit, considéré sous I’angle
de I’acte plutdt que sous celui du résultat auquel convient mieux le
terme d’énoncé.) L’aspect illocutionnaire correspond a ce qu’Austin
avait d’abord mis en évidence sous le nom de «performatif» (cf.
Austin, How..., p. 145); mais sa seconde analyse montre qu’un per-
formatif «pur» tout comme un constatif «pur» est une abstraction,
que toute parole comporte les trois aspects étudiés. D’autre part cette
nouvelle analyse a I’avantage de lier I’aspect illocutionnaire, la force
du langage, a la phrase, tandis que le performatif pouvait sembler
caractériser le plus souvent des mots, spécialement certains verbes
dont Austin avait méme tenté d’établir la liste. Ici nous sommes
véritablement au niveau de la phrase, donc du discours; et ce qui
nous parait particuliérement intéressant, c’est de voir qu’a ce niveau
aussl il est possible de mettre en évidence un aspect organisé et con-
ventionnel. On est parfois tenté en effet de penser que seul le niveau
de la langue est «structuré», que seules les unités de ce niveau
recoivent leur valeur de leurs différences et fonctionnent en systéme
clos. L’étude de [I’illocutionnaire montre que la force méme du
discours reléve aussi d’un jeu qui se joue en circuit fermé, constitué
par ses seules regles. Certes ce jeu implique des joueurs et un contexte
factuel; mais il ne s’explique pas par eux; il ne se réduit ni a I’exécu-
tion d’une intention d’un locuteur, ni & une tentative pour obtenir tel
résultat; il ne reléve ni d’une psychologie du sujet parlant, ni d’une
technologie des moyens de communications.

Cet aspect illocutionnaire d’autre part est constitutif du sens qu’a
une phrase dans un certain emploi. L’effort d’Austin consiste précisé-
ment & montrer que le slogan des «différents usages du langage» ne
doit pas devenir une solution de facilité. (Cf. Austin Perf. Utt. 223.)
Il ne s’agit pas de penser qu’au niveau de I’emploi, au plan de la
parole, on en est réduit & collecter une infinité de faits désordonnés.
Les différents usages sont certainement nombreux, mais probable-
ment pas en nombre infini. En passant de I’'unité linguistique différen-
tielle & la phrase, on ne passe pas subitement de ’ordre de la structure
a celui de I’événement purement contingent et insaisissable. Pour
connaitre le sens de la phrase, ’analyse de ses termes du point de vue
du «sens» (linguistique) et de la référence (les deux relevant de

109



Paspect locutionnaire pour Austin) ne suffit pasl. Il faut encore que
Pon puisse savoir pour quoi nous devons la prendre, comme quoi elle
«compte», en bref connaitre ce qu’Austin appelle sa force. Et ce que
la réflexion sur I'illocutionnaire montre, c’est que cette «force» n’est
pas quelque mystérieuse adjonction a ’ordre du langage, qui lui
viendrait de I’intention du sujet ou des circonstances de I’énonciation.
Cette force est elle-méme réglée par le jeu du langage.

C’est en ce sens qu'’il faut comprendre je crois l'insistance d’Austin
a souligner le caractére «conventionnel» de ’aspect illocutionnaire.
La force illocutionnaire reléve de la convention dans la mesure ou elle
reléve des régles qui constituent le jeu du langage. Comme I’analyse
bien Searle (o.c. p. 36), ces regles sont en effet constitutives et non
régulatives. C’est-a-dire que le jeu lui-méme n’existe pas d’abord,
indépendamment de régles qui tendraient simplement a le faire fonc-
tionner plus adéquatement. Le langage n’existe pas en dehors de ses
régles, et on ne pourrait étudier un «speech act» comme une simple
réaction face a des événements, obéissant uniquement a une technique
visant a le rendre aussi efficace que possible. L’analyse que fait Searle
de la promesse est sur ce point particuliérement instructive. «Pro-
mettre» n’a tout simplement aucun sens en dehors de la régle cons-
titutive qui veut qu’en disant «je promets», je promette effective-
ment. Que ma promesse soit ou non sincére, cela ne change rien a ce
fait; en cas de non-sincérité la promesse ne sera pas valable, on pourra
me traiter de menteur, mais je n’en aurai pas moins promis. Sil’on
n’admet pas ce fait, alors le mot ne veut tout simplement plus rien dire.

! Nous nous trouvons évidemment aux prises ici avec la difficulté de 'em-
ploi du mot sens. Nous lui conservons une portée trés générale, dont la
«définition» est d’ailleurs en quelque sorte la fin de ce travail. Quand il s’agit
du sens en tant qu’objet possible d’une science linguistique, considéré dans
le champ clos de la langue, nous préciserons par «sens linguistique».
Le sens linguistique inclut d’ailleurs la notion de référence (mais non celle
de référent) et en mettant ensemble dans I’aspect locutionnaire le phonétique,
le phatique ef le rhétique (c’est-a-dire tout ce qui reléve d’une sémantique),
Austin montre bien que ’on peut déja parler du «sens» au niveau d’une
étude linguistique méme si le véritable sens de la phrase implique sa force
illocutionnaire. I1 serait d’ailleurs plus simple de supprimer la notion de sens
au stade locutionnaire — c’est-a-dire a4 un stade ou il s’agit surtout d’une étude
du sens des mots, notion qu’Austin met lui-méme fortement en question
(Cf. The Meaning of a Word in Perf. Utt., pp. 23ss). Mais il n’est guére
possible d’aller ici contre un usage trés fortement établi.

110



Et c’est ce qui fait le caracteére «liant» du langage. Pour parler il
faut entrer dans le jeu; obéir aux regles qui le constituent; parler, c’est
immédiatement s’y conformer. C’est a ce prix seulement que nos
phrases peuvent étre prises pour ce qu’elles sont, peuvent avoir valeur
d’ordre, de constatation, de priére, etc. Mais c’est aussi pourquoi on
ne peut pas dire absolument n’importe quoi. Je ne peux pas dire: «je
promets de venir et je ne viendrai pas», parce que la régle constitutive
en fonction de laquelle je peux dire «je promets» implique que cette
formule soit prise pour, compte comme le fait d’assumer une obliga-
tion (Searle o.c. 63); je ne peux donc a la fois jouer le jeu du langage
et nier la régle méme qui constitue ce jeu. Ce n’est pas une question
de sincérité ni une obligation morale, c’est une nécessité analytique;
du méme type que celle qui rend impossible un énoncé comme: «le
chat est sur le tapis et je ne le crois pas».

Ce qui caractérise aussi cette force illocutionnaire, et qui accentue
encore sa liaison au mécanisme méme du langage, c’est qu’elle peut
étre explicitée en lui. Elle est parfois marquée dans le discours: par
Iemploi du performatif, de certains modes, par l'intonation, la
ponctuation, 1’accent, etc. (Cf. Searle o.c. 30). Le plus souvent le
contexte suffit pour que nous sachions pour quoi la phrase doit étre
prise. Mais comme le note Austin (How..., 103): «l’illocutionnaire
peut étre dit conventionnel en ce sens qu’il peut toujours étre ex-
plicité par un performatif». Cette formule nous parait de la plus
grande importance. Elle justifie la maniére dont nous avons compris
cette notion de conventionalité de P’illocutionnaire: I’illocutionnaire
est conventionnel en ce qu’il dépend essentiellement du jeu de langage
utilisé et non d’abord de l'intention du sujet parlant ou de circons-
tances extérieures. Il s’ensuit que pour expliciter ’illocutionnaire,
c’est un nouveau jeu de langage qui va étre utilisé; je peux donner un
ordre sans dire: «je t’ordonne de...», mais je peux toujours ajouter
un: «je te ’ordonne» a mon énoncé, formule qui manifeste, par ’em-
ploi du performatif dont c’est précisément la fonction, la force de mon
discours. Cette explicitation interne au discours lui-méme n’est pas
possible pour l'effet perlocutionnaire: si en disant quelque chose je
fais peur a quelqu’un, je ne peux pas mettre en évidence cet ¢ffer au
sein méme de la phrase prononcée, parce qu’il n’y est pas. L’effet
perlocutionnaire est une conséquence dont je peux parler bien sur,
mais d’un point de vue extérieur qui est celui de la description, de la
constatation. En soulignant par le performatif la force illocutionnaire

111



de I’énoncé, je ne fais que rendre manifeste quelque chose qui y est
déja, tandis que pour souligner I’aspect perlocutionnaire, je suis
obligé de désigner quelque chose qui vient en plus.

Remarquons d’ailleurs que la différence reste manifeste si au lieu
de souligner l’illocutionnaire par le performatif, au sein méme de
I’acte, nous le constatons aprés coup et a distance. Partons de ’ex-
pression: «Si tu viens demain, tu seras mal recu.» Nous pouvons
souligner sa force illocutionnaire, a savoir ce fait qu’il s’agit d’un
avertissement, en disant: «je t’avertis que si...», dans ce cas nous
avons utilisé un performatif qui souligne simplement I’acte. Nous
pouvons aussi constater apreés coup: «en disant cela, je t’avertissais»
(A). Mais si nous voulons souligner ’acte perlocutionnaire, nous
dirons par exemple: «en disant cela, je lui fis peur» (B). La différence
entre A et B est nette: dans A, «je t’avertissais» désigne 1’énoncé
initial, et rien d’autre. Dans B, «je lui fis peur» se réfere a quelque
chose d’autre, qui est expliqué par I’énoncé initial mais non cons-
titué par lui. (Cf. Austin, How..., 130.) Ceci met encore en évidence
le fait que la force illocutionnaire est véritablement inséparable de la
phrase en question, qu’elle s’identifie a elle.

Le caractére conventionnel de la force illocutionnaire peut encore
étre souligné d’un autre point de vue. Nous avons remarqué qu’on
pouvait toujours la rendre manifeste par un performatif. Il semble que
I’on puisse aller plus loin et constater qu’on ne peut pas la rendre
manifeste autrement qu’a I’aide du langage, et qu’en cela encore elle
se distinguerait nous semble-t-il de I’aspect perlocutionnaire. Ima-
ginons une situation d’interlocution vue par un spectateur privé
d’ouie, ou une scéne de cinéma muet. L’aspect perlocutionnaire du
discours du locuteur peut étre su sur I’interlocuteur, il se manifeste
dans les effets produits. S1 A, en disant a B: «Si tu viens demain tu
seras mal requ» lui fait peur, cette peur pourra étre manifestée par B,
saisissable indépendamment de la phrase prononcée. Par contre il
serait difficile d’en faire autant pour la force illocutionnaire; il ne
parait guére possible de manifester par son seul comportement que
PPon donne un ordre, avertit, constate, etc. Certes les attitudes du
locuteur ne sont pas indifférentes et font partie de ce «contexte» qui
joue un réle important dans I’identification de la force illocution-
naire. Elles sont utiles pour souligner cette force, elles ne peuvent pas
jouer son role, ceci précisément parce que cette force est force du
discours comme tel, le constituant pour ce qu’il est. La peur est

112



d’ailleurs lue sur I’interlocuteur et non sur le locuteur en tant que son
acte propre; ce fait souligne encore la distance de I’effet perlocution-
naire a la phrase prononcée. En fait, si I’on ne peut pas voir que quel-
qu’un donne un ordre au sens ou I’on voit que quelqu’un fait peur,
c’est que donner un ordre n’est pas un comportement comme un
autre. Certes, dire quelque chose c’est faire quelque chose, mais nous
nous voyons contraints ici de remarquer la spécificité de ce faire; c’est
un acte au niveau symbolique; nous avons déja remarqué qu’il sera
nécessaire de préciser ce niveau, mais nous pouvons noter ici une
conséquence de cette essence symbolique du langage: c’est précisé-
ment que I’acte méme qu’il effectue, sa force illocutionnaire, ne peut
étre représenté par un acte d’un autre ordre. L’acte de langage est
suffisamment différent des autres actes possibles pour ne pas avoir
d’équivalent dans un autre ordre. Et surtout aucun acte ne peut étre
utilisé pour rendre compte de ’acte de langage, alors que lui le peut
pour des actes non linguistiques.

Cela ne signifie d’ailleurs pas que la force illocutionnaire n’ait pas
a proprement parler d’effet. Comme le remarque Austin (How..., 116),
on peut parler de trois sortes d’effets de I'illocutionnaire. D’abord, et
c’est un point sur lequel nous aurons a revenir, le premier effet de la
force illocutionnaire, c’est d’étre «recue», c’est-a-dire que c’est de
permettre que la phrase prononcée soit prise pour ce qu’elle est: un
avertissement, un ordre, etc. D’autre part ’illocutionnaire a un effet
en ce sens que ’acte qui serait explicité par le performatif est accompli;
la force illocutionnaire, dirons-nous, prend effet. Si quelqu’un, dans
les circonstances requises, dit: «Je baptise ce bateau Q.E.», le bateau
est baptisé.

Enfin I'illocutionnaire peut avoir des effets plus difficiles a distinguer
de ceux qui relevent de I'aspect perlocutionnaire mais pourtant im-
pliqués différemment; ainsi tel acte de parole impliquera une réac-
tion, exigera une réponse. Austin prend I’exemple de «Je lui ai donné
un ordre et il a obéi», ol la force illocutionnaire qui fait de I’énoncé
un ordre implique un comportement; cet exemple est intéressant
parce que la différence d’avec I’effet du perlocutionnaire peut y étre
saisie me semble-t-il dans ce qu’elle a de subtil mais de pourtant
irréfutable. Austin oppose cet exemple a: «je l’ai fait obéir», ou
I’obéissance apparaitrait comme effet de I'ordre donné en tant que
celui-ci est un acte perlocutionnaire. Essayons de préciser cette dis-
tinction. D’abord, dans le second exemple, ’obéissance est présentée

113



comme la conséquence d’un acte qui n’est pas nécessairement ex-
clusivement linguistique: d’autres moyens que la parole peuvent avoir
été mis en ceuvre, ce qui n’est pas le cas dans la premiere formulation.
Mais ce qui me parait caractériser ’aspect illocutionnaire (et ici je ne
me réféere plus a analyse d’Austin mais seulement a I’exemple qu’il
propose sans I’étudier davantage), c’est que I’ordre donné implique
nécessairement un comportement qui sera soit d’obéissance, soit de
non-obéissance, mais qui est toujours déterminé par rapport a ’ordre.
Si I’ordre est compris comme un ordre (et nous avons vu que c’était
la le premier effet de I'illocutionnaire), le comportement de celui a
qui il s’adresse ne saurait plus étre neutre, il se définit par rapport a
I’ordre donné, n’est pas considéré en lui-méme mais comme terme de
la relation instituée par le fait méme qu’un ordre ait été donné. C’est
en ce sens que nous pouvons insister sur le niveau symbolique auquel
se situe tout ce qui concerne 'illocutionnaire: son effet est dans I’ins-
titution de rapports nouveaux entre les termes en présence; la
situation, dirons-nous, prend un certain sens en fonction du discours
considéré comme force illocutionnaire: que 1’acte ordonné soit ou non
réellement accompli, ce qui importe ici c’est que le comportement de
Pinterlocuteur prendra valeur d’obéissance ou de non-obéissance et
ne sera plus simplement un acte considéré dans sa réalité propre.

Par contre quand nous disons: «je ’ai fait obéir», quand nous
considérons ’effet perlocutionnaire d’un énoncé, 1’accent est mis non
tant sur la relation signifiante établie entre deux interlocuteurs des le
moment ol I’un donne a ’autre un ordre, que sur le fait simple que
telle parole a eu telle conséquence. Certes I’exemple donné par Austin
est peut-étre finalement si subtil que la différence en devient difficile
a discerner. Mais si nous opposons «je lui ai donné un ordre et il a
obéi» a «je lui ai dit cela et il a eu peur» nous voyons aisément a quel
point P’effet «obéissance» est intimement lié & ’ordre donné, déter-
miné dans sa nature par lui, au sens que nous avons vu plus haut;
tandis que la «peur» obtenue par les paroles prononcées en est une
conséquence en quelque sorte extérieure. On pourrait dire que
I’obéissance ne se définit comme telle que par rapport a un ordre
donné, tandis que la peur a sens de peur en elle-méme, qu’elle pro-
vienne ou non des phrases prononcées par I’interlocuteur.

En ce qui concerne I'effet de la force illocutionnaire, nous pouvons
encore noter (Cf. Austin, How..., 117-118) qu’il ne peut étre obtenu
que par des moyens conventionnels, sinon méme uniquement par le

114



moyen de la parole. Nous pouvons certes imaginer un jeu de mimiques
ou un rituel ne consistant qu’en gestes qui conditionnerait, dans une
société donnée, ’acte de promettre, de baptiser, d’ordonner... Mais
précisément cet acte n’existerait qu’en fonction d’un tel rituel réglé.
En ce sens P’analyse de Searle (o.c. 71) me parait particuliérement
importante. Cest le caractére réglé qui importe ici, ou conventionnel
au sens fort, tel que nous avons cru pouvoir le comprendre chez
Austin; Searle, lui, oppose l'illocutionnaire & un acte conventionnel
non gouverné par des régles, ou I’effet est obtenu par simple réaction
a un stimulus. Cette relation stimulus-réponse est plutét celle qui lie
la conséquence a ’acte du discours considéré comme perlocutionnaire.
Dans ce cas des moyens autres que la phrase pourraient conduire au
méme résultat: je peux faire peur & quelqu’un «avec des paroles»
mais aussi «avec un biton»; pour ce qui est des conséquences de
I’acte, le moyen utilisé n’entre pas en ligne de compte. La menace du
baton fait peur «naturellement» et mes paroles font peur parce
qu’elles ont une «nature» menagante, méme si cette nature repose
en fin de compte sur une signification liée aux conventions du
langage. Ce qui importe ici c’est que la conséquence obtenue par le
perlocutionnaire peut éventuellement étre obtenue autrement que
par la parole; mais remarquons que pour que la conséquence soit
obtenue au moyen d’un acte de discours, il est indispensable que la
force illocutionnaire de celui-ci ait pris effet, c’est-a-dire que la
phrase prononcée ait été comprise pour ce qu’elle est. Ou bien str,
dans le cas d’une conséquence non voulue, que la force illocution-
naire ait été mécomprise; mais de toute fagon il faut que la phrase ait
été «prise pour» un ordre, une menace, etc.

c) L’acte de discours comme acte symbolique

Si nous considérons maintenant ces trois types d’effet de la force
illocutionnaire, nous pouvons constater qu’ils impliquent tous le fonc-
tionnement d’un mécanisme symbolique, qu’ils sont tous liés au fait
que la phrase prononcée puisse étre « prise pour», « compter comme»
ordre, interdiction, etc. Le premier effet noté par Austin est méme
précisément la compréhension par l'interlocuteur de la phrase pour
ce qu’elle est. Le deuxitme sens dans lequel on peut parler d’effet (si
je dis «je baptise ce bateau Q).E.», le bateau est de ce fait baptisé en
effet) implique aussi le fonctionnement de cette relation du type «étre

115



pris pour», « compter comme»: le baptéme du bateau n’est accompli
que si la phrase prononcée vaut comme baptéme, c’est-a-dire si elle
est liée a un certain rituel, qui lui permet d’étre efficace en lui
donnant un sens. La phrase n’aurait en effet aucun sens (au sens plein
du terme) en dehors de I'ordre institué dans lequel elle fonctionne.
Enfin le troisiéme groupe d’exemples d’effet de I’illocutionnaire nous
ont aussi amenée a mettre en évidence cette structure du « compter
comme»: I’obéissance et la non-obéissance de celui a qui un ordre
s’adresse est essentiellement liée au fait que la phrase compte comme
ordre; et de plus tout effet, y compris I’effet perlocutionnaire, repose
en derniére analyse sur ce fait. On peut donc dire que le premier effet
de I’aspect illocutionnaire d’une phrase prononcée, c’est quelle soit
comprise pour ce qu’elle est, et que sur cet effet initial repose la pos-
sibilité de tous les autres effets.

Nous avons dit a plusieurs reprises, et toujours un peu rapidement,
que c’était la un mécanisme de symbolisation. Il nous faut maintenant
essayer de préciser, du moins provisoirement, cette notion. Nous
tenterons d’abord de définir ’acte symbolique par rapport a d’autres
actes, pour mettre en évidence la structure de symbolisation. Si
quelqu’un donne un coup de hache dans un tronc d’arbre, cet acte
peut avoir pour but d’abattre I’arbre; c’est 14 un acte que nous dirons
«simple» pour ’opposer a ’acte symbolique; si quelqu’un par contre
donne le méme coup de hache dans un arbre, mais que ce geste est
partie d’un rituel bien déterminé, sa fonction est alors définie par ce
rituel lui-méme et ’acte est symbolique. Dans le premier cas, 1’acte
a une utilité, une efficacité, un but. Dans le second cas, on parlera
plutot de sa valeur, de sa signification. Est-ce dire que I’acte simple
n’a pas de sens, que le travail du bhcheron est «insensé»? Il me
semble que la question du sens de I’acte simple n’est pas pertinente.
Elle ne le devient qu’au moment ol I’acte est considéré non en tant
que tel, mais pour ce qu’il vaut. On pourra se demander quel sens
le bacheron donne a son travail, ce qu’évoque pour lui le geste qu’il
fait; mais nous quittons alors le plan de I’acte simple. La preuve en
est d’ailleurs la surprise vraisemblablement provoquée par une telle
question; ce n’est pas une question naturelle; cela ne veut pas dire
qu’on ait tort de la poser, mais il ne faut pas oublier qu’en la posant
on situe immédiatement ’acte dans un autre ordre; on passe du plan
de son efficacité, de sa réalité, de ses déterminations objectives au plan
de sa signification, de sa valeur. En fait il est probable que la plupart

116



des actes que nous accomplissons sont susceptibles de relever d’une
telle interrogation. Nous sentons bien qu’ils comptent pour nous
autrement que sous I’angle de leur simple efficacité ou de leurs carac-
teres objectifs. Dés que nous nous demandons quel sens a pour nous
telle action pourtant banale, tel geste que nous faisons semble-t-il
mécaniquement, nous constatons que la question nous laisse rare-
ment sans réponse aucune, sans du moins I’ébauche d’une réponse, un
«quelque chose a dire a ce propos» qui prouve la validité de la
question. En ce sens nous pourrions dire que la plupart des actes sont
des actes symboliques, ont pour nous, en plus de leur fonction et de
leur utilité, un certain sens supplémentaire, valent pour quelque chose
d’autre que ce qui fait leur fin dans la réalité. Ce quelque chose en
plus reléve d’une étude de type psychanalytique qui montrerait les
différents réles que peuvent jouer ses actes pour le sujet. Ce qui nous
importe ici, c’est de remarquer d’abord que le sens de I’acte n’ap-
parait qu’en liaison avec une question. C’est seulement au moment ol
nous nous interrogeons sur des actes simples que leur dimension
symbolique peut apparaitre. Cette question, et le changement de
plan qu’elle rend possible, est liée a une certaine suspension de
Pactivité elle-méme, 2 sa mise entre parenthéses. Nous trouvons ici
pour la premiere fois une relation que nous aurons a considérer entre
la dimension symbolique et un mouvement du type de la réduction
husserlienne. C’est en désintriquant ’acte de la réalité immédiate que
nous pouvons faire apparaitre sa dimension symbolique. On pourrait
certes objecter que cette dimension existe indépendamment de la
question que nous posons sur elle, méme si seule celle-ci permet de la
mettre en évidence. On parlera alors d’une valeur symbolique oubliée
ou non pergue consciemment par le sujet, et il en est certes souvent
ainsi. Pourtant il semble que la dimension symbolique d’un acte est
étroitement liée, dans son fonctionnement méme, a sa reconnaissance.
C’est un point dont I’étude deviait étre approfondie, a ’aide en
particulier des analyses lacaniennes qui montrent trés bien a quel
point un symbole oublié dans sa valeur de symbole se dégrade du
méme coup en objet aliénant. Nous voulons seulement ici souligner
I'importance pour les actes de paroles de cette structure du «valoir
pour» qui caractérise la dimension symbolique. C’est cette structure
que manifeste 1’étude de la force illocutionnaire, puisque celle-ci
détermine précisément ce pour quoi doit étre prise la phrase. De plus,
cette étude nous a conduits a constater que la reconnaissance de ce

117



«valoir pour» est indispensable 2 la compréhension de 'acte de
parole. Ou plus exactement la compréhension d’une phrase est
précisément d’abord la reconnaissance de ce pour quoi elle vaut.

C’est en ce sens que nous pouvons parler de I’acte de langage comme
d’un acte symbolique. Parler, ce n’est pas seulement émettre certains
bruits dotés d’un certain sens linguistiquement déterminé (aspect
locutionnaire), ce n’est pas non plus seulement accomplir un acte
visant certaines fins et se définissant par rapport a elles comme moyen
(aspect perlocutionnaire), mais c’est aussi prononcer une phrase qui
doit étre reque pour ce qu’elle est, dont on doit reconnaitre ce pour
quoi elle compte: ordre, menace, constatation, simple manicre
d’établir ou de poursuivre une communication.

C’est a ce niveau la que 'on peut vraiment parler du sens de la
phrase, et nous voyons que ce sens est précisément lié & ce mécanisme
de symbolisation selon lequel la phrase vaut pour autre chose qu’elle-
méme. Mais cet «autre chose» est d’ailleurs une formulation dange-
reuse, car précisément c’est en méme temps la méme chose que la
phrase elle-méme; elle n’est rien — du point de vue de sa signification —
que cette capacité de «valoir pour», et ce pour quol elle vaut n’a pas
d’autre moyen d’exister, pas d’autre lieu pour se manifester que la
phrase elle-méme.

Un autre point que ’analyse de 'illocutionnaire nous a permis de
mettre en évidence, c’est la liaison de ce «valoir pour» a une structure
réglée. Ceci est important aussi pour caractériser ’acte de langage
comme acte symbolique. L’analyse de Searle souligne le role des
régles dans la constitution de tout jeu de langage et montre que
Paspect illocutionnaire est lui-méme constitué par ces regles. Il en est
de méme des effets de la force illocutionnaire d’une phrase: la phrase
ne peut étre comprise pour ce qu’elle est qu’en raison du caractére
réglé du jeu de langage dans lequel elle s’inscrit. Et ’acte accompli
en la pronongant ne 'est que parce qu’il entre dans un tel jeu. Cela
est particulierement clair dans le cas des énoncés performatifs qui
peuvent ici comme souvent nous servir a mettre en évidence I’illocu-
tionnaire; dans une phrase comme «je baptise ce bateau Q.E.» le
baptéme n’est effectif que dans le cadre d’un rituel bien défini qui
donne a I’acte sa valeur et son sens. Et ceci est valable pour tout acte
symbolique. Celui-ci, précisément parce qu’il est caractérisé par une
structure de «valoir pour» est toujours lié a2 un ordre, 4 un systeme 2
Pintérieur duquel il prend sens. En effet, considérée en elle-méme, la

118



phrase ne saurait étre autre que ce qu’elle est, a savoir une certaine
réalité de sons porteurs d’un sens linguistiquement déterminé; pour
qu’elle soit en méme temps «autre», c’est-a-dire soit tenue pour, vaille
comme un acte dont elle est lelieu sans s’identifier a lui (puisque d’autres
phrases pourraient aussi bien servir 4 accomplir cet acte), il faut
qu’elle releve d’un ordre ayant ses régles propres. Dans le vocabulaire
d’Austin, cela reviendrait a dire que I’aspect locutionnaire c’est I’acte
pris dans sa réalité naturelle, non symbolique. Les sons peuvent y étre
étudiés objectivement, ils forment une «matie¢re» sur laquelle peut
porter une étude scientifique; en plus de cette étude phonétique et
phonologique, ’aspect locutionnaire reléeve d’une syntaxe et d’une
sémantique, portant toutes deux sur la langue dans sa cl6ture. Certes
la sémantique de ce langage constitué en objet clos pose encore au-
jourd’hui beaucoup de problémes. Mais pour étre encore fragmen-
taire, cette science du sens considéré dans le cadre d’une pure linguis-
tique de la langue n’est certainement pas une utopie.

Mais I’aspect illocutionnaire, c’est I’acte comme acte symbolique.

Et cet acte ne peut plus étre ’objet d’une science le posant en objet,
puisque le poser en objet serait précisément nier cette structure de
«valoir pour» qui fait de lui un acte symbolique et par la I’arrache &
toute réalité, a toute naturalité. L’acte symbolique promeut le sens
en s’arrachant, dans I’acte méme de la symbolisation, a I’ordre de la
réalité naturelle. Le coup de hache n’est acte symbolique que dans la
mesure ou, valant pour autre chose, il s’écarte de sa réalité naturelle
de simple coup de hache. Mais cet arrachement, cet écart, pour
n’étre pas pure gratuité vide, doit étre supporté par un ordre qui est
exemplairement celui de la parole, en tout cas ordre constitué par des
regles qui donnent un nouvel espace ol 'acte se constitue en sens. Si
I’on ne tient pas compte de ce nouvel espace institué par un jeu de
regles déterminées, la distinction entre acte naturel et acte symbolique
se perd, et I’acte symbolique devient un acte auquel on confére une
réalité modelée sur celle de I’acte naturel, méme si elle est déclarée
différente. Il nous faudra tenter de distinguer au mieux cet ordre du
symbolique de I’ordre de la réalité naturelle. Il nous semble que I’ana-
lyse d’ Austin et celle de Searle nous permettent déja de poser un premier
jalon dans cette recherche. La réalité naturelle est 1a et les régles quel’on
peut lui imposer en vue d’en faire un meilleur usage ne peuvent jamais
que régulariser aprés coup des rapports existant déja, des actes qui sont
déja des réactions plus ou moins appropriées a une situation toujours

119



donnée; par contre le domaine du symbolique se constitue par I’institu-
tion de regles qui conditionnent I’écart pris par rapport au réel, le
«jeu» au double sens du terme, et par la instaure le sens. Il n’y a sens
qu’au prix d’un tel écart, d’un tel jeu. Mais si le sens est la capacité de
mon acte a compter pour quelque chose d’autre que lui-méme, I’écart de
soiquiluidonnecette capacité doitétre un jeuréglé; sinon I’acte pourrait
valoir pour n’importe quoi et le sens deviendrait arbitraire. Et pour que
cet «autre chose» ne soit pas simple doublure de ce qu’est I’acte dans sa
réalité naturelle, il faut qu’il soit constamment rappelé que ce sont
les régles du jeu symbolique qui constituent en «autre» cette réalité,
sans que jamais elle ne puisse étre «en soi», retomber en nature.

3. Force du texte et interprétation

Notre réflexion sur ’agir du discours nous a permis de mettre en
évidence la notion de force illocutionnaire, telle qu’elle apparait dans
la philosophie anglaise. Nous avons constaté que cet agir relevait de
Pordre symbolique, était constitué par la structure de «compter
pour», de «valoir comme» de toute parole émise et par la relevait
d’un jeu de regles la constituant. Il est apparu que cette force illocu-
tionnaire était absolument fondamentale et que seule sa présence
donnait a la phrase prononcée un sens, en ’inscrivant dans un ordre
autre que celui du réel; la question méme du sens de ce réel pouvant
alors étre posée, justement grace a cet écart et a cette appartenance
de la parole a4 un autre ordre.

On pourrait hésiter a transposer sans autre cette analyse, qui porte
sur des actes de paroles, au texte. Nous croyons pourtant qu’il est
possible de le faire, dans la mesure oli, comme nous I’avons indiqué
plus haut, le texte nous parait une modalité d’effectuation du langage,
paralléle & la parole mais non pas essentiellement différent d’elle, du
moins dans la perspective qui est la nétre ici.

Mais que peut apporter cette analyse a notre problématique de
Pinterprétation? Remarquons d’abord que la pertinence de la force
illocutionnaire pour toute réflexion sur le sens implique qu’elle n’est
pas indifférente non plus a Pinterprétation. Que P'interprétation ait
affaire avec le sens, cela parait indéniable. Il semble d’ailleurs qu’on
ne puisse guere définir plus précisément le «sens» d’un texte qu’en
posant que c’est ce pour quoi on 'interprete... « Ce pour quoi» a un
double titre d’ailleurs: on interpréte un texte en vue de trouver son

120



sens, ou, dirions-nous plut6ét en vue du sens qui apparait griace au
texte; mais on l’interpréte aussi a cause de son sens, sa capacité de
signifier étant cela méme qui fait naitre des discours sur lui. Mais pour
que ce double rapport soit possible, pour que le sens puisse étre a la
fois origine et fin de 'interprétation, il est indispensable qu’on se
débarrasse de toute conception tendant a «substantialiser» le sens, a
lui donner une réalité qui, pour étre d’un autre ordre que la réalité
naturelle, n’en serait qu’une sorte de copie, débarrassée de la matéria-
lité, idéalisée dans I’optique d’un platonisme mal compris. Il n’y a
pas d’autre réalité que la réalité «pure et simple», et le sens n’y a pas
de place. Mais il a force pour ordonner cette réalité, pour la faire étre
toujours autre chose que ce qu’elle est « purement et simplement»; ce
n’est pas le sens qu’il faut réaliser; c’est peut-étre son action déréali-
sante, ¢’est-a-dire symbolisante — donc signifiante — qu’il faut discerner.

Nous considérons donc le sens comme ’effet de cette force illocu-
tionnaire, de ce mécanisme de symbolisation mis en évidence dans les
pages précédentes. Son effet ou sa «manifestation», I’acte méme de
cette force et non quelque retombée réelle qui serait saisissable en
dehors de cette force, c’est-a-dire de la parole qu’elle informe.

De ce point de vue, la différence entre ’effet de l'illocutionnaire et
Peffet du perlocutionnaire est nette. L’effet du perlocutionnaire est
un effet du sens de la phrase, il vient en plus et se distingue de ce sens.
L’effet de l'illocutionnaire est effet de sens de la phrase, c’est le sens
de la phrase vu comme effet de la force de celle-ci.

Pour Pinterprétation, I'effet du perlocutionnaire est certes a con-
sidérer. L’effet produit par le sens du texte est indicateur du sens
considéré lui-méme comme effet de l'illocutionnaire. Cet aspect du
travail de l’interpréte comprend ce que nous avons envisagé en
parlant de I’étude de la fonction du texte; le role joué par un texte
dans une situation donnée, tant du point de vue psychologique que
du point de vue sociologique, peut étre considéré comme une con-
séquence de sa force perlocutionnaire. Mais d’une manicre plus
générale on peut ranger dans le cadre des effets perlocutionnaires tout
ce qui concerne l'impression faite par le texte. Cette notion d’impres-
sion doit étre bien comprise pour éviter une subjectivisation trop
immédiate du proces de l'interprétation. L’impression, c’est effet
produit par le texte, et non quelque vague sentiment en accompagnant
la lecture, et dont on serait trop rapidement porté a penser qu’elle est
le fait du lecteur, ou le résultat de quelque mystérieuse communica-

121

9 Studia Philosophica XXX/XXXI



tion des consciences entre celle de I’écrivain et celle de I’'interprete.
Les deux notions corrélatives d’expression et d’impression peuvent
étre repensées avec profit a propos d’une réflexion sur les effets
perlocutionnaires du texte. On est amené ainsi a les enraciner ’une et
I’autre dans le discours lui-méme. La relation aux sujets créateur et
lecteur n’est pas supprimée, mais le mouvement va du texte a ces
sujets et non 'inverse; cela nous parait le seul moyen d’éviter les
difficultés qui apparaissent deés que ’on cherche a rendre compte du
texte par des subjectivités qui ne sont elles-mémes décelables qu’a
partir de lui; et c’est un mouvement essentiel si ’on ne veut pas poser
le «sens» du texte comme une réalité que ’auteur chercherait seule-
ment a faire voir mais qu’il détiendrait déja, a part du texte, ou
comme une impression du lecteur que n’importe quel autre prétexte
aurait pu éveiller, parce qu’elle était déja latente en lui.

I1 n’est pas sans intérét pour nous de remarquer que Gadamer, dont
pourtant les travaux ne peuvent guere €tre mis en relation avec le type
d’analyses que nous avons suivi jusqu’ici, en vient a poser la méme
exigence a propos de la notion d’expression; pour lui: «der Begriff des
Ausdrucks mufl von seiner modernen subjektivischen Ténung ge-
reinigt und auf seinen urspriinglichen grammatisch-rhetorischen Sinn
zuriickbezogen werden». (Wahrheit u. Methode 474.) Et cela le
conduit précisément a constater que: «den Ausdruck finden, heil3t
aber, einen Ausdruck finden, der einen Eindruck erzielen will, also
keineswegs den Ausdruck im Sinne des Erlebnisausdrucks». C’est
Pefficacité de I’expression qui importe, et c’est en s’y référant que
Gadamer peut détacher cette notion du contexte subjectiviste dans
lequel elle est le plus souvent prise. Il nous parait important d’en faire
autant pour la notion d’impression, qui n’est impression du lecteur
que parce qu’elle est impression faite par le texte sur lui.

Mais si I’impression peut étre considérée comme effet du discours
considéré comme acte perlocutionnaire, il ne faut pas oublier que cet
acte lui-méme n’est possible que parce que le discours a une force
illocutionnaire. Nous avons vu que I’effet produit par une énonciation
implique la reconnaissance de celle-ci pour ce qu’elle est (éventuelle-
ment une fausse reconnaissance), et que cette reconnaissance est
justement le premier effet de sa force illocutionnaire. De plus, dans la
mesure ou ’interprétation ne se soucierait que des effets perlocution-
naires du texte, elle ne pourrait guere éviter de réduire celui-ci au
role de moyen, de procédé utilisé en vue d’une certaine fin. C’est la

122



une réduction de la fonction du langage qui nous parait injustifiée;
elle ne rend pas compte de la spécificité du langage puisque d’autres
techniques pourraient étre utilisées en vue des effets obtenus. Ce serait
réduire le mécanisme du langage au schéma stimulus-réponse et nous
avons déja refusé cette réduction.

Redonner a la force illocutionnaire la possibilité d’agir, c’est ce que
nous parait pouvoir signifier faire du texte une parole. Tant que le
texte est traité en objet ou considéré dans ses seuls effets extérieurs, il
n’est pas véritablement parole, mais seulement document nous ren-
seignant sur des faits, ou encore figure ou nous pouvons lire les
différents mécanismes du discours.

Nous pensons donc que P’interprétation a affaire d’abord a la force
illocutionnaire du texte. C’est cette force, avons-nous vu, qui a pour
effet le «sens» de I’ceuvre. Le but de 'interprétation ne peut étre que
de redonner a cette force la possibilité d’agir, pour qu’il y ait précisé-
ment a nouveau du sens grace a elle. Cette force n’agit pas ailleurs
que dans le langage, et le sens qu’elle produit est insaisissable en
dehors du discours; il n’est d’ailleurs pas non plus accessible dans le
discours comme un noyau dissociable de lui.

Mais ce sens insaisissable n’a précisément pas a étre saisi. Il n’y
aurait pas d’intérét a disposer de quelque chose comme un «sens fixé»,
expression dont la signification est d’ailleurs bien problématique. C’est
pourquoi nous préférons parler du sens promu par ’ceuvre que du
sens de I’ceuvre. Le sens n’appartient pas a ’ccuvre, elle ne le posseéde
pas comme une qualité ou un trait qui avec d’autres la caractériserait.
L’ceuvre donne du sens, elle instaure a I’égard du monde une relation
sensée qui est impossible sans le truchement du discours; c’est qu’en
effet ’accession de la réalité a ’ordre du sens est toujours contempo-
raine du procés de symbolisation qui libére pourrait-on dire un lieu
pour le sens en introduisant du «jeu» dans une réalité elle-méme
compacte. Pour que ’ceuvre continue ainsi a donner du sens, il faut
donc la laisser agir, la laisser étre cet acte de symbolisation hors
duquel le sens ne saurait advenir.

Mais comment? Posée ainsi, la question semble d’abord bien
insoluble. Que peut signifier «laisser agir ’ccuvre» alors que le texte
parait bien la «chose» la plus inactive qui soit... Mais il n’est précisé-
ment inactif que dans la mesure ot nous en avons déja fait une chose,
face a laquelle nous nous situons en observateurs a la recherche d’un
sens qui s’y serait inscrit. Dés que nous en entreprenons la lecture, sa

123



force se manifeste, ne serait-ce déja qu’en imposant le rythme de sa
discursivité a ’approche que nous faisons de lui. Nous ne reviendrons
pas ici sur la lecture comme premier moment de 'interprétation. I1
nous fallait seulement rappeler que notre accés au texte est commandé
par la nature linguistique de celui-ci, par sa discursivité et que c’est
la la premiére marque de la force du texte.

Mais dans le cadre de nos réflexions a partir de la notion d’illocu-
tionnaire, nous voulons plutdt insister sur ’action de cette force du
texte dans 'interprétation. Le premier effet de la force illocutionnaire,
disions-nous apres Austin, c’est de faire comprendre la phrase pour ce
qgu’elle est. Ceci nous parait trés important pour notre propos: la
compréhension d’une phrase est effet de la force du langage. Ce n’est
pas d’abord P’effet de quelque intelligence particuliérement subtile
dans la détection du sens des ceuvres; c’est I’accomplissement de son
acte par le texte. C’est le texte lui-méme qui fait comprendre. La
compréhension est effet de la force du texte, au méme titre que le sens
était lui aussi effet de la force du texte. Cela peut paraitre surprenant;
la compréhension n’est-clle pas précisément compréhension du sens?
Tout ce que nous avons dit plus haut du sens nous permet de mettre
en question une telle formule. Le sens n’est pas quelque chose que
I’on comprend, il n’est pas «compréhensible» parce qu’il n’est pas
«chosew; il est plutdt ce par quoi on comprend le réel, ce par quoi on
se comprend dans le réel. Si la compréhension du texte est effet du
texte comme le sens est effet du texte, c’est que comprendre un texte
ne peut étre rien d’autre que laisser agir le texte, le laisser instituer du
sens par la symbolisation d’un réel naturellement insignifiant.

Cette compréhension par conséquent n’est pas d’un autre ordre que
Iordre du discours. Ce point a déja été signalé dans des perspectives
tres diverses. Citons seulement Humboldt: «la compréhension et la
parole sont deux effets de la force de la langue». (G.W.VII 56.) Dans
le méme ordre d’idée, Gadamer (Wahrheit u. Methode 280) met
Paccent sur le caractére productif du Verstehen. Mais ce qui nous
importe ici, c’est de souligner le fait que dés lors la compréhension
semble bien ne rien pouvoir étre d’autre qu’un discours. Si le sens
n’apparait qu’a la faveur d’un proceés de symbolisation et que la
compréhension doit étre une nouvelle promotion de sens, elle se
manifestera nécessairement par une nouvelle symbolisation. La force
illocutionnaire ne peut agir hors du langage qu’elle constitue. Par
conséquent il est vain de chercher une compréhension du texte qui

124



serait autre chose qu’un nouveau discours. De plus ’analyse d’Austin
et de Searle nous a montré que la liaison de la force illocutionnaire a
un jeu de regles fondait la possibilité de la poursuite méme de ce jeu;
en particulier chez Austin la possibilité d’expliciter la force illocution-
naire dans le langage lui-méme. C’est le caractére de jeu a distance
du réel qui permet au discours de ne pas s’achever. Ou plutdt qui le
condamne a ne pas s’achever. le sens est au prix de ce continuel en-
chainement de discours; arrété, clos, le discours deviendrait chose et
Pon ne pourrait qu’y chercher en vain un sens retombé en réalité
illusoire.

Il apparait donc que I’analyse de I’illocutionnaire nous permet de
mieux comprendre le statut de I’interprétation comme discours sur le
discours. Le sens étant effet de la force illocutionnaire, il ne saurait
étre question de le «retrouver», mais seulement de lui permettre de
continuer a4 advenir en poursuivant l’acte illocutionnaire. La pour-
suite de cet acte est elle-méme un effet normal de cette force du dis-
cours, de sa capacité a se faire comprendre; elle est nécessaire dans
la mesure ou tout proces de symbolisation, une fois clos, retombe en
réalité et perd son effet de sens.

Du méme coup, en considérant le discours interprétant comme effet
de la force illocutionnaire, nous constatons qu’il se trouve déterminé
par elle. Le jeu de regles par lequel cette force se constitue fait que le
discours qui s’enchaine au texte initial n’est pas arbitraire. On ne
peut pas dire n’importe quoi aprés n’importe quoi. Mais ce doit étre
un discours nouveau, puisqu’il s’agit moins de répéter un sens que
de donner toujours a nouveau du sens. En fait le discours ne peut étre
que nouveau parce que le sens est effet de la force illocutionnaire, et
que celle-ci caractérise une parole dans la réalité de son acte et non
comme énoncé figé en chose et observé en objet.

Cette analyse de la force illocutionnaire nous montre bien que le
caractere infini des interprétations toujours enchainées les unes aux
autres, loin d’étre signe de la faiblesse du discours face a la force du
«sens» et de I'«idée», est bien plutét signe de la force du discours,
toujours capable de poursuivre contre le réel son travail en vue de la
promotion du sens.

125



	Force des textes et interprétation

