
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Force des textes et interprétation

Autor: Bonzon, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Force des textes et interprétation

par Sylvie Bonzon

Introduction

Nous voudrions aborder ici le problème de l'interprétation des

textes à partir de la constatation d'un fait: on n'en finit jamais de

parler des textes. Si l'interprétation fait problème, ce n'est pas en tant
que projet difficile à réaliser, ce n'est pas que les interprétations
manquent, c'est bien au contraire qu'elles s'accumulent.

Cette multiplicité est souvent considérée comme un mal nécessaire ;

les interprétations ne s'accumuleraient que parce que l'interprétation
totale, les englobant toutes, n'est qu'un idéal inaccessible. Ou parce
qu'elles sont relatives, liées à une situation historique contingente, à

la subjectivité d'un lecteur particulier. Ou encore - et c'est en fait
l'hypothèse sous-jacente à toute tentative pour réduire la multiplicité
des interprétations — parce que le «sens» du texte reste toujours
indicible, qu'il y a toujours un «reste» par rapport à ce que toute
interprétation peut dire. Quoi que l'on fasse pour organiser les

interprétations en une synthèse idéale, leur réelle multiplicité, dans une
telle perspective, reste une faiblesse scandaleuse du discours : faiblesse

du discours de l'interprète qui ne parvient pas à rendre compte
pleinement du texte ; mais, plus gravement, faiblesse de tout discours

par rapport à un «sens» dépassant de toujours les paroles qu'il suscite.

Nous voudrions au contraire tenter de reconnaître dans cette

multiplicité une richesse, liée elle-même à la nature du texte. Que les

interprétations soient multiples n'est plus, alors, le signe de leur
imperfection et de l'insuffisance de tout interprète, mais au contraire
la manifestation de la force des textes. Les textes sont producteurs de

discours. Ils font parler. Et l'interprétation est précisément l'inscription

de ce discours produit par le texte.
C'est dire que l'interprétation est à distinguer d'emblée de toute

étude «objective» du texte, de toute approche du texte qui pose

98



celui-ci devant elle, en objet. L'interprète n'est jamais devant un texte,
la discursivité de celui-ci lui impose une position de lecteur. Les

approches objectivantes d'un texte (qui reposent d'ailleurs elles-

mêmes sur une première lecture) peuvent le constituer en champ
clos ; elles fournissent des résultats qui sont ensuite intégrés à la lecture
de l'œuvre, mais elles gardent leur distance vis-à-vis du texte, ont
valeur d'instruments permettant une saisie plus fine de l'objet en

cause. Même si elles s'intéressent au mouvement de l'œuvre, c'est en

le prenant sous un regard qui l'immobilise. Et leur attitude par
rapport au texte relève d'un modèle visuel. L'interprétation par contre
est elle-même discours enchaîné à celui de l'œuvre dont elle est

l'effet. Loin de clore l'œuvre et d'en faire son objet, elle donne au sens

de l'œuvre, c'est-à-dire à son ouverture, un lieu où s'inscrire. Ce lieu
ne saurait rien être d'autre qu'un nouveau discours beaucoup plus
intimement lié à celui du texte que le discours sur le texte où

s'explicite la visée que l'on peut en prendre.

Il semble donc que les analyses diverses que l'on peut faire d'un
texte en le constituant en objet d'étude ne sont qu'un moment,
précédé et suivi d'une lecture rétablissant le texte dans sa discursivité
essentielle. Ce qu'elles nous apportent est important, mais c'est

toujours un aspect abstrait de l'œuvre qu'elles présentent.
L'interprétation, par contre, pourrait être considérée, au point où nous

sommes, comme le mouvement qui rétablit la discursivité du texte,
qui le laisse parler et de ce fait rétablit son ouverture.

Et c'est précisément cette ouverture inhérente à toute discursivité

qui rend le texte irréductible et irremplaçable. Les paroles qu'il fait
naître sont à tel point son effet qu'il est exclu qu'elles puissent le

remplacer. S'il s'agissait simplement de propos tenus à son sujet, le

décrivant dans son fonctionnement, explicitant son sens, on pourrait
imaginer une interprétation «totale»: elle remplacerait
avantageusement le texte lui-même et nous pourrions espérer en avoir, du
moins idéalement, fini une fois avec lui. Mais il s'agit en fait du
discours issu de la force du texte tout autant, et plus, que d'un discours

tenu sur lui. Du moins est-ce cet aspect qui me paraît caractériser

l'interprétation et justifier sa poursuite infinie.
Il nous faut maintenant tenter de préciser et de fonder cette idée

que le texte a une force dont l'interprétation serait en quelque sorte
l'effet. Si le texte a une force, c'est parce qu'il est autant acte que
œuvre. Le texte n'est pas seulement le résultat d'un acte de création,

99



résidu lui-même passif de l'opéradon d'un sujet. L'acte qui l'a créé

n'est pas extérieur à lui, en tant que discours le texte est lui-même

porteur de cet acte, il est lui-même acte. Sur ce point, son statut est le
même que celui de la parole, ce qui montre bien que parole et texte,
loin de s'opposer entièrement, sont d'abord deux réalisations parallèles

de la puissance du langage. On ne dira guère de la parole qu'elle
est l'œuvre d'un sujet, le résultat d'un acte; elle est elle-même cet acte

et le sujet n'y est actif précisément que parce qu'il est sujet parlant. Il
en est de même pour le texte; qu'il fixe ou non une parole prononcée

par ailleurs, il reste le lieu de l'acte du discours, celui-ci ne peut être
cherché en dehors de lui. De plus le texte n'est rien s'il n'est pas cet

acte, cette parole. C'est ce qui fait toute la différence du statut de

l'œuvre littéraire d'avec celle de l'artisan: l'objet créé et simplement
fabriqué a son utilité, sa fonction et surtout sa nature propre
indépendamment de l'acte qui l'a créé. Et inversement l'agir de l'artisan
ne s'inscrit pas dans l'objet, celui-ci est conséquence, résultat de son

action, il ne s'identifie pas à cette action. Certes on pourra toujours
chercher à voir dans l'objet l'expression de l'effort de l'artisan, de ses

espoirs et de ses goûts: mais ce sera toujours un déchiffrement faisant
de l'objet autre chose que ce qu'il est d'abord; en fait ce sera voir en
lui un symbole, c'est-à-dire l'apporter à un ordre qui est celui du
langage. Il est remarquable d'ailleurs que cet apport implique le

discours: la relation de fabrication, purement objective, est une
relation muette. Mais l'objet ne devient inscription de l'agir de

l'artisan, n'en vient à signifier quelque chose que dans la mesure où
l'artisan parle de son travail, ou au moins dans la mesure où quelqu'un
parle à sa place de ce travail. Au moment donc où nous cherchons à

découvrir la signification d'un travail, nous basculons immédiatement
dans le domaine du langage. C'est le «passage du poète» qui fait
surgir l'œuvre à sa vérité symbolique. Le texte, lui, comme œuvre du
discours, se trouve d'emblée situé dans cet ordre que nous disons un
peu rapidement ici ordre «symbolique» et dont il faudra tenter de

préciser la nature. La seule chose qui pour l'instant soit certaine, c'est

que nous avons dans le cas du texte une identité entre l'agir de

l'auteur et son œuvre qui ne se retrouve nullement dans le rapport
artisan-objet créé.

L'opposition est traditionnelle entre le dire et le faire, entre les

paroles et les actes, entre les logoi et les erga; l'un ou l'autre de ces

deux aspects peut être privilégié; mais aspects de quoi? il semble

100



pourtant qu'il faut bien dire aspects de l'activité de l'homme. Ces

hésitations du vocabulaire, qui tantôt oppose agir à parler, tantôt
désigne la parole comme une activité, sont significatives du statut
ambigu du langage. Et il est à noter que souvent le discours n'est
opposé aux actes que pour mieux se poser finalement en acte suprême.
On sait combien la «théorie» reste liée au langage même quand elle
tend à en être la limite, et combien elle se pose en activité suprême
même quand elle insiste sur ce qui l'oppose à l'action. Il y a de plus
chez l'homme du discours une mauvaise conscience face à l'homme
d'action qui n'est souvent que le masque d'un sentiment de supériorité
à son égard. Tous ces éléments, bien souvent notés, nous amènent à

nous poser la question suivante : en quel sens peut-on dire que parler
c'est agir, de quelle sorte d'activité peut-il s'agir, et par conséquent
en quel sens peut-on parler de la force du texte, de sa capacité
d'action?

1. La fonction du texte

Nous rencontrons déjà un premier signe de cet agir du discours au
niveau de ce que l'on peut appeler sa fonction. C'est le plan d'abord
auquel la parole est considérée comme moyen : je parle pour donner un
renseignement, pour obtenir quelque chose dont j'ai besoin, pour
donner un ordre ou provoquer une action. A ce premier niveau il nous
faut remarquer que le texte n'existe guère, ou du moins il n'y existe

que comme transcription de la parole, pour pallier ses insuffisances.

S'il n'est pas détruit, il reste là par hasard mais n'est pas réellement
transmis ; il n'est pas conservé après usage, sauf à titre de document,
de pièce à conviction. A ce titre on pourra l'utiliser éventuellement à

nouveau, mais il ne s'agit pas alors d'une interprétation; le texte n'a

pas d'intérêt en lui-même, il n'est pas conservé pour soi.

Cependant ce premier aspect n'épuise pas le problème posé par la
fonction du texte. Un texte peut très bien ne pas se réduire à son

utilité immédiate sans que pour autant sa fonction soit négligeable

pour l'interprétation. Si nous considérons le cas de l'œuvre littéraire,
il est important de tenir compte pour son étude du rôle qui lui a été

imparti lors de sa rédaction.
Ce rôle peut être envisagé selon deux points de vue: soit en rapport

avec l'auteur, soit en rapport avec la société. L'étude du rôle joué par
le texte pour son auteur pourra donner lieu à diverses recherches:

101



biographiques, psychologiques, psychanalytiques. Il ne s'agit pas de

réduire l'œuvre en en faisant une réaction de l'auteur à ses problèmes,
un fruit «naturel» de sa constitution psychologique ou une
conséquence des événements qu'il a vécus. Mais il n'en est pas moins

important de voir comment l'œuvre s'inscrit dans l'ensemble de la vie
de l'auteur, à quels faits elle donne sens, à quelles questions elle tente
de répondre. C'est là non tant une interprétation de l'œuvre qu'une
étude objective, fournissant des renseignements utiles à l'interprétation.

C'est une étude objective en ce sens qu'elle cherche autour de

l'œuvre et en elle des données indicatrices, des renseignements qu'il
faut peser et contrôler au maximum. Les données ainsi rassemblées,
loin de dessécher l'œuvre lui donnent un sens plus plein, plus concret
et rendent ainsi possible une interprétation qui restitue vraiment
l'œuvre comme parole vivante et non comme collection d'idées
abstraites.

Il est certain que le rôle de ces analyses varie selon le genre de

textes auquel on a affaire. La compréhension d'un texte lyrique sera
à première vue plus immédiatement enrichie par les données d'ordre
biographique ou psychologique obtenues qu'un texte narratif ou
philosophique. Pourtant il est peu probable qu'on puisse avoir raison
de les éliminer totalement même dans ces cas. Un auteur n'en vient
jamais à écrire sans raison, simplement par métier et sans que le choix
de ce métier-là ait une signification, même si elle est pour lui peu
claire. Et il me semble qu'il serait illusoire de penser que cette

signification puisse être sans impact aucun sur le contenu de l'œuvre.
Là encore le danger est grand d'une analyse réductrice qui penserait
en avoir fini avec tel système philosophique en l'expliquant comme
satisfaction sublimée d'un désir de domination... Mais entre la fausse

«explication» par un «ce n'est que...» réducteur et le refus de tenir
aucun compte des motivations d'une œuvre, il doit y avoir place pour
une réflexion cherchant à saisir le sens promu par l'œuvre sans

oublier son enracinement dans et contre un non-sens initial.
Quant au rapport du texte à la société, il impose aussi un certain

nombre de recherches. Là encore, ces recherches exigeront un matériel
documentaire qui n'est pas toujours disponible. Mais il est toujours
important de tenir compte de ce que l'on peut savoir du rôle de tel

genre d'œuvre dans une société donnée. Ce rôle peut marquer plus ou
moins profondément l'œuvre, l'auteur peut écrire en s'insurgeant ou

pour s'insurger contre cette place prédéterminée faite à son œuvre,

102



mais il est peu probable qu'il puisse écrire sans référence d'aucune
sorte à la fonction impartie à son texte par la société. Et même dans ce

cas cette absence de référence ne serait pas dépourvue de signification.
L'apport des recherches d'ordre socio-culturel sur la fonction d'un

texte sera variable selon le genre de texte et de société impliqués. Là
encore il ne s'agit nullement d'une explication, prétendant réduire le

texte à une fonction préétablie; la fonction «n'explique» pas l'œuvre,
mais connaître le rôle dévolu à une œuvre permet de mieux saisir ses

dimensions significatives. Le cas des œuvres dites de circonstance est

particulièrement éclairant sur ce point. C'est une catégorie que l'on
a tendance à considérer aujourd'hui avec un certain mépris; il semble

que le simple fait qu'une œuvre soit commandée à son auteur la
rende suspecte à nos yeux. Peut-être est-ce un signe du peu de place

que donne notre société à l'œuvre... Mais ce n'a pas toujours été le

cas et il est frappant de constater que beaucoup de grandes œuvres
sont liées très étroitement à des circonstances précises ; pour citer deux

exemples très éloignés l'un de l'autre, pensons aux odes de Pindare

ou aux messes de Bach. Il me paraît un peu facile de constater simplement

que le génie des auteurs leur permettait de transcender la
circonstance. Il est tout aussi important de remarquer qu'une ode de

Pindare aurait été impossible hors d'un certain contexte civique et

religieux qui la motivait avant d'être «transcendé» par elle. Et il est

très important pour la compréhension d'une telle œuvre - cas

exemplaire il est vrai, mais qui met en évidence un fait toujours
valable dans une certaine mesure — de tenir compte de sa fonction
dans ce contexte. C'est une condition fondamentale pour que n'échappent

pas des dimensions essentielles de sa signification; dans le cas

particulier, une lecture de Pindare qui ne soulignerait que la beauté

«esthétique» de ses mythes ne pourrait qu'appauvrir l'œuvre, c'est
elle que l'on pourrait qualifier à juste titre de réductrice. Que cette
dimension civique et religieuse n'ait plus d'équivalent dans notre
monde ne nous autorise nullement à l'oublier. Il ne s'agit pas pour
l'interprétation de choisir ce que nous voulons entendre du texte;
il faut bien plutôt lui donner la parole, même si ce dont il parle n'est

plus recevable que comme fondamentalement différent de ce que notre
monde nous propose. Et seule une étude «objective» nous permet de

restituer cette dimension oubliée, et par là de lui donner dans

l'interprétation une place, fût-elle place marquant son absence dans notre
discours.

103



Nous avons souligné ainsi un premier niveau de la fonction du

texte, celui qui relève d'une étude d'ordre psychologique ou
socioculturel, antérieur à nos yeux à ce que nous appelons interprétation,
mais indispensable, à un degré plus ou moins grand selon les textes, à

ce discours second, conséquent au discours du texte et effet de son sens.

Mais nous ne pouvons pas nous satisfaire de ces réponses à la

question de savoir si et en quel sens le discours est force. Car ce sont
des réponses en quelque sorte extérieures au texte lui-même. Elles nous

permettent de mieux le comprendre, mais elle ne nous donne nullement

le droit de l'interpréter. Si interpréter veut dire donner un
nouveau lieu à la parole du texte, il faut que cette parole ait en elle-
même un sens pour effet, ait en elle-même une force capable de faire

parler après elle.

Nous avons mis en évidence le rôle du texte pour son auteur et dans

la société où il s'inscrit. Il serait à première vue tentant d'opérer
parallèlement avec le lecteur. Mais on voit immédiatement le danger
d'un tel parallélisme: parler du rôle du texte pour le lecteur, c'est
semble-t-il le livrer à la subjectivité de celui-ci, qui y cherche et y met
ce dont il a besoin. L'étude du rôle du texte pour l'auteur et par
rapport à la société nous donne des éléments utiles à la compréhension

du texte, en vue de son interprétation. L'étude du rôle du texte

pour le lecteur donnerait des éléments utiles à la compréhension du
discours qu'il tient sur le texte, de l'interprétation qu'il en donne...
Mais nous ne pouvons pas partir de ce rôle pour justifier
l'interprétation comme effet du texte lui-même. La ramener au rôle qu'elle
joue pour le lecteur serait admettre d'emblée qu'elle est son acte et

non d'abord acte du texte.

Il nous faut donc chercher maintenant en quoi le discours lui-
même, indépendamment du rôle qu'il peut jouer pour les uns ou pour
les autres, a une force susceptible d'engendrer une parole nouvelle.

2. La force du discours

a) Le performatif

Pour aborder cet aspect du problème nous nous servirons des

travaux d'Austin et de Searle qui étudient le «speech act» dans des

analyses extrêmement précises et nous paraissent fournir des éléments

importants pour notre recherche.

104



Alors que la philosophie traditionnelle ne s'est, aux yeux d'Austin,
jamais intéressée qu'aux énoncés portant sur des faits ou décrivant la
réalité et susceptibles d'être vrais ou faux, la réflexion moderne sur le

langage a mis en évidence la multiplicité des «jeux de langage». Une
grande quantité d'énoncés, sans être pour autant des non-sens, ne
sont pas utilisés pour décrire ou constater un état de fait. A ces

énoncés - qu'il appellera constatifs - s'opposent les énoncés dits
« performatifs » : ceux-ci ne décrivent ni ne rapportent rien du tout,
ils ne sont pas vrais ou faux; les exprimer, c'est accomplir une action.
(Cf. How to do Things with Words, Oxford 1962, p. 5. Il s'agit de

l'édition posthume de conférences faites par Austin en 1955 à

l'Université de Harvard. Trad, par G. Lane: Quand dire, c'estfaire. Le Seuil,
1970.)

Parmi les exemples d'énoncés performatifs proposés par Austin,
citons seulement: «Je baptise ce navire Queen Elisabeth»; «Je te
parie un franc qu'il pleuvra demain». «Dans ces cas il serait absurde
de considérer la chose que je dis comme rapportant l'accomplissement

de l'action qui est à coup sûr effectuée En disant ce que je
dis, j'accomplis en fait l'action.» (Austin, Performative Utterances, in
Philosophical Papers, Oxford 1961, p. 222. Recueil posthume; Perf Utt.
est le texte d'une conférence faite à la BBC en 1956.) Austin insiste

(ibid. 223) sur le fait qu'il n'y a pas dans des expressions de ce genre
description d'un processus spirituel qui se déroulerait en arrière des

mots. Austin repousse non sans humour cette explication en
constatant qu'elle ouvrirait la porte à tous les parjures en posant comme
normal un écart entre l'acte et les mots qui ne feraient plus que le

décrire... Il nous semble en tout cas que cette explication est évidemment

tributaire du primat donné à l'énoncé constatif: rien ne permet
de distinguer, dans «Je baptise ce navire Q.E.», un «processus
spirituel » de mots derrière lesquels il serait supposé se cacher. Il y a

véritablement identité dans un cas comme celui-ci entre le dire et le
faire.

L'expression performative apparaît ainsi comme un jeu de langage
dans lequel le dire équivaut à une action. Cette action pourrait
d'ailleurs être accomplie parfois sans que les mots soient prononcés,
au moyen d'un comportement défini (Cf. Austin, How..., p. 8.) On

peut ainsi imaginer une cérémonie dans laquelle le baptême des

bateaux serait accompli seulement au moyen de certains gestes

institués. Le parallèle avec des comportements accomplissant une

105
8 Studia Fhilosophica XXX/XXXI



action de caractère cérémoniel met en évidence un aspect important
du performatif: l'importance de la convention dans ce jeu de langage.
Les expressions performatives sont certainement celles où l'on voit le

plus clairement l'aspect «jeu réglé» du langage. En disant à quelqu'un
«Je parie qu'il pleuvra demain», nous parions effectivement seulement

parce que les règles conventionnelles de notre langage font que
dire «je parie» est tenu pour l'acte effectuant un pari. Le privilège
accordé longtemps aux énoncés constatifs ou descriptifs rendait moins
évident ce caractère de jeu et de convention, car c'est le problème de

la conformité de l'énoncé à la réalité qui paraissait fondamental.
Ce n'est d'ailleurs pas que la réalité soit sans impact aucun sur la

valeur de l'énoncé performatif. Les circonstances (cf. Austin, How...,

p. 13ss) doivent être appropriées pour que l'action soit effectivement

accomplie. N'importe qui ne peut pas baptiser un bateau, et pour que
«je parie» ait valeur de pari, il faut que l'interlocuteur entre dans le

jeu. Austin analyse précisément les différents types de conditions
circonstancielles impliquées par les énoncés performatifs. Quand ces

conditions ne sont pas remplies, le performatif est «malheureux». Il
est très important ici de souligner que l'on ne peut pas parler de sa

vérité ou de sa fausseté, en tant qu'adéquation ou non-adéquation à

une réalité donnée. L'énoncé performatif «réussit» ou «rate», mais

il n'est pas vrai ou faux. Ce point sera essentiel pour nous, et on peut
d'emblée noter que la présence d'énoncés performatifs dans un texte -
et nous croyons qu'il y en a toujours - met d'emblée en question le

type de relation entre le texte et la réalité, le statut de sa «vérité» et

par conséquent de celle de son interprétation.

b) La force illocutionnaire

Mais la précision de l'analyse d'Austin et son attention aux faits de

langage l'amènent bientôt à mettre en question cette distinction entre
énoncés performatifs et constatifs. (Cf. Austin Perf. Utt. 233ss.) Il
constate que, s'il y a certaines caractéristiques générales du performatif

(verbes à la première personne du singulier du présent de

l'indicatif par exemple), il n'y a pas vraiment de critère qui permette
de distinguer à coup sûr le performatif du constatif. (Cf. Austin,
How..., 59.) D'autre part il apparaît que les constatifs sont aussi

susceptibles de «rater», d'être victimes de «malheurs» correspondant
à ceux qui ont été étudiés pour les performatifs. (Cf. Austin Perf. Utt.

106



p. 236.) Austin est finalement conduit à remarquer que «après tout,
quand nous constatons ou décrivons ou rapportons quelque chose,

nous accomplissons un acte qui est autant un acte que l'acte d'ordonner

ou d'avertir» (ibid). Enfin il semble que la distinction opérée

entre performatif et constatif à propos de leur relation à des faits n'est

pas non plus absolument pertinente. Le problème de cette relation se

pose pour tous les énoncés, et pour aucun il ne se pose simplement en
termes d'adéquation. (Austin Perf. Utt. 238.)

Au terme de Performative Utterances (238), Austin est donc conduit

à mettre en question la distinction opérée au départ entre
performatif et constatif. C'est alors tout le problème de savoir en quoi
dire quelque chose c'est faire quelque chose qui doit être repris. Pour
cela il apparaît nécessaire d'ajouter à l'étude traditionnelle de la

signification des énoncés, celle de leur force : « What we need besides

the old doctrine about meanings is a new doctrine about all the

possible forces ofutterances » (ibid). Dans Performative Utterances, Austin
s'arrête sur ces remarques programmatiques. Mais dans How to do

Things with Words, la même difficulté l'avait conduit à «reconsidérer

plus généralement les sens dans lesquels dire quelque chose est faire

quelque chose» (91) et à aborder par là le problème de la force des

énoncés.

Nous atteignons donc le point où cette analyse touche au plus près
la question que nous posons de la force du texte. Nous nous sommes

pourtant arrêtée à l'opposition performatif-constatif car, même mise

en question dans sa rigidité, elle garde son importance: le performatif
«pur», même s'il est un cas limite, est un cas exemplaire du dire
comme faire et met bien en évidence le caractère conventionnel, réglé,
de ce jeu et les problèmes que pose son rapport aux faits.

Reprenant donc la question de savoir en quel sens dire c'est faire,
Austin distingue trois aspects dans l'acte de parole (How..., 98ss) :

1. L'aspect locutionnaire, qui est lui-même divisé en phonétique,
phatique (en tant que relevant d'un vocabulaire et d'une grammaire)
et rhétique (en tant que comportant un sens et une référence). Cet

aspect, bien qu'il nous renseigne sur le «sens» de la phrase, ne nous
dit pas ce que nous faisons en la prononçant, s'il s'agit d'un ordre,
d'un avertissement, etc.

2. Ces données par contre relèvent de l'aspect illocutionnaire de

l'énoncé. Ce n'est pas une conséquence du premier aspect, ni quelque
chose qui s'ajoute à lui. Toute effectuation d'un acte locutionnaire est

107



du même coup effectuation d'un acte illocutionnaire. Toute phrase
prononcée est automatiquement soit un ordre, soit une constatation,
etc. La même phrase peut avoir valeur d'ordre et, par exemple,
d'avertissement: dans ce cas on voit que seul l'aspect illocutionnaire
a varié tandis que l'aspect locutionnaire restait identique. C'est

l'aspect illocutionnaire qui nous permet de savoir pour quoi la phrase
doit être prise, quelle valeur elle a, quelle est, dira Austin, sa

force.
3. Enfin l'acte de parole comporte un troisième aspect, est «acte»

d'une troisième façon: en tant que perlocutionnaire. L'acte perlocution-
naire c'est celui qui est accompli comme effet de la phrase
prononcée.

Considérons par exemple la phrase: «ne viens pas demain»; la

prononcer, c'est d'abord un acte locutionnaire, c'est produire des

sons, arranger des mots dotés d'une certaine signification, donc
prononcer une phrase en elle-même sensée. C'est là l'acte de parole
comme acte locutionnaire.

Mais cette phrase peut avoir valeur d'interdiction ou, par exemple,
de prière. C'est là sa force illocutionnaire; la prononcer, en tant
qu'interdiction ou prière, c'est accomplir un acte illocutionnaire.

Enfin, en la prononçant, le locuteur peut produire chez l'auditeur
un sentiment de colère ou de chagrin, etc. En produisant ces effets, il
accomplit un acte perlocutionnaire.

En d'autres termes on pourra dire que l'acte locutionnaire c'est

«the act of saying something», que l'acte illocutionnaire c'est l'acte
accompli «in saying something», tandis que l'acte perlocutionnaire
c'est l'acte accompli «by saying something». (Austin, How

120.)

Nous allons nous arrêter essentiellement à certains traits
caractérisant l'acte illocutionnaire ainsi qu'à l'acte perlocutionnaire dont
il est important de le distinguer. En plus de l'analyse d'Austin, nous

nous référerons aussi à l'étude de Searle: Speech Acts, Cambridge 1969,

spécialement au chapitre 3 : Structure of illocutionary acts. Pour Searle

une théorie du langage est une partie d'une théorie de l'action, parce
que parler est une forme de comportement gouverné par des règles

(I.e. p. 17). Les différents «speech acts» peuvent être étudiés dans
les phrases qui les accomplissent, et qui sont toujours considérées

comme phrases prononcées réellement, dans une certaine situation

impliquant deux interlocuteurs et un contexte.

108



L'intérêt de l'analyse d'Austin et de Searle sur l'illocutionnaire,
c'est d'abord qu'elle en souligne la présence dans toute énonciation.

(Nous utilisons tantôt «phrase prononcée», tantôt «énonciation»

pour distinguer ce qui est dit en tant qu'il est dit, considéré sous l'angle
de l'acte plutôt que sous celui du résultat auquel convient mieux le

terme d'énoncé.) L'aspect illocutionnaire correspond à ce qu'Austin
avait d'abord mis en évidence sous le nom de «performatif» (cf.

Austin, How..., p. 145); mais sa seconde analyse montre qu'un
performatif «pur» tout comme un constatif «pur» est une abstraction,

que toute parole comporte les trois aspects étudiés. D'autre part cette
nouvelle analyse a l'avantage de lier l'aspect illocutionnaire, la force

du langage, à la phrase, tandis que le performatif pouvait sembler
caractériser le plus souvent des mots, spécialement certains verbes

dont Austin avait même tenté d'établir la liste. Ici nous sommes
véritablement au niveau de la phrase, donc du discours; et ce qui
nous paraît particulièrement intéressant, c'est de voir qu'à ce niveau
aussi il est possible de mettre en évidence un aspect organisé et
conventionnel. On est parfois tenté en effet de penser que seul le niveau
de la langue est «structuré», que seules les unités de ce niveau

reçoivent leur valeur de leurs différences et fonctionnent en système
clos. L'étude de l'illocutionnaire montre que la force même du
discours relève aussi d'un jeu qui se joue en circuit fermé, constitué

par ses seules règles. Certes ce jeu implique des joueurs et un contexte
factuel; mais il ne s'explique pas par eux; il ne se réduit ni à l'exécution

d'une intention d'un locuteur, ni à une tentative pour obtenir tel
résultat; il ne relève ni d'une psychologie du sujet parlant, ni d'une
technologie des moyens de communications.

Cet aspect illocutionnaire d'autre part est constitutif du sens qu'a
une phrase dans un certain emploi. L'effort d'Austin consiste précisément

à montrer que le slogan des «différents usages du langage» ne
doit pas devenir une solution de facilité. (Cf. Austin Perf. Utt. 223.)

Il ne s'agit pas de penser qu'au niveau de l'emploi, au plan de la

parole, on en est réduit à collecter une infinité de faits désordonnés.

Les différents usages sont certainement nombreux, mais probablement

pas en nombre infini. En passant de l'unité linguistique différentielle

à la phrase, on ne passe pas subitement de l'ordre de la structure
à celui de l'événement purement contingent et insaisissable. Pour
connaître le sens de la phrase, l'analyse de ses termes du point de vue
du «sens» (linguistique) et de la référence (les deux relevant de

109



l'aspect locutionnaire pour Austin) ne suffit pas1. Il faut encore que
l'on puisse savoir pour quoi nous devons la prendre, comme quoi elle

«compte», en bref connaître ce qu'Austin appelle sa force. Et ce que
la réflexion sur l'illocutionnaire montre, c'est que cette «force» n'est

pas quelque mystérieuse adjonction à l'ordre du langage, qui lui
viendrait de l'intention du sujet ou des circonstances de l'énonciation.
Cette force est elle-même réglée par le jeu du langage.

C'est en ce sens qu'il faut comprendre je crois l'insistance d'Austin
à souligner le caractère «conventionnel» de l'aspect illocutionnaire.
La force illocutionnaire relève de la convention dans la mesure où elle
relève des règles qui constituent le jeu du langage. Comme l'analyse
bien Searle (o.e. p. 36), ces règles sont en effet constitutives et non
régulatives. C'est-à-dire que le jeu lui-même n'existe pas d'abord,
indépendamment de règles qui tendraient simplement à le faire
fonctionner plus adéquatement. Le langage n'existe pas en dehors de ses

règles, et on ne pourrait étudier un «speech act» comme une simple
réaction face à des événements, obéissant uniquement à une technique
visant à le rendre aussi efficace que possible. L'analyse que fait Searle
de la promesse est sur ce point particulièrement instructive.
«Promettre» n'a tout simplement aucun sens en dehors de la règle
constitutive qui veut qu'en disant «je promets», je promette effectivement.

Que ma promesse soit ou non sincère, cela ne change rien à ce

fait; en cas de non-sincérité la promesse ne sera pas valable, on pourra
me traiter de menteur, mais je n'en aurai pas moins promis. Si l'on
n'admet pas ce fait, alors le mot ne veut tout simplement plus rien dire.

1 Nous nous trouvons évidemment aux prises ici avec la difficulté de l'emploi

du mot sens. Nous lui conservons une portée très générale, dont la
«définition» est d'ailleurs en quelque sorte la fin de ce travail. Quand il s'agit
du sens en tant qu'objet possible d'une science linguistique, considéré dans
le champ clos de la langue, nous préciserons par «sens linguistique».
Le sens linguistique inclut d'ailleurs la notion de référence (mais non celle
de réfèrent) et en mettant ensemble dans l'aspect locutionnaire le phonétique,
le phatique et le rhétique (c'est-à-dire tout ce qui relève d'une sémantique),
Austin montre bien que l'on peut déjà parler du «sens» au niveau d'une
étude linguistique même si le véritable sens de la phrase implique sa force
illocutionnaire. Il serait d'ailleurs plus simple de supprimer la notion de sens

au stade locutionnaire - c'est-à-dire à un stade où il s'agit surtout d'une étude
du sens des mots, notion qu'Austin met lui-même fortement en question
(Cf. The Meaning of a Word in Perf. Utt., pp. 23ss). Mais il n'est guère
possible d'aller ici contre un usage très fortement établi.

110



Et c'est ce qui fait le caractère «liant» du langage. Pour parler il
faut entrer dans le jeu; obéir aux règles qui le constituent; parler, c'est

immédiatement s'y conformer. C'est à ce prix seulement que nos

phrases peuvent être prises pour ce qu'elles sont, peuvent avoir valeur
d'ordre, de constatation, de prière, etc. Mais c'est aussi pourquoi on
ne peut pas dire absolument n'importe quoi. Je ne peux pas dire: «je
promets de venir et je ne viendrai pas», parce que la règle constitutive
en fonction de laquelle je peux dire «je promets» implique que cette
formule soit prise pour, compte comme le fait d'assumer une obligation

(Searle o.e. 63) ; je ne peux donc à la fois jouer le jeu du langage
et nier la règle même qui constitue ce jeu. Ce n'est pas une question
de sincérité ni une obligation morale, c'est une nécessité analytique;
du même type que celle qui rend impossible un énoncé comme: «le
chat est sur le tapis et je ne le crois pas».

Ce qui caractérise aussi cette force illocutionnaire, et qui accentue

encore sa liaison au mécanisme même du langage, c'est qu'elle peut
être explicitée en lui. Elle est parfois marquée dans le discours: par
l'emploi du performatif, de certains modes, par l'intonation, la
ponctuation, l'accent, etc. (Cf. Searle o.e. 30). Le plus souvent le

contexte suffit pour que nous sachions pour quoi la phrase doit être

prise. Mais comme le note Austin {How..., 103): «l'illocutionnaire
peut être dit conventionnel en ce sens qu'il peut toujours être
explicité par un performatif». Cette formule nous paraît de la plus
grande importance. Elle justifie la manière dont nous avons compris
cette notion de conventionalité de l'illocutionnaire: l'illocutionnaire
est conventionnel en ce qu'il dépend essentiellement du jeu de langage
utilisé et non d'abord de l'intention du sujet parlant ou de circonstances

extérieures. Il s'ensuit que pour expliciter l'illocutionnaire,
c'est un nouveau jeu de langage qui va être utilisé; je peux donner un
ordre sans dire: «je t'ordonne de...», mais je peux toujours ajouter
un: «je te l'ordonne» à mon énoncé, formule qui manifeste, par l'emploi

du performatif dont c'est précisément la fonction, la force de mon
discours. Cette explicitation interne au discours lui-même n'est pas
possible pour l'effet perlocutionnaire : si en disant quelque chose je
fais peur à quelqu'un, je ne peux pas mettre en évidence cet effet au
sein même de la phrase prononcée, parce qu'il n'y est pas. L'effet
perlocutionnaire est une conséquence dont je peux parler bien sûr,
mais d'un point de vue extérieur qui est celui de la description, de la
constatation. En soulignant par le performatif la force illocutionnaire

111



de l'énoncé, je ne fais que rendre manifeste quelque chose qui y est

déjà, tandis que pour souligner l'aspect perlocutionnaire, je suis

obligé de désigner quelque chose qui vient en plus.
Remarquons d'ailleurs que la différence reste manifeste si au lieu

de souligner l'illocutionnaire par le performatif, au sein même de

l'acte, nous le constatons après coup et à distance. Partons de

l'expression: «Si tu viens demain, tu seras mal reçu.» Nous pouvons
souligner sa force illocutionnaire, à savoir ce fait qu'il s'agit d'un
avertissement, en disant: «je t'avertis que si...», dans ce cas nous
avons utilisé un performatif qui souligne simplement l'acte. Nous

pouvons aussi constater après coup: «en disant cela, je t'avertissais»

(A). Mais si nous voulons souligner l'acte perlocutionnaire, nous
dirons par exemple: «en disant cela, je lui fis peur» (B). La différence
entre A et B est nette: dans A, «je t'avertissais» désigne l'énoncé

initial, et rien d'autre. Dans B, «je lui fis peur» se réfère à quelque
chose d'autre, qui est expliqué par l'énoncé initial mais non constitué

par lui. (Cf. Austin, How..., 130.) Ceci met encore en évidence
le fait que la force illocutionnaire est véritablement inséparable de la
phrase en question, qu'elle s'identifie à elle.

Le caractère conventionnel de la force illocutionnaire peut encore
être souligné d'un autre point de vue. Nous avons remarqué qu'on
pouvait toujours la rendre manifeste par un performatif. Il semble que
l'on puisse aller plus loin et constater qu'on ne peut pas la rendre
manifeste autrement qu'à l'aide du langage, et qu'en cela encore elle

se distinguerait nous semble-t-il de l'aspect perlocutionnaire.
Imaginons une situation d'interlocution vue par un spectateur privé
d'ouïe, ou une scène de cinéma muet. L'aspect perlocutionnaire du
discours du locuteur peut être vu sur l'interlocuteur, il se manifeste
dans les effets produits. Si A, en disant à B: «Si tu viens demain tu
seras mal reçu» lui fait peur, cette peur pourra être manifestée par B,
saisissable indépendamment de la phrase prononcée. Par contre il
serait difficile d'en faire autant pour la force illocutionnaire; il ne
paraît guère possible de manifester par son seul comportement que
l'on donne un ordre, avertit, constate, etc. Certes les attitudes du
locuteur ne sont pas indifférentes et font partie de ce «contexte» qui
joue un rôle important dans l'identification de la force illocutionnaire.

Elles sont utiles pour souligner cette force, elles ne peuvent pas
jouer son rôle, ceci précisément parce que cette force est force du
discours comme tel, le constituant pour ce qu'il est. La peur est

112



d'ailleurs lue sur l'interlocuteur et non sur le locuteur en tant que son

acte propre; ce fait souligne encore la distance de l'effet perlocution-
naire à la phrase prononcée. En fait, si l'on ne peut pas voir que
quelqu'un donne un ordre au sens où l'on voit que quelqu'un fait peur,
c'est que donner un ordre n'est pas un comportement comme un
autre. Certes, dire quelque chose c'est faire quelque chose, mais nous
nous voyons contraints ici de remarquer la spécificité de ce faire; c'est

un acte au niveau symbolique; nous avons déjà remarqué qu'il sera
nécessaire de préciser ce niveau, mais nous pouvons noter ici une
conséquence de cette essence symbolique du langage: c'est précisément

que l'acte même qu'il effectue, sa force illocutionnaire, ne peut
être représenté par un acte d'un autre ordre. L'acte de langage est

suffisamment différent des autres actes possibles pour ne pas avoir
d'équivalent dans un autre ordre. Et surtout aucun acte ne peut être
utilisé pour rendre compte de l'acte de langage, alors que lui le peut
pour des actes non linguistiques.

Gela ne signifie d'ailleurs pas que la force illocutionnaire n'ait pas
à proprement parler d'effet. Gomme le remarque Austin {How..., 116),

on peut parler de trois sortes d'effets de l'illocutionnaire. D'abord, et
c'est un point sur lequel nous aurons à revenir, le premier effet de la
force illocutionnaire, c'est d'être «reçue», c'est-à-dire que c'est de

permettre que la phrase prononcée soit prise pour ce qu'elle est: un
avertissement, un ordre, etc. D'autre part l'illocutionnaire a un effet
en ce sens que l'acte qui serait explicité par le performatifest accompli;
la force illocutionnaire, dirons-nous, prend effet. Si quelqu'un, dans
les circonstances requises, dit: «Je baptise ce bateau Q,. E.», le bateau
est baptisé.

Enfin l'illocutionnaire peut avoir des effets plus difficiles à distinguer
de ceux qui relèvent de l'aspect perlocutionnaire mais pourtant
impliqués différemment; ainsi tel acte de parole impliquera une réaction,

exigera une réponse. Austin prend l'exemple de «Je lui ai donné

un ordre et il a obéi», où la force illocutionnaire qui fait de l'énoncé

un ordre implique un comportement; cet exemple est intéressant

parce que la différence d'avec l'effet du perlocutionnaire peut y être
saisie me semble-t-il dans ce qu'elle a de subtil mais de pourtant
irréfutable. Austin oppose cet exemple à: «je l'ai fait obéir», où
l'obéissance apparaîtrait comme effet de l'ordre donné en tant que
celui-ci est un acte perlocutionnaire. Essayons de préciser cette
distinction. D'abord, dans le second exemple, l'obéissance est présentée

113



comme la conséquence d'un acte qui n'est pas nécessairement
exclusivement linguistique: d'autres moyens que la parole peuvent avoir
été mis en œuvre, ce qui n'est pas le cas dans la première formulation.
Mais ce qui me paraît caractériser l'aspect illocutionnaire (et ici je ne

me réfère plus à l'analyse d'Austin mais seulement à l'exemple qu'il
propose sans l'étudier davantage), c'est que l'ordre donné implique
nécessairement un comportement qui sera soit d'obéissance, soit de

non-obéissance, mais qui est toujours déterminé par rapport à l'ordre.
Si l'ordre est compris comme un ordre (et nous avons vu que c'était
là le premier effet de l'illocutionnaire), le comportement de celui à

qui il s'adresse ne saurait plus être neutre, il se définit par rapport à

l'ordre donné, n'est pas considéré en lui-même mais comme terme de

la relation instituée par le fait même qu'un ordre ait été donné. C'est

en ce sens que nous pouvons insister sur le niveau symbolique auquel
se situe tout ce qui concerne l'illocutionnaire : son effet est dans
l'institution de rapports nouveaux entre les termes en présence; la
situation, dirons-nous, prend un certain sens en fonction du discours
considéré comme force illocutionnaire : que l'acte ordonné soit ou non
réellement accompli, ce qui importe ici c'est que le comportement de

l'interlocuteur prendra valeur d'obéissance ou de non-obéissance et
ne sera plus simplement un acte considéré dans sa réalité propre.

Par contre quand nous disons: «je l'ai fait obéir», quand nous
considérons l'effet perlocutionnaire d'un énoncé, l'accent est mis non
tant sur la relation signifiante établie entre deux interlocuteurs dès le

moment où l'un donne à l'autre un ordre, que sur le fait simple que
telle parole a eu telle conséquence. Certes l'exemple donné par Austin
est peut-être finalement si subtil que la différence en devient difficile
à discerner. Mais si nous opposons «je lui ai donné un ordre et il a

obéi» à «je lui ai dit cela et il a eu peur» nous voyons aisément à quel
point l'effet «obéissance» est intimement lié à l'ordre donné, déterminé

dans sa nature par lui, au sens que nous avons vu plus haut;
tandis que la «peur» obtenue par les paroles prononcées en est une
conséquence en quelque sorte extérieure. On pourrait dire que
l'obéissance ne se définit comme telle que par rapport à un ordre
donné, tandis que la peur a sens de peur en elle-même, qu'elle
provienne ou non des phrases prononcées par l'interlocuteur.

En ce qui concerne l'effet de la force illocutionnaire, nous pouvons
encore noter (Cf. Austin, How..., 117—118) qu'il ne peut être obtenu

que par des moyens conventionnels, sinon même uniquement par le

114



moyen de la parole. Nous pouvons certes imaginer un jeu de mimiques
ou un rituel ne consistant qu'en gestes qui conditionnerait, dans une
société donnée, l'acte de promettre, de baptiser, d'ordonner... Mais

précisément cet acte n'existerait qu'en fonction d'un tel rituel réglé.
En ce sens l'analyse de Searle (o.e. 71) me paraît particulièrement
importante. C'est le caractère réglé qui importe ici, ou conventionnel

au sens fort, tel que nous avons cru pouvoir le comprendre chez

Austin; Searle, lui, oppose l'illocutionnaire à un acte conventionnel

non gouverné par des règles, où l'effet est obtenu par simple réaction
à un stimulus. Cette relation stimulus-réponse est plutôt celle qui lie
la conséquence à l'acte du discours considéré comme perlocutionnaire.
Dans ce cas des moyens autres que la phrase pourraient conduire au
même résultat: je peux faire peur à quelqu'un «avec des paroles»
mais aussi «avec un bâton»; pour ce qui est des conséquences de

l'acte, le moyen utilisé n'entre pas en ligne de compte. La menace du
bâton fait peur «naturellement» et mes paroles font peur parce
qu'elles ont une «nature» menaçante, même si cette nature repose
en fin de compte sur une signification liée aux conventions du

langage. Ce qui importe ici c'est que la conséquence obtenue par le

perlocutionnaire peut éventuellement être obtenue autrement que

par la parole; mais remarquons que pour que la conséquence soit
obtenue au moyen d'un acte de discours, il est indispensable que la
force illocutionnaire de celui-ci ait pris effet, c'est-à-dire que la

phrase prononcée ait été comprise pour ce qu'elle est. Ou bien sûr,

dans le cas d'une conséquence non voulue, que la force illocutionnaire

ait été mécomprise ; mais de toute façon il faut que la phrase ait
été «prise pour» un ordre, une menace, etc.

c) L'acte de discours comme acte symbolique

Si nous considérons maintenant ces trois types d'effet de la force

illocutionnaire, nous pouvons constater qu'ils impliquent tous le
fonctionnement d'un mécanisme symbolique, qu'ils sont tous liés au fait

que la phrase prononcée puisse être «prise pour», «compter comme»
ordre, interdiction, etc. Le premier effet noté par Austin est même

précisément la compréhension par l'interlocuteur de la phrase pour
ce qu'elle est. Le deuxième sens dans lequel on peut parler d'effet (si

je dis «je baptise ce bateau ÇL E.», le bateau est de ce fait baptisé en

effet) implique aussi le fonctionnement de cette relation du type « être

115



pris pour», «compter comme»: le baptême du bateau n'est accompli

que si la phrase prononcée vaut comme baptême, c'est-à-dire si elle

est liée à un certain rituel, qui lui permet d'être efficace en lui
donnant un sens. La phrase n'aurait en effet aucun sens (au sens plein
du terme) en dehors de l'ordre institué dans lequel elle fonctionne.
Enfin le troisième groupe d'exemples d'effet de l'illocutionnaire nous

ont aussi amenée à mettre en évidence cette structure du «compter
comme»: l'obéissance et la non-obéissance de celui à qui un ordre
s'adresse est essentiellement liée au fait que la phrase compte comme
ordre; et de plus tout effet, y compris l'effet perlocutionnaire, repose
en dernière analyse sur ce fait. On peut donc dire que le premier effet
de l'aspect illocutionnaire d'une phrase prononcée, c'est quelle soit

comprise pour ce qu'elle est, et que sur cet effet initial repose la
possibilité de tous les autres effets.

Nous avons dit à plusieurs reprises, et toujours un peu rapidement,
que c'était là un mécanisme de symbolisation. Il nous faut maintenant

essayer de préciser, du moins provisoirement, cette notion. Nous
tenterons d'abord de définir l'acte symbolique par rapport à d'autres

actes, pour mettre en évidence la structure de symbolisation. Si

quelqu'un donne un coup de hache dans un tronc d'arbre, cet acte

peut avoir pour but d'abattre l'arbre; c'est là un acte que nous dirons

«simple» pour l'opposer à l'acte symbolique; si quelqu'un par contre
donne le même coup de hache dans un arbre, mais que ce geste est

partie d'un rituel bien déterminé, sa fonction est alors définie par ce

rituel lui-même et l'acte est symbolique. Dans le premier cas, l'acte
a une utilité, une efficacité, un but. Dans le second cas, on parlera
plutôt de sa valeur, de sa signification. Est-ce dire que l'acte simple
n'a pas de sens, que le travail du bûcheron est «insensé»? Il me
semble que la question du sens de l'acte simple n'est pas pertinente.
Elle ne le devient qu'au moment où l'acte est considéré non en tant
que tel, mais pour ce qu'il vaut. On pourra se demander quel sens

le bûcheron donne à son travail, ce qu'évoque pour lui le geste qu'il
fait; mais nous quittons alors le plan de l'acte simple. La preuve en
est d'ailleurs la surprise vraisemblablement provoquée par une telle

question; ce n'est pas une question naturelle; cela ne veut pas dire

qu'on ait tort de la poser, mais il ne faut pas oublier qu'en la posant
on situe immédiatement l'acte dans un autre ordre ; on passe du plan
de son efficacité, de sa réalité, de ses déterminations objectives au plan
de sa signification, de sa valeur. En fait il est probable que la plupart

116



des actes que nous accomplissons sont susceptibles de relever d'une
telle interrogation. Nous sentons bien qu'ils comptent pour nous
autrement que sous l'angle de leur simple efficacité ou de leurs caractères

objectifs. Dès que nous nous demandons quel sens a pour nous
telle action pourtant banale, tel geste que nous faisons semble-t-il

mécaniquement, nous constatons que la question nous laisse

rarement sans réponse aucune, sans du moins l'ébauche d'une réponse, un
«quelque chose à dire à ce propos» qui prouve la validité de la

question. En ce sens nous pourrions dire que la plupart des actes sont
des actes symboliques, ont pour nous, en plus de leur fonction et de

leur utilité, un certain sens supplémentaire, valent pour quelque chose

d'autre que ce qui fait leur fin dans la réalité. Ce quelque chose en

plus relève d'une étude de type psychanalytique qui montrerait les

différents rôles que peuvent jouer ses actes pour le sujet. Ce qui nous

importe ici, c'est de remarquer d'abord que le sens de l'acte
n'apparaît qu'en liaison avec une question. C'est seulement au moment où

nous nous interrogeons sur des actes simples que leur dimension

symbolique peut apparaître. Cette question, et le changement de

plan qu'elle rend possible, est liée à une certaine suspension de

l'activité elle-même, à sa mise entre parenthèses. Nous trouvons ici

pour la première fois une relation que nous aurons à considérer entre
la dimension symbolique et un mouvement du type de la réduction
husserlienne. C'est en désintriquant l'acte de la réalité immédiate que
nous pouvons faire apparaître sa dimension symbolique. On pourrait
certes objecter que cette dimension existe indépendamment de la

question que nous posons sur elle, même si seule celle-ci permet de la
mettre en évidence. On parlera alors d'une valeur symbolique oubliée

ou non perçue consciemment par le sujet, et il en est certes souvent
ainsi. Pourtant il semble que la dimension symbolique d'un acte est

étroitement liée, dans son fonctionnement même, à sa reconnaissance.

C'est un point dont l'étude déviait être approfondie, à l'aide en

particulier des analyses lacaniennes qui montrent très bien à quel
point un symbole oublié dans sa valeur de symbole se dégrade du
même coup en objet aliénant. Nous voulons seulement ici souligner
l'importance pour les actes de paroles de cette structure du «valoir
pour» qui caractérise la dimension symbolique. C'est cette structure

que manifeste l'étude de la force illocutionnaire, puisque celle-ci
détermine précisément ce pour quoi doit être prise la phrase. De plus,
cette étude nous a conduits à constater que la reconnaissance de ce

117



«valoir pour» est indispensable à la compréhension de l'acte de

parole. Ou plus exactement la compréhension d'une phrase est

précisément d'abord la reconnaissance de ce pour quoi elle vaut.
C'est en ce sens que nous pouvons parler de l'acte de langage comme

d'un acte symbolique. Parler, ce n'est pas seulement émettre certains
bruits dotés d'un certain sens linguistiquement déterminé (aspect

locutionnaire), ce n'est pas non plus seulement accomplir un acte
visant certaines fins et se définissant par rapport à elles comme moyen
(aspect perlocutionnaire), mais c'est aussi prononcer une phrase qui
doit être reçue pour ce qu'elle est, dont on doit reconnaître ce pour
quoi elle compte: ordre, menace, constatation, simple manière
d'établir ou de poursuivre une communication.

C'est à ce niveau là que l'on peut vraiment parler du sens de la

phrase, et nous voyons que ce sens est précisément lié à ce mécanisme
de symbolisation selon lequel la phrase vaut pour autre chose qu'elle-
même. Mais cet «autre chose» est d'ailleurs une formulation dangereuse,

car précisément c'est en même temps la même chose que la
phrase elle-même; elle n'est rien - du point de vue de sa signification -
que cette capacité de «valoir pour», et ce pour quoi elle vaut n'a pas
d'autre moyen d'exister, pas d'autre lieu pour se manifester que la
phrase elle-même.

Un autre point que l'analyse de l'illocutionnaire nous a permis de

mettre en évidence, c'est la liaison de ce «valoir pour» à une structure
réglée. Ceci est important aussi pour caractériser l'acte de langage
comme acte symbolique. L'analyse de Searle souligne le rôle des

règles dans la constitution de tout jeu de langage et montre que
l'aspect illocutionnaire est lui-même constitué par ces règles. Il en est
de même des effets de la force illocutionnaire d'une phrase : la phrase

ne peut être comprise pour ce qu'elle est qu'en raison du caractère

réglé du jeu de langage dans lequel elle s'inscrit. Et l'acte accompli
en la prononçant ne l'est que parce qu'il entre dans un tel jeu. Cela

est particulièrement clair dans le cas des énoncés performatifs qui
peuvent ici comme souvent nous servir à mettre en évidence
l'illocutionnaire; dans une phrase comme «je baptise ce bateau Q_. E. » le

baptême n'est effectif que dans le cadre d'un rituel bien défini qui
donne à l'acte sa valeur et son sens. Et ceci est valable pour tout acte

symbolique. Celui-ci, précisément parce qu'il est caractérisé par une
structure de «valoir pour» est toujours lié à un ordre, à un système à

l'intérieur duquel il prend sens. En effet, considérée en elle-même, la

118



phrase ne saurait être autre que ce qu'elle est, à savoir une certaine
réalité de sons porteurs d'un sens linguistiquement déterminé; pour
qu'elle soit en même temps «autre», c'est-à-dire soit tenue pour, vaille
comme un acte dont elle est le lieu sans s'identifier à lui (puisque d'autres
phrases pourraient aussi bien servir à accomplir cet acte), il faut
qu'elle relève d'un ordre ayant ses règles propres. Dans le vocabulaire
d'Austin, cela reviendrait à dire que l'aspect locutionnaire c'est l'acte
pris dans sa réalité naturelle, non symbolique. Les sons peuvent y être
étudiés objectivement, ils forment une «matière» sur laquelle peut
porter une étude scientifique; en plus de cette étude phonétique et

phonologique, l'aspect locutionnaire relève d'une syntaxe et d'une
sémantique, portant toutes deux sur la langue dans sa clôture. Certes

la sémantique de ce langage constitué en objet clos pose encore
aujourd'hui beaucoup de problèmes. Mais pour être encore fragmentaire,

cette science du sens considéré dans le cadre d'une pure linguistique

de la langue n'est certainement pas une utopie.
Mais l'aspect illocutionnaire, c'est l'acte comme acte symbolique.
Et cet acte ne peut plus être l'objet d'une science le posant en objet,

puisque le poser en objet serait précisément nier cette structure de

«valoir pour» qui fait de lui un acte symbolique et par là l'arrache à

toute réalité, à toute naturalité. L'acte symbolique promeut le sens

en s'arrachant, dans l'acte même de la symbolisation, à l'ordre de la
réalité naturelle. Le coup de hache n'est acte symbolique que dans la

mesure où, valant pour autre chose, il s'écarte de sa réalité naturelle
de simple coup de hache. Mais cet arrachement, cet écart, pour
n'être pas pure gratuité vide, doit être supporté par un ordre qui est

exemplairement celui de la parole, en tout cas ordre constitué par des

règles qui donnent un nouvel espace où l'acte se constitue en sens. Si

l'on ne tient pas compte de ce nouvel espace institué par un jeu de

règles déterminées, la distinction entre acte naturel et acte symbolique
se perd, et l'acte symbolique devient un acte auquel on confère une
réalité modelée sur celle de l'acte naturel, même si elle est déclarée

différente. Il nous faudra tenter de distinguer au mieux cet ordre du
symbolique de l'ordre de la réalité naturelle. Il nous semble que l'analyse

d'Austin et celle de Searle nous permettent déjà de poser un premier
jalon dans cette recherche. La réalité naturelle est là et les règles que l'on
peut lui imposer en vue d'en faire un meilleur usage ne peuvent jamais
que régulariser après coup des rapports existant déjà, des actes qui sont

déjà des réactions plus ou moins appropriées à une situation toujours

119



donnée; par contre le domaine du symbolique se constitue par l'institution

de règles qui conditionnent l'écart pris par rapport au réel, le

«jeu» au double sens du terme, et par là instaure le sens. Il n'y a sens

qu'au prix d'un tel écart, d'un tel jeu. Mais si le sens est la capacité de

mon acte à compter pour quelque chose d'autre que lui-même, l'écart de

soiquilui donne cette capacité doitêtre un jeu réglé ; sinon l'acte pourrait
valoir pour n'importe quoi et le sens deviendrait arbitraire. Et pour que
cet «autre chose» ne soit pas simple doublure de ce qu'est l'acte dans sa

réalité naturelle, il faut qu'il soit constamment rappelé que ce sont
les règles du jeu symbolique qui constituent en «autre» cette réalité,
sans que jamais elle ne puisse être «en soi», retomber en nature.

3. Force du texte et interprétation

Notre réflexion sur l'agir du discours nous a permis de mettre en
évidence la notion de force illocutionnaire, telle qu'elle apparaît dans

la philosophie anglaise. Nous avons constaté que cet agir relevait de

l'ordre symbolique, était constitué par la structure de «compter
pour», de «valoir comme» de toute parole émise et par là relevait
d'un jeu de règles la constituant. Il est apparu que cette force
illocutionnaire était absolument fondamentale et que seule sa présence
donnait à la phrase prononcée un sens, en l'inscrivant dans un ordre
autre que celui du réel ; la question même du sens de ce réel pouvant
alors être posée, justement grâce à cet écart et à cette appartenance
de la parole à un autre ordre.

On pourrait hésiter à transposer sans autre cette analyse, qui porte
sur des actes de paroles, au texte. Nous croyons pourtant qu'il est

possible de le faire, dans la mesure où, comme nous l'avons indiqué
plus haut, le texte nous paraît une modalité d'effectuation du langage,
parallèle à la parole mais non pas essentiellement différent d'elle, du
moins dans la perspective qui est la nôtre ici.

Mais que peut apporter cette analyse à notre problématique de

l'interprétation? Remarquons d'abord que la pertinence de la force
illocutionnaire pour toute réflexion sur le sens implique qu'elle n'est

pas indifférente non plus à l'interprétation. Que l'interprétation ait
affaire avec le sens, cela paraît indéniable. Il semble d'ailleurs qu'on
ne puisse guère définir plus précisément le «sens» d'un texte qu'en
posant que c'est ce pour quoi on l'interprète... «Ce pour quoi» à un
double titre d'ailleurs: on interprète un texte en vue de trouver son

120



sens, ou, dirions-nous plutôt en vue du sens qui apparaît grâce au
texte; mais on l'interprète aussi à cause de son sens, sa capacité de

signifier étant cela même qui fait naître des discours sur lui. Mais pour
que ce double rapport soit possible, pour que le sens puisse être à la
fois origine et fin de l'interprétation, il est indispensable qu'on se

débarrasse de toute conception tendant à «substantialiser» le sens, à

lui donner une réalité qui, pour être d'un autre ordre que la réalité
naturelle, n'en serait qu'une sorte de copie, débarrassée de la matérialité,

idéalisée dans l'optique d'un platonisme mal compris. Il n'y a

pas d'autre réalité que la réalité «pure et simple», et le sens n'y a pas
de place. Mais il a force pour ordonner cette réalité, pour la faire être

toujours autre chose que ce qu'elle est «purement et simplement»; ce

n'est pas le sens qu'il faut réaliser; c'est peut-être son action déréalisante,

c'est-à-dire symbolisante - donc signifiante -qu'il faut discerner.
Nous considérons donc le sens comme l'effet de cette force illocu-

tionnaire, de ce mécanisme de symbolisation mis en évidence dans les

pages précédentes. Son effet ou sa «manifestation», l'acte même de

cette force et non quelque retombée réelle qui serait saisissable en
dehors de cette force, c'est-à-dire de la parole qu'elle informe.

De ce point de vue, la différence entre l'effet de l'illocutionnaire et
l'effet du perlocutionnaire est nette. L'effet du perlocutionnaire est

un effet du sens de la phrase, il vient en plus et se distingue de ce sens.

L'effet de l'illocutionnaire est effet de sens de la phrase, c'est le sens

de la phrase vu comme effet de la force de celle-ci.
Pour l'interprétation, l'effet du perlocutionnaire est certes à

considérer. L'effet produit par le sens du texte est indicateur du sens

considéré lui-même comme effet de l'illocutionnaire. Cet aspect du
travail de l'interprète comprend ce que nous avons envisagé en

parlant de l'étude de la fonction du texte; le rôle joué par un texte
dans une situation donnée, tant du point de vue psychologique que
du point de vue sociologique, peut être considéré comme une
conséquence de sa force perlocutionnaire. Mais d'une manière plus
générale on peut ranger dans le cadre des effets perlocutionnaires tout
ce qui concerne l'impression faite par le texte. Cette notion d'impression

doit être bien comprise pour éviter une subjectivisation trop
immédiate du procès de l'interprétation. L'impression, c'est l'effet
produit par le texte, et non quelque vague sentiment en accompagnant
la lecture, et dont on serait trop rapidement porté à penser qu'elle est

le fait du lecteur, ou le résultat de quelque mystérieuse communica-

121
9 Stadia Philosophica XXX/XXXI



tion des consciences entre celle de l'écrivain et celle de l'interprète.
Les deux notions corrélatives d'expression et d'impression peuvent
être repensées avec profit à propos d'une réflexion sur les effets

perlocutionnaires du texte. On est amené ainsi à les enraciner l'une et
l'autre dans le discours lui-même. La relation aux sujets créateur et
lecteur n'est pas supprimée, mais le mouvement va du texte à ces

sujets et non l'inverse; cela nous paraît le seul moyen d'éviter les

difficultés qui apparaissent dès que l'on cherche à rendre compte du
texte par des subjectivités qui ne sont elles-mêmes décelables qu'à
partir de lui; et c'est un mouvement essentiel si l'on ne veut pas poser
le «sens» du texte comme une réalité que l'auteur chercherait seulement

à faire voir mais qu'il détiendrait déjà, à part du texte, ou
comme une impression du lecteur que n'importe quel autre prétexte
aurait pu éveiller, parce qu'elle était déjà latente en lui.

Il n'est pas sans intérêt pour nous de remarquer que Gadamer, dont

pourtant les travaux ne peuvent guère être mis en relation avec le type
d'analyses que nous avons suivi jusqu'ici, en vient à poser la même
exigence à propos de la notion d'expression; pour lui: «der Begriff des

Ausdrucks muß von seiner modernen subjektivischen Tönung
gereinigt und auf seinen ursprünglichen grammatisch-rhetorischen Sinn
zurückbezogen werden». (Wahrheit u. Methode 474.) Et cela le
conduit précisément à constater que: «den Ausdruck finden, heißt
aber, einen Ausdruck finden, der einen Eindruck erzielen will, also

keineswegs den Ausdruck im Sinne des Erlebnisausdrucks». C'est
l'efficacité de l'expression qui importe, et c'est en s'y référant que
Gadamer peut détacher cette notion du contexte subjectiviste dans

lequel elle est le plus souvent prise. Il nous paraît important d'en faire
autant pour la notion d'impression, qui n'est impression du lecteur

que parce qu'elle est impression faite par le texte sur lui.
Mais si l'impression peut être considérée comme effet du discours

considéré comme acte perlocutionnaire, il ne faut pas oublier que cet
acte lui-même n'est possible que parce que le discours a une force
illocutionnaire. Nous avons vu que l'effet produit par une énonciation

implique la reconnaissance de celle-ci pour ce qu'elle est (éventuellement

une fausse reconnaissance), et que cette reconnaissance est

justement le premier effet de sa force illocutionnaire. De plus, dans la
mesure où l'interprétation ne se soucierait que des effets perlocutionnaires

du texte, elle ne pourrait guère éviter de réduire celui-ci au
rôle de moyen, de procédé utilisé en vue d'une certaine fin. C'est là

122



une réduction de la fonction du langage qui nous paraît injustifiée;
elle ne rend pas compte de la spécificité du langage puisque d'autres
techniques pourraient être utilisées en vue des effets obtenus. Ce serait
réduire le mécanisme du langage au schéma stimulus-réponse et nous

avons déjà refusé cette réduction.
Redonner à la force illocutionnaire la possibilité d'agir, c'est ce que

nous paraît pouvoir signifier faire du texte une parole. Tant que le

texte est traité en objet ou considéré dans ses seuls effets extérieurs, il
n'est pas véritablement parole, mais seulement document nous
renseignant sur des faits, ou encore figure où nous pouvons lire les

différents mécanismes du discours.
Nous pensons donc que l'interprétation a affaire d'abord à la force

illocutionnaire du texte. C'est cette force, avons-nous vu, qui a pour
effet le «sens» de l'œuvre. Le but de l'interprétation ne peut être que
de redonner à cette force la possibilité d'agir, pour qu'il y ait précisément

à nouveau du sens grâce à elle. Cette force n'agit pas ailleurs

que dans le langage, et le sens qu'elle produit est insaisissable en
dehors du discours; il n'est d'ailleurs pas non plus accessible dans le

discours comme un noyau dissociable de lui.
Mais ce sens insaisissable n'a précisément pas à être saisi. Il n'y

aurait pas d'intérêt à disposer de quelque chose comme un «sens fixé»,
expression dont la signification est d'ailleurs bien problématique. C'est

pourquoi nous préférons parler du sens promu par l'œuvre que du
sens de l'œuvre. Le sens n'appartient pas à l'œuvre, elle ne le possède

pas comme une qualité ou un trait qui avec d'autres la caractériserait.
L'œuvre donne du sens, elle instaure à l'égard du monde une relation
sensée qui est impossible sans le truchement du discours; c'est qu'en
effet l'accession de la réalité à l'ordre du sens est toujours contemporaine

du procès de symbolisation qui libère pourrait-on dire un lieu

pour le sens en introduisant du «jeu» dans une réalité elle-même

compacte. Pour que l'œuvre continue ainsi à donner du sens, il faut
donc la laisser agir, la laisser être cet acte de symbolisation hors

duquel le sens ne saurait advenir.
Mais comment? Posée ainsi, la question semble d'abord bien

insoluble. Que peut signifier «laisser agir l'œuvre» alors que le texte

paraît bien la «chose» la plus inactive qui soit... Mais il n'est précisément

inactif que dans la mesure où nous en avons déjà fait une chose,
face à laquelle nous nous situons en observateurs à la recherche d'un
sens qui s'y serait inscrit. Dès que nous en entreprenons la lecture, sa

123



force se manifeste, ne serait-ce déjà qu'en imposant le rythme de sa

discursivité à l'approche que nous faisons de lui. Nous ne reviendrons

pas ici sur la lecture comme premier moment de l'interprétation. Il
nous fallait seulement rappeler que notre accès au texte est commandé

par la nature linguistique de celui-ci, par sa discursivité et que c'est

là la première marque de la force du texte.
Mais dans le cadre de nos réflexions à partir de la notion d'illocu-

tionnaire, nous voulons plutôt insister sur l'action de cette force du
texte dans l'interprétation. Le premier effet de la force illocutionnaire,
disions-nous après Austin, c'est de faire comprendre la phrase pour ce

qu'elle est. Ceci nous paraît très important pour notre propos: la
compréhension d'une phrase est effet de la force du langage. Ce n'est

pas d'abord l'effet de quelque intelligence particulièrement subtile
dans la détection du sens des œuvres; c'est l'accomplissement de son
acte par le texte. C'est le texte lui-même qui fait comprendre. La
compréhension est effet de la force du texte, au même titre que le sens

était lui aussi effet de la force du texte. Cela peut paraître surprenant;
la compréhension n'est-elle pas précisément compréhension du sens?

Tout ce que nous avons dit plus haut du sens nous permet de mettre
en question une telle formule. Le sens n'est pas quelque chose que
l'on comprend, il n'est pas «compréhensible» parce qu'il n'est pas
«chose»; il est plutôt ce par quoi on comprend le réel, ce par quoi on
se comprend dans le réel. Si la compréhension du texte est effet du
texte comme le sens est effet du texte, c'est que comprendre un texte
ne peut être rien d'autre que laisser agir le texte, le laisser instituer du
sens par la symbolisation d'un réel naturellement insignifiant.

Cette compréhension par conséquent n'est pas d'un autre ordre que
l'ordre du discours. Ce point a déjà été signalé dans des perspectives
très diverses. Citons seulement Humboldt: «la compréhension et la
parole sont deux effets de la force de la langue». (G.W.VII 56.) Dans
le même ordre d'idée, Gadamer (Wahrheit u. Methode 280) met
l'accent sur le caractère productif du Verstehen. Mais ce qui nous

importe ici, c'est de souligner le fait que dès lors la compréhension
semble bien ne rien pouvoir être d'autre qu'un discours. Si le sens

n'apparaît qu'à la faveur d'un procès de symbolisation et que la

compréhension doit être une nouvelle promotion de sens, elle se

manifestera nécessairement par une nouvelle symbolisation. La force
illocutionnaire ne peut agir hors du langage qu'elle constitue. Par

conséquent il est vain de chercher une compréhension du texte qui

124



serait autre chose qu'un nouveau discours. De plus l'analyse d'Austin
et de Searle nous a montré que la liaison de la force illocutionnaire à

un jeu de règles fondait la possibilité de la poursuite même de ce jeu;
en particulier chez Austin la possibilité d'expliciter la force illocutionnaire

dans le langage lui-même. C'est le caractère de jeu à distance

du réel qui permet au discours de ne pas s'achever. Ou plutôt qui le

condamne à ne pas s'achever, le sens est au prix de ce continuel
enchaînement de discours ; arrêté, clos, le discours deviendrait chose et
l'on ne pourrait qu'y chercher en vain un sens retombé en réalité
illusoire.

Il apparaît donc que l'analyse de l'illocutionnaire nous permet de

mieux comprendre le statut de l'interprétation comme discours sur le
discours. Le sens étant effet de la force illocutionnaire, il ne saurait
être question de le «retrouver», mais seulement de lui permettre de

continuer à advenir en poursuivant l'acte illocutionnaire. La poursuite

de cet acte est elle-même un effet normal de cette force du

discours, de sa capacité à se faire comprendre; elle est nécessaire dans

la mesure où tout procès de symbolisation, une fois clos, retombe en
réalité et perd son effet de sens.

Du même coup, en considérant le discours interprétant comme effet
de la force illocutionnaire, nous constatons qu'il se trouve déterminé

par elle. Le jeu de règles par lequel cette force se constitue fait que le

discours qui s'enchaîne au texte initial n'est pas arbitraire. On ne

peut pas dire n'importe quoi après n'importe quoi. Mais ce doit être

un discours nouveau, puisqu'il s'agit moins de répéter un sens que
de donner toujours à nouveau du sens. En fait le discours ne peut être

que nouveau parce que le sens est effet de la force illocutionnaire, et

que celle-ci caractérise une parole dans la réalité de son acte et non
comme énoncé figé en chose et observé en objet.

Cette analyse de la force illocutionnaire nous montre bien que le

caractère infini des interprétations toujours enchaînées les unes aux
autres, loin d'être signe de la faiblesse du discours face à la force du
«sens» et de l'«idée», est bien plutôt signe de la force du discours,

toujours capable de poursuivre contre le réel son travail en vue de la
promotion du sens.

125


	Force des textes et interprétation

