
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Rubrik: Discussion générale = Allgemeine Diskussion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neomarxismus - erscheinen, haben für bestimmte Kategorien von
Leuten eine Attraktivität, die auf ihre quasi-theologischen Qualitäten
zurückgeht6.»

Résuméfrançais

1. La pensée dialectique est «pseudo-scientifique»: elle opère par exemple
avec un concept de contradiction qui reste équivoque. D'une théorie dialectique

ne se laissent pas déduire des thèses falsifiables. Les prédictions n'y sont

que prophéties. (Contre Marx.)
2. Le recours à la dialectique de l'histoire empêche les sciences humaines

de poser leurs problèmes de façon scientifique. La sociologie dialectique, par
exemple, se met au service de l'utopie, alors que la réalité exige une
«Sozialtechnologie» sur mesure et non de confection. (Contre la méthode dite
historique.)

3. Il n'est pas possible de modifier la totalité de la société aux seules fins de
modifier les faits sociaux ou économiques défectueux. Il faut au contraire
procéder par étapes selon des critères scientifiques («Stückwerk-Technologie»).
Une attitude visant à transformer le tout mène au totalitarisme. (Contre le
«Holismus» de la «Kritische Schule».)

4. En pensée dialectique, les appels affectifs à l'engagement se substituent
aux convictions motivées rationnellement. La tâche modeste de chercher à

éliminer les maux dans le monde (pauvreté, faim, chômage, oppression) doit
l'emporter sur l'agitation politique.

5. En résumé, dit Hans Albert, le rationalisme critique s'oppose autant
aux philosophies professant le neutralité vis-à-vis des questions sociales et
politiques, qu'aux philosophies dites de l'engagement, qui échappent à toute
justification rationnelle et défendent des positions extrêmes, dont les

conséquences politiques peuvent conduire aux pires catastrophes. Car s'il est

vrai que toute pensée soit engagée, il ne suit pas que tout engagement constitue

une pensée.

Discussion générale — Allgemeine Diskussion*

Prof. Dr. Georg Janoska: Ich glaube, daß die Falsifizierbarkeit zwar
ein künstlicher Vorschlag zur Abgrenzung von Wissenschaft und
NichtWissenschaft ist, der von der Philosophie stammt, daß sie sich aber nicht auf
die Philosophie selbst beziehen läßt. Popper hat in späteren Jahren die

* Résumée et rédigée par le Président, avec la collaboration de Mlle Constance

Brunner (Genève), pour la partie française, et de M. le Dr. Paul Good
(St-Gall), pour la partie allemande.

6 «Politische Theologie im Gewände der Wissenschaft», in: «Club
Voltaire» IV, Hamburg 1970, S. 25 und 27.

93



Falsifizierbarkeit ergänzt durch die Kritisierbarkeit und gemeint, daß solche
metaphysischen Theorien, die kritisierbar sind, auch wahr sein können.
Dadurch ergibt sich m. E. ein Problem. Wenn das Kriterium der Rationalität
darin bestehen soll, dann sind irrationalistische Theorien, wenn sie kritisierbar

sind, rational. Ich glaube, daß dieses Problem der Kritisierbarkeit eine
echte Aporie und keine Lösung der Probleme darstellt. - Zweitens bedenkt
der kritische Rationalismus viel zu wenig die enge ideologische Verstrickung
unseres Wissens bes. im anthropologischen Bereich. Er reflektiert bei seinen

Reformvorschlägen nicht auf die realen Machtverhältnisse. - Drittens möchte
ich gegen die kritische Theorie sagen, daß hier die Aporie im Verhältnis von
Theorie zur Praxis liegt. Die Theorie wird immer mehr elitär und resignativ,
was nicht der ursprünglichen Einheit von revolutionärer Theorie und
revolutionärer Praxis entspricht. Ich gebe Herrn Künzli auch darin recht,
daß man beim späten Adorno eine Verabsolutierung in ähnlicher Weise wie
bei Hegel selbst findet, allerdings eine satanische. — Schließlich ist es ein wenig
bedauerlich, daß wir in der Schweiz über wissenschaftstheoretische Fragen
diskutieren, ohne den Namen Ferdinand Gonseth zu erwähnen, der dem
kritischen Rationalismus zwar nahekommt, aber die Schwächen dieses
kritischen Rationalismus vermeidet.

Henri Lauener: Gonseth hätte ich gleich erwähnt. Viele Schwächen, die
man dem kritischen Rationalismus durchaus nachweisen kann, sind in der
«philosophie ouverte» von F. Gonseth, die in der ganzen Konzeption weniger
dogmatisch ist als der kritische Rationalismus, überwunden oder weniger
gewalttätig gelöst. - Zum ersten Einwand : es ist bekannt, daß Popper später
toleranter geworden ist, doch ist zu fragen, wie man «kritisieren» überhaupt
noch zu verstehen hat. Wie kann ich dann methodologisch z. B. eine
metaphysische Theorie kritisieren, ohne daß das Unliebsame der Beliebigkeit
folgt.

Arnold Künzli: Ich finde, es sind in beiden Theorien Elemente
enthalten, die sich durchaus vereinen lassen und wenn man sieht, was Habermas,
Popper und Albert in letzter Zeit gesagt haben, ist durchaus ein Brückenschlag

möglich. Das wäre eine Antwort auf die Frage, ob man den kritischen
Rationalismus nicht auch so konzipieren könnte, daß er die bestehenden
Herrschaftsstrukturen in sein Weltverständnis integriert.

Dr. Hans F. Geyer: Das Verdienst der kritischen Theorie besteht darin,
daß sie die Soziologie ideell gemacht hat. Man kann die Gesellschaft nicht
verstehen, wenn man sie nicht als eine Entelechie betrachtet. Negativ an der
kritischen Theorie ist, daß sie die Kritik nur nach außen, gegen die
kapitalistische Gesellschaft und nicht auch nach innen gegen Marx selbst richtet.
Es wäre an der Zeit, heute das Fazit des Marxismus zu ziehen. Dieses Fazit
müßte als Instrument die marxistische Grundlagenforschung haben; diese

wird jedoch von der kritischen Theorie nicht geleistet.

Arnold Künzli: Es stimmt nicht, daß die kritische Theorie keine
Marxismuskritik geübt hat. Sie hat von Anfang an und gegen Ende in zunehmen-

94



dem Maße Kritik geübt. Das sieht man deutlich beim heutigen Habermas
und beim späten Horkheimer, der in seinen letzten Interviews Marx
sozusagen ablehnt und einen Rückweg zur Religion einerseits und zum Liberalismus

andererseits sucht.

Prof. Dr. Olof Gigon: Nach Popper gibt es Wissenschaft nur dort, wo
Falsifizierbarkeit vorliegt. Das ist ein atemberaubend enger Begriff von
Wissenschaft, abstrahiert von einem gewissen Typus von Naturwissenschaften.

Der Begriff der Kritisierbarkeit hilft hier auch nicht viel weiter. Ich
frage mich, wie weit man mit dieser doktrinären Einengung des

Wissenschaftsbegriffs kommt. Ich glaube, daß das, was man Dialektik nennt, so

leicht nicht abgetan werden kann. Der ganze Bereich des Menschen, der
Gesellschaft und der Geschichte ist ja nicht in falsifizierbaren Hypothesen
einzufangen, abgesehen von einem sehr engen Gebiet der Soziologie. Wie
verhält sich Popper zu diesem Gesamtbereich des Geschichtlichen und
Gesellschaftlichen? Gibt es Wissenschaft verschiedenen Grades?

Henri Lauener: Ich glaube nicht, daß Popper den Wissenschaftsbegriff
auf derart monströse Weise einengt. Eine Schwäche besteht sicher darin, daß
im Theoretischen die Sache sehr klar aussieht, aber im Konkreten eine solche
Falsifikation sehr kompliziert wird. Das hängt mit den Basissätzen zusammen.

Die Theorien sind nach Popper Hypothesen, generelle Sätze, aus denen

man Folgen ableitet, die dann möglicherweise mit einem Basissatz in Widerspruch

stehen. Basissätze sind nicht wie beim frühen Carnap psychologisch
zu begründen, sie sind ebensowenig logisch begründbar. Hier tritt die
Beschlußfassung hervor: wir müssen uns über bestimmte Basissätze einigen.
Obwohl sich Popper gegen den traditionellen Konventionalismus wendet,
scheint mir der kritische Rationalismus nichts anderes zu sein als ein
Konventionalismus, der eine negative Wendung genommen hat.

Dr. Ernst Kux: Wenn man die Entwicklung der Frankfurter Schule
betrachtet, dann kann man nicht davon absehen, daß ein entscheidender
Anstoß von der Ideologiekritik der 20er Jahre (M. Weber, Mannheim
ausgegangen ist. Diese Schule ist jedoch nicht als einheitliches Lehrgebäude
aufzufassen. Meine Frage an Herrn Künzli: wieweit besteht tatsächlich die
oft zur Schau gestellte Einheit von Horkheimer und Adorno? Mir scheint die
«Negative Dialektik» von Adorno keine Weiterformung der kritischen
Schule, sondern bereits ein Abfall, ein Fehlkurs zu sein. Die fast skeptische
Zurückhaltung der 30er Jahre hat jetzt plötzlich bei Adorno in eine Eschatologie

umgeschlagen; die entscheidenden Dimensionen der kritischen Theorie,
der historische Ansatz und der Ansatz der Ideologiekritik, gingen völlig
verloren, und die Dimensionen der Realität, Gesellschaft und Proletariat,
verflüchtigen sich und die Kritik verfällt in die Irrationalität.

Arnold Künzli: Die einzig legitime Antwort auf die Frage von Herrn
Kux besteht darin, daß es diese Antwort nicht gibt. Es gibt im Selbstverständnis

der Frankfurter kein Kriterium, mit dessen Hilfe man definieren

95



könnte, was die kritische Theorie ist. Das einzig Unwandelbare ist, daß sie

etwas Wandelbares ist, indem sie sich eben gemäß ihrer eigenen Theorie im
Verlaufe der Vermittlung mit der jeweilig sich ändernden gesellschaftlichgeschichtlichen

Situation selbst ändert. Deshalb kann man die Frage nicht
beantworten, ob die Negative Dialektik eine Weiterentwicklung der
ursprünglichen kritischen Theorie sei oder nicht als ein Werk anzusehen sei, das

aus der kritischen Theorie herausspringt.

Dr. Hans Widmer: Bei beiden Strömungen geht es um Philosophie.
Worin liegt ihr Gemeinsames? Ist es nicht eine Art Glaubens-Überzeugung,
die beide Strömungen trägt?

Henri Lauener: Popper wäre soweit einverstanden, daß er zugibt,
rational zu argumentieren sei nur durch einen Beschluß möglich. Man kann
die Rationalität selbst nicht mehr begründen. Das wäre so etwas wie eine

Letztbegründung, die bekanntlich nach dem kritischen Rationalismus
unmöglich ist.

Arnold Künzli : Man könnte das Gemeinsame dieser beiden Schulen im
gemeinsamen Bekenntnis zur Emanzipation sehen, so daß also der Unterschied

mehr nur ein methodologischer wäre, auf der einen Seite die
Stückwerk-Technologie, auf der andern Seite eine dialektische Révolutionstheorie,
die sich (vor allem beim späten Habermas) immer mehr der Methode
Poppers annähert. Man kann die Positionen nicht auf den Positivismusstreit
festnageln.

Henri Lauener: Trotzdem darf man wohl die Unterschiede nicht
verwischen. Es bleiben eine fundamental verschiedene Auffassung von
Rationalität und ein völlig verschiedener Begriff von Kritik bestehen.

Le Père Cottier: Voici trois difficultés. 1) Le principe de falsification me
semble n'être qu'une autre formulation du principe de vérification. Entre
«Tous les corbeaux sont noirs» et «Il n'y a pas de corbeau non-noir», le

contenu exprimé est le même, et le choix entre les deux formules est dicté

par un critère opérationnel, à savoir de préférer à la vérification directe une
vérification indirecte.

Henri Lauener: Popper affirme qu'il y a asymétrie entre falsification et
vérification. La falsification n'est pas une vérification négative. «Tous les

corbeaux sont noirs» n'est pas vérifiable, puisque vous ne connaîtrez jamais
tous les corbeaux du passé, du présent et du futur. La forme (logiquement
équivalente) «Il n'existe pas de corbeau non-noir» ne vérifie pas la théorie,
mais permet de la falsifier en trouvant un corbeau blanc. Vérifier, c'est
confirmer dogmatiquement, ce que Popper refuse. Falsifier, c'est contribuer au
progrès de la science en obligeant à réviser les théories.

Le Père Cottier: Votre réponse suppose que le sens des énoncés n'est pas
le même. Or il l'est, logiquement parlant.

96



Henri Lauener: Oui, c'est une équivalence logique, mais ce qui change,
c'est le rapport entre la logique et la réalité empirique.

Mme Jeanne Hersch: J'aimerais ajouter encore quelques réflexions. Un
homme a toujours de la peine à rester un homme, et incline soit vers l'animal,
soit vers l'ange, soit vers le robot. La philosophie aussi. Les deux pensées qui
nous ont été présentées me paraissent être, par rapport à ce que la tradition
appelle philosophie, de l'ordre de la déviation : déviation du côté de la science

et de ses méthodes, ou déviation du côté des techniques sociales destinées à

nous assurer le bonheur. Dans les deux cas, on s'écarte de la voie de la

philosophie proprement dite.
Quand Adorno parle d'avant et d'après Auschwitz, comme l'on dit «avant

ou après Jésus Christ», il suppose que ce qui a été dit avant Auschwitz (ou
surtout avant les camps de concentration du grand nord sibérien avec leurs

vingt millions de victimes) était vrai avant et n'est devenu faux qu'après.
Personnellement, je crois que c'était déjàfaux avant. C'est là un point capital pour
comprendre et critiquer la philosophie de l'histoire aujourd'hui.

Après tout, la philosophie est un langage qui a rapport à la réalité, donc
à la vérité, donc à la liberté. Elle ne peut être comprise que par des libertés.
Il y a toujours un lien entre vérité et liberté, et il en est ainsi aussi dans toutes
les sciences humaines. C'est ce lien qu'il nous faut retrouver, et il y faut
beaucoup de courage.

Arnold Künzli : Kritik soll dazu dienen, ein Geschichtsgesetz, das in der
Gesellschaft bereits wirksam ist, herauszuarbeiten und zu aktivieren. Kritik
der Frankfurter ist eine Kritik in praktischer Absicht. Das grenzt sie von der
Kritik Poppers ab.

Dr. Iso Baumer: Der kritische Rationalismus will sich abheben gegenüber
dem Dogmatismus, während die kritische Theorie sich abheben will gegenüber

der traditionellen Theorie, welche sie als kontemplative Schau des

Gegebenen betrachtet, während sie selber sich als konstruktive Tätigkeit
begreift. Beide haben eine menschliche Haltung der Selbstrevidierbarkeit
gemeinsam.

Felix Beloussi: Zwei Dinge sind zu unterscheiden: die formale Kritik am
Prinzip der Falsifikation und die Kritik an der Enge dieses Prinzips. Zum
ersten müßte man Poppers Ablehnung des Induktionsprinzips, der psycho-
logistisclien Evidenz und die formale Frage des Dezisionismus untersuchen.
Zum Begriff der Enge : zur Ehrenrettung müßte man sagen, gültig wäre keine

Kritik, welche den engen Handlungsbegriff in der Forschungslogik kritisiert,
denn dort heißt Handlung einfach Anwendung von Theorien, gültig scheint
mir auch nicht die Kritik am Zirkelbegriff zu sein, welche Habermas an
Popper übt.

Henri Lauener: Ihre Unterscheidungen sind völlig richtig. Wenn ich in
meinem Vortrag beinahe keine Kritik an Popper geübt habe, dann deshalb,
weil ich auf Wunsch des Präsidenten seine Theorien bloß darzustellen hatte.

97


	Discussion générale = Allgemeine Diskussion

