
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Zweites Votum = Deuxième intervention : Argumente des "kritischen
Rationalismus" gegen die "kritische Theorie"

Autor: Lauener, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zweites Votum: Deuxième intervention:

Dr. H. Lauener: Argumente des «kritischen Rationalismus»

gegen die «kritische Theorie».

«Die relativ fruchtbaren Debatten über Methodenfragen sind stets durch
bestimmte praktische Probleme angeregt, vor die sich der Forscher gestellt
sieht, und fast alle Methodendiskussionen, die nicht von diesen Fragen
angeregt sind, zeichnen sich durch jene Atmosphäre sinnloser Subdlität aus,
durch die die Methodologie beim Wissenschaftler, der in der praktischen
Forschungsarbeit steht, in Mißkiedit geraten ist.» (Popper, «Das Elend des

Historizismus», S. 46).

Die schärfste Polemik von Seiten des kritischen Rationalismus

gegen die kritische Theorie ist von Hans Albert aus gekommen, und
der häufigste Vorwurf, den dieser erhoben hat, betrifft den
Irrationalismus, den er grundsätzlich allen Dialektikern vorhält. In seiner
Streitschrift «Der Mythos der totalen Vernunft» nennt Albert die
kritische Theorie - Habermas' eigene Definition verballhornend -
eine «als Wissenschaft aufgezäumte Geschichtsphilosophie in
praktischer Absicht1».

Die Vertreter der kritischen Theorie wehren sich gegen solche

Angriffe, indem sie das Unverständnis der kritischen Rationalisten,
die sie hartnäckig als «Positivisten» apostrophieren, auf ihre
Einseitigkeit, Halbheit und Beschränktheit zurückführen. Deren Bescheidung

auf logisch-theoretische Fragen, ihre Neutralität Wertfragen,
sozialen Problemen und der Politik gegenüber verurteile ihr Anliegen
zur praktischen Bedeutungslosigkeit. Im Gegensatz dazu will etwa
Habermas die praxisbezogene dialektische Vernunft für die
philosophische Reflexion zurückgewinnen. In seinem Artikel «Analytische
Wissenschaftstheorie und Dialektik» hebt er die Wichtigkeit der
«hermeneutischen Explikation von Sinn» hervor, der durch bloße

Analysen hypothetisch-deduktiver Zusammenhänge von Sätzen nicht
gewonnen werden könne. Denn Wissenschaft, wie Popper sie versteht,

1 In: «Der Positivismusstreit», Neuwied/Berlin 1969, S. 211.

86



müsse reflektierend aufgenommen und als bloßes Moment des objektiven

Zusammenhanges aufgefaßt werden.
Albert weist den Vorwurf zurück, indem er zunächst die Vagheit

der Formulierungen wie auch die mangelnde Klarheit und Bestimmtheit

der verwendeten Begriffe beanstandet; er spricht von einer

Wortmagie, die an die Stelle der geforderten sauberen Sprachanalyse

getreten sei und der übertrieben metaphorischen Ausdrucksweise

wegen eine Klärung der Streitfragen unmöglich mache. Er fordert
eine fruchtbare Methode, die den Wert einer Theorie zu beurteilen
erlaubt, während die Frankfurter-Schule statt einer solchen nur ein
Vokabular geliefert habe.

* * *

Dialektik. Die kritische Theorie beruft sich auf die Dialektik, der

Popper grundsätzlich jede Geltung als Erkenntnismethode abspricht.
Albert vermißt eine klare Definition dessen, was Dialektik — exakt

formuliert - sein soll. Aus bekannten Gründen - man kann die
Dialektik nicht vom Gang der Dinge selbst ablösen oder abstrahieren -
ist eine solche im Sinne einer strengen semantischen Definition nicht
zu liefern. Im erwähnten Artikel bezeichnet Habermas die Dialektik
als den Versuch, «die Analyse in jedem Augenblick als Teil des

analysierten gesellschaftlichen Prozesses und als dessen mögliches
kritisches Selbstbewußtsein zu begreifen2». Er will dadurch zu einem
Wissen gelangen, «das zur hermeneutischen Klärung des

Selbstverständnisses handelnder Subjekte verhilft3». Abgesehen von der Vagheit

der Formulierung und der entsprechenden Schwierigkeit zu
verstehen, wie das Versprochene erreicht werden soll - das zeigt dann
die Entwicklung als Ganzes -, wendet Popper ein, daß die Dialektik
die Grenzen nachprüfbarer Theorien überschreitet und deshalb

empirisch irrelevant bleibt. Denn aus einer solchen Theorie lassen

sich keine Sätze ableiten, die falsifizierbar sind. Sie ist deshalb
metaphysisch, d. h. nach dem Rationalismusverständnis des Kritizismus
irrational und führt zum Obskurantismus. Die Gefahr der Dialektik
besteht überhaupt darin, daß duch sie - je nach dem vertretenen
Interesse—beliebige Behauptungen gerechtfertigt werden können, weil sie

sich weigert, sich auf einen eindeutigen Begriff des Widerspruchs

2 a.a.O., S. 191.
3 a.a.O., «Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus», S. 261.

87



festzulegen. Wer aber den klassischen Satz vom Widerspruch nicht als

logische Minimalforderung an eine wissenschaftliche Theorie akzeptiert,

entzieht sich de facto einer möglichen rationalen Diskussion.
Als unzulässig verwirft Popper vor allem auch die Behauptung,

die wirklichen Zusammenhänge der sozialen Praxis seien nur dialektisch

erfaßbar. Denn der kritische Rationalismus betrifft, wie besonders

auch Albert zeigt, durchaus sämtliche Probleme dermenschlichen
Praxis. Gerade dadurch entfernt er sich radikal vom früheren Positivismus,

auf dem man ihn immer wieder behaften will.
Die Tendenz zur Verwischung der Unterschiede, zur Aufweichung

der Begriffe und der Widersprüche führt unweigerlich zur Konfusion,
die sich etwa dadurch illustrieren läßt, daß die Dialektiker unter sich

nicht einig werden, welches denn die wahre Dialektik sei. Popper
beharrt deshalb auf einer präzisen Abgrenzung der Begriffe und der
Sätze untereinander und hält nur deren Isolation für nachteilig. Der
Vorwurf der Isolierung jedoch kann ihn selbst nicht treffen, denn in
dieser Hinsicht hat er sich bekanntlich vom Positivismus völlig
distanziert : Der kritische Rationalismus erfaßt sehr wohl die
Zusammenhänge zwischen Tatsachen und Entscheidungen, zwischen

nomologischen und normativen Aussagen, zwischen Theorien und
Tatbeständen usw. Solche Unterschiede dürfen aber, sofern man
Klarheit bewahren will, nicht auf Grund einer postulierten Einheit
der Vernunft aufgehoben werden und in einer unfaßbaren Totalität
untergehen.

Aus den angeführten Gründen wird nicht klar, was die Dialektik
genau leisten soll und welches ihre kennzeichnenden logischen
Funktionsweisen sind; die Frage nach der Methode wie sie in der
Frankfurter Schule vertreten wird, ist ungenügend ausgearbeitet.
Die Dialektik ist zwar für Habermas kein apriorisches Prinzip mehr,
das im Denken die Geschichte in ihrer notwendigen Bewegung
vorwegnimmt ; er vertritt vielmehr eine kontingente, nicht-metaphysische
Dialektik, die aus den Strukturen der Gesellschaft hervorgeht.
Nichtsdestoweniger bleibt sie nach Popper inhaltsleer, weil sie sich in
Widersprüchen bewegt, aus denen Beliebiges ableitbar ist. Fakten
jedenfalls können im Sinne der Logik einander nicht widersprechen,
und empirische Hypothesen sind deskriptive Sätze, aus denen logisch
keine Handlungsanweisungen folgen.

* * *

88



Historizismus. Der Mangel, der jeder Form von Historizismus
anhaftet, besteht darin, daß er bloß vage Prophezeiungen, nicht aber
exakte, falsifizierbare Prognosen liefert. Der Grund dafür liegt im
Ungenügen der empirischen Basis der Beweisführung. Popper weist
in «Das Elend des Historizismus» nach, daß es grundsätzlich nicht
gelingt vorauszusagen, ob eine historische Tendenz, die wir jetzt
beobachten, auch in der Zukunft bestehen wird. Man kann jedenfalls
die Möglichkeit nicht leugnen, daß vernünftige Interventionen das

Geschehen der Welt beeinflussen können. Wenn wir aber tatsächlich
gewisse Voraussetzungen willentlich ändern, dann ist sowohl ein
totaler Determinismus als auch ein bloßer Zufall ausgeschaltet;
es gibt m.a.W. keine notwendigen allgemeinen Tendenzen auf
lange Frist hin, so daß alle historischen Voraussagen zweifelhaft
bleiben.

Habermas seinerseits behauptet, die experimentelle Methode sei

in den Sozialwissenschaften nicht anwendbar, weil die Versuchsbedingungen

nicht beliebig herstellbar und reproduzierbar seien.

Diese These, entgegnet Popper, beruht auf einem Mißverständnis
der experimentellen Methode der Naturwissenschaften. Er weist

gegen die historizistische These die fundamentale Ähnlichkeit
zwischen den Naturwissenschaften und den Sozialwissenschaften nach,
indem er zeigt, daß soziologische Gesetze oder Hypothesen existieren,
die denjenigen der Naturwissenschaften analog sind, die aber nicht
mit den sogenannten «historischen Gesetzen» als bloßen
Prophezeiungen zu verwechseln sind. Als Beispiele dafür erwähnt er unter
anderem : « Man kann nicht Zölle auf landwirtschaftliche Produkte
einführen und zugleich die Lebenshaltungskosten senken», oder:
«Man kann keine politische Reform durchführen, ohne dadurch

Rückwirkungen zu verursachen, die vom Standpunkt der angestrebten

Zwecke unerwünscht sind» usw4.

Popper gibt zwar zu, daß die Sozialwissenschaftler nicht die

Möglichkeit haben, ihre Versuchsbedingungen so frei auszuwählen
und zu variieren wie etwa der Physiker. Daraus läßt sich aber nicht
ein grundsätzlicher Unterschied der Methoden ableiten, die prinzipiell

dieselben sind und darin bestehen, daß man zunächst Gesetze

in Form von generellen Hypothesen aufstellt, die nachträglich überprüft

werden, indem man versucht, daraus abgeleitete Prognosen zu

4 Vgl. «Das Elend des Historizismus», Tübingen 1965, S. 50.

89
7 Studia Philosophica XXX/XXXI



falsifizieren. Das ist die von Popper allein als wissenschaftlich
anerkannte, hypothetisch-deduktive Methode.

* * *

Holismus. Der Begriff der Totalität, den die kritische Theorie
verwendet, ist nach Habermas im streng dialektischen Sinn zu
verstehen, d. h. es soll nicht das Ganze in dem Sinne als organisch aufgefaßt

werden, daß es mehr als die Summe seiner Teile sei - eine

Auffassung, die Popper übrigens als Trivialität abgetan hat. Totalität
ist aber auch nicht als eine Klasse zu verstehen, die sich durch
Zusammenfassen aller Elemente, die zu ihr gehört, umfangslogisch
bestimmen ließe. Der Begriff sei überhaupt nicht logisch analysierbar.
Albert protestiert gegen eine solche Behauptung, weil sie nichts anderes
als einen Versuch bedeute, den Begriffgegen Kritik zu immunisieren,
während Habermas näher ausführt: «Von dieser Totalität und ihrer
geschichtlichen Bewegung selber werden die realen Widersprüche
produziert und reaktiv die Deutungen hervorgerufen, welche den
Einsatz von Sozialtechniken auf scheinbar frei gewählte Ziele hin
orientieren5.» Gegen Ganzheiten im Sinne von Totalitäten ganz
allgemein wendet jedoch Popper ein, daß sie nicht Gegenstand
wissenschaftlicher Forschung sein können, weil das experimentelle Wissen

zu ihrer Erfassung fehlt. Holistische Verbesserungspläne sind methodisch

nicht so konzipiert, daß sie eine Überprüfung zulassen.

Abgesehen von der Unklarheit des Ganzheitsbegriffes ist es völlig
utopisch, die Gesellschaft als Ganzes einer allgemeinen Konzeption
gemäß - gleichgültig ob dialektisch oder nicht - umwandeln zu
wollen. Die vorliegenden Probleme sind von so großer Komplexität,
daß es hoffnungslos ist, die Ursachen und Wirkungen zu entwirren
und vorauszusehen, wo die Reform hinführen wird. Statt unerfüllbare,
utopische Forderungen zu stellen, empfiehlt es sich, eine Methode
anzuwenden, die Popper Stückwerk-Technologie nennt: Wir müssen

unsere Ziele schrittweise, durch beschränkte Eingriffe nach dem

Prinzip vom «Trial and Error» zu verwirklichen versuchen. Derartige
wiederholte Verbesserungen ermöglichen einen, wenn auch zeitlich
immer beschränkten Fortschritt. Dabei gilt es, die erwarteten Resultate

sorgfältig mit den tatsächlich erreichten zu vergleichen, um etwaige

6 «Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik», in: «Positivismusstreit»

S. 168.

90



unerwünschte Nebenwirkungen auf Grund von neuen Theorien
möglicherweise zu eliminieren. Die Bestimmung der Endziele
allerdings liegt außerhalb des Bereichs der Technik; denn diese kann

nur darüber entscheiden, ob sie miteinander vereinbar sind und ob
sie realisierbar sind oder nicht.

Der Zweck der technologischen Sozialwissenschaften besteht darin,
eine Methodologie aufzustellen, die die Erforschung der allgemeinen
Gesetze des sozialen Lebens ermöglicht. Es sollen möglichst alle
Tatsachen gefunden werden, die eine unentbehrliche Grundlage
dafür bilden, daß wir Reformen gesellschaftlicher Einrichtungen
durchführen können. Auf diese Weise vermeiden wir unrealistische

Konstruktionen, die einen wirklichen Fortschritt verhindern. Damit
gibt sich aber der kritische Rationalismus nicht anti-historisch,
sondern nur anti-historizistisch, denn er anerkennt durchaus die
geschichtliche Erfahrung als wichtige Informationsquelle.

* * *

Essentialismus. Popper bestreitet, daß irgendeine Form von Essen-

tialismus für die empirische Wissenschaft fruchtbar sein kann, und
Hans Albert sieht nicht ein, wie und warum der « hermeneutische

Vorbegriff von Totalität» sich insofern als richtig erweist, als er ein
«der Sache selber angemessener Begriff» sein soll. Die kritische
Theorie hingegen lehnt die Poppersche Prüfungsmethode ab, weil sie

es nicht erlaubt, zum «Wesen» der Dinge vorzudringen. Gerade
dieser metaphysische Begriff aber, der den Anspruch erhebt, tiefere
Einsichten ans Licht zu fördern, muß als nicht überprüfbar
verworfen werden, da er gegen Kritik immun bleibt, und somit den
Fortschritt hemmt. Albert verurteilt ihn, in seiner heftigen Ausdrucksweise

als taktisches Mittel zur Abschirmung konservativer Anliegen.
Er glaubt darin die Verwandtheit der Methode der kritischen Theorie
mit theologischen Strategien zu erkennen: wer das «Wesen» kennt,
weiß eo ipso, was richtig ist.

Popper weist ganz allgemein nach, daß Fragen der Form «Was ist

Materie?», «Was ist Gerechtigkeit?», «Was ist der Sinn der
Geschichte?» usw. grundsätzlich nicht beantwortbar sind. Die wesentliche

Bedeutung von Begriffen enthüllt nicht die wahre Natur der
durch sie bezeichneten Essenzen. Er hält sich weitgehend an die nomi-
nalistische Auffassung, wonach Worte nützliche Instrumente zur Be-

91



Schreibung sind. Essenzen dagegen, die durch intuitives Verstehen

einsichtig werden sollen, führen zu utopischen Theorien, statt zu empirisch

prüfbaren, die einer Kritik unterzogen werden können. Jegliche
Entziehung der Kritik aber ist gleichbedeutend mit Irrationalismus.

* * *

Politische Einwände. Albert argumentiert, daß eine solche Art totaler
Kritik, wie sie im Namen der dialektischen Vernunft angepriesen wird,
unfehlbar zu totalitären Denkweisen verleitet, die sich bestimmte

Ideologien zu Nutzen machen können. Des weitern verbirgt sie

theologische Denkmotive, indem sie an gewisse Heilslehren erinnert.
Sie erweckt radikale utopische Hoffnungen, die sich, wenn sie

enttäuscht werden, nicht selten in gewalttätigen Handlungen entäußern.
Das Hineinprojizieren eines übernatürlichen Sinnes in den

Geschichtsprozeß als Ganzes bringt die Gefahr eines Irrationalismus mit
sich, der sich in den studentischen Revolten im Anschluß an die
kritische Theorie bemerkbar macht. Es wird dadurch also keine
Rationalität höherer Art erlangt, sondern ein utopischer Irrationalismus

gepflegt, der sich selbst jeder Kritik entzieht. Totale Kritik bleibt
eine undurchführbare Hybris. Die Behauptung etwa, die Gesellschaft
als Ganzes sei irrational, ist nicht belegbar und deshalb bedeutungslos.
Mit der kritischen Theorie ist allerdings Albert soweit einig, daß wir
den Sinn der Geschichte selbst schaffen - und zwar Schritt für Schritt
auf Grund von nicht utopischen Zielsetzungen, die einer Kritik
immer offen bleiben müssen.

Es sei Albert überlassen, diese skizzenhafte Übersicht möglicher
Einwände mit der ihm eigenen polemischen Verve zu beschließen:

« Der historische Materialismus, dessen prognostischer Gehalt sich im
Laufe der letzten hundert Jahre als fragwürdig herausgestellt hat, ist
in dieser Version teilweise zu einer Auffassung degeneriert, in der die

Erörterung ästhetischer Probleme die der ökonomischen Problematik
weitgehend ersetzt hat, wenn man einmal von der vulgärökonomischen

Folklore einer romantisierenden Kapitalismus-Kritik absieht,
in der ein gespreizter Jargon, der sich für Zwecke der Agitation in
gewissen sozialen Bereichen vortrefflich eignen mag, an die Stelle des

theoretischen Denkens getreten ist. » « Heilslehren, auch wenn sie im
Gewände der Wissenschaft oder in der Maske einer dialektischen
Vernunft - zum Beispiel der sogenannten kritischen Theorie des

92



Neomarxismus - erscheinen, haben für bestimmte Kategorien von
Leuten eine Attraktivität, die auf ihre quasi-theologischen Qualitäten
zurückgeht6.»

Résuméfrançais

1. La pensée dialectique est «pseudo-scientifique»: elle opère par exemple
avec un concept de contradiction qui reste équivoque. D'une théorie dialectique

ne se laissent pas déduire des thèses falsifiables. Les prédictions n'y sont

que prophéties. (Contre Marx.)
2. Le recours à la dialectique de l'histoire empêche les sciences humaines

de poser leurs problèmes de façon scientifique. La sociologie dialectique, par
exemple, se met au service de l'utopie, alors que la réalité exige une
«Sozialtechnologie» sur mesure et non de confection. (Contre la méthode dite
historique.)

3. Il n'est pas possible de modifier la totalité de la société aux seules fins de
modifier les faits sociaux ou économiques défectueux. Il faut au contraire
procéder par étapes selon des critères scientifiques («Stückwerk-Technologie»).
Une attitude visant à transformer le tout mène au totalitarisme. (Contre le
«Holismus» de la «Kritische Schule».)

4. En pensée dialectique, les appels affectifs à l'engagement se substituent
aux convictions motivées rationnellement. La tâche modeste de chercher à

éliminer les maux dans le monde (pauvreté, faim, chômage, oppression) doit
l'emporter sur l'agitation politique.

5. En résumé, dit Hans Albert, le rationalisme critique s'oppose autant
aux philosophies professant le neutralité vis-à-vis des questions sociales et
politiques, qu'aux philosophies dites de l'engagement, qui échappent à toute
justification rationnelle et défendent des positions extrêmes, dont les

conséquences politiques peuvent conduire aux pires catastrophes. Car s'il est

vrai que toute pensée soit engagée, il ne suit pas que tout engagement constitue

une pensée.

Discussion générale — Allgemeine Diskussion*

Prof. Dr. Georg Janoska: Ich glaube, daß die Falsifizierbarkeit zwar
ein künstlicher Vorschlag zur Abgrenzung von Wissenschaft und
NichtWissenschaft ist, der von der Philosophie stammt, daß sie sich aber nicht auf
die Philosophie selbst beziehen läßt. Popper hat in späteren Jahren die

* Résumée et rédigée par le Président, avec la collaboration de Mlle Constance

Brunner (Genève), pour la partie française, et de M. le Dr. Paul Good
(St-Gall), pour la partie allemande.

6 «Politische Theologie im Gewände der Wissenschaft», in: «Club
Voltaire» IV, Hamburg 1970, S. 25 und 27.

93


	Zweites Votum = Deuxième intervention : Argumente des "kritischen Rationalismus" gegen die "kritische Theorie"

