Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Die "kritische Theorie" : Versuch einer Vermittlung zwischen Erkenntnis
und Gesellschaft

Autor: Kinzli, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE «KRITISCHE THEORIE»: VERSUCH EINER
VERMITTLUNG ZWISCHEN ERKENNTNIS
UND GESELLSCHAFT

von Arnold Kiinzli

Theodor W. Adorno charakterisiert Philosophie als «wesentlich
nicht referierbar» (ND 42). Sie ist ein «Schwebendes», «der Musik
verschwistert», und «1aBt sich nicht festnageln» (ND 113). « Nichts»
in ihr «ist ... durchaus wortlich gemeint» (PS 44), und «nur Ge-
hirnakrobatik hat noch Beziehung zu der Sache» (ND 43). Da die
kritische Theorie, wie Max Horkheimer einmal feststellte, das Erbe
der Philosophie schlechthin bewahren méchte (KT 11, 193), sich also
als Philosophie par excellence versteht, sehe ich mich vor die von
Adorno tabuisierte Aufgabe gestellt, iiber nicht Referierbares zu
referieren, nicht Festzunagelndes festzunageln und was durchaus nicht
wortlich gemeint ist beim Wort zu nehmen.

Aber diese Aufgabe ist noch in anderem Bezug eine mehrfach
unlésbare. Die Schriften der profilierteren Vertreter der sogenannten
Frankfurter Schule — Horkheimer, Adorno, Marcuse und Habermas —
fullen Biicherregale und beriithren nicht nur simtliche Problembe-
reiche der Philosophie, sondern erértern dariiber hinaus zentrale
Fragen auch der Theologie, der Soziologie, der politischen Okonomie,
der exakten Wissenschaften, der Psychoanalyse, der Technologie und
der Politik. Selbst auf dem Gebiete der empirischen Grundlagen-
forschung hat die Frankfurter Schule Beachtliches geleistet — man
denke an die Reihe « Frankfurter Beitrage zur Soziologie» —, und blo3
zur Rechtswissenschaft hat sie, wohl nicht zufalligerweise, nichts zu
sagen.

Unlésbar aber ist die Aufgabe, im Rahmen eines kurzen Referates
iiber die kritische Theorie zu berichten, vor allem deshalb, weil es
«die» kritische Theorie nicht gibt. Beinahe die einzige unwandel-
bare Grundthese der kritischen Theorie ist, daB sie, da mit der jewei-
ligen gesellschaftlich-geschichtlichen Situation vermittelt, selbst wan-

60



delbar ist. Als dialektische Theorie hingt sie nach Horkheimer von
den historischen Bedingungen ab und besitzt ein BewuBtsein der eige-
nen Bedingtheit (KT I, 150). Alle Theorien sind immer wieder durch
Reflexion auf ihre eigenen Voraussetzungen wie auf die sich entfal-
tenden Momente des Gegenstandes an die Wirklichkeit neu anzupas-
sen (KT I, 195). Zwar meint der jingere Horkheimer noch, daf3 durch
diese Anpassung an neue Situationen der wesentliche Lehrgehalt der
kritischen Theorie nicht verandert wiirde (KT II, 188), aber nach
Auschwitz liest man’s anders. In seinem Brief an den S. Fischer
Verlag aus dem Jahre 1965 stellt Horkheimer fest, der im spéiten Vor-
wort zur Verdffentlichung seiner frithen Aufsiatze bezeichnete Wandel
werde, so fiirchte er, die diesen Aufsitzen Verbundenen dieses Vor-
wort als Verrat, ja als feigen Widerruf empfinden lassen (KT II,
VIII). Verrat und Widerruf aber kénnen nur den wesentlichen Lehr-
gehalt einer Theorie meinen. Man sieht sich deshalb gezwungen,
mindestens drei Perioden der kritischen Theorie zu unterscheiden:
1. die Friihschriften, von denen hier die erwdhnten Aufsitze Hork-
heimers aus den dreiBiger Jahren als reprisentativ herangezogen
werden; 2. die von Horkheimer und Adorno in den Kriegsjahren
gemeinsam verfaBte «Dialektik der Aufklirung», in der sich ein
entscheidender Wandel ankiindigt und die reprisentativ ist fiir eine
Ubergangsperiode; 3. Adornos « Negative Dialektik», in der die durch
den Wandel eingeleitete Entwicklung bis zu ihren radikalsten Kon-
sequenzen vorangetrieben wird und die auch als philosophisch
anspruchsvollstes Werk der Frankfurter Schule fir deren spite
Periode stehen mag.

Eine letzte Schwierigkeit schlieBlich erschwert die hier in Angriff
genommene Aufgabe bis zur Unlgsbarkeit: obgleich Horkheimer
und Adorno nie miide wurden, zu betonen, ihre Philosophie sei eine,
lassen sich doch selbst zwischen ihnen zum Teil nicht unerhebliche
Differenzen feststellen, was vor allem bei der Lektiire jiingster Aus-
sagen von Horkheimer deutlich wird. Herbert Marcuse wiederum
ist, von Husserl und Heidegger herkommend, von allem Anfang an
zum Teil eigene Wege gegangen, und Jirgen Habermas’ Versuch,
das Erbe der kritischen Theorie im Hegelschen Sinne aufzuheben,
impliziert eine immer deutlicher zutage tretende Distanzierung von
wesentlichen Thesen der Spitschriften sowohl Marcuses wie auch
Adornos. Von einer Einheit der kritischen Theorie kann deshalb
nicht einmal innerhalb der einzelnen Perioden, die sie durchlaufen

61



hat, ohne wesentliche Vorbehalte die Rede sein. Aus zeitlichen
Griinden sehe ich mich aber gezwungen, mich im folgenden auf einige
mir als fundamental erscheinende Aspekte der Schriften von Hork-
heimer und Adorno zu beschrianken.

Eine kritische Theorie, die sich dialektisch als das SelbstbewuBt-
sein der Gesellschaft in einer bestimmten Situation versteht, ist selbst
das Kind einer solchen. 1931 ist Max Horkheimer zum Direktor des
1924 gegriindeten interdiszipliniren Frankfurter «Instituts fiir So-
zialforschung» gewihlt worden. Die Situation der europiischen
Gesellschaft war gekennzeichnet durch eine katastrophale Wirt-
schaftskrise, die eine Selbstzerstérungstendenz des Kapitalismus und
die Ohnmacht der liberalen Demokratie und der sich zum Parla-
mentarismus bekennenden Sozialdemokratie gegeniiber den funda-
mentalen Problemen der Zeit zu erweisen schien. Als Alternative
boten sich der Kommunismus und der Faschismus bzw. National-
Sozialismus an. Aber der am terroristischen Stalinismus orientierte
europiische Kommunismus widersprach mit seiner byzantinischen
Autorititsverfallenheit, seiner biirokratischen Vereisung und seiner
intellektuellen Sklerose fast allem, was die auf Marx zuriickgreifenden
Frankfurter Philosophen sich unter Emanzipation vorstellten, und dal3
sie von der schwarzen und braunen Reaktion nichts als nur Unheil
erwarten konnten, ist evident. Einen, der wie Horkheimer — der spiri-
tus rector des Frankfurter Instituts — in der Theorie des entscheidend
von Hegel gepriagten Marx die europiische Philosophie im Hegel-
schen Sinne aufgehoben und mit der gesellschaftlichen Praxis ver-
mittelt sah, muBte die Erfahrung dieser Situation zu der Erkenntnis
fihren, dafBl seine Aufgabe nur lauten konnte, aus der Konkursmasse
der europiischen Linken das philosophisch-theoretische Erbe von
Marx zu retten. Und das heiBt, gleichzeitig neu zu durchdenken, mit
den herrschenden philosophischen Strémungen zu konfrontieren und
in praktischer Absicht mit der neuen Situation dialektisch zu vermit-
teln, um so der Linken zu dem «richtigen» SelbstbewuBtsein zu ver-
helfen, das in seiner Sicht allein einen Weg aus Dekadenz, Terror und
Barbarei in die «richtige» Gesellschaft zu weisen vermochte.

Das ist der Ausgangspunkt der ersten Periode der kritischen
Theorie. Fur diese erscheinen vier Momente als grundlegend: 1. die
Wiederentdeckung und kategorische Betonung des kritischen und
dialektischen Charakters der Marxschen Theorie; 2. die ebenfalls von
Marx inspirierte Konzeption der kritischen Theorie als — im wesent-

62



lichen — Kritik der politischen Okonomie; 3. das Festhalten an der
Marxschen These von der dialektischen Einheit von Theorie und Pra-
xis; 4. der Glaube, daB trotz aller Enttiduschungen das Subjekt der
revolutiondren Praxis nur das mit Hilfe der kritischen Theorie seiner
selbst bewuBt gewordene Proletariat sein kénne.

Horkheimer setzt ein mit einer Abgrenzung der Philosophie von
Wissenschaft. Die kritische Theorie beruft sich auf die griechische
Philosophie, die in ihrer Bliite nicht blol auf Vermehrung des Wis-
sens, sondern auf Emanzipation des Menschen aus versklavenden Ver-
haltnissen abzielte (KT II, 194). Philosophie ist der methodische
Versuch, Vernunft in die Welt zu bringen (ebd. 307), weshalb ihr
eine gesellschaftliche Funktion zukommt. Wissenschaft aber versagte
vor dem Problem des gesellschaftlichen Gesamtprozesses, da ihre
Methode am Sein und nicht am Werden orientiert ist und sie die
gegebene Gesellschaftsform als einen Mechanismus von sich wieder-
holenden gleichen Abldufen ansieht (KT I, 3). Es geht ihr zwar um
die Erkenntnis umfassender Zusammenhinge, aber den umfassenden
Zusammenhang, von dem sie selbst abhiangt, die Gesellschaft, ver-
mag sie nicht zu begreifen (ebd. 6), da sie letzten Endes durch die
gesellschaftlichen Lebensnotwendigkeiten bestimmt wird (ebd. 7).
Als gesellschaftliche Funktion spiegelt sie die Widerspriiche der Gesell-
schaft, vor allem der Wirtschaft wider (ebd. 6, 8) und ist ideologisch,
insofern sie die Aufdeckung der wirklichen Krisenursachen hemmt
(ebd. 5). Die Leistungen der Wissenschaft sind nicht identisch mit
dem wirklichen Fortschritt der Menschheit, da trotz dieser Leistungen
das Individuum verkiimmern und ausgeloscht werden kann (KT 1I,
298f.). Damit postuliert Horkheimer keineswegs eine Absage an die
Wissenschaften, deren Leistungen auch fiir die kritische Theorie
relevant, ja unerliBlich bleiben, sondern er visiert nur deren gesell-
schaftliche Insuffizienz an. Wesentlich ist weiter, da3 Horkheimer in
dieser ersten Periode noch die wahre Freiheit und das Gliick des
Menschen mit einer Beherrschung der Natur in und auBler uns
identifiziert (KT I, 117, 223) und sogar der Technik die Fahigkeit
zuschreibt, das Leben nicht nur zu zerstéren, sondern auch zu erhal-
ten, zu erleichtern und zu férdern (ebd. 133).

Aber mehr als der Wissenschaft als solcher gilt sein Interesse deren
Transformation in Philosophie, wie sie mit Descartes begann. Die
Welt wurde hier in zwei voneinander unabhingige Reiche, in gei-
stige und raumliche Substanz zerteilt, wobei dem Geist die Fahigkeit

63



zugesprochen wurde, aus sich selbst giiltige Erkenntnisse zu erzeugen.
Das Verhiltnis zwischen Begriff und Wirklichkeit wurde als konstant
und von menschlicher Praxis unabhidngig betrachtet (ebd. 118).
Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Wissen und Handeln, Wert
und Forschung sind hier streng getrennt. Diese traditionelle Theorie,
wie Horkheimer sie im Gegensatz zur kritischen nennt, orientiert sich
am Vorbild der erfolgreichen Naturwissenschaften und der Mathe-
matik, ihre hochsten Sitze sind abgeschlossene Induktionen, sie ist
unhistorisch, ithr Prinzip ist das autonome biirgerliche Ego und sie
gehort zum arbeitsteiligen ProduktionsprozeB (KT II, 138ff.). Von
diesem Rationalismus ist es nur ein Schritt zum Positivismus. (Ich
verzichte hier auf'eine Darstellung der Positivismuskritik der kritischen
Theorie, da dies das Thema meines Votums von heute Nachmittag
sein wird.)

Horkheimer setzt sich aber nicht nur von Rationalismus, Positivis-
mus und Neokantianismus ab, sondern auch von der traditionellen
Metaphysik, die zum Teil, besonders in ihrer neoromantischen Form
und mit ihren organizistischen Theorien von Staat und Gesellschaft
den National-Sozialismus geistig mit vorbereiten half (ebd. 89). Hier
stellt sich ihm freilich die Frage nach dem metaphysischen Gehalt
jener Philosophie, auf der er selbst aufbaut, derjenigen von Hegel.
Er entdeckt diesen Gehalt in Hegels Geschichtsphilosophie, vorab in
dem diese bestimmenden Begriff einer abschlieBenden Totalitit.
Marx und Engels hitten an der Uberzeugung Hegels von der Existenz
tiberindividueller dynamischer Strukturen und Tendenzen in der
geschichtlichen Entwicklung festgehalten, jedoch den Glauben an
eine in der geschichtlichen Entwicklung wirkende selbstindige gei-
stige Macht verworfen (KT I, 14). Wenn der als Motor der Geschichte
wirkende dialektische Gegensatz zwischen den wachsenden mensch-
lichen Kraften und den gesellschaftlichen Strukturen als universales
Konstruktionsschema an die Stelle konkreter Untersuchungen tritt
oder zu einer mit Notwendigkeit die Zukunft gestaltenden Macht
erhoben wird, kann diese Geschichtsauffassung sich in dogmatische
Metaphysik verwandeln (ebd. 17). Im Gegensatz zu einer solchen
metaphysischen verfiige die 6konomische Geschichtstheorie iiber keine
abschlieBende Sicht der Totalitit (ebd. 19) im Sinne eines Anspruchs
auf ein Wissen vom Ganzen. Besteht eine unaufhebbare Spannung
zwischen Begriff und Sein, «so darf kein Satz die Wiirde vollendeter
Erkenntnis beanspruchen» (ebd. 48). Die materialistische Theorie

64



leitet von den in der Geschichte erkennbaren Tendenzen keine ein-
deutigen Voraussagen ab (ebd. 105), sie leugnet einen absoluten Sinn
(ebd. 207) und eine Harmonie von Denken und Sein, deren Wider-
spruch sie im Gegenteil als die noch heute treibende Macht erkennt
(KT II, 257). Hier ist die spatere kategorische Absage Adornos an
alle Identitdtsphilosophie bereits angelegt, bloB bleibt Marx — was
spater revidiert wird — von diesem Anathema noch ausgeschlossen.
Aber nicht nur kiindigt Horkheimer dem Hegelschen Geschichts-
optimismus die Gefolgschaft, er neigt sogar zu einem betonten
Geschichtspessimismus, in dem ihn Hegels verbissener Widersacher
Schopenhauer bestiarkt. Der metaphysische Pessimismus ist thm ein
implizites Moment jedes genuinen materialistischen Denkens (KT T,
XIII). Begriindet wird dieser Pessimismus einerseits mit der Trauer
iiber das nicht wieder gutzumachende Unrecht in der Vergangenheit
(ebd. 47), andererseits mit der Erfahrung, daf3 die Welt einem Unheil
zuzutreiben oder sich vielmehr schon in ihm zu befinden scheint, das
nur mit dem Untergang der Antike verglichen werden kann (ebd. 95),
vor allem aber mit der Erfahrung des Todes, der nicht der Friede sei,
sondern ins Nichts fithre (ebd. 169, 208, 372). Diese metaphysische
Trauer dariiber, dal man keine sinnvolle Ordnung in der Welt zu
erkennen vermag (ebd. 211), will sich weder als Skepsis noch als
Nihilismus verstanden wissen, wird aber in dieser ersten Periode noch
iiberlagert von dem hoffnungsvollen Glauben an eine durch die kriti-
sche Theorie zu erméglichende Abwendung des Unheils.
Abzuwenden ist aber das Unheil nach Horkheimer nur, wenn die
Menschen lernen, die fundamentale geschichtliche Rolle der &ko-
nomischen Verhiltnisse zu erkennen, von denen sie bisher wie von
einem Naturgesetz beherrscht worden sind und die sie, von ihren
wahren Bediirfnissen ausgehend, bewuBit zu gestalten unternehmen
miissen. Das ist es, was Horkheimer Materialismus nennt, und dessen
Methode ist die von Marx itibernommene Kritik der politischen
Okonomie (ebd. 46, 66, 263). Dieser Materialismus — der insofern
gar keiner ist, als er ja nicht, wie etwa Ernst Bloch, von einem Mate-
riebegriff ausgeht —, dieser Materialismus leugnet nicht das Denken,
bestreitet bloB seine Autonomie (ebd. 53) und bekennt sich zu einem
Vernunftinteresse an der Aufhebung gesellschaftlichen Unrechts,
rekurriert also, wie Horkheimer selbst hervorhebt, auf den ideali-
stischen Begriff der Vernunft (ebd. 263). Einer Vernunft allerdings,
deren Interesse sich an den Bedurfnissen der Menschen entziindet,

65



denn «ein Gott verméchte gar nichts zu erkennen, weil er keine Be-
diirfnisse hat» (ebd. 148). Denken und gesellschaftliches Sein sind
somit vermittelt, aber keineswegs identisch, da ihr Verhiltnis kein
konstantes und die zwischen ihnen bestehende Spannung unaufheb-
bar ist (ebd. 125, 130). Erkenntnis hiangt noch von ganz anderen als
rein logischen Voraussetzungen ab (ebd.), auch die Bestimmung der
Wabhrheit ist geschichtlich bedingt (ebd. 148), das Individuum hingt
mit allen seinen Kategorien von der gesellschaftlichen Entwicklung
ab (ebd. 151). DaBl man im 17. Jahrhundert zum kopernikanischen
System iiberging, lag nicht an seinen logischen Eigenschaften allein,
sondern bildet Teil des geschichtlichen Prozesses, in dem das mechani-
stische Denken zur Herrschaft gelangt (KT II, 144). Die Tatsachen,
die uns die Sinne zufiihren, sind in doppelter Weise gesellschaftlich
praformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenom-
menen Gegenstandes und den geschichtlichen Charakter des wahr-
nehmenden Organs. Beide sind durch menschliche Aktivitit geformt
(ebd. 149). Hier wire freilich zu fragen, inwiefern der Gegenstand
Kosmos, den Kopernikus zu erkennen trachtete, durch menschliche
Aktivitat geformt und so gesellschaftlich priaformiert ist. Erkenntnis
also darf sich nicht auf bloBe Faktensammlung beschrinken, sie hat
eine Theorie zu entwickeln, die Horkheimer als einen «Versuch»
gezeichnet, «mit Hilfe aller Einzelwissenschaften ein Bild des
besellschaftlichen Lebensprozesses nachzuzeichnen, das zur tief-
greifenden Erkenntnis des kritischen Weltzustandes und der An-
satzmoglichkeiten fiir eine verniinftige Ordnung fithren kann» (KT I,
168).

Diese Theorie ist eine dialektische, da sie aus der «erkenntnis-
miBigen Gesamtstruktur» einen Sinn der Einzelerscheinung und ihrer
Beschreibung ableitet (ebd. 109). Kritische dialektische Theorie geht
also nicht vom Besonderen zum Allgemeinen, sondern sucht den Sinn
der durch Abstraktion gewonnenen Begriffe aus deren Vermittlung
mit dem konkreten Ganzen, und d. h. aus den beherrschenden Ten-
denzen noch nicht abgeschlossener geschichtlicher Prozesse zu er-
kennen (ebd. 141f). Es bedarf «des theoretischen Kénnens, um die
Begriffe in einer an den Gegenstand sich anschmiegenden Darstellung
zu verlebendigen. Nichts anderes ist die dialektische Methode»
(ebd. 194). Jedes Urteil ist im BewuBtsein der Veranderung des Sub-
jekts und Objekts sowie ihres Verhiltnisses zu relativieren (ebd. 261).
Die dialektische Theorie hingt also auch selbst von den historischen

66



Bedingungen ab, ist sich dessen bewuBt (ebd. 150) und hat sich durch
Reflexion auf ihre eigenen Voraussetzungen immer wieder an die
Wirklichkeit neu anzupassen (ebd. 261). Theorie bleibt deshalb
stets Hypothese (KT II, 137), Dialektik fithrt nicht zur absoluten
Wabhrheit (KT I, 145). Allgemeine Kriterien fiir die kritische Theorie
als Ganzes gibt es nicht, sie hat keine spezifische Instanz fiir sich als
das mit ihr selbst verkniipfte Interesse an der Aufhebung des gesell-
schaftlichen Unrechts (KT II, 190).

Moglicherweise auch hier von Schopenhauer beeinfluBt, versicht
Horkheimer aber dieses Interesse mit einem voluntaristischen Akzent.
Das richtige Denken hingt ebensosehr vom richtigen Wollen ab wie
dieses von jenem. Das Individuum hat das Gegebene zu gruppieren
und zur Theorie zu konstruieren. Die Theorie ist nur im Zusammen-
hang mit dieser Parteinahme begreiflich und ohne den Willen zu
menschenwiirdigem Dasein nicht zu fassen (ebd. 112f.). Diese Dia-
lektik von Erkenntnis und Willen bleibt problematisch. Einerseits
nimmt Horkheimer offenbar ein der Vernunft immanentes Interesse
an Emanzipation an, andererseits betont er die Notwendigkeit einer
Parteinahme fiir diese Emanzipation so stark, daf der Wille beinahe
zu einer autonomen Macht wird und man den Eindruck gewinnt,
Horkheimer traue dem emanzipatorischen Vernunftinteresse doch
nicht ganz. Das kommt auch darin zum Ausdruck, daB er betont, fir
das allgemeine Interesse an Emanzipation lasse sich kein unzweifel-
hafter Beweis erbringen (ebd. 116).

Damit in Zusammenhang ist die Problematik von Horkheimers
Wabhrheitsbegriff zu sehen. Als «materialistischer» Dialektiker kon-
zipiert er Wahrheit als einen ProzeB, der mit demjenigen der Gesell-
schaft vermittelt ist. Philosophische Wahrheit fordert, «daB3 in die
Gedanken das BewuBtsein von ihrer gesellschaftlichen Rolle hinein-
spielt» (KT I, 209). Letztlich erscheint so auch Wahrheit als das sich
seiner selbst bewufit gewordene Vernunftinteresse an Emanzipation,
also als eine normative. Da sie nicht unabhingig von gesellschaftlicher
Praxis denkbar ist, ist sie gleichzeitig absolut und relativ. Sie ist
absolut, wenn sie in einer bestimmten Situation auf Grund von Er-
fahrungen, die den verfiigharen Erkenntnismitteln standhalten, eine
richtige, und d. h. das emanzipatorische Interesse der Allgemeinheit
richtig formulierende Theorie konstruiert. Sie ist aber gleichzeitig
relativ, da die Situation, auf die sie sich bezieht, sich indern und ver-
schwinden kann, wobei auch sie selbst unwiederbringlich verschwin-

67



det. Die spitere Korrektur bedeutet aber nicht, daB ein friiher
Wabhres frither unwahr gewesen sei (ebd. 246f.).

Das Kriterium der Wahrheit ist somit ihre Bewdhrung (ebd. 249).
Damit kommt der Wille wieder ins Spiel. Die Wahrheit ist ein Mo-
ment der richtigen Praxis, was aber nicht mit Erfolg identifiziert
werden darf (ebd. 256). Auch fillt eine Uberzeugung, die infolge der
gegebenen Konstellation von Bewidhrung abgeschnitten ist, nicht a
priori mit der Unwahrheit zusammen (ebd. 257). Da die normative
Wahrheit an das Emanzipationsinteresse und damit an Praxis ge-
bunden ist, kann ihr Kriterium nur in der Praxis liegen. «Es gibt
keine Theorie der Gesellschaft, . . . die nicht politische Interessen mit
einschlésse, tiber deren Wahrheit anstatt in scheinbar neutraler
Reflexion nicht selbst wieder handelnd und denkend, eben in kon-
kreter geschichtlicher Aktivitit, entschieden werden miiBBte» (KT II,
171). Der Wille spielt also eine Rolle, er darf sich nicht beruhigen
lassen, wenn die Prognose wahr sein soll (ebd. 199). Freilich unter-
148t es Horkheimer, das Verhiltnis von Wille und Wahrheit und den
Begriff der Bewédhrung genauer zu bestimmen.

Dies mag zusammenhingen mit dem von Horkheimer iibernom-
menen Marxschen Glauben an die dialektische Einheit von Theorie
und Praxis, die vom Proletariat revolutionir zu verwirklichen ist.
Akteur der Bewihrungsprobe der Wahrheit ist auch fiir den frithen
Horkheimer noch immer das Proletariat. Der kritische Theoretiker
ist nach Horkheimer mit der beherrschten Klasse als dynamische Ein-
heit zu sehen, so daB seine Darstellung der gesellschaftlichen Wider-
spriiche zu einem die Gesellschaft verindernden Faktor wird (ebd.
164). Freilich geht die Dialektik von kritischer Theorie und prole-
tarischer Praxis bei Horkheimer lingst nicht mehr so glatt auf wie bei
Marx. Hatte Marx noch geglaubt, die Philosophie werde durch die
proletarische Praxis aufgehoben, sieht Horkheimer sich auf Grund
der inzwischen gemachten enttiuschenden Erfahrungen - man
kénnte beinahe von einer Parusieverzégerung sprechen —, gezwungen,
fiir die kritische Theorie, und das hei3t fiir Philosophie, ein Recht auf
Weiterexistenz zu reklamieren. Die dialektische Einheit von kritischer
Theorie und Proletariat existiert nur als Konflikt, der Theoretiker
kann in Gegensatz zu Ansichten des Proletariats geraten, und ohne die
Moglichkeit dieses Konflikts bediirfte es gar keiner Theorie (ebd. 170).

Andererseits vertraut Horkheimer dann doch wieder auf die dem
Proletariat immanenten Krifte mit der Tendenz auf eine bessere

68



Gesellschaft, um Ethik und Moral als obsolet erkliren zu kénnen
(KT I, 104). Er anerkennt kein ewiges Wertreich, und verbindliche
moralische Gebote existieren fir ihn nicht (ebd. 92f.). Moral ist durch
die 6konomische Situation und die durch sie provozierten Interessen
bestimmt (ebd. 185). Er definiert hier die kritische Theorie als aktiven
Humanismus (KT II, 254) und stellt diesem die abstrakten Bestim-
mungen der hochsten Werte gegeniiber, die sich stets mit Scheiter-
haufen und Guillotine vertragen hatten (ebd. 327).

Ein letztes Wort noch zu Horkheimers Bestimmung der wahren und
der falschen Gesellschaft. Charakteristikum der gegenwirtigen un-
menschlichen kapitalistischen Gesellschaft (ebd. 157) ist, daB die
gesellschaftlichen Vorgiange nicht Resultate zielvollen menschlichen
Handelns in Freiheit, sondern natiirliche Resultanten des blinden
Wirkens antagonistischer Krifte sind (KT I, 115). Unter den be-
stehenden historischen Bedingungen ist der Faschismus die konse-
quente Form der biirgerlichen Gesellschaft (KT II, 243), und der
Liberalismus ist in Europa dahin (ebd. 262).

Das alles in seinen Bann schlagende Prinzip dieser Gesellschaft ist
das Tauschgesetz. Die kritische Theorie geht empirisch vom Waren-
tausch aus und ist ein einziges entfaltetes Existentialurteil, das besagt,
daB die Warenwirtschaft — die auch den Menschen zur Ware degra-
diert — die Gegensitze der Epoche in sich schlieBt, in verschirfter
Form stets aufs neue zeitigt und die Menschheit einer neuen Barbarei
zutreibt (ebd 175f.).

Da nun, im Gegensatz zu den Ansichten von Marx und Engels, das
Proletariat keine Garantie der richtigen Erkenntnis mehr bietet (ebd.
162), ist es an der kritischen Theorie, das Geheimnis der Realitit
auszusprechen (ebd. 165), indem sie die der menschlichen Arbeit
immanente Idee einer verniinftigen Gesellschaftsorganisation wahr-
nimmt und der Gesellschaft ins BewuBtsein hebt (ebd. 162). Hork-
heimer spricht hier plétzlich von einer ritselhaften Ubereinstimmung
zwischen Denken und Sein (ebd. 166) und glaubt, daB3 das Ziel einer
verniinftigen Gesellschaft in jedem Menschen wirklich angelegt sei
(ebd. 199). Damit bekennt er sich zur Marxschen Apokalypse: es
kann sich nicht darum handeln, utopisch ein Bild der verniinftigen
Gesellschaft zu entwerfen, sondern ausschlieBlich darum, mit Hilfe
eines richtigen Denkens die der gesellschaftlichen Arbeit und dem Ein-
zelnen bereits immanente Idee dieser Gesellschaft zu enthiillen, wozu
das Denken allerdings eines durch die Bediirfnisse stimulierten

69



Interesses und Willens bedarf (ebd. 162). So ist es nicht weiter er-
staunlich, da3 Horkheimer iiber die anzustrebende verniinftige Ge-
sellschaft keine konkreten Aussagen macht. Das biblische Bilderver-
bot, auf das er und Adorno sich spiter immer wieder berufen, wird
also bereits hier eingehalten. Das einzige, was man iiber die verniinf-
tige, richtige, wahre Gesellschaft erfihrt, ist, daB es sich dabei um
eine Assoziation freier Menschen handeln soll, bei der jeder die glei-
che Méglichkeit hat, sich frei zu entfalten (ebd. 168), eine Gesellschaft
ohne Unrecht (ebd. 170), in der die Menschheit sich erstmals zum
bewuBiten Subjekt konstituieren soll (ebd. 181), eine Gesellschaft
ohne Ausbeutung und Unterdriickung (ebd. 189), in der der Mensch
sich aus versklavenden Verhiltnissen emanzipiert hat (ebd . 194).
Soviel iiber die erste Periode der kritischen Theorie. Die zweite
kann hier, so wichtig sie ist, nur in Stichworten charakterisiert werden.
Sie wird représentiert durch die «Dialektik der Aufklirung», ein
Buch, das Horkheimer und Adorno wihrend der Kriegsjahre im
kalifornischen Exil geschrieben haben. Es ist bestimmt durch die
Erfahrung der Barbarei, in die die Menschheit in diesen Kriegsjahren
geraten war und die die schlimmsten Befiirchtungen der Frankfurter
noch tibertraf. Die kritische Theorie erfuhr dadurch eine Radikali-
sierung, die in einigen fundamentalen Fragen einen Wandel der
Theorie provozierte. Horkheimer hat diesen 1965 in seinem Brief an
den S.-Fischer-Verlag zum Teil selbst erklart. Die frithe Theorie sei
noch von der Konzeption durchdrungen gewesen, «daB die Realitét
mit Notwendigkeit, wenn nicht unmittelbar das Gute, doch die
Krifte erzeuge, die es verwirklichen kénnen, daB der furchtbare
Geschichtsverlauf das Endziel nicht vereitle, vielmehr auf es hin
arbeite» (KT II, VII). Nach der totalitiren Mérderherrschaft jedoch
«hat die Erwartung das unsichere empirische Fundament noch
weiter eingebii3t. Auf das Dasein am freien Leben interessierter, kraft
ihrer Funktion entscheidender Teile der Massen vermag progressive
Theorie so wenig sich zu stiitzen wie auf ihnen verbundene groBe
Einzelne» (ebd. VIIf.). «Mein . . . Glaube an fortschrittliche Aktivi-
tit schlagt in Angst vor neuem Unbheil, vor der Herrschaft allum-
fassender Verwaltung um» (ebd. IX). Der Erosion des ohnehin von
Anfang an von Pessimismus angekriankelten Geschichtsoptimismus
fiel also als erstes die Marxsche heilsgeschichtliche Konzeption des
Proletariats zum Opfer. Lange vor Marcuse haben Horkheimer und
Adorno den Gedanken aufgegeben, dafl die Wahrheit der kritischen

70



Theorie sich primir in der Praxis des Proletariats bewahren werde.
Diese Erkenntnis aber schlug auf die Philosophie selbst zuriick und
stellte die fundamentale dialektische These von der Einheit von Theo-
rie und Praxis schlechthin in Frage. Die Theorie vereinsamte. An-
statt zu einer emanzipatorischen Praxis zu fithren, hatte sie sich von
der Praxis, vielmehr die Praxis von ihr, emanzipiert. Das Interesse
von Vernunft an Emanzipation hatte sich in eine Emanzipation des —
wahren — Interesses von der Vernunft verwandelt. Stimmte da wo-
moglich etwas mit der Vernunft nicht mehr? In der «Dialektik der
Aufklirung» steht der Satz: «Die Vernunft spielt die Rolle des
Anpassungsinstruments . . . Thre List besteht darin, die Menschen zu
immer weiter reichenden Bestien zu machen, nicht die Identitit von
Subjekt und Objekt herbeizufithren» (A 235).

Die Vernunft, die hier gemeint ist, ist freilich eine andere als die
vom Interesse an Emanzipation geleitete. Es ist die instrumentelle,
zum Werkzeug und damit zum reinen Organ der Zwecke degra-
dierte, also zweckrationale Vernunft (A 31f, 37). Das ganze Buch
dient dem Nachweis, dafl die emanzipatorische Vernunft der Auf-
klirung in einen rastlosen ProzeB der Selbstzerstérung geraten ist.
Indem Horkheimer und Adorno aber das Problem der Vernunft ins
Zentrum ihres kritischen Bemithens um ein richtiges Verstandnis von
Gesellschaft und Geschichte riicken, vollziehen sie einen weiteren —
vielleicht den entscheidenden — Wandel ihrer Theorie. Bekannte die
kritische Theorie in ihrer ersten Periode sich noch zur Tradition der
Kritik der politischen Okonomie von Marx, so ist in dieser zweiten
Periode die Kritik der politischen Okonomie von ihrer dominierenden
Position herabgestoBen und an deren Stelle die Kritik der Vernunft
inthronisiert worden. Nicht daB man deshalb die Kritik der politi-
schen Okonomie gleich in Acht und Bann erklirt hitte — sie behalt
in der Theorie eine wichtige Funktion und versucht bis heute immer
wieder ihren Legitimitidtsanspruch durchzusetzen —, aber Horkheimer
und Adorno hatten erkannt, daB die Kritik der politischen Okonomie
allein, und damit die Marxsche Theorie schlechthin, nicht mehr ge-
niigt, um einer kritischen Theorie als methodisches Instrument dienen,
die schwarze Genesis der unfaBbaren Barbarei, zu der die Geschichte
entartet war, deuten, darstellen und in Begriffe fassen zu kénnen. Es
galt, die Sonde der Kritik weit tiefer anzusetzen.

Man ist versucht, von einer gewissen Abkehr der kritischen
Theorie von ihrem sogenannten « Materialismus» zu sprechen. Ge-

71



wil3 wird die These nie aufgegeben, wonach Kérperliches und Sozio-
6konomisches das Vernunftinteresse dialektisch mitbestimmten, aber
der Entwicklung der Dialektik der Aufklirung und ihrer Vernunft
vom emanzipatorischen Interesse bis zur Selbstzerstorung wird hier
doch eine Bedeutung beigemessen, die zumindest die Gewichte inner-
halb der Marxschen Dialektik von gesellschaftlichem Sein und Be-
wuBtsein von jenem auf dieses verlagert. Nicht von Klassenantagonis-
men gehen Horkheimer und Adorno hier aus, sondern von Kants
doppelsinnigem Begriff einer Vernunft, die einerseits als das transzen-
dentale iiberindividuelle Ich die Idee eines freien Zusammenlebens
der Menschen enthalt, andererseits als empirische die Instanz des
kalkulierenden Denkens bildet, das zum Zwecke der Selbsterhaltung
auf Unterjochung aus ist (A 90). Diese empirische Vernunft nun hat
den Sieg davongetragen, Aufklarung ist in Positivismus umgeschlagen
(A X), Vernunft ist zur Magd einer Wissenschaft und Technik ge-
worden, die Natur und Menschen beherrschen will (A 10). Deshalb
ist Aufklarung nun totalitar (A 31) und wird zum totalen Betrug der
Massen (A 49), der Geist wird zum Apparat der Herrschaft (A 42),
dient Kapital und Industriegesellschaft (A 31, 91), es entsteht eine
Kulturindustrie, die nichts ist als Massenbetrug (A 128), Bar-
barei (A 140), Reklame (A 170f) und seelische Winterhilfe (A
159). Die Zivilisation ist ein Sieg der Gesellschaft iiber die Natur,
die alles in bloBe Natur verwandelt (A 195) und im Faschismus
kulminiert (A 202). Schrecken und Zivilisation sind untrennbar
(A 227).

Diese Verlagerung des Akzentes von der Kritik der politischen
Okonomie auf die Kritik der Vernunft muBte ihre philosophischen
Konsequenzen haben. Adorno hat sie — und damit kommen wir zur
dritten Periode der kritischen Theorie — mit kaum tiberbietbarer
Radikalitit und Anstrengung des Begriffs in seiner « Negativen Dia-
lektik » gezogen. Nochmals findet hier eine entscheidende Verlagerung
der Gewichte statt. Die Kritik der Theorie zielt hier nicht nur auf die
instrumentelle Vernunft des Positivismus, sondern primir auf die
spekulative der Identitdtsphilosophie. Das fiir Adorno fundamentale
Erlebnis « Auschwitz» hat, im Zusammenhang mit dem Ausbleiben
der Revolution im Westen und deren Entartung im Osten, die Identi-
tatsphilosophie Hegels und die mit ihr verschwisterte Geschichts-
philosophie von Marx falsifiziert. Die Wirklichkeit, mit der eins zu
sein die Philosophie behauptete, hat «die Unwahrheit von Identitit»

72



erwiesen (ND 15). Vernunft und Wirklichkeit, Subjekt und Objekt
kénnen nicht identisch sein oder unmittelbar vor ihrer Identifizierung
stehen, wenn man sich fragen muf3, «ob nach Auschwitz noch sich
leben lasse, ob vollends es diirfe, wer zuféllig entrann und rechtens
hitte umgebracht werden miissen», und wenn absolute Negativitit
absehbar ist (ND 353). Die Grunderfahrung der Fortexistenz des
Nichtidentischen sprengt das System der Identitdtsphilosophie und,
sofern sie eine dialektische ist, die Positivitit ithrer Dialektik. Denn
«Dialektik ist das konsequente BewuBtsein von Nichtidentitdt»
(ND 15). Adorno 16st die Dialektik aus dem Hegelschen System,
indem er das System selbst unter das Widerspruchsprinzip — das Prin-
zip des Nichtidentischen — stellt und dieses so sehr radikalisiert, daB es
Totalitatscharakter erhdlt (ND 16). So wird Dialektik zum «Anti-
System» (ND 8), das selbst dem dialektischen Widerspruch ausgesetzt
bleibt: deshalb «muB Dialektik . .. in einer letzten Bewegung sich
noch gegen sich selbst kehren» (ND 395).

Der Radikalisierung des Widerspruchs des Nichtidentischen féllt
vor allem der affirmative Begriff von Totalitat, insofern er bei Hegel
und Marx die Geschichte meint, zum Opfer. Philosophie darf auf
Totalitdt nicht mehr hoffen (ND 138), das Wissen vom Ganzen wird
vom Prinzip der Dialektik ausgeschlossen (ND 133). Marx und
Engels wirft Adorno vor, sie seien kaum irgendwo so idealistisch
gewesen wie im Verhiltnis zur Totalitdt, und so sei es «auch bei den
atheistischen Hegelianern Marx und Engels» um die Vergottung der
Geschichte» gegangen (ND 313). Vor allem wendet Adorno sich
gegen die Idee einer geschichtlichen Totalitit als einer von kalkulab-
ler Notwendigkeit (ND 315). Zwar hilt Adorno noch immer am
«materialistischen» Prinzip des Vorrangs des Objekts vor dem Sub-
jekt, der Gesellschaft vor dem Einzelnen, der Okonomie vor der
Psychologie fest (ND 130, 183, 191, M 68, G 13), aber die Erwartung
von Marx, geschichtlich sei ein Primat der Produktivkrifte gewiB,
der notwendig die Produktionsverhiltnisse sprenge, qualifiziert er
als allzu optimistisch (G 159). Nur wenn diese geschichtliche Totali-
tat «im Anspruch ihrer Absolutheit gebrochen wird, wahrt sich das
kritische gesellschaftliche BewuBtsein die Freiheit des Gedankens,
einmal kénne es anders sein» (ND 315). Die idealistische Philosophie,
auch die dialektische, ist so sehr von ihrem Drang nach Identitat des
Besonderen und des Allgemeinen beseelt gewesen, daB3 sie das Be-
sondere durch das Allgemeine von oben her vergewaltigt, ja liquidiert

73

6 Studia Philosophica XXX /XXXI



hat. Geschichte als Heilsgeschichte war der Prototyp der Vorstellung
von Fortschritt bis zu Hegel und Marx (E 32).

Nach Auschwitz jedoch ist eine Konzeption der Geschichte als
Heilsgeschichte schlechthin nicht mehr moéglich. Die These von der
Verniinftigkeit des Wirklichen ist von der Wirklichkeit dementiert
worden (H 102). «Das Gefiihl, das nach Auschwitz gegen jegliche
Behauptung von Positivitit des Daseins als Salbadern, Unrecht an
den Opfern sich striubt, dagegen, daB aus ihrem Schicksal ein . ..
Sinn gepref3t wird, hat sein objektives Moment nach Ereignissen,
welche die Konstruktion eines Sinnes der Immanenz, der von affirma-
tiv gesetzter Transzendenz ausstrahlt, zum Hohn verurteilt. Solche
Konstruktion bejahte die absolute Negativitit . . .» (ND 352).

Hier ist das Stichwort gefallen, mit dem Adornos « Negative Dia-
lektik» auftritt: die absolute Negativitit. Aber eben dieses Stichwort
deckt auf, daB Adorno seine Philosophie der Nichtidentitit, des
Absolutheits- und des Totalitiatsverdachtes, nicht durchhilt. Indem
er die erfahrbare Wirklichkeit als absolut negative charakterisiert,
wiederholt er den Anspruch der Absolutheit der Hegelschen und
Marxschen geschichtlichen Totalitat, bloB unter einem negativen
Vorzeichen. So stiilpt er denn auch Hegels berithmten Satz «Das
Ganze ist das Wahre . . .» um und erklirt: «das Ganze ist das Un-
wahre» (M 57). Damit aber wird Heilsgeschichte in Unheilsgeschichte
verkehrt, und es wire an Adorno die Frage zu stellen, wo denn hier
das Nichtidentische bleibe. Adorno sieht das Problem, wenn er
schreibt, die negative Dialektik sei insofern auch falsch, als sie an die
obersten Kategorien der Identititsphilosophie gebunden bleibe und
selbst das sei, wogegen sie gedacht sei. Sie misse sich deshalb in ihrem
kritischen Fortgang berichtigen (ND 148). Aber er kann oder will
sich von dieser Bindung nicht lésen, diese Berichtigung bleibt uner-
fulltes Postulat und die eben so kategorisch dementierte Totalitit
kehrt als negative in seiner Dialektik wieder: «die wahre Identitit
des Ganzen» ist die «des Schreckens ohne Ende» (M 316). Das Ab-
solute schlug um ins absolute Entsetzen (S 106), was iiberdauert, ist
der Fortschritt zur Hélle (M 314), Hegels Weltgeist als Ganzes er-
fahren heiBt, seine Negativitit erfahren (ND 298), die Vernunft des
Weltgeistes ist die Unvernunft (ND 309), die Welt ist das System des
Grauens (M 145), das Wesen ist das Unwesen (ND 167), Hegel wurde
zum Entsetzen verifiziert und auf den Kopf gestellt, sein Ganzes wire

heute teleologisch das absolute Leiden (ND 312).

74



Diese negative Totalitit manifestiert sich in der bestechenden
Gesellschaft als ein vom Tauschprinzip in einem repressiven, techno-
kratischen Kapitalismus iiber diese verhidngter Bann, der es dem
Subjekt a priori verunmoglicht, Subjekt zu sein (M 203), der die
Menschen verdinglicht, total steuert (G 157), zu Ohnmacht und
Apathie verdammt (ND 189). Die Menschen sind «ausnahmslos
unterm Bann, keiner zur Liebe schon fahig» (ND 354), das Gerede
vom Humanismus ist deshalb abscheulich (ND 94), Kommunikation
ist nur der Liarm, der die Stummbheit der Gebannten iibertont (ND
339), uneingeschrinkte Giite wird zur Bestatigung all des Schlechten,
was ist (M 95). Die Marx vorgehaltene Vergottung der Geschichte
schldgt so bei Adorno um in eine nicht minder totalitire Verteufelung,
und man wire beinahe geneigt, von einer Satanologie zu sprechen,
die zu der von Adorno selbst gestellten Frage berechtigte, ob es nicht
«besser wire, daB gar nichts sei als etwas» (ND 371). Philosophisch
findet diese ihren Niederschlag in der Umwandlung der affirmativen
Dialektik in eine negative: Adorno wirft den Kernsatz der Dialektik
von Hegel und Marx um, wonach aus der Negation der Negation ein
neues Positives hervorspringe. Negative Dialektik ist « Negation der
Negation, welche nicht in Position iibergeht» (ND 396). Denken ist
fiir Adorno allemal nur ein negatives, Gedanken zur Positivitit sind
dem Denken kontriar (ND 28), einmal mehr wird ein Bekenntnis zum
biblischen Bilderverbot abgelegt (ND 205, 292); S 28), konstruktive
Kritik wird als eine sich duckende verworfen (ND 327) und die
Theorie stellt der Praxis den Totenschein aus, denn Praxis diirfe nicht
«die eigene aktuelle Unmdéglichkeit vernebeln» (S 188).

Wenn Negation der Negation nicht in Position iibergehen kann,
erhilt sie geschichtlich die Funktion eines Stationenweges durch die
Schadelstatten menschlicher Barbarei zum Nichts. In der Tat ko-
kettiert Adorno offen mit dem Nihilismus (ND 371f.), aber letztlich
hélt er auch seine negative Dialektik nicht durch. Durch eine theo-
logische Hintertiire erscheint das Positive als legitimes Kind der
Negation plotzlich doch wieder. Zustimmend Samuel Beckett zi-
tierend meint Adorno: « Gnostisch ist ihm die geschaffene Welt die
radikal bése und ihre Verneinung die Moglichkeit einer anderen,
noch nicht seienden» (ND 372). Hier erscheint nicht nur Ernst
Blochs eschatologisches «noch nicht», sondern die Charakterisierung
Becketts als Gnostiker wirft auch ein Licht auf Adorno selbst zuriick.
Da seine negative Dialektik philosophisch zum Nihilismus fithren

75



muf, wirft er ihr einen Theologentalar um die frierenden Schultern
und verwandelt sie in negative Theologie: «Negativ, kraft des
BewuBtseins der Nichtigkeit, behilt die Theologie gegen die Dies-
seitsglaubigen recht» (ND 369). Aber die absolute Negativitit wird
auch als theologische nicht durchgehalten. Plotzlich erscheint auf dem
Hollengrunde der Unbheilsgeschichte das Licht der «Utopie», der
ganzen Wahrheit, die noch erst zu verwirklichen wiare (H 104). Ja,
es ist auch von einem «Messianischen Lichte» (M 334) die Rede,
dem «Licht. . . der Erl6sung», ohne das « Erkenntnis . . . kein Licht»
habe und ein Stiick Technik bleibe (M 333). Hier verwandelt sich die
negative Dialektik, die sich mit solcher Abscheu von allem diesseitig
Positiven abwendet — man wird beinahe an Sartres « Ekel» erinnert —
in biblische Erlésungslehre, denn Philosophie im Angesicht der Ver-
zweiflung ist Adorno nur noch als Versuch zu verantworten, «alle
Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlésung aus sich
darstellten» (ebd.). So kann es denn kaum mehr iiberraschen, daB3
dem Materialismus eine Sehnsucht nach der «Auferstehung des
Fleisches» zugesprochen wird (ND 205), wodurch er mit der Theolo-
gie iibereinkomme.

Das ist Philosophie aus dem Geiste der Bibel, vor allem des Alten
Testamentes. In einem Brief zu Horkheimers 70. Geburtstag hat
Adorno dessen «materialistische Metaphysik» ein «alttestamentari-
sches BewuBtsein der Eitelkeit des Lebens» genannt (Die Zeit,
12.2.1965, 32), damit freilich auch seine eigene Metaphysik charak-
terisierend. Nicht nur der Gedanke des Sozialismus und Kommunis-
mus haben in der Bibel ein Heimatrecht, sondern Theologen
wie Max Geiger stellen auch «von biblischen Voraussetzungen aus
eine sachliche Nihe zur materialistischen Denkweise Adornos und
der Frankfurter» fest (hektogr. Beitrag zu einem interdiszipl. Seminar
an der Universitit Basel, WS 1970/71, iiber die Frankfurter Schule).
Die Viter der kritischen Theorie sind allesamt Juden und man darf
sich fragen, ob im Frankfurter Institut fiir Sozialgeschichte nicht auch
— in siakularisierter Form — der Geist des jiidischen Lehrhauses fort-
lebte. Ebenso entstammen Karl Marx und eine GroBzahl von sozia-
listischen und marxistischen Theoretikern von Moses Hess iiber
Ferdinand Lassalle, Eduard Bernstein, Paul Singer, Rosa Luxem-
burg, Rudolf Hilferding, Paul Levi, Viktor und Friedrich Adler,
Otto Bauer, Gustav Landauer bis zu Martin Buber, Ernst Bloch und
Georg Lukacs — um nur diese zu nennen — dem Judentum. Hier ver-

76



birgt sich die Problematik einer gleichzeitig verdriangten und méchtig
nachwirkenden biblisch-eschatologischen Botschaft. Helmut Gumnior
ist recht zu geben, wenn er unter Hinweis auf die in seinen jiingsten
AuBerungen wieder deutlich in Erscheinung tretende «enge Bindung
Horkheimers an sein Judentum» (SA 11) die kritische Theorie als
eine Theodizee charakterisiert (ebd. 37, 40). Auch das von Adorno,
Horkheimer und Marcuse so kategorisch verteidigte Bilderverbot —
dem man bekanntlich auch schon bei Marx begegnet —, das von der
Bibel auf die Gesellschaftstheorie iibertragen wird, kann wohl nur
von da her verstanden werden. Das alles aber heil3t, dal3 Adornos
negative Dialektik letztlich doch wiederum eine positive ist, bloB
daB er unter dem Schock von Auschwitz den Umschlag in die Posi-
tivitit nicht mehr als Notwendigkeit begreifen kann und diese auf
Hoffnung reduzieren muB. Er sagt es selbst einmal: «der Verséhnung
dient Dialektik» (ND 16). Und einen Aufsatz iiber Hegel beendet
Adorno mit Satzen, die der negativen Dialektik die Funktion zu-
schreiben, die letzte mogliche Negation zu sein, die zur Position
fihrt: «Indem aber Philosophie wider Hegel die Negativitit des
Ganzen bestimmt, erfiillt sie zum letztenmal das Postulat der be-
stimmten Negation, welche die Position sei. Der Strahl, der in all
seinen Momenten das Ganze als das Unwahre offenbart, ist kein
anderer als die Utopie, die der ganzen Wahrheit, die noch erst zu
verwirklichen wire» (H 104).

Einen Weg zur Praxis weill diese Offenbarungsphilosophie, die
man als einen kritischen Irrationalismus bezeichnen kénnte, nicht
mehr zu weisen. Die Marxsche dialektische Einheit von Theorie und
Praxis ist ihr endgiiltig zerbrochen. Es mag vorlaufig dahingestellt
bleiben, ob, und wenn ja, inwieweit bei Adorno, der sein Weltbild
expressis verbis als das Wirklichkeit gewordene Wahnbild eines
Paranoikers bezeichnet (E 168; M 89), dessen Sprache allzuoft den
Eindruck einer narzisstischen Wortartistik erweckt — er hat auch
mehrmals die negative Dialektik als «Miinchhausenkunststiick»
charakterisiert (H 165; M 91) — und dessen Asthetizismus ihn gele-
gentlich als einen durch die Arglist der Zeiten in die politische Philo-
sophie versprengten Musiktheoretiker erscheinen laBt — es mag
dahingestellt bleiben, wie weit Adornos «Abscheu vor Praxis» (S
172£.) auch individualpsychisch bedingt war. Den radikalen Studen-
ten, die die bei ihm gelernte Philosophie in aktionistische Pra-
xis umsetzen wollten, antwortete er einmal, kritische Theorie

77



habe nie nach ihrer Anwendbarkeit geschielt (in: Die Zeit, 8.5.
1970, 7).

So erschopft sich letztlich die Funktion der kritischen Theorie in
ihrer dritten Periode in einer auf héchster philosophischer Ebene
vollzogenen Denunzierung des Bestehenden als das radikal Bése, das
uns so total in seinen Bann geschlagen hat, daB3 auch die bestgemeinte
Praxis sich diesem nicht entwinden kann und nur wiederum zum
Bosen ausschlagt (ND 240f.). Was bleibt, ist einzig die vage Hoffnung,
eine vom Licht der Erlésung erfiillte emphatische Erkenntnis ver-
moge dieses Bose so unerbittlich bis auf seinen Grund zu durch-
schauen, daB3 unter dem ziindenden Strahl dieses Offenbarungslichts
«der Bann explodiert» (ND 338). Die radikalen Studenten haben
Adornos Eschatologie, die letztlich das Heil von oben und am Ende
der bisherigen Geschichte erwartet, als eine Utopie miBverstanden,
die mit eigenen Ko6pfen und Handen hier und heute in Praxis umzu-
setzen sei. Dieses Mi3verstindnis entbehrt nicht der Tragik. Vielleicht
ist das «beschidigte Leben» (M, Untertitel) Adornos an ihm und
den demiitigenden Begleiterscheinungen, die es mitbrachte, zerbro-
chen. Manche meinen: auch die kritische Theorie. Aber das hief3e
iibersehen, welche Fiille von nachwirkenden Erkenntnissen oder nach
wie vor offenen philosophischen und gesellschaftlichen Grundfragen
diese kritische Theorie der Frankfurter birgt, und es hieBe vor allem
auch ubersehen, daB ihr in Jurgen Habermas ein Schiiler erstanden
ist, der alle Voraussetzungen mit sich bringt, sie nach der ihr imma-
nenten dialektischen Logik mit einer gesellschaftlichen Wirklichkeit
zu vermitteln, die sich seit Auschwitz nochmals wesentlich verindert
hat und in einem uns gelegentlich den Atem verschlagenden Tempo
weiter verdndert. Wie immer man aber die heutige Position der
kritischen Theorie beurteilen mag — sie gehdrt ohne Zweifel zu den
groBen geistigen Leistungen unserer in einem vulgiren Sinne so
«materialistischen» Epoche.

Anmerkungen

Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklarung, Frankfurt a. M.
1969.

Adorno: Eingriffe, Frankfurt a. M. 1968.

Adorno: Aufsitze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie,
Frankfurt a. M. 1970.

Adorno: Drei Studien zu Hegel, Frankfurt a. M. 1969.

moee >



KT I/II: Horkheimer: Kritische Theorie Band I und II, Frankfurt a. M.

1968.

ND: Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1966.

M: Adorno: Minima Moralia, Frankfurt a. M. 1969.

PS5 Adorno u. a.: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Neuwied 1969.

S Adorno: Stichworte, Frankfurt a. M. 1969.

SA: Horkheimer: Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Inter-

view mit Kommentar v. Helmut Gumnior, Hamburg 1970.

Résumé frangais

La question centrale de la «théorie critique» (kritische Schule) est celle de
la relation entre la connaissance et la société. Partant de la dialectique
hégélienne, elle considére comme unité dialectique la connaissance et la
société, la théorie et la praxis. Toute philosophie est donc pour elle dotée
d’une fonction sociale, qui assure la médiation entre la connaissance empirique
des faits singuliers et la société comme «totalité» (ou comme «sens»).

A eux seuls, les faits sociaux ne constituent pas le «sens»: ils ne sont donc
pas I’objet ultime de la connaissance, car ils n’ont de sens que par et dans la
totalité sociale. Comme totalité, la société n’est donc pas un «phénoméne
naturel», car elle est en méme temps objet et sujet de connaissance: dans ses
faits, elle est «apparence» (Erscheinung), dans sa totalité, elle révéle une
«essence» (Wesen). La théorie critique cherche donc & connaitre cette essence
sous la forme de la tendance fondamentale qui pousse les faits sociaux a ap-
paraitre. Or cette relation entre apparence et essence est elle aussi une relation
dialectique: la médiation entre les deux est assurée par la «totalité». Seule
une théorie qui part de la totalité est 2 méme de découvrir I’essence (le sens)
dans ’apparition des faits sociaux singuliers.

«Essence», «sens», «totalité», ne sont pas des faits: ils ne peuvent pas
étre connus, mais seulement «interprétés» (gedeutet) a 1’aide d’une her-
méneutique. Cette interprétation, antérieure a toute connaissance, trouve
son appui dans une expérience préscientifique de la société (par exemple I'ex-
périence de la société déterminée par la loi de I’échange). Ce sont les anta-
gonismes réels de la société qui fondent I’interprétation, et la logique formelle
est incapable de les réduire a ses cadres formels.

Toute valeur émane donc dialectiquement de la société méme. L’étre et le
devoir-étre, la connaissance et la valeur, sont dialectiquement médiatisés. Par
conséquent ’idée d’une vérité scientifique ne peut plus étre détachée de
I'idée d’une vérité sociale, dont elle dépend. La véritésociale n’est rien d’autre
que la société vraie, et résulte d’une critique des antagonismes sociaux: par
«critique», il faut entendre la négation précise (bestimmte Negation) des
faits sociaux, dans le but d’engendrer la connaissance des essences qui conduit
au possible et révele une tendance. Par exemple, antagonisme entre la sur-
production et la faim conduit 2 poser le probléme normatif d’une vraie
société possible sans faim.

79



Tout processus scientifique (recherche analytique-empirique) n’a pour
objet que les faits réels singuliers, c’est-a-dire I’apparence (Erscheinung), et la
recherche scientifique exacte ne peut pas conduire 2 la connaissance du pos-
sible et de la société vraie sans 1’aide d’une théorie critique de la totalité. De
plus, la recherche scientifique appartient elle-méme a la réalité objective
qu’elle prétend connaitre: en sciences, le sujet qui connait fait partie, en
méme temps que I’objet de sa recherche, de la totalité sociale. C’est pourquoi
la connaissance scientifique incarne déja par elle-méme un certain rapport
sociologique de force: c’est pourquoi aussi toute recherche scientifique positive
doit étre reliée dialectiquement a une théorie critique.

Sans préjuger des critiques qu’adressera M. Lauener a la théorie critique,
Jaimerais signaler les points ou elle ne me parait pas satisfaisante: 1. Elle est
une théorie qui ne s’applique pas a elle-méme. 2. Elle manque de précision
dans la définition des concepts fondamentaux. 3. L’absolutisme hégélien, d’ ot
elle procede, ’ameéne a nier absolument la réalité (Marcuse). 4. Elle con-
sidére le pouvoir de la négation en dialectique comme quelque chose de
magique. 5. Le développement réel de la société a démenti partiellement ses
assertions (cf. « Das Ganze ist das Unwahre», Adorno). 6. L’unité de la praxis
et de la théorie a été rompue effectivement: la praxis a su étre beaucoup plus
«irrationnelle» que ne le prédisait la théorie (Auschwitz).

80



	Die "kritische Theorie" : Versuch einer Vermittlung zwischen Erkenntnis und Gesellschaft

