
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Die "kritische Theorie" : Versuch einer Vermittlung zwischen Erkenntnis
und Gesellschaft

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE «KRITISCHE THEORIE»: VERSUCH EINER
VERMITTLUNG ZWISCHEN ERKENNTNIS

UND GESELLSCHAFT

von Arnold Künzli

Theodor W. Adorno charakterisiert Philosophie als «wesentlich
nicht referierbar» (ND 42). Sie ist ein «Schwebendes», «der Musik
verschwistert», und «läßt sich nicht festnageln» (ND 113). «Nichts»
in ihr «ist durchaus wörtlich gemeint» (PS 44), und «nur
Gehirnakrobatik hat noch Beziehung zu der Sache» (ND 43). Da die
kritische Theorie, wie Max Horkheimer einmal feststellte, das Erbe
der Philosophie schlechthin bewahren möchte (KT II, 193), sich also
als Philosophie par excellence versteht, sehe ich mich vor die von
Adorno tabuisierte Aufgabe gestellt, über nicht Referierbares zu
referieren, nicht Festzunagelndes festzunageln und was durchaus nicht
wörtlich gemeint ist beim Wort zu nehmen.

Aber diese Aufgabe ist noch in anderem Bezug eine mehrfach
unlösbare. Die Schriften der profilierteren Vertreter der sogenannten
Frankfurter Schule - Horkheimer, Adorno, Marcuse und Habermas -
füllen Bücherregale und berühren nicht nur sämtliche Problembereiche

der Philosophie, sondern erörtern darüber hinaus zentrale

Fragen auch der Theologie, der Soziologie, der politischen Ökonomie,
der exakten Wissenschaften, der Psychoanalyse, der Technologie und
der Politik. Selbst auf dem Gebiete der empirischen Grundlagenforschung

hat die Frankfurter Schule Beachtliches geleistet — man
denke an die Reihe «Frankfurter Beiträge zur Soziologie» -, und bloß

zur Rechtswissenschaft hat sie, wohl nicht zufälligerweise, nichts zu

sagen.
Unlösbar aber ist die Aufgabe, im Rahmen eines kurzen Referates

über die kritische Theorie zu berichten, vor allem deshalb, weil es

«die» kritische Theorie nicht gibt. Beinahe die einzige unwandelbare

Grund these der kritischen Theorie ist, daß sie, da mit der jeweiligen

gesellschaftlich-geschichtlichen Situation vermittelt, selbst wan-

60



delbar ist. Als dialektische Theorie hängt sie nach Horkheimer von
den historischen Bedingungen ab und besitzt ein Bewußtsein der eigenen

Bedingtheit (KT I, 150). Alle Theorien sind immer wieder durch
Reflexion auf ihre eigenen Voraussetzungen wie auf die sich
entfaltenden Momente des Gegenstandes an die Wirklichkeit neu anzupassen

(KT I, 195). Zwar meint der jüngere Horkheimer noch, daß durch
diese Anpassung an neue Situationen der wesentliche Lehrgehalt der
kritischen Theorie nicht verändert würde (KT II, 188), aber nach
Auschwitz liest man's anders. In seinem Brief an den S. Fischer

Verlag aus dem Jahre 1965 stellt Horkheimer fest, der im späten Vorwort

zur Veröffentlichung seiner frühen Aufsätze bezeichnete Wandel
werde, so fürchte er, die diesen Aufsätzen Verbundenen dieses

Vorwort als Verrat, ja als feigen Widerruf empfinden lassen (KT II,
VIII). Verrat und Widerruf aber können nur den wesentlichen
Lehrgehalt einer Theorie meinen. Man sieht sich deshalb gezwungen,
mindestens drei Perioden der kritischen Theorie zu unterscheiden:
1. die Frühschriften, von denen hier die erwähnten Aufsätze
Horkheimers aus den dreißiger Jahren als repräsentativ herangezogen
werden; 2. die von Horkheimer und Adorno in den Kriegsjahren
gemeinsam verfaßte «Dialektik der Aufklärung», in der sich ein
entscheidender Wandel ankündigt und die repräsentativ ist für eine

Übergangsperiode; 3. Adornos «Negative Dialektik», in der die durch
den Wandel eingeleitete Entwicklung bis zu ihren radikalsten

Konsequenzen vorangetrieben wird und die auch als philosophisch
anspruchsvollstes Werk der Frankfurter Schule für deren späte
Periode stehen mag.

Eine letzte Schwierigkeit schließlich erschwert die hier in Angriff
genommene Aufgabe bis zur Unlösbarkeit: obgleich Horkheimer
und Adorno nie müde wurden, zu betonen, ihre Philosophie sei eine,
lassen sich doch selbst zwischen ihnen zum Teil nicht unerhebliche
Differenzen feststellen, was vor allem bei der Lektüre jüngster
Aussagen von Horkheimer deutlich wird. Herbert Marcuse wiederum
ist, von Husserl und Heidegger herkommend, von allem Anfang an
zum Teil eigene Wege gegangen, und Jürgen Habermas' Versuch,
das Erbe der kritischen Theorie im Hegeischen Sinne aufzuheben,
impliziert eine immer deutlicher zutage tretende Distanzierung von
wesentlichen Thesen der Spätschriften sowohl Marcuses wie auch
Adornos. Von einer Einheit der kritischen Theorie kann deshalb
nicht einmal innerhalb der einzelnen Perioden, die sie durchlaufen

61



hat, ohne wesentliche Vorbehalte die Rede sein. Aus zeitlichen
Gründen sehe ich mich aber gezwungen, mich im folgenden aufeinige
mir als fundamental erscheinende Aspekte der Schriften von
Horkheimer und Adorno zu beschränken.

Eine kritische Theorie, die sich dialektisch als das Selbstbewußtsein

der Gesellschaft in einer bestimmten Situation versteht, ist selbst

das Kind einer solchen. 1931 ist Max Horkheimer zum Direktor des

1924 gegründeten interdisziplinären Frankfurter «Instituts für
Sozialforschung» gewählt worden. Die Situation der europäischen
Gesellschaft war gekennzeichnet durch eine katastrophale
Wirtschaftskrise, die eine Selbstzerstörungstendenz des Kapitalismus und
die Ohnmacht der liberalen Demokratie und der sich zum
Parlamentarismus bekennenden Sozialdemokratie gegenüber den
fundamentalen Problemen der Zeit zu erweisen schien. Als Alternative
boten sich der Kommunismus und der Faschismus bzw.
Nationalsozialismus an. Aber der am terroristischen Stalinismus orientierte
europäische Kommunismus widersprach mit seiner byzantinischen
Autoritätsverfallenheit, seiner bürokratischen Vereisung und seiner
intellektuellen Sklerose fast allem, was die auf Marx zurückgreifenden
Frankfurter Philosophen sich unter Emanzipation vorstellten, und daß
sie von der schwarzen und braunen Reaktion nichts als nur Unheil
erwarten konnten, ist evident. Einen, der wie Horkheimer - der Spiritus

rector des Frankfurter Instituts — in der Theorie des entscheidend

von Hegel geprägten Marx die europäische Philosophie im Hegel-
schen Sinne aufgehoben und mit der gesellschaftlichen Praxis
vermittelt sah, mußte die Erfahrung dieser Situation zu der Erkenntnis
führen, daß seine Aufgabe nur lauten konnte, aus der Konkursmasse
der europäischen Linken das philosophisch-theoretische Erbe von
Marx zu retten. Und das heißt, gleichzeitig neu zu durchdenken, mit
den herrschenden philosophischen Strömungen zu konfrontieren und
in praktischer Absicht mit der neuen Situation dialektisch zu vermitteln,

um so der Linken zu dem «richtigen» Selbstbewußtsein zu
verhelfen, das in seiner Sicht allein einen Weg aus Dekadenz, Terror und
Barbarei in die «richtige» Gesellschaft zu weisen vermochte.

Das ist der Ausgangspunkt der ersten Periode der kritischen
Theorie. Für diese erscheinen vier Momente als grundlegend: 1. die

Wiederentdeckung und kategorische Betonung des kritischen und
dialektischen Charakters der Marxschen Theorie; 2. die ebenfalls von
Marx inspirierte Konzeption der kritischen Theorie als - im wesent-

62



lichen - Kritik der politischen Ökonomie; 3. das Festhalten an der
Marxschen These von der dialektischen Einheit von Theorie und Praxis;

4. der Glaube, daß trotz aller Enttäuschungen das Subjekt der
revolutionären Praxis nur das mit Hilfe der kritischen Theorie seiner
selbst bewußt gewordene Proletariat sein könne.

Horkheimer setzt ein mit einer Abgrenzung der Philosophie von
Wissenschaft. Die kritische Theorie beruft sich auf die griechische
Philosophie, die in ihrer Blüte nicht bloß auf Vermehrung des Wissens,

sondern auf Emanzipation des Menschen aus versklavenden
Verhältnissen abzielte (KT II, 194). Philosophie ist der methodische

Versuch, Vernunft in die Welt zu bringen (ebd. 307), weshalb ihr
eine gesellschaftliche Funktion zukommt. Wissenschaft aber versagte
vor dem Problem des gesellschaftlichen Gesamtprozesses, da ihre
Methode am Sein und nicht am Werden orientiert ist und sie die

gegebene Gesellschaftsform als einen Mechanismus von sich
wiederholenden gleichen Abläufen ansieht (KT I, 3). Es geht ihr zwar um
die Erkenntnis umfassender Zusammenhänge, aber den umfassenden

Zusammenhang, von dem sie selbst abhängt, die Gesellschaft,

vermag sie nicht zu begreifen (ebd. 6), da sie letzten Endes durch die

gesellschaftlichen Lebensnotwendigkeiten bestimmt wird (ebd. 7).
Als gesellschaftliche Funktion spiegelt sie die Widersprüche der Gesellschaft,

vor allem der Wirtschaft wider (ebd. 6, 8) und ist ideologisch,
insofern sie die Aufdeckung der wirklichen Krisenursachen hemmt
(ebd. 5). Die Leistungen der Wissenschaft sind nicht identisch mit
dem wirklichen Fortschritt der Menschheit, da trotz dieser Leistungen
das Individuum verkümmern und ausgelöscht werden kann (KT II,
298f.). Damit postuliert Horkheimer keineswegs eine Absage an die

Wissenschaften, deren Leistungen auch für die kritische Theorie
relevant, ja unerläßlich bleiben, sondern er visiert nur deren
gesellschaftliche Insuffizienz an. Wesentlich ist weiter, daß Horkheimer in
dieser ersten Periode noch die wahre Freiheit und das Glück des

Menschen mit einer Beherrschung der Natur in und außer uns
identifiziert (KT I, 117, 223) und sogar der Technik die Fähigkeit
zuschreibt, das Leben nicht nur zu zerstören, sondern auch zu erhalten,

zu erleichtern und zu fördern (ebd. 133).
Aber mehr als der Wissenschaft als solcher gilt sein Interesse deren

Transformation in Philosophie, wie sie mit Descartes begann. Die
Welt wurde hier in zwei voneinander unabhängige Reiche, in
geistige und räumliche Substanz zerteilt, wobei dem Geist die Fähigkeit

63



zugesprochen wurde, aus sich selbst gültige Erkenntnisse zu erzeugen.
Das Verhältnis zwischen Begriff und Wirklichkeit wurde als konstant
und von menschlicher Praxis unabhängig betrachtet (ebd. 118).

Subjekt und Objekt, Denken und Sein, Wissen und Handeln, Wert
und Forschung sind hier streng getrennt. Diese traditionelle Theorie,
wie Horkheimer sie im Gegensatz zur kritischen nennt, orientiert sich

am Vorbild der erfolgreichen Naturwissenschaften und der Mathematik,

ihre höchsten Sätze sind abgeschlossene Induktionen, sie ist

unhistorisch, ihr Prinzip ist das autonome bürgerliche Ego und sie

gehört zum arbeitsteiligen Produktionsprozeß (KT II, 138ff.). Von
diesem Rationalismus ist es nur ein Schritt zum Positivismus. (Ich
verzichte hier auf eine Darstellung der Positivismuskritik der kritischen
Theorie, da dies das Thema meines Votums von heute Nachmittag
sein wird.)

Horkheimer setzt sich aber nicht nur von Rationalismus, Positivismus

und Neokantianismus ab, sondern auch von der traditionellen
Metaphysik, die zum Teil, besonders in ihrer neoromantischen Form
und mit ihren organizistischen Theorien von Staat und Gesellschaft
den National-Sozialismus geistig mit vorbereiten half (ebd. 89). Hier
stellt sich ihm freilich die Frage nach dem metaphysischen Gehalt
jener Philosophie, auf der er selbst aufbaut, derjenigen von Hegel.
Er entdeckt diesen Gehalt in Hegels Geschichtsphilosophie, vorab in
dem diese bestimmenden Begriff einer abschließenden Totalität.
Marx und Engels hätten an der Überzeugung Hegels von der Existenz
überindividueller dynamischer Strukturen und Tendenzen in der
geschichtlichen Entwicklung festgehalten, jedoch den Glauben an
eine in der geschichtlichen Entwicklung wirkende selbständige
geistige Macht verworfen (KT I, 14). Wenn der als Motor der Geschichte
wirkende dialektische Gegensatz zwischen den wachsenden menschlichen

Kräften und den gesellschaftlichen Strukturen als universales
Konstruktionsschema an die Stelle konkreter Untersuchungen tritt
oder zu einer mit Notwendigkeit die Zukunft gestaltenden Macht
erhoben wird, kann diese Geschichtsauffassung sich in dogmatische
Metaphysik verwandeln (ebd. 17). Im Gegensatz zu einer solchen

metaphysischen verfüge die ökonomische Geschichtstheorie über keine
abschließende Sicht der Totalität (ebd. 19) im Sinne eines Anspruchs
auf ein Wissen vom Ganzen. Besteht eine unaufhebbare Spannung
zwischen Begriff und Sein, «so darf kein Satz die Würde vollendeter
Erkenntnis beanspruchen» (ebd. 48). Die materialistische Theorie

64



leitet von den in der Geschichte erkennbaren Tendenzen keine
eindeutigen Voraussagen ab (ebd. 105), sie leugnet einen absoluten Sinn

(ebd. 207) und eine Harmonie von Denken und Sein, deren Widerspruch

sie im Gegenteil als die noch heute treibende Macht erkennt

(KT II, 257). Hier ist die spätere kategorische Absage Adornos an
alle Identitätsphilosophie bereits angelegt, bloß bleibt Marx — was

später revidiert wird - von diesem Anathema noch ausgeschlossen.
Aber nicht nur kündigt Horkheimer dem Hegeischen
Geschichtsoptimismus die Gefolgschaft, er neigt sogar zu einem betonten
Geschichtspessimismus, in dem ihn Hegels verbissener Widersacher
Schopenhauer bestärkt. Der metaphysische Pessimismus ist ihm ein

implizites Moment jedes genuinen materialistischen Denkens (KT I,
XIII). Begründet wird dieser Pessimismus einerseits mit der Trauer
über das nicht wieder gutzumachende Unrecht in der Vergangenheit
(ebd. 47), andererseits mit der Erfahrung, daß die Welt einem Unheil
zuzutreiben oder sich vielmehr schon in ihm zu befinden scheint, das

nur mit dem Untergang der Antike verglichen werden kann (ebd. 95),

vor allem aber mit der Erfahrung des Todes, der nicht der Friede sei,

sondern ins Nichts führe (ebd. 169, 208, 372). Diese metaphysische
Trauer darüber, daß man keine sinnvolle Ordnung in der Welt zu
erkennen vermag (ebd. 211), will sich weder als Skepsis noch als

Nihilismus verstanden wissen, wird aber in dieser ersten Periode noch

überlagert von dem hoffnungsvollen Glauben an eine durch die kritische

Theorie zu ermöglichende Abwendung des Unheils.
Abzuwenden ist aber das Unheil nach Horkheimer nur, wenn die

Menschen lernen, die fundamentale geschichtliche Rolle der
ökonomischen Verhältnisse zu erkennen, von denen sie bisher wie von
einem Naturgesetz beherrscht worden sind und die sie, von ihren
wahren Bedürfnissen ausgehend, bewußt zu gestalten unternehmen
müssen. Das ist es, was Horkheimer Materialismus nennt, und dessen

Methode ist die von Marx übernommene Kritik der politischen
Ökonomie (ebd. 46, 66, 263). Dieser Materialismus - der insofern

gar keiner ist, als er ja nicht, wie etwa Ernst Bloch, von einem
Materiebegriff ausgeht -, dieser Materialismus leugnet nicht das Denken,
bestreitet bloß seine Autonomie (ebd. 53) und bekennt sich zu einem
Vernunftinteresse an der Aufhebung gesellschaftlichen Unrechts,
rekurriert also, wie Horkheimer selbst hervorhebt, auf den
idealistischen Begriff der Vernunft (ebd. 263). Einer Vernunft allerdings,
deren Interesse sich an den Bedürfnissen der Menschen entzündet,

65



denn «ein Gott vermöchte gar nichts zu erkennen, weil er keine
Bedürfnisse hat» (ebd. 148). Denken und gesellschaftliches Sein sind
somit vermittelt, aber keineswegs identisch, da ihr Verhältnis kein
konstantes und die zwischen ihnen bestehende Spannung unaufheb-
bar ist (ebd. 125, 130). Erkenntnis hängt noch von ganz anderen als

rein logischen Voraussetzungen ab (ebd.), auch die Bestimmung der
Wahrheit ist geschichtlich bedingt (ebd. 148), das Individuum hängt
mit allen seinen Kategorien von der gesellschaftlichen Entwicklung
ab (ebd. 151). Daß man im 17. Jahrhundert zum kopernikanischen
System überging, lag nicht an seinen logischen Eigenschaften allein,
sondern bildet Teil des geschichtlichen Prozesses, in dem das mechanistische

Denken zur Herrschaft gelangt (KT II, 144). Die Tatsachen,
die uns die Sinne zuführen, sind in doppelter Weise gesellschaftlich
präformiert: durch den geschichtlichen Charakter des wahrgenommenen

Gegenstandes und den geschichtlichen Charakter des

wahrnehmenden Organs. Beide sind durch menschliche Aktivität geformt
(ebd. 149). Hier wäre freilich zu fragen, inwiefern der Gegenstand
Kosmos, den Kopernikus zu erkennen trachtete, durch menschliche
Aktivität geformt und so gesellschaftlich präformiert ist. Erkenntnis
also darf sich nicht auf bloße Faktensammlung beschränken, sie hat
eine Theorie zu entwickeln, die Horkheimer als einen «Versuch»
gezeichnet, «mit Hilfe aller Einzelwissenschaften ein Bild des

besellschaftlichen Lebensprozesses nachzuzeichnen, das zur
tiefgreifenden Erkenntnis des kritischen Weltzustandes und der
Ansatzmöglichkeiten für eine vernünftige Ordnung führen kann» (KT I,
168).

Diese Theorie ist eine dialektische, da sie aus der «erkenntnismäßigen

Gesamtstruktur» einen Sinn der Einzelerscheinung und ihrer
Beschreibung ableitet (ebd. 109). Kritische dialektische Theorie geht
also nicht vom Besonderen zum Allgemeinen, sondern sucht den Sinn
der durch Abstraktion gewonnenen Begriffe aus deren Vermittlung
mit dem konkreten Ganzen, und d. h. aus den beherrschenden
Tendenzen noch nicht abgeschlossener geschichtlicher Prozesse zu
erkennen (ebd. 141 f.). Es bedarf «des theoretischen Könnens, um die

Begriffe in einer an den Gegenstand sich anschmiegenden Darstellung
zu verlebendigen. Nichts anderes ist die dialektische Methode»
(ebd. 194). Jedes Urteil ist im Bewußtsein der Veränderung des Subjekts

und Objekts sowie ihres Verhältnisses zu relativieren (ebd. 261).
Die dialektische Theorie hängt also auch selbst von den historischen

66



Bedingungen ab, ist sich dessen bewußt (ebd. 150) und hat sich durch
Reflexion auf ihre eigenen Voraussetzungen immer wieder an die
Wirklichkeit neu anzupassen (ebd. 261). Theorie bleibt deshalb

stets Hypothese (KT II, 137), Dialektik führt nicht zur absoluten
Wahrheit (KT I, 145). Allgemeine Kriterien für die kritische Theorie
als Ganzes gibt es nicht, sie hat keine spezifische Instanz für sich als

das mit ihr selbst verknüpfte Interesse an der Aufhebung des

gesellschaftlichen Unrechts (KT II, 190).

Möglicherweise auch hier von Schopenhauer beeinflußt, versieht
Horkheimer aber dieses Interesse mit einem voluntaristischen Akzent.
Das richtige Denken hängt ebensosehr vom richtigen Wollen ab wie
dieses von jenem. Das Individuum hat das Gegebene zu gruppieren
und zur Theorie zu konstruieren. Die Theorie ist nur im Zusammenhang

mit dieser Parteinahme begreiflich und ohne den Willen zu
menschenwürdigem Dasein nicht zu fassen (ebd. 112f.). Diese
Dialektik von Erkenntnis und Willen bleibt problematisch. Einerseits
nimmt Horkheimer offenbar ein der Vernunft immanentes Interesse

an Emanzipation an, andererseits betont er die Notwendigkeit einer
Parteinahme für diese Emanzipation so stark, daß der Wille beinahe

zu einer autonomen Macht wird und man den Eindruck gewinnt,
Horkheimer traue dem emanzipatorischen Vernunftinteresse doch
nicht ganz. Das kommt auch darin zum Ausdruck, daß er betont, für
das allgemeine Interesse an Emanzipation lasse sich kein unzweifelhafter

Beweis erbringen (ebd. 116).
Damit in Zusammenhang ist die Problematik von Horkheimers

Wahrheitsbegriff zu sehen. Als «materialistischer» Dialektiker
konzipiert er Wahrheit als einen Prozeß, der mit demjenigen der Gesellschaft

vermittelt ist. Philosophische Wahrheit fordert, «daß in die
Gedanken das Bewußtsein von ihrer gesellschaftlichen Rolle hineinspielt»

(KT I, 209). Letztlich erscheint so auch Wahrheit als das sich

seiner selbst bewußt gewordene Vernunftinteresse an Emanzipation,
also als eine normative. Da sie nicht unabhängig von gesellschaftlicher
Praxis denkbar ist, ist sie gleichzeitig absolut und relativ. Sie ist

absolut, wenn sie in einer bestimmten Situation auf Grund von
Erfahrungen, die den verfügbaren Erkenntnismitteln standhalten, eine

richtige, und d. h. das emanzipatorische Interesse der Allgemeinheit
richtig formulierende Theorie konstruiert. Sie ist aber gleichzeitig
relativ, da die Situation, auf die sie sich bezieht, sich ändern und
verschwinden kann, wobei auch sie selbst unwiederbringlich verschwin-

67



det. Die spätere Korrektur bedeutet aber nicht, daß ein früher
Wahres früher unwahr gewesen sei (ebd. 246f.).

Das Kriterium der Wahrheit ist somit ihre Bewährung (ebd. 249).
Damit kommt der Wille wieder ins Spiel. Die Wahrheit ist ein
Moment der richtigen Praxis, was aber nicht mit Erfolg identifiziert
werden darf (ebd. 256). Auch fällt eine Überzeugung, die infolge der

gegebenen Konstellation von Bewährung abgeschnitten ist, nicht a

priori mit der Unwahrheit zusammen (ebd. 257). Da die normative
Wahrheit an das Emanzipationsinteresse und damit an Praxis
gebunden ist, kann ihr Kriterium nur in der Praxis liegen. «Es gibt
keine Theorie der Gesellschaft, die nicht politische Interessen mit
einschlösse, über deren Wahrheit anstatt in scheinbar neutraler
Reflexion nicht selbst wieder handelnd und denkend, eben in
konkreter geschichtlicher Aktivität, entschieden werden müßte» (KT II,
171). Der Wille spielt also eine Rolle, er darf sich nicht beruhigen
lassen, wenn die Prognose wahr sein soll (ebd. 199). Freilich unterläßt

es Horkheimer, das Verhältnis von Wille und Wahrheit und den

Begriff der Bewährung genauer zu bestimmen.
Dies mag zusammenhängen mit dem von Horkheimer übernommenen

Marxschen Glauben an die dialektische Einheit von Theorie
und Praxis, die vom Proletariat revolutionär zu verwirklichen ist.
Akteur der Bewährungsprobe der Wahrheit ist auch für den frühen
Horkheimer noch immer das Proletariat. Der kritische Theoretiker
ist nach Horkheimer mit der beherrschten Klasse als dynamische Einheit

zu sehen, so daß seine Darstellung der gesellschaftlichen
Widersprüche zu einem die Gesellschaft verändernden Faktor wird (ebd.
164). Freilich geht die Dialektik von kritischer Theorie und
proletarischer Praxis bei Horkheimer längst nicht mehr so glatt auf wie bei
Marx. Hatte Marx noch geglaubt, die Philosophie werde durch die

proletarische Praxis aufgehoben, sieht Horkheimer sich auf Grund
der inzwischen gemachten enttäuschenden Erfahrungen - man
könnte beinahe von einer Parusieverzögerung sprechen -, gezwungen,
für die kritische Theorie, und das heißt für Philosophie, ein Recht auf
Weiterexistenz zu reklamieren. Die dialektische Einheit von kritischer
Theorie und Proletariat existiert nur als Konflikt, der Theoretiker
kann in Gegensatz zu Ansichten des Proletariats geraten, und ohne die

Möglichkeit dieses Konflikts bedürfte es gar keiner Theorie (ebd. 170).
Andererseits vertraut Horkheimer dann doch wieder auf die dem

Proletariat immanenten Kräfte mit der Tendenz auf eine bessere

68



Gesellschaft, um Ethik und Moral als obsolet erklären zu können

(KT I, 104). Er anerkennt kein ewiges Wertreich, und verbindliche
moralische Gebote existieren für ihn nicht (ebd. 92f.). Moral ist durch
die ökonomische Situation und die durch sie provozierten Interessen
bestimmt (ebd. 185). Er definiert hier die kritische Theorie als aktiven
Humanismus (KT II, 254) und stellt diesem die abstrakten
Bestimmungen der höchsten Werte gegenüber, die sich stets mit Scheiterhaufen

und Guillotine vertragen hätten (ebd. 327).
Ein letztes Wort noch zu Horkheimers Bestimmung der wahren und

der falschen Gesellschaft. Charakteristikum der gegenwärtigen
unmenschlichen kapitalistischen Gesellschaft (ebd. 157) ist, daß die

gesellschaftlichen Vorgänge nicht Resultate zielvollen menschlichen
Handelns in Freiheit, sondern natürliche Resultanten des blinden
Wirkens antagonistischer Kräfte sind (KT I, 115). Unter den
bestehenden historischen Bedingungen ist der Faschismus die
konsequente Form der bürgerlichen Gesellschaft (KT II, 243), und der
Liberalismus ist in Europa dahin (ebd. 262).

Das alles in seinen Bann schlagende Prinzip dieser Gesellschaft ist
das Tauschgesetz. Die kritische Theorie geht empirisch vom Warentausch

aus und ist ein einziges entfaltetes Existentialurteil, das besagt,
daß die Warenwirtschaft - die auch den Menschen zur Ware degradiert

- die Gegensätze der Epoche in sich schließt, in verschärfter
Form stets aufs neue zeitigt und die Menschheit einer neuen Barbarei
zutreibt (ebd 175f.).

Da nun, im Gegensatz zu den Ansichten von Marx und Engels, das

Proletariat keine Garantie der richtigen Erkenntnis mehr bietet (ebd.
162), ist es an der kritischen Theorie, das Geheimnis der Realität
auszusprechen (ebd. 165), indem sie die der menschlichen Arbeit
immanente Idee einer vernünftigen Gesellschaftsorganisation
wahrnimmt und der Gesellschaft ins Bewußtsein hebt (ebd. 162).
Horkheimer spricht hier plötzlich von einer rätselhaften Übereinstimmung
zwischen Denken und Sein (ebd. 166) und glaubt, daß das Ziel einer

vernünftigen Gesellschaft in jedem Menschen wirklich angelegt sei

(ebd. 199). Damit bekennt er sich zur Marxschen Apokalypse: es

kann sich nicht darum handeln, utopisch ein Bild der vernünftigen
Gesellschaft zu entwerfen, sondern ausschließlich darum, mit Hilfe
eines richtigen Denkens die der gesellschaftlichen Arbeit und dem
Einzelnen bereits immanente Idee dieser Gesellschaft zu enthüllen, wozu
das Denken allerdings eines durch die Bedürfnisse stimulierten

69



Interesses und Willens bedarf (ebd. 162). So ist es nicht weiter
erstaunlich, daß Horkheimer über die anzustrebende vernünftige
Gesellschaft keine konkreten Aussagen macht. Das biblische Bilderverbot,

auf das er und Adorno sich später immer wieder berufen, wird
also bereits hier eingehalten. Das einzige, was man über die vernünftige,

richtige, wahre Gesellschaft erfährt, ist, daß es sich dabei um
eine Assoziation freier Menschen handeln soll, bei der jeder die gleiche

Möglichkeit hat, sich frei zu entfalten (ebd. 168), eine Gesellschaft
ohne Unrecht (ebd. 170), in der die Menschheit sich erstmals zum
bewußten Subjekt konstituieren soll (ebd. 181), eine Gesellschaft
ohne Ausbeutung und Unterdrückung (ebd. 189), in der der Mensch
sich aus versklavenden Verhältnissen emanzipiert hat (ebd 194).

Soviel über die erste Periode der kritischen Theorie. Die zweite
kann hier, so wichtig sie ist, nur in Stichworten charakterisiert werden.
Sie wird repräsentiert durch die «Dialektik der Aufklärung», ein
Buch, das Horkheimer und Adorno während der Kriegsjahre im
kalifornischen Exil geschrieben haben. Es ist bestimmt durch die
Erfahrung der Barbarei, in die die Menschheit in diesen Kriegsjahren
geraten war und die die schlimmsten Befürchtungen der Frankfurter
noch übertraf. Die kritische Theorie erfuhr dadurch eine Radikalisierung,

die in einigen fundamentalen Fragen einen Wandel der
Theorie provozierte. Horkheimer hat diesen 1965 in seinem Brief an
den S.-Fischer-Verlag zum Teil selbst erklärt. Die frühe Theorie sei

noch von der Konzeption durchdrungen gewesen, «daß die Realität
mit Notwendigkeit, wenn nicht unmittelbar das Gute, doch die
Kräfte erzeuge, die es verwirklichen können, daß der furchtbare
Geschichtsverlauf das Endziel nicht vereitle, vielmehr auf es hin
arbeite» (KT II, VII). Nach der totalitären Mörderherrschaft jedoch
«hat die Erwartung das unsichere empirische Fundament noch
weiter eingebüßt. Auf das Dasein am freien Leben interessierter, kraft
ihrer Funktion entscheidender Teile der Massen vermag progressive
Theorie so wenig sich zu stützen wie auf ihnen verbundene große
Einzelne» (ebd. Vllf.). «Mein Glaube an fortschrittliche Aktivität

schlägt in Angst vor neuem Unheil, vor der Herrschaft
allumfassender Verwaltung um» (ebd. IX). Der Erosion des ohnehin von
Anfang an von Pessimismus angekränkelten Geschichtsoptimismus
fiel also als erstes die Marxsche heilsgeschichtliche Konzeption des

Proletariats zum Opfer. Lange vor Marcuse haben Horkheimer und
Adorno den Gedanken aufgegeben, daß die Wahrheit der kritischen

70



Theorie sich primär in der Praxis des Proletariats bewähren werde.
Diese Erkenntnis aber schlug auf die Philosophie selbst zurück und
stellte die fundamentale dialektische These von der Einheit von Theorie

und Praxis schlechthin in Frage. Die Theorie vereinsamte.
Anstatt zu einer emanzipatorischen Praxis zu führen, hatte sie sich von
der Praxis, vielmehr die Praxis von ihr, emanzipiert. Das Interesse

von Vernunft an Emanzipation hatte sich in eine Emanzipation des -
wahren - Interesses von der Vernunft verwandelt. Stimmte da

womöglich etwas mit der Vernunft nicht mehr? In der «Dialektik der

Aufklärung» steht der Satz: «Die Vernunft spielt die Rolle des

Anpassungsinstruments Ihre List besteht darin, die Menschen zu
immer weiter reichenden Bestien zu machen, nicht die Identität von
Subjekt und Objekt herbeizuführen» (A 235).

Die Vernunft, die hier gemeint ist, ist freilich eine andere als die

vom Interesse an Emanzipation geleitete. Es ist die instrumentelle,
zum Werkzeug und damit zum reinen Organ der Zwecke degradierte,

also zweckrationale Vernunft (A 31 f., 37). Das ganze Buch
dient dem Nachweis, daß die emanzipatorische Vernunft der
Aufklärung in einen rastlosen Prozeß der Selbstzerstörung geraten ist.

Indem Horkheimer und Adorno aber das Problem der Vernunft ins

Zentrum ihres kritischen Bemühens um ein richtiges Verständnis von
Gesellschaft und Geschichte rücken, vollziehen sie einen weiteren -
vielleicht den entscheidenden — Wandel ihrer Theorie. Bekannte die
kritische Theorie in ihrer ersten Periode sich noch zur Tradition der
Kritik der politischen Ökonomie von Marx, so ist in dieser zweiten
Periode die Kritik der politischen Ökonomie von ihrer dominierenden
Position herabgestoßen und an deren Stelle die Kritik der Vernunft
inthronisiert worden. Nicht daß man deshalb die Kritik der politischen

Ökonomie gleich in Acht und Bann erklärt hätte - sie behält
in der Theorie eine wichtige Funktion und versucht bis heute immer
wieder ihren Legitimitätsanspruch durchzusetzen -, aber Horkheimer
und Adorno hatten erkannt, daß die Kritik der politischen Ökonomie

allein, und damit die Marxsche Theorie schlechthin, nicht mehr
genügt, um einer kritischen Theorie als methodisches Instrument dienen,
die schwarze Genesis der unfaßbaren Barbarei, zu der die Geschichte

entartet war, deuten, darstellen und in Begriffe fassen zu können. Es

galt, die Sonde der Kritik weit tiefer anzusetzen.
Man ist versucht, von einer gewissen Abkehr der kritischen

Theorie von ihrem sogenannten «Materialismus» zu sprechen. Ge-

71



wiß wird die These nie aufgegeben, wonach Körperliches und Sozio-
ökonomisches das Vernunftinteresse dialektisch mitbestimmten, aber
der Entwicklung der Dialektik der Aufklärung und ihrer Vernunft
vom emanzipatorischen Interesse bis zur Selbstzerstörung wird hier
doch eine Bedeutung beigemessen, die zumindest die Gewichte innerhalb

der Marxschen Dialektik von gesellschaftlichem Sein und
Bewußtsein von jenem auf dieses verlagert. Nicht von Klassenantagonismen

gehen Horkheimer und Adorno hier aus, sondern von Kants
doppelsinnigem Begriff einer Vernunft, die einerseits als das transzendentale

überindividuelle Ich die Idee eines freien Zusammenlebens
der Menschen enthält, andererseits als empirische die Instanz des

kalkulierenden Denkens bildet, das zum Zwecke der Selbsterhaltung
auf Unterjochung aus ist (A 90). Diese empirische Vernunft nun hat
den Sieg davongetragen, Aufklärung ist in Positivismus umgeschlagen
(A X), Vernunft ist zur Magd einer Wissenschaft und Technik
geworden, die Natur und Menschen beherrschen will (A 10). Deshalb
ist Aufklärung nun totalitär (A 31) und wird zum totalen Betrug der
Massen (A 49), der Geist wird zum Apparat der Herrschaft (A 42),
dient Kapital und Industriegesellschaft (A 31, 91), es entsteht eine

Kulturindustrie, die nichts ist als Massenbetrug (A 128),
Barbarei (A 140), Reklame (A 170f.) und seelische Winterhilfe (A
159). Die Zivilisation ist ein Sieg der Gesellschaft über die Natur,
die alles in bloße Natur verwandelt (A 195) und im Faschismus

kulminiert (A 202). Schrecken und Zivilisation sind untrennbar
(A 227).

Diese Verlagerung des Akzentes von der Kritik der politischen
Ökonomie auf die Kritik der Vernunft mußte ihre philosophischen
Konsequenzen haben. Adorno hat sie - und damit kommen wir zur
dritten Periode der kritischen Theorie - mit kaum überbietbarer
Radikalität und Anstrengung des Begriffs in seiner «Negativen
Dialektik» gezogen. Nochmals findet hier eine entscheidende Verlagerung
der Gewichte statt. Die Kritik der Theorie zielt hier nicht nur auf die
instrumentelle Vernunft des Positivismus, sondern primär auf die

spekulative der Identitätsphilosophie. Das für Adorno fundamentale
Erlebnis «Auschwitz» hat, im Zusammenhang mit dem Ausbleiben
der Revolution im Westen und deren Entartung im Osten, die
Identitätsphilosophie Hegels und die mit ihr verschwisterte
Geschichtsphilosophie von Marx falsifiziert. Die Wirklichkeit, mit der eins zu
sein die Philosophie behauptete, hat «die Unwahrheit von Identität»

72



erwiesen (ND 15). Vernunft und Wirklichkeit, Subjekt und Objekt
können nicht identisch sein oder unmittelbar vor ihrer Identifizierung
stehen, wenn man sich fragen muß, «ob nach Auschwitz noch sich
leben lasse, ob vollends es dürfe, wer zufällig entrann und rechtens
hätte umgebracht werden müssen», und wenn absolute Negativität
absehbar ist (ND 353). Die Grunderfahrung der Fortexistenz des

Nichtidentischen sprengt das System der Identitätsphilosophie und,
sofern sie eine dialektische ist, die Positivität ihrer Dialektik. Denn
«Dialektik ist das konsequente Bewußtsein von Nichtidentität»
(ND 15). Adorno löst die Dialektik aus dem Hegeischen System,
indem er das System selbst unter das Widerspruchsprinzip - das Prinzip

des Nichtidentischen — stellt und dieses so sehr radikalisiert, daß es

Totalitätscharakter erhält (ND 16). So wird Dialektik zum
«AntiSystem» (ND 8), das selbst dem dialektischen Widerspruch ausgesetzt
bleibt: deshalb «muß Dialektik in einer letzten Bewegung sich

noch gegen sich selbst kehren» (ND 395).
Der Radikalisierung des Widerspruchs des Nichtidentischen fällt

vor allem der affirmative Begriff von Totalität, insofern er bei Hegel
und Marx die Geschichte meint, zum Opfer. Philosophie darf auf
Totalität nicht mehr hoffen (ND 138), das Wissen vom Ganzen wird
vom Prinzip der Dialektik ausgeschlossen (ND 133). Marx und
Engels wirft Adorno vor, sie seien kaum irgendwo so idealistisch

gewesen wie im Verhältnis zur Totalität, und so sei es «auch bei den
atheistischen Hegelianern Marx und Engels» um die Vergottung der
Geschichte» gegangen (ND 313). Vor allem wendet Adorno sich

gegen die Idee einer geschichtlichen Totalität als einer von kalkulab-
ler Notwendigkeit (ND 315). Zwar hält Adorno noch immer am
«materialistischen» Prinzip des Vorrangs des Objekts vor dem Subjekt,

der Gesellschaft vor dem Einzelnen, der Ökonomie vor der

Psychologie fest (ND 130, 183, 191, M 68, G 13), aber die Erwartung
von Marx, geschichtlich sei ein Primat der Produktivkräfte gewiß,
der notwendig die Produktionsverhältnisse sprenge, qualifiziert er
als allzu optimistisch (G 159). Nur wenn diese geschichtliche Totalität

«im Anspruch ihrer Absolutheit gebrochen wird, wahrt sich das

kritische gesellschaftliche Bewußtsein die Freiheit des Gedankens,
einmal könne es anders sein» (ND 315). Die idealistische Philosophie,
auch die dialektische, ist so sehr von ihrem Drang nach Identität des

Besonderen und des Allgemeinen beseelt gewesen, daß sie das

Besondere durch das Allgemeine von oben her vergewaltigt, ja liquidiert

73
6 Studia Philosophica XXX/XXXI



hat. Geschichte als Heilsgeschichte war der Prototyp der Vorstellung
von Fortschritt bis zu Hegel und Marx (E 32).

Nach Auschwitz jedoch ist eine Konzeption der Geschichte als

Heilsgeschichte schlechthin nicht mehr möglich. Die These von der

Vernünftigkeit des Wirklichen ist von der Wirklichkeit dementiert
worden (H 102). «Das Gefühl, das nach Auschwitz gegen jegliche
Behauptung von Positivität des Daseins als Salbadern, Unrecht an
den Opfern sich sträubt, dagegen, daß aus ihrem Schicksal ein
Sinn gepreßt wird, hat sein objektives Moment nach Ereignissen,
welche die Konstruktion eines Sinnes der Immanenz, der von affirmativ

gesetzter Transzendenz ausstrahlt, zum Hohn verurteilt. Solche

Konstruktion bejahte die absolute Negativität ...» (ND 352).
Hier ist das Stichwort gefallen, mit dem Adornos «Negative

Dialektik» auftritt: die absolute Negativität. Aber eben dieses Stichwort
deckt auf, daß Adorno seine Philosophie der Nichtidentität, des

Absolutheits- und des Totalitätsverdachtes, nicht durchhält. Indem
er die erfahrbare Wirklichkeit als absolut negative charakterisiert,
wiederholt er den Anspruch der Absolutheit der Hegeischen und
Marxschen geschichtlichen Totalität, bloß unter einem negativen
Vorzeichen. So stülpt er denn auch Hegels berühmten Satz «Das
Ganze ist das Wahre ...» um und erklärt: «das Ganze ist das

Unwahre» (M 57). Damit aber wird Heilsgeschichte in Unheilsgeschichte
verkehrt, und es wäre an Adorno die Frage zu stellen, wo denn hier
das Nichtidentische bleibe. Adorno sieht das Problem, wenn er
schreibt, die negative Dialektik sei insofern auch falsch, als sie an die
obersten Kategorien der Identitätsphilosophie gebunden bleibe und
selbst das sei, wogegen sie gedacht sei. Sie müsse sich deshalb in ihrem
kritischen Fortgang berichtigen (ND 148). Aber er kann oder will
sich von dieser Bindung nicht lösen, diese Berichtigung bleibt
unerfülltes Postulat und die eben so kategorisch dementierte Totalität
kehrt als negative in seiner Dialektik wieder: «die wahre Identität
des Ganzen» ist die «des Schreckens ohne Ende» (M 316). Das
Absolute schlug um ins absolute Entsetzen (S 106), was überdauert, ist
der Fortschritt zur Hölle (M 314), Hegels Weltgeist als Ganzes
erfahren heißt, seine Negativität erfahren (ND 298), die Vernunft des

Weltgeistes ist die Unvernunft (ND 309), die Welt ist das System des

Grauens (M 145), das Wesen ist das Unwesen (ND 167), Hegel wurde
zum Entsetzen verifiziert und auf den Kopf gestellt, sein Ganzes wäre
heute teleologisch das absolute Leiden (ND 312).

74



Diese negative Totalität manifestiert sich in der bestehenden

Gesellschaft als ein vom Tauschprinzip in einem repressiven,
technokratischen Kapitalismus über diese verhängter Bann, der es dem

Subjekt a priori verunmöglicht, Subjekt zu sein (M 203), der die
Menschen verdinglicht, total steuert (G 157), zu Ohnmacht und

Apathie verdammt (ND 189). Die Menschen sind «ausnahmslos

unterm Bann, keiner zur Liebe schon fähig» (ND 354), das Gerede

vom Humanismus ist deshalb abscheulich (ND 94), Kommunikation
ist nur der Lärm, der die Stummheit der Gebannten übertönt (ND
339), uneingeschränkte Güte wird zur Bestätigung all des Schlechten,
was ist (M 95). Die Marx vorgehaltene Vergottung der Geschichte

schlägt so bei Adorno um in eine nicht minder totalitäre Verteufelung,
und man wäre beinahe geneigt, von einer Satanologie zu sprechen,
die zu der von Adorno selbst gestellten Frage berechtigte, ob es nicht
«besser wäre, daß gar nichts sei als etwas» (ND 371). Philosophisch
findet diese ihren Niederschlag in der Umwandlung der affirmativen
Dialektik in eine negative: Adorno wirft den Kernsatz der Dialektik
von Hegel und Marx um, wonach aus der Negation der Negation ein

neues Positives hervorspringe. Negative Dialektik ist «Negation der
Negation, welche nicht in Position übergeht» (ND 396). Denken ist
für Adorno allemal nur ein negatives, Gedanken zur Positivität sind
dem Denken konträr (ND 28), einmal mehr wird ein Bekenntnis zum
biblischen Bilderverbot abgelegt (ND 205, 292); S 28), konstruktive
Kritik wird als eine sich duckende verworfen (ND 327) und die
Theorie stellt der Praxis den Totenschein aus, denn Praxis dürfe nicht
«die eigene aktuelle Unmöglichkeit vernebeln» (S 188).

Wenn Negation der Negation nicht in Position übergehen kann,
erhält sie geschichtlich die Funktion eines Stationenweges durch die
Schädelstätten menschlicher Barbarei zum Nichts. In der Tat
kokettiert Adorno offen mit dem Nihilismus (ND 371 f.), aber letztlich
hält er auch seine negative Dialektik nicht durch. Durch eine

theologische Hintertüre erscheint das Positive als legitimes Kind der
Negation plötzlich doch wieder. Zustimmend Samuel Beckett
zitierend meint Adorno: «Gnostisch ist ihm die geschaffene Welt die
radikal böse und ihre Verneinung die Möglichkeit einer anderen,
noch nicht seienden» (ND 372). Hier erscheint nicht nur Ernst
Blochs eschatologisches «noch nicht», sondern die Charakterisierung
Becketts als Gnostiker wirft auch ein Licht auf Adorno selbst zurück.
Da seine negative Dialektik philosophisch zum Nihilismus führen

75



muß, wirft er ihr einen Theologentalar um die frierenden Schultern
und verwandelt sie in negative Theologie: «Negativ, kraft des

Bewußtseins der Nichtigkeit, behält die Theologie gegen die
Diesseitsgläubigen recht» (ND 369). Aber die absolute Negativität wird
auch als theologische nicht durchgehalten. Plötzlich erscheint auf dem

Höllengrunde der Unheilsgeschichte das Licht der «Utopie», der

ganzen Wahrheit, die noch erst zu verwirklichen wäre (H 104). Ja,
es ist auch von einem «Messianischen Lichte» (M 334) die Rede,
dem «Licht. der Erlösung», ohne das «Erkenntnis kein Licht»
habe und ein Stück Technik bleibe (M 333). Hier verwandelt sich die

negative Dialektik, die sich mit solcher Abscheu von allem diesseitig
Positiven abwendet - man wird beinahe an Sartres «Ekel» erinnert -
in biblische Erlösungslehre, denn Philosophie im Angesicht der
Verzweiflung ist Adorno nur noch als Versuch zu verantworten, «alle
Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der Erlösung aus sich

darstellten» (ebd.). So kann es denn kaum mehr überraschen, daß
dem Materialismus eine Sehnsucht nach der «Auferstehung des

Fleisches» zugesprochen wird (ND 205), wodurch er mit der Theologie

übereinkomme.
Das ist Philosophie aus dem Geiste der Bibel, vor allem des Alten

Testamentes. In einem Brief zu Horkheimers 70. Geburtstag hat
Adorno dessen «materialistische Metaphysik» ein «alttestamentarisches

Bewußtsein der Eitelkeit des Lebens» genannt (Die Zeit,
12.2.1965, 32), damit freilich auch seine eigene Metaphysik
charakterisierend. Nicht nur der Gedanke des Sozialismus und Kommunismus

haben in der Bibel ein Heimatrecht, sondern Theologen
wie Max Geiger stellen auch «von biblischen Voraussetzungen aus

eine sachliche Nähe zur materialistischen Denkweise Adornos und
der Frankfurter» fest (hektogr. Beitrag zu einem interdiszipl. Seminar

an der Universität Basel, WS 1970/71, über die Frankfurter Schule).
Die Väter der kritischen Theorie sind allesamt Juden und man darf
sich fragen, ob im Frankfurter Institut für Sozialgeschichte nicht auch

- in säkularisierter Form - der Geist des jüdischen Lehrhauses
fortlebte. Ebenso entstammen Karl Marx und eine Großzahl von
sozialistischen und marxistischen Theoretikern von Moses Hess über
Ferdinand Lassalle, Eduard Bernstein, Paul Singer, Rosa Luxemburg,

Rudolf Hilferding, Paul Levi, Viktor und Friedrich Adler,
Otto Bauer, Gustav Landauer bis zu Martin Buber, Ernst Bloch und
Georg Lukâcs - um nur diese zu nennen - dem Judentum. Hier ver-

76



birgt sich die Problematik einer gleichzeitig verdrängten und mächtig
nachwirkenden biblisch-eschatologischen Botschaft. Helmut Gumnior
ist recht zu geben, wenn er unter Hinweis auf die in seinen jüngsten
Äußerungen wieder deutlich in Erscheinung tretende « enge Bindung
Horkheimers an sein Judentum» (SA 11) die kritische Theorie als

eine Theodizee charakterisiert (ebd. 37, 40). Auch das von Adorno,
Horkheimer und Marcuse so kategorisch verteidigte Bilderverbot -
dem man bekanntlich auch schon bei Marx begegnet -, das von der
Bibel auf die Gesellschaftstheorie übertragen wird, kann wohl nur
von da her verstanden werden. Das alles aber heißt, daß Adornos

negative Dialektik letztlich doch wiederum eine positive ist, bloß
daß er unter dem Schock von Auschwitz den Umschlag in die Posi-

tivität nicht mehr als Notwendigkeit begreifen kann und diese auf
Hoffnung reduzieren muß. Er sagt es selbst einmal: «der Versöhnung
dient Dialektik» (ND 16). Und einen Aufsatz über Hegel beendet
Adorno mit Sätzen, die der negativen Dialektik die Funktion
zuschreiben, die letzte mögliche Negation zu sein, die zur Position
führt: «Indem aber Philosophie wider Hegel die Negativität des

Ganzen bestimmt, erfüllt sie zum letztenmal das Postulat der
bestimmten Negation, welche die Position sei. Der Strahl, der in all
seinen Momenten das Ganze als das Unwahre offenbart, ist kein
anderer als die Utopie, die der ganzen Wahrheit, die noch erst zu
verwirklichen wäre» (H 104).

Einen Weg zur Praxis weiß diese Offenbarungsphilosophie, die

man als einen kritischen Irrationalismus bezeichnen könnte, nicht
mehr zu weisen. Die Marxsche dialektische Einheit von Theorie und
Praxis ist ihr endgültig zerbrochen. Es mag vorläufig dahingestellt
bleiben, ob, und wenn ja, inwieweit bei Adorno, der sein Weltbild
expressis verbis als das Wirklichkeit gewordene Wahnbild eines

Paranoikers bezeichnet (E 168; M 89), dessen Sprache allzuoft den
Eindruck einer narzisstischen Wortartistik erweckt - er hat auch
mehrmals die negative Dialektik als «Münchhausenkunststück»
charakterisiert (H 165; M 91) - und dessen Ästhetizismus ihn
gelegentlich als einen durch die Arglist der Zeiten in die politische
Philosophie versprengten Musiktheoretiker erscheinen läßt - es mag
dahingestellt bleiben, wie weit Adornos «Abscheu vor Praxis» (S

172 f.) auch individualpsychisch bedingt war. Den radikalen Studenten,

die die bei ihm gelernte Philosophie in aktionistische Praxis

umsetzen wollten, antwortete er einmal, kritische Theorie

77



habe nie nach ihrer Anwendbarkeit geschielt (in: Die Zeit, 8.5.
1970, 7).

So erschöpft sich letztlich die Funktion der kritischen Theorie in
ihrer dritten Periode in einer auf höchster philosophischer Ebene

vollzogenen Denunzierung des Bestehenden als das radikal Böse, das

uns so total in seinen Bann geschlagen hat, daß auch die bestgemeinte
Praxis sich diesem nicht entwinden kann und nur wiederum zum
Bösen ausschlägt (ND 240f.). Was bleibt, ist einzig die vage Hoffnung,
eine vom Licht der Erlösung erfüllte emphatische Erkenntnis
vermöge dieses Böse so unerbittlich bis auf seinen Grund zu
durchschauen, daß unter dem zündenden Strahl dieses Offenbarungslichts
«der Bann explodiert» (ND 338). Die radikalen Studenten haben
Adornos Eschatologie, die letztlich das Heil von oben und am Ende
der bisherigen Geschichte erwartet, als eine Utopie mißverstanden,
die mit eigenen Köpfen und Händen hier und heute in Praxis umzusetzen

sei. Dieses Mißverständnis entbehrt nicht der Tragik. Vielleicht
ist das «beschädigte Leben» (M, Untertitel) Adornos an ihm und
den demütigenden Begleiterscheinungen, die es mitbrachte, zerbrochen.

Manche meinen: auch die kritische Theorie. Aber das hieße

übersehen, welche Fülle von nachwirkenden Erkenntnissen oder nach
wie vor offenen philosophischen und gesellschaftlichen Grundfragen
diese kritische Theorie der Frankfurter birgt, und es hieße vor allem
auch übersehen, daß ihr in Jürgen Habermas ein Schüler erstanden

ist, der alle Voraussetzungen mit sich bringt, sie nach der ihr
immanenten dialektischen Logik mit einer gesellschaftlichen Wirklichkeit
zu vermitteln, die sich seit Auschwitz nochmals wesentlich verändert
hat und in einem uns gelegentlich den Atem verschlagenden Tempo
weiter verändert. Wie immer man aber die heutige Position der
kritischen Theorie beurteilen mag — sie gehört ohne Zweifel zu den

großen geistigen Leistungen unserer in einem vulgären Sinne so

«materialistischen» Epoche.

Anmerkungen

A: Horkheimer/Adorno : Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a. M.
1969.

E: Adorno: Eingriffe, Frankfurt a. M. 1968.

G: Adorno: Aufsätze zur Gesellschaftstheorie und Methodologie,
Frankfurt a. M. 1970.

H: Adorno: Drei Studien zu Hegel, Frankfurt a. M. 1969.

78



KT I/II: Horkheimer: Kritische Theorie Band I und II, Frankfurt a. M.
1968.

Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1966.

Adorno: Minima Moralia, Frankfurt a. M. 1969.

Adorno u. a. : Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie,
Neuwied 1969.

Adorno: Stichworte, Frankfurt a. M. 1969.

Horkheimer: Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen. Ein Interview

mit Kommentar v. Helmut Gumnior, Hamburg 1970.

Résuméfrançais

La question centrale de la «théorie critique» (kritische Schule) est celle de
la relation entre la connaissance et la société. Partant de la dialectique
hégélienne, elle considère comme unité dialectique la connaissance et la
société, la théorie et la praxis. Toute philosophie est donc pour elle dotée
d'une fonction sociale, qui assure la médiation entre la connaissance empirique
des faits singuliers et la société comme «totalité» (ou comme «sens»).

A eux seuls, les faits sociaux ne constituent pas le «sens»: ils ne sont donc

pas l'objet ultime de la connaissance, car ils n'ont de sens que par et dans la
totalité sociale. Comme totalité, la société n'est donc pas un «phénomène
naturel», car elle est en même temps objet et sujet de connaissance: dans ses

faits, elle est «apparence» (Erscheinung), dans sa totalité, elle révèle une
«essence» (Wesen). La théorie critique cherche donc à connaître cette essence

sous la forme de la tendance fondamentale qui pousse les faits sociaux à

apparaître. Or cette relation entre apparence et essence est elle aussi une relation
dialectique: la médiation entre les deux est assurée par la «totalité». Seule

une théorie qui part de la totalité est à même de découvrir l'essence (le sens)

dans l'apparition des faits sociaux singuliers.
«Essence», «sens», «totalité», ne sont pas des faits: ils ne peuvent pas

être connus, mais seulement «interprétés» (gedeutet) à l'aide d'une
herméneutique. Cette interprétation, antérieure à toute connaissance, trouve
son appui dans une expérience prêscientifique de la société (par exemple
l'expérience de la société déterminée par la loi de l'échange). Ce sont les

antagonismes réels de la société qui fondent l'interprétation, et la logique formelle
est incapable de les réduire à ses cadres formels.

Toute valeur émane donc dialectiquement de la société même. L'être et le

devoir-être, la connaissance et la valeur, sont dialectiquement médiatisés. Par
conséquent l'idée d'une vérité scientifique ne peut plus être détachée de
l'idée d'une vérité sociale, dont elle dépend. La vérité sociale n'est rien d'autre
que la société vraie, et résulte d'une critique des antagonismes sociaux: par
«critique», il faut entendre la négation précise (bestimmte Negation) des

faits sociaux, dans le but d'engendrer la connaissance des essences qui conduit
au possible et révèle une tendance. Par exemple, l'antagonisme entre la
surproduction et la faim conduit à poser le problème normatif d'une vraie
société possible sans faim.

ND:
M:
PS:

S:

SA:

79



Tout processus scientifique (recherche analytique-empirique) n'a pour
objet que les faits réels singuliers, c'est-à-dire l'apparence (Erscheinung), et la
recherche scientifique exacte ne peut pas conduire à la connaissance du
possible et de la société vraie sans l'aide d'une théorie critique de la totalité. De
plus, la recherche scientifique appartient elle-même à la réalité objective
qu'elle prétend connaître: en sciences, le sujet qui connaît fait partie, en
même temps que l'objet de sa recherche, de la totalité sociale. C'est pourquoi
la connaissance scientifique incarne déjà par elle-même un certain rapport
sociologique deforce: c'est pourquoi aussi toute recherche scientifique positive
doit être reliée dialectiquement à une théorie critique.

Sans préjuger des critiques qu'adressera M. Lauener à la théorie critique,
j'aimerais signaler les points où elle ne me paraît pas satisfaisante: 1. Elle est

une théorie qui ne s'applique pas à elle-même. 2. Elle manque de précision
dans la définition des concepts fondamentaux. 3. L'absolutisme hégélien, d'où
elle procède, l'amène à nier absolument la réalité (Marcuse). 4. Elle
considère le pouvoir de la négation en dialectique comme quelque chose de

magique. 5. Le développement réel de la société a démenti partiellement ses

assertions (cf. «Das Ganze ist das Unwahre», Adorno). 6. L'unité de la praxis
et de la théorie a été rompue effectivement : la praxis a su être beaucoup plus
«irrationnelle» que ne le prédisait la théorie (Auschwitz).

80


	Die "kritische Theorie" : Versuch einer Vermittlung zwischen Erkenntnis und Gesellschaft

