
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: Die erkenntnistheorethischen Grundlagen des kritischen Rationalismus

Autor: Lauener, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Symposium 1971

Der Begriff der «Kritik» in der Zeitgenössischen Philosophie
L'idée de «Critique» en Philosophie contemporaine*

DIE ERKENNTNISTHEORETISCHEN GRUNDLAGEN
DES KRITISCHEN RATIONALISMUS**

von Henri Lauener

«In unserem nachrationalistischen Zeitalter werden immer mehr Bücher
in Symbolsprache geschrieben, und es wird immer schwerer zu verstehen,...
warum es von Vorteil sein soll, sich durch Bände von in Symbolismen
gehüllten Trivialitäten langweilen zu lassen. Es scheint fast, als würde der
Symbolismus zu einem Wert an sich, der um seiner sublimen «Exaktheit»
willen verehrt werden muss: ein Religionsersatz.» (Karl Popper, «Logik
der Forschung», Neuer Anhang, S. 346).

Karl R. Popper, der Begründer des modernen methodologischen
Kritizismus, hat nicht zum eigentlichen Zirkel des Wiener Kreises

gehört. Er hat aber einige seiner wichtigsten Gedanken im Kontakt
mit den Positivisten und z. T. in Opposition zu ihnen entwickelt.
Seine frühen Studien galten vor allem Marx, Freud, Adler und
Einstein. Die Theorien, die diese entworfen haben, weisen auf den ersten
Blick hin einen gemeinsamen Zug auf — nämlich einen gewissen Hang
zur Spekulation. Trotz oberflächlicher Ähnlichkeit zeichnet sich
jedoch die Einsteinsche Gravitationstheorie durch eine besondere

Eigenschaft den anderen gegenüber aus : sie ist so konzipiert, daß sie

einem echten Risiko des Scheiterns an der Wirklichkeit ausgesetzt
bleibt, und nach Popper macht gerade diese Eigenschaft der
experimentellen Widerlegbarkeit ihren wissenschaftlichen Wert aus, während

Lehren, wie die von Marx und Freud, gegen empirische Anfechtungen

mehr oder weniger immun bleiben. Aus ihnen lassen sich keine

* Generalversammlung vom 7.3.1971, Basel.
Assemblée générale du 7.3.1971 à Bâle.

* * Le lecteur français trouvera une version abrégée en langue française de
ce texte dans la «Revue de Théologie et de Philosophie» VI, 1971,
Lausanne/Neuchâtel.

34



präzisen Voraussagen ableiten, die mit einem empirischen Sachverhalt
in Widerspruch stehen könnten. In diesem Zusammenhang gewann
Eddingtons Versuch, die Gravitationstheorie zu bestätigen, eine
entscheidende Bedeutung; denn man hätte diese aufgeben müssen, wenn
die vorausgesagte, meßbare Ablenkung des Sternlichts durch die
Sonne nicht hätte beobachtet werden können. Auf Grund dieser
Einsicht hat Popper sein Falsifizierbarkeitsprinzip ausgearbeitet, das

die Abgrenzung zwischen echt wissenschaftlichen Theorien und
solchen, die inhaltsleer sind und bloße Pseudoerklärungen liefern,
ermöglichen soll.

In der «Logik der Forschung», seinem ersten wichtigen Werk,
das 1934 in Wien erschien und 1959 mit einem umfangreichen
«Neuen Anhang» versehen ins Englische übersetzt wurde1, erklärt
Popper, daß Methodologie als die eigentliche Aufgabe der Erkenntnistheorie

zu betrachten sei. Methodenlehre ist selbst keine empirische
Wissenschaft, sondern eine Metatheorie, und es wird sich darum
handeln, aufzuzeigen, wie es in der Wissenschaft möglich ist, zu
methodologischen Prinzipien zu gelangen, die den Forderungen einer
kritisch rationalen Einstellung gerecht werden. Popper hat seine

Überzeugungen zunächst in der Auseinandersetzung mit gewissen
bestehenden Auffassungen gewonnen, und es wird zum Verständnis
seines eigenen Anliegens von Vorteil sein, sich kurz mit den Ansichten

zu befassen, von denen er sich am entschiedensten abgewendet hat.
Der kritische Rationalismus tritt als eine moderne Version der

Aufklärungsphilosophie auf (Popper hebt seine Verehrung für Kant bei
verschiedenen Gelegenheiten hervor). Sein Kampf richtet sich gegen
jegliche Form von Untoleranz, Vorurteilen, verlockendem Zauber,
Obskurantismus, Ungerechtigkeit, Gewalttätigkeit usw. zugunsten
einer freiheitsfördernden, humanitären, rational motivierten
Gesinnung. Seine Arbeiten betreffen entsprechend keineswegs nur
erkenntnistheoretische Fragen, sondern auch solche der Moral, der
Gesellschaft und der Geschichte, wie etwa die späteren Werke, «Die
offene Gesellschaft und ihre Feinde»2 oder «Das Elend des Histori-
zismus»3 nahelegen.

* * *

1 Deutsche zweite erweiterte Auflage, Stuttgart 1966.
2 1. Band: Der Zauber Piatons, 2. Band: Falsche Propheten (Hegel, Marx

und die Folgen), Bern 1957/1958.
3 Deutsche Ausgabe: Tübingen 1965.

35



Am Anfang seiner Laufbahn sah er sich mit einer der wichtigsten
Strömungen seiner Zeit, dem empiristisch-logizistischen Positivismus

konfrontiert, dessen Tendenz, die Philosophie von zwar mit beachtlicher

Wortkunst vorgetragenen, aber empirisch nichtssagenden Theorien

zu säubern, er weitgehend unterstützt. Seine Kritik an den
Auffassungen des Wiener Kreises hat zweifellos mit derjenigen Wittgensteins

entscheidend dazu beigetragen, die einseitigen Thesen des

extremen Positivismus zu überwinden. Auch er vertrat die Ansicht,
daß die historisch belegbaren Fortschritte der modernen Logik,
Mathematik und Physik als Modell für den Erkenntnisfortschritt
überhaupt zu gelten haben. Er erhebt sie zum Vorbild für die von
ihm geforderte wissenschaftlich rationale und freie Diskussion in
sämtlichen Bereichen der menschlichen Tätigkeit. Die zur Verwirklichung

des Zieles verwendeten Mittel dürfen sich aber nicht lähmend
auf den Wissenschaftsbetrieb auswirken, und es wird in erster Linie
verlangt, daß sie sich von jeglicher dogmatischen Bindung freihalten.
Popper glaubt nicht - und damit behält er unserer Ansicht nach
Recht —, daß eine rein logische oder linguistische Methode zur
Begründung von empirischen Theorien genügen kann, obgleich auch er
die Erkenntnistheorie von Psychologismen reinhalten will. So kritisiert

er schon sehr früh die sensualistischen Überreste in Carnaps
radikalem Reduktionismus (vgl. die Periode des «Logischen Aufbaus
der Welt»), weil er letztlich das alte psychologische Vorurteil einer
sicheren Fundierung der Erkenntnis auf Erlebnisdaten wieder
aufnimmt. Wir erinnern an das von Hans Albert als Münchhausen-
Trilemma deutlich zum Bewußtsein gebrachte Problem der
grundsätzlichen Unmöglichkeit einer Letztbegründung: Wirdnämlichmit der
Forderung, daß jeder Satz begründet werde, ernst gemacht, so bleibt,
da der infinite Regreß, den sie involviert, nicht durchführbar ist,

nur die Wahl übrig, zwischen einem willkürlichen Abbruch des

Verfahrens durch Berufung auf Evidenz einerseits, oder einem (versteckten)

logischen Zirkel, der unzulässig ist, andererseits4. Jedes Beharren
auf Intuition, Offenbarung oder ähnliche unmittelbare Einsichten
bedeutet aber Dogmatismus und fördert Wahrheitssuche im strengen
Sinne des Wortes nicht. Wir haben also, wenn uns ernsthaft an
Wissenschaftlichkeit gelegen ist, Verzicht auf unbedingte Gewißheit zu lei-

4 Vgl. Hans Albert, «Traktat über kritische Vernunft», Tübingen 1968,
S. 13.

36



sten, eine unausweichliche Konsequenz, die Hans Albert an den Mängeln

der klassischen philosophischen Wissenschaftsmodellen des

traditionellen Empirismus und Rationalismus beispielhaft vor Augen führt.
Welches sind die Bedenken, die Popper gegen den positivistischen

Versuch, die Metaphysik durch logische Analyse der Sprache
erkenntnistheoretisch zu entwerten, äußert? Schon 1933 wendete er
sich in einem Brief an die Herausgeber der Zeitschrift «Erkenntnis»

gegen das (inzwischen allgemein aufgegebene) Sinnkriterium5. Das

Verifizierbarkeitsprinzip schließt — abgesehen davon, daß es selbst

in Form eines metaphysischen Satzes auftritt, weil es ja nicht
verifizierbar ist — sämtliche generellen Sätze (auch diejenigen der
Naturwissenschaften als sinnlose aus dem Bereich der empirischen
Erkenntnis aus. Des weitern müßte man, um zu behaupten, sinnvolle,
empirische Sätze seien Wahrheitsfunktionen von Protokollsätzen,

genau angeben können, was solche sind; diese Frage ist aber von den

positivistischen Voraussetzungen her nicht eindeutig zu beantworten.
Die entscheidende Stelle jenes Briefes lautet: «Das ,Abgrenzungsproblem'

(Kants Frage nach den ,Grenzen der wissenschaftlichen

Erkenntnis') kann definiert werden als die Frage nach einem
Kriterium der Unterscheidung von ,empirisch-wissenschaftlichen' und
,metaphysischen' Sätzen (Satzsystemen). Nach Wittgensteins
Lösungsversuch (im Traktat) leistet der ,Sinnbegriff ' die Abgrenzung :

jeder ,sinnvolle Satz' muß logisch restlos auf (singuläre)
Beobachtungssätze zurückführbar sein ; dieser Radikalismus vernichtet
mit der Metaphysik auch die Naturwissenschaft: Auch Naturgesetze
sind aus Beobachtungssätzen logisch nicht ableitbar (Induktionsproblem!)

Damit scheitert dieser Abgrenzungsversuch. An Stelle
des Sinndogmas kann als Abgrenzungskriterium das ,Kriterium
der Falsifizierbarkeit' (d. h. einer mindestens einseitigen Entscheidbar-

keit) treten : Nur solche Sätze sagen etwas über die ,Erfahrungswirklichkeit'

aus, die an ihr scheitern können ; genauer : die man einer
solchen methodischen Nachprüfung unterwerfen kann (und durch
,methodologischen Beschluß' zu unterwerfen vereinbart), durch
deren Ergebnisse sie widerlegt werden können6. » Damit stoßen wir
auf Poppers berühmtesten Beitrag zur Wissenschaftstheorie, das

5 Die verbreitetste Version des Verifikationsprinzips lautete dahin, daß der
Sinn eines Satzes durch die Methode seiner Verifikation gegeben sei.

6 Brief abgedruckt in «Logik der Forschung», Tübingen 1966, S. 255;
vgl. auch S. 11.

37



Falsifierbarkeitsprinzip, welches sich wie ein Leitfaden durch sein Werk
hindurchzieht und in der systematischen Entwicklung seiner Gedanken

eine Schlüsselstellung einnimmt. Es eignet sich zunächst zur
normativen Bestimmung des Begriffs der Erfahrungswissenschaft.
Popper setzt eine Theorie mit einer universellen Gesetzesaussage

gleich, aus welcher sich exakt formulierte, bedingte Voraussagen
ableiten lassen, wobei planmäßig angelegte Experimente später den
Entscheid herbeiführen sollen, ob diese mit realen Sachverhalten
vereinbar sind oder nicht. Darin liegt das erwähnte Risiko des

Versagens der Erfahrung gegenüber. Das Abgrenzungskriterium ist

jedoch, wie Popper ausdrücklich erklärt, nicht als modifizierte Version
des .SYttrckriteriums zu verstehen, denn es entspringt einem Anliegen,
das von demjenigen der Positivisten insofern abweicht, als er davon
überzeugt ist, daß kein Fortschritt in der Wissenschaft ohne spekulative

Einfälle der schöpferischen Phantasie möglich ist.

Mit einem so konzipierten Abgrenzungskriterium setzt sich

Popper dem Vorwurf aus, die Grenzen zu eng gezogen zu haben.
Man wird zunächst einwenden, daß seine eigene Methodologie nicht
falsifizierbar und deshalb der Metaphysik zuzuordnen sei. Dagegen
ist jedoch zu bemerken, daß eine Methodologie als Meta-Theorie
nicht unter das Verdikt der empirischen Widerlegbarkeit fallen kann,
sondern andern Kriterien genügen muß. Wir haben in diesem Fall
zu fragen, ob sie brauchbar, zweckmäßig, fruchtbar usw. sei. Da aber —

soweit abzusehen ist - der Entscheid darüber höchstens nach
utilitaristischen Gesichtspunkten zu fällen wäre, zweifeln wir, ob er in der
von Popper geforderten Weise objektiv gemacht werden kann. Er
selbst scheint die Schwierigkeit gesehen zu haben, denn er hat in
späteren Abhandlungen7 das Kriterium der Falsifizierbarkeit durch
dasjenige der Kritisierbarkeit ergänzt. Die neue Auffassung bringt
den Vorteil mit sich, daß nun nicht mehr allein logisch-mathematische
und empirische Theorien - den Kriterien des logischen Widerspruchs
und der Falsifizierbarkeit gemäß -, sondern auch philosophische
(metaphysische) Theorien kritisierbar sind: «Als ich die ,Logik der
Forschung' schrieb, war ich mir zwar dessen bewußt, metaphysische
Uberzeugungen zu haben, aber es war mir nicht klar, daß manche

metaphysischen Theorien rational vertretbar und trotz ihrer Un-

7 Über die Nichtfalsifizierbarkeit von philosophischen Theorien vgl.
«Conjectures and Refutations», S. 197ff.

38



widerlegbarkeit kritisierbar sind8.» Wir glauben allerdings nicht,
daß mit einer solchen Aufweichung des ursprünglichen Kritikbegriffs
etwas Wesentliches gewonnen wird, denn es scheint, daß dadurch die
Verbindlichkeit der Kritik zerstört wird und dem Irrationalismus die
Tore geöffnet werden. Die erlangte Zulassung von möglicherweise
«fort- schrittlichen» metaphysischen Theorien verleugnet u. E. eine

der Grundintentionen des ganzen Anliegens, indem sie die (ohnehin
fragwürdigen) Grundlagen seines Fortschrittgedankens untergräbt9.
Es ist des weitern schwer zu begreifen, wie überhaupt eine irrationale
Theorie, die als solche die Voraussetzungen selbst einer rationalen
Kritik verwirft, in irgend einem eindeutigen Sinn kritisierbar sein

kann, sofern Kritik mehr als eine bloß gefühlsmäßige Ablehnung
bedeuten soll, denn es ist nicht einzusehen, wie das Kriterium für einen

derartigen Begriff des Kritisierens der Willkür zu entziehen wäre.
Aus den angeführten Gründen würden wir es vorziehen, die
Ausdrücke «falsifizierbar» und «kritisierbar» synonym zu verwenden
und auf die Kritik irrationaler Theorien zu verzichten10.

* * *
Bevor wir die methodologischen Implikationen des Falsifizierbar-

keitsprinzips weiterentwickeln, müssen wir, wie im Zitat angedeutet
wird, eine wichtige Leistung Poppers vorwegnehmen: seine

scharfsinnige Kritik an der positivistischen Induktionslogik. Hume stimmt er
darin zu, daß von vergangenen Beobachtungen aus nicht mit Gewißheit

auf das Eintreffen eines zukünftigen Ereignisses geschlossen werden

kann, was in die Sprache der Logik übersetzt bedeutet, daß sich

aus einer endlichen Zahl von singulären Sätzen kein generalisierender

Allsatz gewinnen läßt. Gegen ihn weist er jedoch darauf hin,
daß es so etwas wie eine «Wiederholung an sich» nicht gibt, da das

subjektive Erlebnis der Wiederholung immer schon einen Glauben
oder eine Erwartung voraussetzt. Die Suche nach Regelmäßigkeiten

8 L.d.F., neue Bemerkung, S. 159.
9 Vgl. unsere Ausführungen am Schluß.
10 Metaphysische Theorien müßten demnach einfach aus dem Bereich der

Wissenschaften ausscheiden, was allerdings insofern problematisch bleibt, als
der (kritische) Rationalismus selbst, wie Popper am Ende des zweiten Bandes
der «Offenen Gesellschaft» ausführt, nicht rational begründbar ist! In diesem
Fall hätte sich die Kritik an irrationalen Theorien auf den Nachweis zu
beschränken, daß sie (dem festgesetzten Kriterium gemäß) keine rationale
Struktur haben und deshalb von der wissenschaftlichen Diskussion
ausgeschlossen bleiben.

39



im Naturgeschehen entspringt also einer Art von Reaktionsbereitschaft,

auf Grund von welcher der menschliche Geist - ähnlich wie
bei Kant der Verstand - danach trachtet, der Welt Gesetzmäßigkeiten
aufzuerlegen. Diese Auffassung führt zu einem Erfahrungsbegriff,
der dadurch von den letzten sensualistischen Schlacken gereinigt
wird, daß auch die einfachsten Wahrnehmungen als selektiv, d. h.
als durch ein theoretisches Interesse bedingt, erkannt werden. Damit
erhebt aber Popper, wie es scheint, das Kausalprinzip zu einem

psychologisch-empirischen Apriori, was — abgesehen von der Zweifel-

haftigkeit des Begriffes eines relativen Apriori - seinem Anliegen die
Erkenntnistheorie von Psychologismen zu befreien, zuwiderläuft.

Ein weiteres — u. E. entscheidendes, wenn auch nicht ganz neues —

Argument bringt er mit der Einsicht vor, daß das Induktionsprinzip
kein logisch wahrer Satz sein könne, denn, falls es eine Tautologie
wäre, müßten induktive Schlüsse analytisch deduzierbar sein,
wodurch das Problem hinfällig und die Induktion selbst aufgehoben
würde. Es kann deshalb nur ein allgemeiner synthetischer Satz sein,

der als solcher wiederum induktiv gefunden werden müßte, so daß
ein weiteres Induktionsprinzip höherer Ordnung erfordert wäre, was
offensichtlich zu einem unendlichen Regreß führt. An diesem Mangel
ändert, wie Popper darlegt, auch der Anspruch auf bloße
Wahrscheinlichkeitsgeltung nichts. Es bliebe höchstens der Ausweg eines Aprio-
rismus im Sinne Kants übrig, der jedoch, weil empirisch nicht
begründbar, als metaphysisch zu verwerfen ist11. Das Induktionsproblem

mündet somit in eine unabwendbare Aporie ein. Popper
würden wir hier allerdings vorwerfen, daß er sich einer ungeprüften
Annahme schuldig macht, denn er ignoriert die Schwierigkeit,
eindeutig zwischen analytischen und synthetischen Sätzen zu
unterscheiden: es ist bisher kein Kriterium bekannt geworden, das erlauben

würde, eine streng abgrenzende Einteilung vorzunehmen.
Hervorragende Logiker wie W. v. O. Quine oder N. Goodman haben

bestritten, daß eine strikte Dichotomie überhaupt bestehe; für Quine
ist die Behauptung einer solchen bloß ein metaphysisches Dogma12.

11 Vgl. «Logik der Forschung», S. 4f.
12 Vgl. dazu: Quine, «Two Dogmas of Empiricism » in: «From a Logical

Point of View», Cambridge, Mass. 1953; und: Viertes Forschungsgespräch
des Internationalen Forschungszentrums für Grundfragen der
Wissenschaften Salzburg, in: «Deskription, Analytizität und Existenz», Salzburg/
München 1966.

40



Popper scheint zwar um das Problem zu wissen - offenbar aber ohne
darin eine Gefahr für seine Argumentation zu erblicken: «All unser
synthetisches Wissen besteht aus Vermutungen; und die Grenze
zwischen den synthetischen und den analytischen Sätzen kann zwar
recht scharf gemacht werden - in formalisierten Theorien —, ist
aber im praktischen Wissenschaftsbetrieb oft unscharf.13» Wir glauben
jedoch, daß, wenn Quine Recht behielte, sich das auch auf Poppers
radikale Antithetik zwischen der Falsifizierbarkeit als einem dedukti-
vistischen und der Verifizierbarkeit als einem induktionistischen
Prinzip auswirken müßte; sie würde zum mindesten in der von ihm
aufgestellten Form fragwürdig, da der Begriff der logischen
Ableitbarkeit gefährdet würde, sobald man eingestehen müßte, daß die
Sätze der Logik grundsätzlich denselben Status haben wie diejenigen
der empirischen Wissenschaften und daß sie nur ihres hohen
Allgemeinheitsgrades wegen vor raschem Wechsel bewahrt bleiben.

* * *

Das Falsifizierbarkeitsprinzip leistet also soweit für Popper ein
zweifaches: es macht das unlösbare Induktionsproblem überflüssig
und liefert das Abgrenzungskriterium, das ihm ermöglicht, eine

Trennung zwischen experimentell prüfbaren und unwiderlegbaren
metaphysischen Sätzen vorzunehmen. Es folgt weiter daraus die spezifische

Eigenart empirischer Theorien, daß sie das Eintreten bestimmter

Ereignisse verbieten: «Da die Naturgesetze die logische Form
von Allsätzen haben, so kann man sie auch in Form der Negation
eines universellen Es-gibt-Satzes aussprechen, d. h. in Form eines

jEs-gibt-nicht-Satzes'.. An diesen Formulierungen sieht man
daß man die Naturgesetze als ,Verbote' auffassen kann: Sie behaupten

nicht, daß etwas existiert, sondern daß etwas nicht existiert.
Gerade wegen dieser Form sind sie falsifizierbar Universelle
Es-gibt-Sätze hingegen sind nicht falsifizierbar : kein besonderer Satz

(kein Baissatz) kann mit dem universellen Es-gibt-Satz : ,Es gibt
weiße Raben' in logischem Widerspruch stehen14. » Die Prüfung einer

Theorie besteht somit darin, daß man versucht, sie zu falsifizieren,
und die Falsifikation läßt sich im Gegensatz zur Verifikation deshalb

durchführen, weil die Beziehung zwischen Theorie und Experiment

13 L.d.F., Vorwort S. XXVI.
14 L.d.F., S. 39f.

41
4 Studia Philosophica XXX/XXXI



keine induktive, sondern eine deduktive ist; auf diese Tatsache
stützt sich die von Popper propagierte Methode des Versuchs und des

Irrtums: «Wir fordern nicht, daß ein System auf
empirischmethodischem Weg endgültig positiv ausgezeichnet werden kann,
aber wir fordern, daß es die logische Form des Systems ermöglicht,
dieses auf dem Wege der methodischen Nachprüfung negativ
auszuzeichnen: Ein empirisch-wissenschaftliches System muß an der
Erfahrung scheitern können. Unsere Auffassung stützt sich auf eine

Asymmetrie zwischen Verifizierbarkeit und Falsifizierbarkeit, die mit
der logischen Form der allgemeinen Sätze zusammenhängt; diese

sind nämlich nie aus besonderen Sätzen ableitbar, können aber mit
besonderen Sätzen in Widerspruch stehen. Durch rein deduktive
Schlüsse (mit Hilfe des sogenannten «modus tollens» der klassischen

Logik), kann man daher von besonderen Sätzen auf die «Falschheit»
allgemeiner Sätze schließen .14a.» Damit erklärt sich der methodologische

Vorrang der Theorie der Beobachtung gegenüber, der zugleich
die zweifelhafte Auszeichnung der Protokollsätze als letzte Grundlage
der Erkenntnis überflüssig macht.

Die behauptete Asymmetrie zwischen Verifikation und Falsifikation
ist u. a. von Arthur Pap bestritten worden, welcher einwendet, daß
die Falsifikation eines Satzes mit der Verifikation seiner Negation
gleichzusetzen sei. Das Argument beruht jedoch auf einem
Mißverständnis, weil er Poppers Abgrenzungskriterium als eine verbesserte

Version des positivistischen .SzVmkriteriums interpretiert. Jedenfalls
verletzt Popper nicht, wie ihm vorgeworfen wird, die evidente
Tatsache, daß die Negation eines sinnvollen Satzes selbst sinnvoll ist;
denn seine Auffassung, die ausdrücklich nicht die Frage nach dem

Sinn, sondern diejenige nach dem empirischen Gehalt von Sätzen

betrifft, stützt sich auf eben die Einsicht, die Pap geltend macht : «

(unbeschränkte) Allgemeinsätze sind nicht vollständig verifizierbar,
jedoch vollständig falsifizierbar, und mit (unbeschränkten) Existenzial-
sätzen verhält es sich gerade umgekehrt. Die Negation eines

Allgemeinsatzes ist aber einem Existenzialsatz äquivalent15.» Genau diesen

Sachverhalt berücksichtigt Popper, indem er Gesetzeshypothesen
als einseitig falsifizierbare, spezifische Allsätze auffaßt, während er
als Basissätze nur sog. singulare Es-gibt-Sätze (von der Form: «An

14a L.d.F., S. 15 f.
15 «Analytische Erkenntnistheorie», Wien 1955, S. 12.

42



der Raum-Zeit-Stelle k gibt es das und das») zuläßt. Existenzial-
sätze, die aus «unbeschränkten» Allsätzen ableitbar sind, können
also nach ihm nicht die Funktion von Basissätzen übernehmen, weil
sie nicht als Prüfsätze verwendbar sind. Die logische Form von
Basissätzen muß m. a. W. so bestimmt werden, daß die Negation eines

Basissatzes nicht ihrerseits ein solcher sein kann16. Basissätze aber
werden nicht verifiziert, sondern durch einen intersubjektiven
Beschluß festgesetzt. Damit erübrigt sich Paps Einwand. Das umstrittene

Asymmetrieverhältnis birgt jedoch eine andere Gefahr für die
kritische Methodologie in sich, indem es den endgültigen Charakter
einer abgeschlossenen Falsifikation bedingt. Die Unwiderruflichkeit
bestätigt Popper selbst ausdrücklich: «Wir betrachten eine

(methodisch entsprechend gesicherte) intersubjektiv nachprüfbare
Falsifikation als endgültig; darin eben drückt sich die Asymmetrie
zwischen Verifikation und Falsifikation der Theorien aus17.»

Dadurch gerät er aber mit dem von Hans Albert besonders angepriesenen

Verzicht auf Gewißheit in Konflikt. Die Notwendigkeit, eine
falsifizierte Theorie aufzugeben, kann allerdings keine logische sein;
sie ist der Terminologie entsprechend nicht begründbar, sondern nur
rational motivierbar. Sie beruht auf dem Beschluß, allein konsistente
Theorien in der Wissenschaft zu akzeptieren. Eine derartige - durch
Hugo Dingler18 im wesentlichen bereits vorweggenommene - dezi-
sionistische Wendung (von der noch ausführlicher die Rede sein wird)
bedeutet aber im Sinne des Münchhausentrilemmas nichts anderes
als einen Abbruch des Begründungsregresses. Die Einsicht, daß zwar
keine absolute Evidenz, sondern ein Entscheid vorliege, ändert am
dogmatischen Charakter des Verfahrens nichts: es bleibt trotz der

vorsichtigen Formulierung prinzipiell willkürlich.

* * *

Die aus dem Falsifizierbarkeitspostulat entwickelte normative
Theorie der Methode zeichnet sich dadurch aus, daß sie die wichtige
Rolle, die die schöpferische Einbildungskraft beim Entwerfen von
Hypothesen tatsächlich spielt, insofern berücksichtigt, als sie nicht die

Erfindung, sondern nur die Überprüfung von Theorien normiert.

18 Vgl. L.d.F., S. 66 ff.
17 L.d.F., S. 214.
18 Vgl. «Philosophie der Logik und Arithmetik», München 1931.

43



Diese Auffassung muß adäquat erscheinen, sobald man eingesehen
hat, daß empirische Theorien nicht das Ergebnis induktiver
Verallgemeinerungen, sondern deduktiv bedingte Systeme von
Gesetzeshypothesen sind.

Erkenntnistheorie als Methodenlehre soll die theoretische Bestimmung

dessen leisten, was wir «Erfahrung» nennen; ihre Regeln, die
es dieser Auffassung entsprechend nicht mit empirischen Tatsachen

zu tun haben, betreffen die Konventionen, auf die wir uns einigen,
um das Ziel der empirischen Wissenschaft, die zweckmäßige Darstellung

der Wirklichkeit, zu erreichen. « Sie beschäftigt sich, soweit ihre
Untersuchungen über die rein logische Analyse der Beziehungen
zwischen wissenschaftlichen Sätzen hinausgehen, mit den
methodologischen Festsetzungen, mit den Beschlüssen über die Art, wie mit
wissenschaftlichen Sätzen verfahren werden muß, wenn man diese

oder jene Ziele verfolgt. Die Beschlüsse, die eine unseren Zwecken

entsprechend ,empirische Methode' festlegen, werden daher mit
unserem Abgrenzungskriterium zusammenhängen : Wir beschließen,
solche Verwendungsregeln für die Sätze der Wissenschaft einzuführen,
die die Nachprüfbarkeit, die Falsifizierbarkeit dieser Sätze sicherstellen19.»

Die systematische Anwendung des Falsifizierbarkeitsprinzips
führt also zu dem, was man den methodologischen Konventionalismus

genannt hat. Dieses Vorgehen eröffnet nach Popper den einzig
möglichen Zugang zur synthetischen «Wahrheit», denn nur
falsifizierbare Sätze haben einen empirischen Gehalt. Für die Wissenschaft
sind nicht triviale Sätze mit hoher Wahrscheinlichkeit, sondern solche

mit erheblicher Erklärungskraft interessant. Die Bestimmung aber
des empirischen Gehalts, der Erklärungskraft oder, was dasselbe

bedeutet, des Falsifizierbarkeitsgrades kann allein auf Grund von
Tests vorgenommen werden, die ihrer logischen Struktur nach deduktiv

sind. Uber die deduktive Methodik der Uberprüfung steht in der
«Logik der Forschung» folgendes: «Aus der vorläufig unbegründeten
Antizipation, dem Einfall, der Hypothese, dem theoretischen System,
werden auf logisch-deduktivem Weg Folgerungen abgeleitet; diese

werden untereinander und mit anderen Sätzen verglichen, indem man
feststellt, welche logischen Beziehungen (z. B. Äquivalenz,
Ableitbarkeit, Vereinbarkeit, Widerspruch) zwischen ihnen bestehen. Dabei

lassen sich insbesondere vier Richtungen unterscheiden, nach de-

19 L.d.F., S. 22.

44



nen die Prüfung durchgeführt wird: der logische Vergleich der

Folgerungen untereinander, durch den das System auf seine innere
Widerspruchslosigkeit hin zu untersuchen ist; eine Untersuchung der
logischen Form der Theorie mit dem Ziel, festzustellen, ob es den
Charakter einer empirisch-wissenschaftlichen Theorie hat, also z. B.

nicht tautologisch ist; der Vergleich mit anderen Theorien, um unter
anderem festzustellen, ob die zu prüfende Theorie, falls sie sich in den
verschiedenen Prüfungen bewähren sollte, als wissenschaftlicher
Fortschritt zu bewerten wäre; schließlich die Prüfung durch ,empirische

Anwendung' der abgeleiteten Folgerungen30.» Damit wäre in
Kürze das Programm des ganzen methodischen Anliegens skizziert.

* * *

Wie aber ist der «erklärende Gehalt» einer Theorie zu deuten?
Eine Erklärung besteht aus falsifizierbaren universellen Gesetzen

und Randbedingungen (d. h. besonderen Sätzen, die nur für den
betreffenden Fall gelten) ; sie unterscheidet sich, was ihre logische
Struktur betrifft, insofern nicht wesentlich von einer Voraussage
oder von einer Prüfung, als sich von Fall zu Fall, je nach der
verfolgten Absicht, bloß die Richtung des Interesses verlagert. Es ist
daher naheliegend, Theorien von hohem Erklärungsgehalt mit
solchen zu identifizieren, aus denen sich zahlreiche präzise, falsifizierbare
Prognosen ableiten lassen - im Gegensatz etwa zu den unexakten,
spekulativen Prophezeiungen metaphysischer Theorien21. Damit
gelangen wir zur u. E. zentralen Frage nach dem Verhältnis zwischen
den sprachlichen Gebilden, den Sätzen, und den empirischen
Sachverhalten, den Fakten. Popper vertritt die Ansicht, daß sogenannte
Basissätze (oder Wahrheitsfunktionen von solchen) als einzige eine

intersubjektiv prüfbare Information über (singuläre) Beobachtungstatsachen

enthalten, die sie beschreiben. Die Falsifizierbarkeit ihrerseits

beruht auf der logischen Beziehung, die zwischen einer gegebenen
Theorie und solchen Basissätzen besteht, wobei die letzteren sämtliche
denkbaren Tatsachenfeststellungen - auch die einander widersprechenden

- umfassen. Eine Theorie soll entsprechend «empirisch»
bzw. «falsifizierbar» heißen «wenn sie die Klasse aller überhaupt

20 S. 7 f.
21 Vgl. Poppers Kritik an Marx im 2. Band von «Die Offene Gesellschaft

und ihre Feinde».

45



möglichen Basissätze eindeutig in zwei nichtleere Teilklassen zerlegt:
in die Klasse jener, mit denen sie in Widerspruch steht, die sie

^erbietet' - wir nennen sie die Klasse der Falsifikationsmöglichkeiten -
und die Klasse jener, die sie ,erlaubt'22.» Den Begriff des

«beobachtbaren Vorgangs» nimmt Popper als (durch den Sprachgebrauch

hinreichend gesicherten!) Grundbegriff hin. Basissätze als

Beschreibungen solcher beobachtbaren Vorgänge erfüllen die Funktion
von falsifizierbaren Prämissen zu einer generellen Gesetzeshypothese,
die dann als falsifiziert zu betrachten ist, wenn wir Basissätze

anerkennen, zu denen sie in Widerspruch steht.
Die dargelegten Zusammenhänge gehen letztlich aus der logischen

Struktur der in der Wissenschaft verwendeten Sätze hervor. Gesetzesaussagen

sind synthetische Sätze von «spezifischer» (im Gegensatz

zu «numerischer») Allgemeinheit23, d. h. generelle Implikationen,
die keine Individualien enthalten; ein derartiger strenger Allsatz
ist aber logisch äquivalent mit der Negation eines universellen
Existenzsatzes (Existenzsatz ohne Individualbegriffe). Daraus folgt,
daß eine Gesetzeshypothese bestimmte Ereignisse für sämtliche Raum-

und Zeitstellen verbietet, und dieser entspricht in der Sprache der
Wissenschaft eine Klasse «homotyper», d. h. solcher Basissätze, die
sich wesentlich nur durch die in ihnen vorkommenden Individual-
namen und Raum- und Zeitangaben voneinander unterscheiden.
Basissätze sind daher so zu charakterisieren, «daß (a) aus einem
allgemeinen Satz (ohne spezielle Randbedingungen) niemals ein Basissatz

folgen kann (es können zum Beispiel aus Newtons Theorie ohne

Randbedingungen keine Beobachtungssätze abgeleitet werden), daß

jedoch (b) ein allgemeiner Satz mit Basissätzen in Widerspruch
stehen kann, (b) kann nur erfüllt sein, wenn die Negation des

widersprechenden Basissatzes aus der Theorie ableitbar ist. Daraus und aus

(a) folgt: wir müssen die logische Form der Basissätze so bestimmen,
daß die Negation eines Basissatzes ihrerseits kein Basissatz sein kann24. »

Als Basissätze taugen also ausschließlich sogenannte singuläre
Existenzsätze (Existenzsätze mit Raum- und Zeitangaben von der
Form «An der Raum- und Zeitstelle K befindet sich ein O»), wäh-

22 L.d.F., S. 53.
23 Vgl. L.d.F., S. 34. Also nicht solche, die mit Konjunktionen von besonderen

Sätzen äquivalent sind, wie etwa Sätze der Art «Alle anwesenden
Mitglieder der Kantgesellschaft...»

24 L.d.F., S. 66 f.

46



rend universelle Existenzsätze ausscheiden, weil sie nicht falsifizierbar
sind. Solche näheren Bestimmungen sind für die Prüfung universeller
Allsätze tatsächlich erforderlich, denn, um etwa einen Satz wie «Alle
Raben sind schwarz» zu widerlegen, müßte ich an einem determinierten

Ort und zu einer determinierten Zeit ein Exemplar eines

Tieres aufzeigen, das zwar ein Rabe, aber nicht schwarz ist25. Die
Anerkennung von Basissätzen, die einer Theorie widersprechen, ist
allerdings, wie Popper ausführt, nur eine notwendige, nicht aber eine

hinreichende Bedingung für ihre Falsifikation; es wird überdies noch

verlangt, daß der falsifizierende Basissatz zugleich eine falsifizierende

Hypothese bestätigt: «denn nichtreproduzierbare Einzelereignisse
sind für die Wissenschaft bedeutungslos; widersprechen also der
Theorie einzelne Basissätze, so werden wir sie deshalb noch nicht
als falsifizierbar betrachten. Das tun wir vielmehr erst dann, wenn
ein die Theorie widerlegender Effekt aufgefunden wird; anders

ausgedrückt : wenn eine (diesen Effekt beschreibende) empirische Hypothese

von niedriger Allgemeinheitsstufe, die der Theorie widerspricht,
aufgestellt wird und sich bewährt. Eine solche Hypothese nennen wir
falsifizierende Hypothese26.»

* * *

Es stellt sich nun die Frage, was wir unter Notwendigkeit zu
verstehen haben. Popper lehnt wie auch die Positivisten den Begriff
eines synthetischen Apriori im Sinne Kants als metaphysisch ab.

«Naturnotwendig wahr» heißt für ihn soviel wie «wahr unabhängig
von Randbedingungen»; es gibt jedoch seiner Auffassung gemäß kein

positives Kriterium für einen derartigen Geltungsanspruch, weil wir
im Einzelfalle nie wissen, ob der durch einen Satz ausgedrückte
Sachverhalt nicht von besonderen Randbedingungen abhängt, die nur
für das uns zugängliche begrenzte Gebiet des Universums zutreffen.

25 Poppers Beispiel scheint uns insofern unglücklich, als man vom
betreffenden Satz nur in einem vagen Sinne behaupten wird, er sei eine
Gesetzeshypothese. Man könnte sich sogar fragen, ob wir es nicht mit einem sog.
material-analytischen Satz zu tun haben, d. h. mit einem solchen, dessen

Wahrheit auf Grund der Kenntnis der Bedeutungen der in ihm vorkommenden

deskriptiven Ausdrücke eingesehen werden kann. Denn wir würden
vermutlich einen Vogel, der zwar in allem einem Raben ähnlich wäre, aber
etwa bunte Farben aufweisen würde, nicht einen «Raben» nennen.

26 L.d.F., S. 54.

47



In Analogie zu Tarskis Definition der logischen Notwendigkeit27
bestimmt er im Neuen Anhang zur «Logik der Forschung» den

Begriff der Naturnotwendigkeit folgendermaßen: «Ein Satz heißt
dann und nur dann physisch notwendig wenn er aus einer
Satzfunktion ableitbar ist, die in allen jenen Welten erfüllbar ist, welche
sich von unserer Welt, wenn überhaupt, nur durch die Randbedingungen

unterscheiden28.» Die Definition ist, wie Popper selbst

bemerkt, zirkelhaft, denn «Welten, die dieselbe Struktur» haben sind
solche, die den gleichen Naturgesetzen gehorchen; das Definiens
enthält also implizit den zu definierenden Begriff. Dieser Mangel
haftet aber nach ihm letztlich jeder Definition an, und es ist zu
beachten, daß sie in einem gewissen Sinne der Zirkelhaftigkeit entrinnt :

«Ihr Definiens arbeitet mit einem intuitiv ziemlich klaren Gedanken:

man läßt die Randbedingungen unserer Welt variieren Das

Ergebnis solcher Änderungen wird als eine Art von Modell' unserer
Welt interpretiert eine ,Kopie', die hinsichtlich der
Randbedingungen nicht originaltreu zu sein braucht) ; und dann bedient
sich unser Definiens der wohlbekannten Methode, diejenigen Sätze

,notwendig' zu nennen, die in der Gesamtheit aller dieser Modelle
wahr sind (d. h. für alle logisch möglichen Randbedingungen)29.»
Poppers Ausführungen überzeugen nicht. Es scheint, daß - abgesehen

von der Vagheit der verwendeten Ausdrücke30 - der ganzen Konzeption

gemäß der Begriff einer synthetischen Notwendigkeit ausscheiden

müßte, denn es wird trotz allem nicht recht klar, wie er anders als in
Kants Form eines synthetischen Apriori erfaßt werden soll, wenn
induktive Notwendigkeit («komparative Allgemeingültigkeit») unbe-

gründbar bleibt. Wir glauben, daß er, wie alle Vorläufer, letztlich an
der philosophischen «crux» des Kausalproblems scheitert; jedenfall
sehen wir nicht ein, was er positiv erreicht, indem er die
«metaphysischen» Auffassungen der Kausalrelation durch die «aus der
logischen Form der generellen Implikation abgeleitete Beziehung

27 Vgl. Popper, «Note on Tarski's Definition of Truth», in «Mind», 1955,
S. 391.

28 S. 387.
20 L.d.F., S. 390.
30 Was heißt genau «intuitiv ziemlich klar», «Art von Modell», «Kopie»,

«originaltreu» usw.
31 Vgl. «Methodologie als Erkenntnistheorie, Zur Wissenschaftslehre Karl

R. Poppers», Frankfurt a. M. 1967, S. 127fF.

48



zwischen ,Randbedingungen' und ,Basissatz' ersetzt». In seiner

«nominalistischen Auflösung» des Kausalbegriffes, wie Albrecht
Wellmer es treffend nennt, erblicken wir den Hauptfehler seiner

Erkenntnistheorie. Wellmers Kritik31 an der Art, wie eine Einigung
über die Annahme von Basissätzen erzielt werden soll, halten wir für
durchaus pertinent: eine eigentliche Prüfung von singulären
Existenzsätzen ist undurchführbar, denn die Verifizierung eines Basissatzes

kann nicht dasselbe bedeuten wie die Verifizierung des Experimentes

selbst. Für die intersubjektive Überprüfbarkeit einer Beobachtung

bedarf es, um zufällige Übereinstimmungen auszuschalten, der

Reproduzierbarkeit des Effekts, wie Popper selbst hervorhebt. Es

ist ferner nicht möglich, daß alle interessierten Forscher an ein und
demselben Experiment teilnehmen. Das Einverständnis kann folglich
nicht allein auf Konventionen beruhen, da doch damit eine kausale

Interpretation der einzelnen Experimente vorausgesetzt wird. Daher
wendet auch Wellmer mit Recht ein: «Die Forderung, daß singulare
Testsätze, die singuläre Experimente wissenschaftslogisch repräsentieren,

als falsifizierende Prämissen' fungieren sollen, ist unvereinbar
mit der Forderung nach intersubjektiver (experimenteller) Uberprüf

barkeit aller wissenschaftlichen Sätze32. »
Des weitern halten wir Poppers Berufung auf Tarski für fragwürdig;

wir werden bei der Erörterung seines Wahrheitsbegriffs näher auf die
Gründe eingehen, warum sich seine Auffassung nicht mit derjenigen
Tarskis vereinbaren läßt.

* * *

So weit wurde also erläutert, wie der kritisch-rationalen Methode
gemäß eine Theorie auf ihre logische Konsistenz, ihre erklärende
Fruchtbarkeit und ihre Fortschrittlichkeit hin geprüft wird. Die
Wahl jedoch des anzustrebenden Zieles, oder die Einigung auf methodologische

Festsetzungen können nicht logisch gerechtfertigt werden33; sie

beruhen auf einem Entschluß, der sich zwar nicht begründen, aber
doch rational motivieren läßt: Poppers Methodologie führt zum sog.
erkenntnistheoretischen Dezisionismus.

32 a.a.O., S. 137.
33 Dies hängt, wie Hans Albert in seinem Traktat deutlich macht, mit dem

Begründungstrilemma zusammen: sog. letzte oder höchste Gründe sind nicht
zu erreichen.

49



Seine Kritik an der positivistischen Auffassung der Protokollsätze
wurde bereits berührt; dem frühen Carnap wirft er zu recht vor, daß
sein Reduktionismus eigentlich nichts anderes sei, als ein in formaler
Symbolsprache vorgetragener Psychologismus. Aus subjektiven
Erlebnissen kann keinerlei objektive Geltung abgeleitet werden; sie

vermitteln kein «fundamentun in re». Die Objektivität wissenschaftlicher

Sätze gründet vielmehr in ihrer intersubjektiven Überprüfbarkeit.

Wegen des dispositionalen Charakters der Allgemeinbegriffe
— und es ist zu beachten, daß jede Darstellung allgemeine Zeichen
verwendet - transzendieren die Protokollsätze immer schon das

unmittelbar gegebene: sie setzen ein gleichförmiges Verhalten der
Gegenstände voraus. Der einfache Satz zum Beispiel: «Hier steht ein
Glas Wasser» enthält zwei Ausdrücke, die physikalische Körper mit
bestimmten gesetzmäßigen Eigenschaften (Dispositionen) bezeichnen.
Wie einigt man sich aber auf Basissätze, wenn ihre Evidenz weder
durch psychologische Fakten noch durch logische Gründe zu erbingen
ist? Popper gibt dem Basisproblem eine konventionalistische Wendung,

indem er glaubt, daß das Einverständnis allein durch einen Entschluß
zustande kommen kann: «Jede Nachprüfung einer Theorie, gleichgültig,

ob sie als deren Bewährung oder als Falsifikation ausfällt, muß
bei irgendwelchen Basissätzen halt machen, die anerkannt werden.
Kommt es nicht zu einer Anerkennung von Basissätzen, so hat die

Überprüfung überhaupt kein Ergebnis jeder Basissatz kann
neuerdings durch Deduktion anderer Basissätze überprüft werden;
wobei unter Umständen die gleiche Theorie wieder verwendet werden
muß oder auch eine andere. Dieses Verfahren findet niemals ein

natürliches' Ende. Wenn wir ein Ergebnis erzielen wollen, bleibt uns
also nichts anderes übrig, als uns an irgendeiner Stelle für (vorläufig)
befriedigt zu erklären34.» Der Abbruch des Prüfungsverfahrens darf
allerdings nicht willkürlich erfolgen, weil die Forschung nicht planlos
sein kann. Es handelt sich darum, im Hinblick auf den zu erreichenden

Zweck, die vorläufige Bewährung oder die Falsifikation einer
bestimmten Theorie, gezielte Basisbeschlüsse zu fassen. Die Rationalität

der Entscheide wird durch Regeln, die einer zweckmäßigen
Wahrheitssuche dienen, garantiert. Basissätze sind somit Hypothesen, auf
die man sich innerhalb eines praktischen Handlungszusammenhanges
festlegt.

31 L.d:F., S. 69 f.

50



Diese Auffasung aber gefährdet das dem Ganzen zugrundeliegende

Prinzip, denn, wenn sowohl Theorien als auch Basissätze nur Hypothesen

sind, ist nicht abzusehen, wie eineFalsifikation den abschließenden,

endgültig widerlegenden Charakter gewinnen kann, den ihr
Popper im Hinblick auf die fortschreitende Entwicklung der Wissenschaft

zuschreibt. Wie wollte er jemanden, der beschließt, eine

falsifizierte Theorie aufrechtzuerhalten, davon überzeugen, daß sein

Entschluß nicht rational motiviert sei? Es wird ferner nicht einsichtig,
warum er einen Konventionalismus der Art von Poincaré, Duhem
oder Dingler mit dem Motiv ablehnt, daß dieser endgültige Sicherheit
anstrebt. Sofern er nämlich auf Grund des von ihm entdeckten

Asymmetrieverhältnisses die Verifikation einer Theorie für undurchführbar,

eine eventuelle Falsifikation hingegen für endgültig erklärt,
besteht hinsichtlich des Gewissenheitsanspruches nur der Unterschied,
daß er bei ihm eine negative Wendung erhält. Es bleibt zwar der

unleugbare Vorteil, daß Theorien nicht gegen Kritik abgeschirmt
werden; in bezug auf das Begründungstrilemma jedoch scheinen beide

Auffassungen auf demselben Fuß zu stehen, ein Tatbestand, der
offenbar durch den negativen Aspekt verschleiert wird. Wir neigen
deshalb dazu, in Poppers Methologie eine restriktive Abart des üblichen

Konventionalismus zu erblicken, dessen Radikalität dadurch
etwas abgeschwächt wird, daß man die bloß vorläufige Geltung der
Annahme betont. Es dürfte deswegen recht schwierig sein, genaue
Kriterien dafür anzugeben, wann und weshalb man sich mit bestimmten

Basissätzen abzufinden habe; allzugroße Vagheit müßte allenfalls

zu Meinungsverschiedenheiten führen, die jede Falsifikation

fragwürdig machen würden.

* * *

Wir haben noch den Begriff des Grades der Prüfbarkeit zu erörtern.
Der Vergleich des Falsifizierbarkeitsgrades einer Theorie beruht nach

Popper auf dem Vergleich der Klassen ihrer Falsifikationsmöglichkeiten:

ein Satz heißt in höherem Grade prüfbar als ein anderer,
wenn die Klasse seiner Falsifikationsmöglichkeiten diejenigen des

andern als echte Teilklasse enthält. Die beiden Klassen können auch

umfangsgleich (Theorien vom gleichen Falsifizierbarkeitsgrad) oder
inkommensurabel sein. In diesem Zusammenhang trägt Popper eine

seiner wichtigsten Entdeckungen vor, die These nämlich, daß sich

die logische Wahrscheinlichkeit einer Theorie zu ihrem Falsifizier-

51



barkeitsgrad konvers verhält: je mehr sie über die Wirklichkeit
aussagt, desto größer ist die Aussicht, daß sie an der Erfahrung scheitern
wird. Es entscheidet entsprechend nicht so sehr die Zahl der positiv
ausgefallenen Prüfungen - es lassen sich beliebig viele bestätigende
Experimente herstellen - als vielmehr die Strenge des Versuchs, die
Theorie zu widerlegen. Wenn man also in dieser Weise den
Bewährungsgrad zum Maßstab für die Rationalität einer Hypothese erhebt,
kommt es auf eine vielseitige Prüfung in möglichst verschiedenen

Anwendungsbereichen an, wobei immer auch der Wissensstand der

vorgegebenen historischen Situation - das, was Popper « background
knowledge» nennt35 - zu berücksichtigen ist. Mit der Zeit entsteht
dann eine Summe von vorläufig anerkannten Theorien, die zunehmend

besser mit den Fakten übereinstimmen und dadurch jedem
weiteren wissenschaftlichen Fortschritt den Weg bereiten:«
solche möglichst leicht falsifizierbare Theorien aufzustellen, ist das

Ziel der theoretischen Naturbeschreibung. Sie sucht den Spielraum
der erlaubten Vorgänge auf ein Minimum einzuschränken - wenn
möglich so weit, daß jede weitere Einschränkung an der Erfahrung

tatsächlich scheitern müßte. Würde es gelingen, eine solche

Theorie aufzustellen, so wäre damit ,die Welt unserer
Erfahrungswirklichkeit' aus der Menge aller logisch möglichen
Erfahrungswirklichkeiten mit der größten für eine theoretische Wissenschaft
erreichbaren Genauigkeit ausgezeichnet. ,Unsere Welt' wäre mit
theoretischen Mitteln beschrieben: Die und nur die Vorgänge oder

Ereignisklassen wären als erlaubt gekennzeichnet, die wir tatsächlich
auffinden36. »

Die zitierte Stelle erweckt den Verdacht, als gäbe es so etwas wie
absolute Wahrheit, in Form eines von der Wissenschaft anzustrebenden

Ideals der vollständigen Beschreibung aller empirischen
Tatbestände. Ein solches Anliegen wäre jedoch mit der Gesamtkonzeption
unvereinbar; der Begriff der Wahrheit müßte eigentlich für synthetische

Sätze wenigstens - streng betrachtet sogar in der Logik - aus
der Terminologie des kritischen Rationalismus verbannt werden.

Denn, wenn es Gewißheit nicht gibt, dann ist ihm auch kein klarer
Sinn abzugewinnen. Vor dieser Konsequenz scheut Popper selbst

35 Vgl. «Conjectures and Refutations: The Growth of Scientific
Knowledge», London 1963, S. 240.

36 L.d.F., S. 78.

52



offenbar zurück, obgleich er ausdrücklich sagt: «Unsere Wissenschaft
ist kein System von gesicherten Sätzen, auch kein System, das in
stetem Fortschritt einem Zustand der Endgültigkeit zustrebt. Unsere
Wissenschaft ist kein Wissen (episteme) : weder Wahrheit noch
Wahrscheinlichkeit kann sie erreichen87.» Sie besteht vielmehr aus
Hypothesen, aus prinzipiell unbegründbaren Antizipationen, die wir
verwenden, solange sie sich bewähren, ohne sie aber für endgültig
gesichert zu halten. Popper hegt paradoxerweise gerade ihrer Elimi-
nierbarkeit wegen keine Bedenken, die Begriffe «wahr» und «falsch»

zu gebrauchen; sie sind für ihn — wie diejenigen der «Tautologie»,
«Kontradiktion», «Implikation» usw. - nicht-empirische Begriffe der

Logik, die zeitlos gültige Eigenschaften eines Satzes ausdrücken38. In
einer Anmerkung39 nennt er sie in Anlehnung an Carnaps Terminologie

«syntaktische Begriffe». Damit stimmt er aber keineswegs mit
Tarski überein, auf den er sich irrtümlich beruft, denn nach Tarski
ist der Wahrheitsbegriff primär ein semantischer, seine Erklärung daher
ein Aufgabe der Semantik. Einem Satz aus einem syntaktischen
Gebilde läßt sich nämlich, sofern es sich nicht um einen analytischen
handelt, bei dem man allein auf Grund der logischen Form entscheiden

kann, nicht entnehmen, ob er wahr oder falsch ist.

Der Begriff der «wahren Aussage» ist also kein rein logischer,
sondern ein erkenntnistheoretischer, und Tarskis Verdienst liegt eben

darin, daß er das Wahrheitsproblem in den Fragenbereich der
logischen Sprachanalyse eingeordnet hat, um zu einer inhaltlich adäquaten

und formal einwandfreien Definition zu gelangen. Er hat
nachgewiesen, daß es nicht gelingen kann, eine solche in der Umgangssprache

anzugeben, weil jede Definition der Wahrheit in sog. semantisch

geschlossenen Systemen zu Antinomien führt. Wolfgang
Stegmüller bringt die Situation deutlich zum Ausdruck: «Bei der Formulierung

aller semantischen Antinomien werden nur zwei Voraussetzungen

gemacht: nämlich die Gültigkeit der üblichen Gesetze der

Logik sowie die semantische Geschlossenheit der fraglichen Sprache.
Unter dem letzteren ist die Tatsache zu verstehen, daß ein und dieselbe

Sprache bestimmte Sätze und auf diese Sätze bezogene semantische

37 L.d.F., S. 223. Es besteht ein gewisser Widerspruch zu der im
vorhergehenden Zitat (im Konditionalis) geäußerten Ansicht!

38 Über den Gegensatz zwischen Wahrheit und Bewährung vgl. L.d.F.,
S. 220f.

39 L.d.F., S. 220.

53



Prädikate, insbesondere auch das Prädikat ,wahr' enthält. Da man auf
die elementaren logischen Gesetze nicht verzichten kann, muß der

Ausweg aus den semantischen Antinomien in einer Preisgabe der
semantischen Geschlossenheit der Sprache bestehen40. » Das Aufgeben
der semantischen Geschlossenheit bedeutet, daß man zur Objektsprache

eine Metasprache konstruieren muß, in der dann die semantischen

Prädikate definiert werden. Da die Umgangssprache
unvermeidlich als höchste Metasprache eines jeden semantischen Systems

auftritt, läßt sich in ihr als Objektsprache jene exakte Definition
einer wahren Aussage nicht formulieren: Tarskis Korrespondenzbegriff

der Wahrheit, auf den sich Popper beruft41, kann folglich nur
auf formalisierte Sprachen angewendet werden. Popper jedoch nimmt
an, daß das, was er «Korrespondenz mit den Tatsachen» nennt,
als Explikat für den Begriff der Wahrheit dienen kann. Abgesehen
davon, daß in diesem Fall das Explikat nicht klarer wäre als das

Explikandum, besteht keine echte Analogie zu Tarskis rein semantischer

Definition, wenn er behauptet: «The Statement, or the assertion,
,Snow is white' corresponds to the facts if, and only if, snow is,

indeed, white42.» Denn er gibt nicht wie Tarski nur «semantische

Regeln für den metasprachlichen Gebrauch des Prädikats ,wahr' in
bezug auf die Sätze einer formalisierbaren Objektsprache43,» sondern
erhebt einen ontologischen Anspruch, indem er die materiellen
Bedingungen bestimmt, unter denen die Behauptung des Satzes gerechtfertigt

ist. Diese Wendung führt aber zu metaphysischen Annahmen,
die den Voraussetzungen seiner eigenen Methodologie gemäß
unerlaubt sind. Objektivität oder synthetische Wahrheit müßte demnach
ihren Ursprung in «Sachverhalten an sich» haben, die völlig
unabhängig von einem beobachtenden Subjekt existieren würden. Eine
solche Auffassung wird aber seit Kant - besonders auch in der
modernen Physik - als sinnlos abgelehnt; von «Vorgängen an sich» zu
sprechen, wäre in der Mikrophysik z. B. schon deshalb unzulässig,
weil die Meßprozesse jeweils mit in das System einbezogen sind,
dessen Gesetze man erfassen will. Man mag es drehen wie man will:
der Begriffs eines Dings an sich bleibt metaphysisch und wir glauben

40 «Das Wahrheitsproblem und die Idee der Semantik», 2. Aufl., Wien
1968, S. 2.

41 Vgl. «Conjectures and Refutations», S. 223.
42 a.a.O., S. 224.
43 Vgl. Wellmer, a.a.O., S. 230.

54



eher mit Kant, daß Objektivität nicht anders als in Beziehung zum
erkennenden Subjekt zu bestimmen ist, d. h. in der transzendentalen
Form einer für alle «vernünftigen Subjekte» (sofern man
Wissenschaftler so nennen darf) verpflichtenden Allgemeingültigkeit. Wir
geben allerdings zu, daß auch damit große Schwierigkeiten verbunden
sind.

Poppers Interesse richtete sich anfänglich offenbar mehr auf die

empirische Relevanz einer Theorie als auf den Begriff ihrer eventuellen

Wahrheit; das Wahrheitsproblem - in Abhebung zur Frage der

Bewährung - wird sich ihm vermutlich erst in Zusammenhang mit
dem Fortschrittsgedanken gestellt haben. Denn seiner Konzeption
gemäß besteht der Fortschritt in einer steten Annäherung an die
«Wahrheit» - dies allerdings nicht im Sinne einer Akkumulation von
(gesichertem) Wissen, im Sinne einer ständigen Ersetzung von
entweder falsifizierten oder gehaltärmeren Theorien durch solche, die
sich besser bewähren oder eine größere Erklärungskraft aufweisen.
Ein gewisses Unbehagen verursacht der Terminus «verisimilitude»,
den er in diesem Kontext einführt, weil seine Beziehung zum strengen
Begriff der Wahrheit nicht völlig einsichtig wird. Es scheint damit
wiederum nichts wesentlich anderes gemeint zu sein als synthetische
Wahrheit. Eine Theorie würde der Definition entsprechend44 dann
ein Maximum an «Wahrheitskonformität» (oder «Wahrheitsähnlichkeit»)

erlangen, wenn sie nicht allein wahr, sondern auch der

gesamten empirischen Wirklichkeit konform wäre. (Vgl. das erwähnte
Ideal des Fortschritts). Im Vergleich zu einer andern, hat eine Theorie
einen höheren Grad von «verisimilitude», falls ihr «Wahrheitsgehalt»,

nicht aber ihr «Falschheitsgehalt»45 denjenigen der andern
übertrifft (bzw. ihr «Falschheitsgehalt», nicht aber ihr «Wahrheitsgehalt»

geringer ist). Eine Theorie kann also auch dann noch besser

sein als eine andere, wenn sie falsifiziert worden ist.

* * *

Mit der Forderung nach einem größtmöglichen empirischen Gehalt hängt
auch Poppers Zurückhaltung den Formalismen gegenüber und seine

Ablehnung jeglicher Art von Essentialismus zusammen. Formali-

44 Vgl. «Conjectures and Refutations», S. 234.
45 Unter «Wahrheitsgehalt» (bzw. «Falschheitsgehalt») sind die wahren

(bzw. falschen) Sätze zu verstehen, die aus der Theorie folgen.

55



sierungen können zwar insofern nützlich sein, als sie die Exaktheit
fördern und dadurch den Vergleich der Leistungsfähigkeit zweier
Theorien erleichtern; an sich jedoch führen sie nicht zur Entdeckung
relevanter empirischer Probleme. Gegen den Essentialismus46 wendet
er ein, daß die Aufgabe der Wissenschaft nicht darin bestehen kann,
letzte Erklärungen zu liefern, d. h. zu bestimmen, welches das «Wesen»

der Dinge sei. Ein derartiges Unterfangen führt unweigerlich zu
metaphysischen Spekulationen, die grundsätzlich nicht falsifizierbar
sind und deshalb den Fortschritt hemmen. Ebensowenig kann er
sich der Auffassung des sog. Instrumentalismus anschließen, wonach
wissenschaftliche Theorien nur Instrumente sind, die es uns erlauben,
die Wirklichkeit besser in den Griff zu bekommen. Denn Werkzeuge
können zwar, wie er einleuchtend argumentiert, brauchbar oder

zweckmäßig, nicht aber wahr oder falsch sein. In seiner Methodologie
des Versuchs und Irrtums erblickt er deshalb den einzig möglichen
Ausweg, um den Fortschritt im Sinne einer zunehmenden «verisimilitude»

unserer Erkenntnis zu garantieren. Dieser Begriffjedoch scheint,
wie erläutert wurde, auf einem Mißverständnis zu beruhen, nämlich
auf einer unzulässigen Erweiterung von Tarskis semantischem

Wahrheitsbegriff. Er fügt sich überdies dem Programm des kritischen
Rationalismus nicht harmonisch ein, sofern man mit dem Verzicht
auf Gewißheit ernst macht.

* * *

Im Hinblick auf die entscheidende Bedeutung, die der Satz vom

verbotenen Widerspruch durch die logische Minimalforderung der

Widerspruchsfreiheit für jede brauchbare Theorie gewinnt, wird man
sich fragen, ob ein derart kompromißloses Postulat in Poppers
Methodologie seine Berechtigung hat. Er selbst äußert sich
unmißverständlich: «Unter den Forderungen, die an ein theoretisches

System (Axiomensystem) gestellt werden müssen, nimmt die der

Widerspruchslosigkeit eine Sonderstellung ein. Man kann sie als die
oberste axiomatische Grundforderung bezeichnen, der jedes theoretische

System, sei es empirisch oder nicht empirisch, genügen muß.

man sieht die Bedeutung der Widerspruchslosigkeit ein, wenn man

46 Man vergleiche u. a. mit seinen Äußerungen in «Das Elend des Histo-
rizismus» (S. 24—27) und mit seiner Kritik an Plato und Hegel in «Die offene
Gesellschaft und ihre Feinde».

56



bedenkt, daß ein widerspruchvolles Satzsystem deshalb nichtssagend
ist, weil jede beliebige Folgerung aus ihm abgeleitet werden kann;
Deshalb ist die Widerspruchslosigkeit das allgemeinste Kriterium für
die Verwendbarkeit des Satzsystems Die empirischen Sätze müssen
neben der Bedingung der Widerspruchslosigkeit noch einer weiteren
Bedingung genügen : sie müssen falsifizierbar sein47. » So sehr man die

Notwendigkeit der Widerspruchsfreiheit intuitiv einsieht, so scheint
doch die Begründung im Zitat auf ein banal utilitarisches Argument
hinauszulaufen. Ein Dialektiker z. B. könnte sich für einen andern

Begriff des Widerspruchs entscheiden und damit auf Eindeutigkeit
verzichten, ohne daß der Rationalist in der Lage wäre, ihn von der
Falschheit seines Entschlusses zu überzeugen48. Darin liegt die Gefahr

jeder Art von Dezisionismus.
Die Einordnung der Logik in das ganze Konzept bereitet

grundsätzliche Schwierigkeiten. Popper äußerte seine Ansichten zu diesem

Thema in verschiedenen Artikeln49 die unseres Erachtens nur einen
lockeren Zusammenhang mit dem eigentlichen methodologischen
Anliegen haben und die zentrale Stellung, welche die Konsequenzlogik

darin einnimmt, nicht genügend motivieren. Hans Albert
bemerkt dazu: «Wenn man die Rolle der Logik (im kritischen
Rationalismus) bestimmen möchte, dann wird man sagen können, daß sie

hier nicht als Instrument der positiven Begründung, sondern als

Organon der Kritik in Betracht kommt. Dementsprechend ist diese

Methodologie auch nicht wie die klassische am Satz vom zureichenden

Grunde orientiert, sondern vielmehr an einer methodologischen
Version des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch, .60» Trotz
der Behauptung, daß es für keinen Bereich der Erkenntnis so etwas

47 L.d.F. S. 59.
48 Es ist allerdings zu bemerken, dass jede mögliche Form von Logik

mindestens auf der Stufe der Metasprache einige Grundgesetze der klassischen

Logik voraussetzen muß.
49 Vgl. «New Foundations for Logic», in: Mind 1947; «Logic without

Assumptions», in: Proc. of the Arist. Soc. 1947; «Functional Logic without
Axioms or Primitive Rules of Inference», in: Koninklijke Nederlandsche
Akademie van Wetenschappen, Proc. of the Section of Sciences, I, 1947;
«The Trivialization of Mathematical Logic», in: Proc. of the Xth
International Congress of Philosophy, I, Amsterdam 1948; «On the Theory of
Deduction», P. I and II, in denselben Akten der niederländischen Akademie,
II 1948.

50 Traktat, S. 43.

57
5 Studia Philosophica XXX/XXXI



wie einen sicheren Anfang oder absolute Grundlagen geben könne,
scheint hier der Satz von Widerspruch eine derartige Funktion zu
übernehmen. Popper vertritt allerdings nirgends expressis verbis die

Ansicht, daß Logik absolute Gewißheit vermittle. Die sog. Grundlagenkrise

der Logik und Mathematik seit Russells Aufdeckung der
Antinomie in der Mengenlehre51 und auch seit Gödels Nachweis,
daß die Vollständigkeit der Quantifikationstheorie nicht zugleich
mit ihrer Widerspruchsfreiheit zu erbringen sei52, hat allgemein zu
einer gewissen Vorsicht veranlaßt. Der kritische Rationalist muß
jedenfalls jegliche apriorische Auszeichnung bestimmter Grundbegriffe
der Logik im Sinne Kants — seien es transzendentale Kategorien oder

gewisse Konstanten (Negation, Konjunktion etc.) und Gesetze -
ausschließen. Ebensowenig wäre ein Abbruch des Begründungsregresses

durch Berufung auf irgendeine Form von Evidenz statthaft.
Eine konventionalistische Lösung endlich - in der Art etwa derjenigen
Hugo Dinglers53, der als erster auf die Aporie des Letztbegründungsproblems

hingewiesen hat- akzeptiert er deshalb nicht, weil sie Sicherheit

anstrebt. Nach Dingler würde die Logik letztlich aufeiner
Willensentscheidung beruhen, nämlich auf dem Beschluß, eindeutige Begriffe
zu schaffen, die als Grundlage für die Sicherung unseres Wissens zu
gelten hätten. Logische Regeln wären demnach «praktische
Handlungsanweisungen» zur Bildung solcher Begriffe, die Mehrdeutigkeit
verhindern. Popper wendet mit Recht ein, daß derartige Entwürfe
zwangsläufig in der Metasprache auf Evidenzen rekurieren müssen

und daher dogmatisch bleiben. Daraus ergibt sich der unvermeidliche
Verzicht auf eine feste Begründung der Logik, und er begnügt sich
seinerseits damit, deren Regeln und Konstanten mit Hilfe einer
Rekonstruktion zu erklären, ohne dabei ein bestimmtes System von
vornherein auszuzeichnen. Die zu jedem Zeitpunkt gebräuchlichen
Formen der Logik bleiben also grundsätzlich revidierbar, d. h. einer

51 Der Begriff der Menge aller Mengen, die sich nicht selbst als Element
enthalten, führt zu einem Widerspruch, weil diese sich selbst als Element
enthalten müßte, was der Begriff eben verbietet. Für eine mögliche
Auflösung vgl. W. Stegmüller, a.a.O. S. 37f.

52 Vgl. Kurt Gödel, «Über formal unentscheidbare Sätze der Principia
Mathematica und verwandter Systema», in: Monatsschr. für Mathematik
und Physik 1931; W. Stegmüller, «Unvollständigkeit und Unentscheidbar-
keit», Wien 1959.

53 Vgl. «Philosophie der Logik und Arithmetik», München 1931.

58



möglichen Kritik ausgesetzt. Damit gibt er sich aber einer Illusion
hin! Denn jede Form von Kritik - sei es der Nachweis eines logischen
Fehlers, oder eine praktisch durchgeführte Falsifikation - setzt
mindestens den Begriff der Negation und die Gültigkeit des Satzes vom
Widerspruch voraus. Dieser jedoch ist rational nicht anfechtbar,
weil man, um ihn aufzuheben, sich auf ihn selbst berufen müßte. Der
kritische Rationalismus wurzelt also letzten Endes in einem
unwiderruflichen Prinzip der Logik, dessen Annahme oder Verwerfung
keinem möglichen Beschluß mehr offen steht. Wir würden deshalb auch
auf der üblichen Benennung beharren und nicht wie Hans Lenk54

annehmen, daß die Bezeichnung «rationaler Kritizismus» die Sache
besser trifft.

64 Vgl. «Philosophische Logikbegründung und rationaler Kritizismus»,
in: Zeitschr. f. philos. Forschung, Bd. 24, H. 2, Meisenheim/Glan 1970.

59


	Die erkenntnistheorethischen Grundlagen des kritischen Rationalismus

