Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 30-31 (1970-1971)

Artikel: La question de Dieu et la philosophie aujourd’hui = Die philosophische
Gottesfrage heute

Autor: Mende, Georg / Widmer, Gabriel / Hersch, Jeanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Symposium 1970

LA QUESTION DE DIEU ET LA PHILOSOPHIE
AUJOURD’HUI

DIE PHILOSOPHISCHE GOTTESFRAGE HEUTE

A Fribourg, dans les locaux de I’Université, a eulieule 1** mars 1970
le traditionnel Symposium de notre Société, consacré cette année au
sujet suivant:

La question de Dieu et la philosophie aujourd’hui — Die philoso-
phische Gottesfrage heute.

Y prirent la parole M. Georg Mende, professeur d’histoire de la
philosophie a la Friedrich-Schiller Universitit de Jéna (République
démocratique allemande); M™° Jeanne Hersch, professeur de philo-
sophie a la Faculté des Lettres de I’Université de Geneve; M. Gabriel
Widmer, professeur de théologie dogmatique 4 la Faculté de Théologie
de I'Université de Genéve.

On trouvera ci-dessous les textes de ces trois exposés, suivis d’un
compte-rendu de la discussion qui suivit.

La présidence générale du Symposium était assurée par le soussigné,
qui tient ici & exprimer sa reconnaissance, au nom de la Société
suisse de Philosophie, aux orateurs, au public, venu nombreux, aux
autorités universitaires et publiques du Canton de Fribourg, qui surent
nous recevoir avec une grande hospitalité.

La présidence de la discussion fut assumée par M. Gerhard Huber,
professeur de philosophie a I’Ecole Polytechnique Fédérale de Zurich.
A lui s’adressent mes sentiments de gratitude.

Le Président: §.-Claude Piguet

Georg Mende

In einem Gedicht des frithen Brecht finden sich die Zeilen:

«LaBt euch nicht verfithren!

Es gibt keine Wiederkehr.

Der Tag steht in den Tiiren;

Ihr kénnt schon Nachtwind spiiren:
Es kommt kein Morgen mehr.»



Diese Worte des Dichters, der, als er sie niederschrieb, noch keine
Beziehung zum Marxismus-Leninismus besalB, wurzeln in einem
historischen Gelidnde, dessen Verfertigung sich Jahrhunderte zurtick-
verfolgen 148t. Dieser ProzeB3, der in Europa etwa vom 16. bis in das
19. Jahrhundert vor sich gegangen ist, kann jetzt nicht in seiner
Gesamtheit und Komplexitiat dargestellt werden. Selbst auf seine
philosophischen Markierungen kann im einzelnen kaum eingegangen
werden. Einige, mehr oder weniger beliebig herausgegriffene Namen
sollen zunichst einmal lediglich den Umkreis andeuten, in dem der
Stoff drinsteckt, der philosophichistorisch aufzubereiten wire. Ich
nenne Giordano Bruno; Spinoza; den franzoésischen Materialismus;
Lessing, Jacobi und Goethe; Kant, Fichte, Hegel und Feuerbach;
die russischen revolutioniaren Demokraten Belinski, Herzen, Dobrol-
jubow und Tschernyschewski. Alle diese Philosophen sind verbunden
mit der Herausbildung der biirgerlichen Gesellschaftsordnung und
begaben sich ideologisch in eine Auseinandersetzung mit dem aus
der Zeit des Feudalismus iiberlieferten Gedankengut. Das Menschen-
bild, das ihnen vorschwebte, war ein in seinen wesentlichen Ziigen
individualistisch akzentuiertes — das biirgerliche Individuum, wie es
sich uns etwa reprisentiert in der bekannten Definition der Aufkla-
rung bei Kant: « Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmiindigkeit». In diesem individualistischen
Prinzip, in diesem biirgerlichen Ich verfestigte sich der philosophische
Ausgangspunkt fir die ideologische Ingangsetzung und das Verstind-
nis zweier Prozesse von allgemein gesellschaftlichem Range, ndmlich
dem Loslésungsproze3 der Philosophie von der Theologie und dem
Verschmelzungsproze3 der Philosophie mit der Wissenschaft.

Wir miissen uns auf ein einziges, und noch dazu knapp zu fassendes
Beispiel beschrianken. Wir beziehen uns auf Spinoza, weil er eine
ganze Stromung ausloste und weil es sich Uiberdies um ein lehrreiches
Kapitel zur Geschichte der Gewissensfreiheit handelt. Gemeint ist
Spinozas «Theologisch-politischer Traktat», der in lateinischer
Sprache erstmals anonym 1670 in den Niederlanden erschien und
alsbald verboten wurde. Dieses Jahr 1670 war um 70 Jahre getrennt
von der Verbrennung Giordano Brunos, um 37 Jahre von der Ver-
urteilung Galileis, und um ebenfalls 37 Jahre von der Vernichtung
des Werkes « Uber die Welt» durch seinen Autor Descartes selbst,
nachdem dieser von der Verurteilung Galileis erfahren hatte, es war
um 28 Jahre getrennt von der beabsichtigten Verhaftung Descartes’,

2



die nur das Eingreifen des Prinzen von Oranien verhinderte. Und
worum ging es im « Theologisch-politischen Traktat»? Es ging um
eine siuberliche Trennung von Wissen und Glauben, von Philosophie
und Theologie; es ging um eine historisch-philologische Bibelkritik,
um den Nachweis, daB3 die Schriften des «Alten Testaments» nicht
von jenen Verfassern herrithren konnten, denen sie zugeschrieben
wurden. Damit freilich wurde der Offenbarungscharakter der Bibel
hinfallig, zumindest in ihrem Gesamtzusammenhange. Dabei kam
der deus sive natura im «Theologisch-politischen Traktat» gar nicht
einmal zur Sprache. Wie auch immer die Interpretation dieses spino-
zistischen Gottesbegriffes vorgenommen worden sein mag, eines steht
fest: deus sive natura ist weder personlicher Gott noch Gott als Geist.
Das ist letzten Endes auch keine Vergéttlichung der Natur (wie dies
als Ausdeutung im Begriff des Pantheismus zum Ausdruck gebracht
werden sollte), sondern vielmehr die Ersetzung des Gottesbegriffes
durch etwas anderes, rational verstindlich zu Machendes.

Mag die Offenbarung was auch immer fiir ein Erlebnis sein (z. B.
bei Moses, bei Christus, bei Mohammed), wer ihrer nicht teilhaftig
geworden ist (wie z. B. Kant), vermag sich darunter nichts Rechtes
vorzustellen. Vom Standpunkt des aus der Unmiindigkeit sich befreit
habenden Individuums formulierte Kant seine drei beriimten Fragen:
Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen?» Man
horche auf diesen Ton: «Ich» in bezug auf « Gott», von dem nichts
zu wissen ist! Das lauft selbstverstindlich nicht aufeine Vergottlichung
des Menschen hinaus. Nicht einmal dann spater bei Feuerbach und
seiner These: Nicht Gott schuf den Menschen nach seinem Bilde,
sondern der Mensch erschuf Gott nach seinem Bilde. Keiner der
biirgerlichen Atheisten vermdéchte einzusehen, inwiefern der Mensch
in irgendeine ursdchliche Beziehung zum Weltall gebracht werden
kénnte, wohl aber wiirde er die vermeintliche Gotteskindschaft des
Menschen fiir eine Vergottlichung des Menschen halten.

Das waren einige Blinklichter in eine historisch vergangene gei-
stige Landschaft. Sie umgab Marx, als er aufwuchs. Damit soll ge-
sagt sein, daBl Marx den Atheismus nicht zu erfinden brauchte. Fur
ihn war der Atheismus eine Erbschaft aus der Entwicklung der vor-
hergegangenen biirgerlichen Philosophie. Wenn Marx (1843/44) die
Kritik der Religion fiir Deutschland als im wesentlichen beendet
ansah, so meinte er damit die theoretisch vollzogene Kritik der Reli-
gion, wie sie damals vorlag. Sie wurde fiir ihn zu einer theoretischen

3



Grundlage, zur theoretischen Voraussetzung fiir alle weitere Kritik.
Wenn aber die Religion aufhoéren sollte, «der Seufzer der bedriangten
Kreatur» zu sein, dann muBte die «Kritik des Himmels» in die
«Kritik der Erde», die «Kritik der Religion» in die «Kritik des
Rechts», die «Kritik der Theologie» in die «Kritik der Politik» ver-
wandelt werden, sagte Marx.

Damit wollen wir die philosophiehistorische Argumentation ver-
lassen, um ein weiteres Argument aufzugreifen, das humanistische.

Eine der «Geschichten von Herrn Keuner» von Brecht geht fol-
gendermafen:

«Einer fragte Herrn K., ob es einen Gott gibe. Herr K. sagte: ,Ich rate
dir, nachzudenken, ob dein Verhalten je nach der Antwort auf diese
Frage sich dndern wiirde. Wiirde es sich nicht dndern, dann kénnen wir
die Frage fallen lassen. Wiirde es sich 4ndern, dann kann ich dir wenig-
stens noch so weit behilflich sein, daf3 ich dir sage, du hast dich schon
entschieden: Du brauchst einen Gott.5»

Erforderlich ist hierfiir die Gegeniiberstellung von spatbiirgerlicher
Philosophie und dialektischem Materialismus hinsichtlich unseres
Problems. Es zeigt sich namlich, daB3 die atheistische Erbschaft auch
bei der spitbiirgerlichen Philosophie auf Interesse gestoBen ist. Ich
nenne zunichst wieder einige Namen: Schopenhauer, Kierkegaard,
Nietzsche, Sartre. Schopenhauer, der das Christentum entschieden
ablehnte, den Theismus eine «Idololatrie» nannte, betrachtete die
Religion als eine Angelegenheit fiir den «grofen Haufen», als «die
Metaphysik des Volks». Gestrichen wird also bei ihm das Erziehungs-
ideal der klassischen Aufklirung, deren stets proklamierte Volks-
verbundenheit, die Bildungsfahigkeit jedes Individuums. Der Indi-
vidualismus wird elitir, die « Umwertung aller Werte», wie bei
Nietzsche, zu einer «Ubermenschlichkeit». Das ist zwar keine Ver-
gottlichung, wohl aber eine Verg6tzung, und zwar nicht des Menschen
schlechthin, sondern des Menschen als Individuum. Von daher kommt
denn auch der Nihilismus, «jener unheimliche Gast» und «die radi-
kale Ablehnung von Wert, Sinn und Winschbarkeit» (Nietzsche).
Solche vermeintlich auf sich allein gestellten Individualisten miissen
zwangslaufig ihre Gottlosigkeit als Verlassenheit, als ein génzliches
Sichselbstiiberlassensein empfinden. Derartiges Gestimmtsein ver-
anlaf3t diesen oder jenen dann wohl auch, den Sakularisierungsprozel3
nicht mehr im Sinne der bisherigen biirgerlichen und dann auch
spatbiirgerlichen Philosophietradition fortzusetzen, sondern ihn rick-

4



laufig in eine Art «negativer» Theologie einmiinden zu lassen. Das
scheinen mir solche Redeweisen anzuzeigen, wie die von Heidegger:
«Das Nichts nichtet», oder auch bei Jaspers «Der philosophische
Glaube». Daf3 das alles einen destruktiven Charakter aufweist, wird
im allgemeinen nicht nur nicht bestritten, sondern positiv bewertet.
Von der Destruktion, die das Individuum dabei erleidet, wird hin-
gegen nicht gesprochen, sie wird existentiell geradezu verklart.

Die Gegenposition bietet sich aus der Sicht des Marxismus-Leninis-
mus. Vielleicht darf ich das zunichst so ausdriicken: Die Uberwin-
dung des biirgerlichen Individualismus geschieht durch Marx an
einer Stelle, die dem Individuum ermdglicht, den Individualismus
zu iuberwinden, ohne an seiner Individualitit Schaden zu nehmen.
Ich meine es vollig ohne Pathos, so, wie man sonst vielleicht auch sagt,
jemand habe uns einen Handgriff vorgemacht, wenn ich sage: er hat
uns das vorgelebt, und das gilt auch von Engels, und das gilt auch
von Lenin. Der Vorgang, den ich hierbei im Sinn habe, ist der viel
diskutierte Ubergang vom Standpunkt der Bourgeoisie auf den
Standpunkt der Arbeiterklasse.

Hinsichtlich unseres Problems bedeutet das zunichst: Es gibt
immer wieder Fragen, die kann jedes Individuum nur fiir sich, und
die mufB jedes Individuum fiir sich beantworten. Das ist die Realisie-
rung der Gewissensfreiheit. Die Entscheidung der Gottesfrage ist ein
Akt der Gewissensfreiheit. Denn im Bereich des Glaubens gibt es
keine Beweise, sonst ist es kein Glaube. Daher sind nur zwei Entschei-
dungen moglich: ja oder nein. Eine jede dieser beiden Entschei-
dungsmoglichkeiten ist erlaubt. Ohne Toleranz keine Gewissensfrei-
heit. Wogegen ich mich wenden mochte, das ist der Slogan vom
atheistischen Marxismus. Dieser Slogan beinhaltet zwei Behauptun-
gen: 1.) daB der Atheismus eine Erfindung des Marxismus wire;
diese Behauptung wurde bereits widerlegt; lange bevor an den Mar-
xismus iiberhaupt zu denken war, gab es Atheisten und Atheismus;
2.) daB der Atheismus das entscheidende Spezifikum des Marxismus-
Leninismus wire; auch diese Behauptung ist falsch, denn der Atheis-
mus ist Erbschaft, philosophische Erbschaft aus der Entwicklungszeit
der biirgerlichen Philosophie; der dialektische und historische Mate-
rialismus aber ist keine Philosophie der Bourgeoisie, sondern der
Arbeiterklasse.

Wenn sich das Wesen des Menschen in der soeben geschilderten
Gewissensfreiheit erschopfte, dann allerdings stiinde es schlimm mit

5



ihm. Er hétte Gott verloren und stiinde allein auf sich angewiesen.
Um ihn herum bildete sich ein Feld des Nihilismus. Mit diesem
Menschenbild hat der Marxismus nichts gemeinsam. Indem Marx
Philosophie und Arbeiterbewegung miteinander verband, versah er
die menschliche Monade mit Fenstern. Er stellte das Individuum
nicht in die Gesellschaft von reinen Ideen, sondern in die Gesellschaft
von titigen denkenden Menschen. Ebenso wie die Natur fiir die
menschliche Gesellschaft, so waren und so sind fur jedes Individuum
die Verkehrsverhiltnisse menschlich-gesellschaftlichen Lebens vor-
ausgesetzt. Oder anders gesagt: Ohne Existenz der menschlichen
Gesellschaft keine Existenz irgendeines Individuums. Das Indivi-
duum kann sich nur in und nur mittels der Gesellschaft vereinzeln.
Marx hat das Individuum gelehrt, sich in Gemeinschaft mit anderen,
aus und in dieser Gemeinschaft, als Veranderer zu begreifen und zu
betiatigen. Vom Ursprung her, und dieser Ursprung heil3t Arbeit.

Die Arbeit ist nach Marx jener «Prozel zwischen Mensch und
Natur», in welchem «der Mensch seinen Stoffwechsel mit der Natur
durch seine eigene Tat vermittelt, regelt und kontrolliert». In den
Blick kommt dabei auch eine Arbeit, die der arbeitende Mensch «als
Spiel seiner eigenen korperlichen und geistigen Krifte genieBt».
Arbeit ist aber zugleich Kooperation.

Beides ist von fundamentaler Bedeutung fiir das Selbstverstindnis
in unserer Zeit. Wie kann der Philosoph sich als — um einen Ausdruck
von Husserl zu verwenden — «Funktiondr der Menschheit» betiti-
gen? Mir scheint, wenn er sich darum bemiiht, daBl — und ich ge-
brauche jetzt eine Formulierung Lenins — jede Kochin den Staat
regiert, nicht unbedingt als Ministerprisidentin, obwohl auch das
moglich sein muB, nein, von ihrem Platz aus, und das gilt fir jeden
arbeitenden Menschen, insbesondere auch kérperlich arbeitenden
Menschen. «Ideen», so schrieb Marx, «kénnen nie iiber einen alten
Weltzustand, sondern immer nur iiber die Ideen des alten Weltzu-
standes hinausfithren. Ideen kénnen tberhaupt nickis ausfiihren. Zum
Ausfithren der Ideen bedarf es der Menschen, welche eine praktische
Gewalt aufbieten». Nicht auf einer praktischen Vernunft, sondern
auf dieser praktischen Gewalt, d. h. auf der Arbeit, beruht die Exi-
stenz der menschlichen Gesellschaft. Mir personlich — und Sie ge-
statten mit bitte dieses Bekenntnis — ist es eine gesellschaftliche Pflicht
gewesen und eine Erfiilllung von Freiheit, den Standpunkt der Arbei-
terklasse einzunehmen. In diesem Zusammenhange méchte ich mir

6



erlauben, an Frau Hersch eine Frage zu richten. Sie bezieht sich auf
eine Stelle in dem Buche «Die Ideologien und die Wirklichkeit»
(Minchen 1957, S. 254), wo gesagt wird: «politische Freiheit» habe
«keine Fiille». Nun, ich erinnere an einen Politiker und zwar an
Karl Liebknecht, der als einziger Abgeordneter im deutschen Reichs-
tag am 2. Dezember 1914 sein «Nein» zum Kriege aussprach.
Sollte — und das Schicksal Liebknechts legt eine solche Formulierung
nahe — diese geradezu sokratische Einheit von Existenz und Politik
«existentiell » nicht bemerkenswert sein? Nur noch rhetorisch stelle
ich die weitere Frage: woher er seinen ethischen Auftrag hatte? Die
Antwort ist im bisher Gesagten enthalten.

Ich komme zum letzten Teil meiner Ausfithrungen, zum Argument
der Verantwortung im wissenschaftlichen Zeitalter.

Ich darf wiederum mit einigen Zeilen von Brecht einleiten, diesmal
mit einem Gedicht des spaten Brecht, kurz vor seinem Tode verfalt:

«Als ich in weiBem Krankenzimmer der Charité
Aufwachte gegen Morgen zu

Und die Amsel horte, wuBte ich

Es besser. Schon seit geraumer Zeit

Hatte ich keine Todesfurcht mehr. Da ja nichts
Mir je fehlen kann, vorausgesetzt

Ich selber fehle. Jetzt

Gelang es mir, mich zu freuen

Alles Amselgesanges nach mir auch.»

Ebenfalls Brecht hat uns als Kinder eines wissenschaftlichen Zeit-
alters gekennzeichnet. In derselben Welt, die es auch frither schon
gab, leben wir dennoch in einer neuen Welt. Welt ist fiur uns das,
was wir als Menschen in ihr zu tun vermdogen. Brecht forderte eine der
neuen Welt angemessene «kritische Haltung». Er beschrieb sie am
Beispiel der Literatur im Hinblick auf das Theater: « Die Haltung ist
eine kritische. Gegentiber einem FluB3 besteht sie in der Regulierung
des Flusses; gegeniiber einem Obstbaum in der Okulierung des
Obstbaumes, gegeniiber der Fortbewegung in der Konstruktion der
Fahr- und Flugzeuge, gegeniiber der Gesellschaft in der Umwélzung
der Gesellschaft. Unsere Abbildungen des menschlichen Zusammen-
lebens machen wir fiir die FluBbauer, Obstziichter, Fahrzeugkon-
strukteure und Gesellschaftsumwilzer . . ..» Der Begriff des wissen-
schaftlichen Zeitalters wire demnach miBverstanden, wiirde man sich
dabei ein naturwissenschaftlich bestimmtes Zeitalter vorstellen. Die



sogenannte wissenschaftlich-technische Revolution ist kein techni-
scher, sie ist ein gesellschaftlicher, sie ist ein geschichtlicher Vorgang.
Niemand wird heute mehr bestreiten, daB zwischen Naturwissen-
schaft und Produktionstechnik eine sehr enge Beziehung besteht. Und
wenn von der Produktivkraft Wissenschaft gesprochen wird, so liegt
dem eine Geschichte der Naturwissenschaften zugrunde, die mit der
Anfertigung eines materiellen Instrumentariums zur Beherrschung
der Natur in prahistorischer Zeit begann und sich als ein mensch-
heitsgeschichtlicher Vorgang bis in unsere Gegenwart zutrug.

Keine einzige der Fragen, die die Entwicklung der modernen
Naturwissenschaften im Zusammenhang mit ihrer Technisierung
aufgeworfen hat, ist anders als gesellschaftlich zu 16sen. Dies ist nur
mittels einer gesellschafts-wissenschaftlich begrindeten Organisations-
wissenschaft moglich — als Politikum verstanden — die mit prognosti-
schen Fihigkeiten ausgestattet arbeitet, in einer sozialistischen Ge-
sellschaftsordnung.

Man sollte sich ernsthaft iiberlegen, ob Begriffsbildungen, wie etwa
die vom Selbstmord der menschlichen Gesellschaft, wie sie fiir den
journalistischen Tagesgebrauch herumgestreut werden, in ihrer Sinn-
losigkeit, der dessenungeachtet starke Verfithrungskraft innewohnt,
philosophisch zu verantworten sind. Von Selbstmord der menschli-
chen Gesellschaft kann nur sprechen, wer an die Gesellschaft einen
individuellen Maflstab anlegt. Nur ein Einzelner kann in dieses Wor-
tes Bedeutung und Sinnhaltigkeit ndmlich: Selbst-Mord begehen.
Ein Selbst-Mord der menschlichen Gesellschaft hitte die Uberein-
stimmung aller Angehérigen dieser menschlichen Gesellschaft als vor-
her erbracht anzunehmen. Diese Art von Selbstaufgabe der mensch-
lichen Gesellschaft gibt es nicht. Mordanschlige aber gegen die
menschliche Gesellschaft sind nicht zu dulden.

Giinther Anders hat in seinem Briefwechsel mit dem nordameri-
kanischen Atombombenpiloten Claude Eatherly (Off limits fiir das
Gewissen. Der Briefwechsel Claude Eatherly Giinther Anders. Her-
ausgegeben von Robert Junk. Reinbek 1961, S. 140f.) die « Eichmann-
Logik» heraufbeschworen und eindringlich vor ihr gewarnt. Das ist
die Kehrseite zum soeben erwihnten «Selbstmord». Auch das ist
«Eichmann-Logik», allerdings sozusagen schon im voraus. Denn es
dreht sich bei dieser « Eichmann-Logik» um die Ausflucht, angeblich
nur «Schriaubchen im Apparat des Terrors gewesen zu sein». Nie-
mandem, dem an Verantwortung gelegen ist, bleibt es heute erspart,

8



die Lehren aus der Zeit des deutschen Faschismus zu geschichtlicher
Wahrheit zu verallgemeinern.

Ich méchte jetzt den Kreis, den wir mit unseren Uberlegungen
gezogen haben, durch eine Riickkehr zum Ausgangspunkt schlieBen.
Wer vor die Gottesfrage gestellt wird, soll sie ehrlich beantworten
konnen. Die buirgerlichen Atheisten hatten es nicht leicht. Die Lebens-
gefahrlichkeit des Atheismus ist keine Legende. In solchen Zeiten
leben wir heute nicht mehr. So empfand es wohl auch Bertolt Brecht,
als er es «besser» «wullte» im Krankenzimmer der Charité. Wenn
er in seiner « Hauspostille» noch gesagt hatte: « Es kommt kein Mor-
gen mehry», zweifelsohne der Ausdruck eines nihilistisch schattierten
Individualismus, so «wullte» er es nun «besser». Der alte Brecht
(der immer noch Atheist geblieben war, aber inzwischen Marx und
Lenin studiert hatte), der todkranke Brecht, hatte die Freude erwor-
ben «alles Amselgesanges» nach ihm auch.

Fur diesen Morgen, der nach uns kommt, auch philosophisch zu
arbeiten: Gehort das nicht mit zur Verantwortung in unserem wissen-
schaftlichen Zeitalter, das konkrete Wahrheiten verlangt?

Gabriel Widmer

Pour le théologien, la question de Dieu revét aujourd’hui plusieurs
aspects. Le mot «Dieu» peut étre, en effet, entendu soit comme le
sujet, soit comme ’objet de I’interrogation. Ou bien, c’est Dieu qui
appelle et interpelle tel homme, tel peuple; ou bien c’est tel homme
ou telle collectivité qui questionne Dieu; ou bien encore, ces deux
possibilités interferent: Dieu s’adresse a ’homme qui, a son tour, pose
des questions a Dieu (ou vice versa).

La théologie biblique insiste sur la priorité de I’appel de Dieu.
C’est Dieu qui se rend en quelque sorte visible et audible en inter-
pelant ses serviteurs; Abraham, Moise, David, Esaie, Jérémie et plus
tard Jean-Baptiste, les apétres et de manié¢re exemplaire Jésus de
Nazareth, sont des appelés, et comme élus, des hommes de Dieu qui,
a leur tour, adressent I’appel & d’autres. Il y a appel a la repentance
et au changement de vie, a la fidélité et a 'obéissance, parce que
Dieu fait connaitre ses promesses de pardon, de salut, de vie, les tient
et les réalise.

Mais la théologie biblique rapporte aussi les questions que les
serviteurs de Dieu lui adressent. A ’issue de son combat avec ’ange,

9

2 Studia Philosophica XXX/XXXI



Jacob lui demande: «Fais-moi connaitre ton nom» (Gn. 32.29).
Appelé par Dieu a devenir le libérateur de son peuple, Moise encore
¢ébloui par la clarté du buisson ardent, questionne Dieu: «Si les en-
fants de ton peuple me demandent quel est ton nom, que leur ré-
pondrai-je?» (Ex. 3.13). Ici la question porte sur le nom de Dieu et
par conséquent sur sa puissance efficace et sur la confiance qu’on
peut mettre en lui. Ailleurs, elle porte sur son existence et ses mani-
festations; I’insensé la met en doute: «Il dit en son cceur: il n’y a point
de Dieu» (Ps. 14.1, cf. Ps. 53.2, Hb. 11.6) et manifeste ainsi sa
surdité et son endurcissement aux appels de Dieu.

On sait le retentissement que ces questions ont eu dans la philo-
sophie médiévale: St. Thomas, par exemple, élaborera ce que E.
Gilson définit comme la «métaphysique de I’Exode», une ontologie
ol les noms de Dieu jouent un réle prépondérant; il pouvait se ré-
clamer de I'autorité du Pseudo-Denys et de son De divinis nominibus.
De méme, St. Anselme échafaudera son fameux argument sur l’exis-
tence de Dieu pour réfuter la négation de I’insensé.

Mais voila qui fait probléme. La théologie biblique souligne le fait
que Dieu est I'auteur de toute question, ’homme n’étant que son
partenaire en second. La théologie ecclésiastique, celle d’un Anselme,
celle d'un Thomas par exemple, fait de plus en plus une place
importante aux questions de I’homme: Dieu est-il? Qui est-il? Le
passage de ’audition de I’appel divin a ’interrogation sur ’existence
de Dieu et ses attributs est significatif d’un déplacement d’accent.
Pour la théologie biblique, tout part de Dieu, de sa révélation; tout
y est suspendu, méme les questions de Jacob, de Moise, méme le
doute de I’insensé; on n’en sort pas, car Dieu se donne a connaitre
dans son appel, ses promesses, son salut. Peu a peu, sous I'influence
de la métaphysique, la théologie ecclésiastique fait une place toujours
plus grande a2 ’homme, 4 son univers, qu’elle situe sinon en dehors
du moins en face du Créateur; son cadre de référence n’est plus
seulement et d’abord I’appel de Dieu et son audition par ’homme,
l’audition qui vient de la foi et de I’espérance, mais aussi et surtout,
la question, le doute de ’homme et sa soif d’évidence, de preuve.
Du Dieu qui donne a ’homme la possibilité de mettre sa confiance
en Lui, on est passé insensiblement, a travers les rencontres du message
chrétien et des philosophies grecques, a un homme qui cherche a
fonder, a justifier sa croyance en Dieu.

Il y aurait beaucoup de choses a dire sur ce passage d’un point de

10



départ situé en Dieu & un point de départ pris du c6té de ’homme et
de son cosmos, beaucoup de choses a dire aussi sur les conséquences
de cette modification dans la question de Dieu. Car ce passage
signifie un changement dans la conscience que ’homme prend de
lui-méme dans ses relations avec autrui, le monde et Dieu; historique-
ment, il ouvre la porte a la possibilité d’un refus de Dieu, a ’oubli de
sa question et aussi & la possibilité d’expliquer, de rendre compte
humainement de son irréalité, de son caractere illusoire. Le passage
d’une théologie centrée sur la révélation, sur ’appel, sur la question
de Dieu a ’homme a une théologie se déployant sur les registres d’une
philosophie, sur les questions de ’homme 4 Dieu, ce passage ne serait-il
pas celui qui conduit a I'impasse de ’athéisme philosophique et de la
théologie athée qui se disputent aujourd’hui les suffrages des philo-
sophes et des théologiens?

Historiquement, les questions métaphysiques «Dieu est-il?», «qui
est-i1?» refletent le souci de chrétiens accusés d’athéisme par les
philosophes paiens au cours du II® s. Ils se défendent de cette ac-
cusation en la retournant contre leurs adversaires. Eux sont les
adorateurs du vrai Dieu; leurs accusateurs se prosternent devant des
idoles. La question de Dieu devient alors la question de la vérité,
la question du vrai Dieu. Et cette question, pour étre correctement
posée et si possible pour étre rigoureusement résolue, obligera les
Peres de I’Eglise et leurs successeurs & recourir & 'instrument méta-
physique avec sa logique; il leur faudra traiter de ’existence et des
propriétés de Dieu dans leurs différences d’avec celles des créatures.
Le recours a la philosophie et 2 une maniére philosophique d’inter-
roger, paraitra justifi¢é dans une civilisation qui considére la philoso-
phie comme I'expression la plus haute et la plus universelle de la
culture.

Mais que Desprit scientifique se développe et se généralise, que les
résultats du savoir positif contribuent a la transformation des condi-
tions de vie et des relations entre I’homme, son prochain et le monde,
et voila le visage culturel de la société occidentale soumis a un
remodelage. Ce ne sera plus la philosophie qui servira de véhicule aux
idées, aux valeurs communément recues, mais I'esprit scientifique.
Désormais, le processus de sécularisation se développe; il met en
cause la métaphysique, le théisme et la théologie qui les couronnait.
La critique négatrice de la Bible et des dogmes jette le soupgon sur les
philosophies compromises dans les systémes théologiques; la critique

11



positive rend ces mémes philosophies responsables d’avoir corrompu
le message biblique. D’un c6té, Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud
dénoncent les complicités des philosophies «spiritualistes» et du
christianisme, le mensonge, l'illusion et la vanité des arriere-mondes,
celui des idées comme celui des dieux; d’un autre c6té, Kant, Hegel,
Schelling et leurs successeurs tentent de situer la croyance par rapport
au savoir positif, pour enrayer I’athéisme en revenant aux sources des
religions.

Le glissement, qui va de la reconnaissance de la révélation a sa
négation par les emprunts aux métaphysiques, modifie la question
de Dieu dans le sens d’une question que I’homme s’adresse a lui-méme.
L’athéisme méthodique émousse les interrogations de ’homme sur
Dieu, sur son existence et ses attributs et finit par les évacuer. La perte
d’un Dieu caché entrainerait-elle pour I’homme I’oubli de son huma-
nité?

Sans entrer dans les dédales de ce probleme, je note seulement que
sa profondeur ouvre peut-étre une possibilité a I’audition de la ques-
tion adressée par Dieu a ’homme. Au bord du goufire, Cain est pour-
suivi par la question de Dieu & 'homme: «Ou est ton frére... qu’en
as-tu fait?» (Gn. 4.9-10). De méme Adam en révolte est arrété par
Iinterpellation de son Créateur: « Adam, ou es-tu?» (Gn 3.9). Ici,
le moment n’est plus de savoir comment Dieu s’adresse a I’homme,
dans quel langage et selon quel moyen de communication; mais c’est
I’heure de la foi ou de I'incrédulité; c’est ’instant de la décision. En
Iinterrogeant au cceur d’une situation conflictuelle, Dieu donne a
I’homme de prendre conscience de lui-méme, de se comprendre en se
déterminant pour ou contre sa libération, de trouver un remede a son
angoisse, une issue a cette profondeur qui ’engloutit pour ’anéantir.
En lui adressant un appel, une vocation, Dieu offre a sa créature le
pouvoir de s’autodéterminer, d’accéder a une liberté qui ne soit plus
seulement ratificatrice, mais créatrice. En effet, en rompant le silence
dans lequel s’enferment I’homme et ses propos illusoires, Dieu permet
au croyant de déceler la vanité des idoles, des idéaux et des valeurs,
que I’homme s’est forgés pour tromper I'exigence d’absolu qui le
travaille.

La question de Dieu a ’homme oblige Adam a scruter sa fragilité,
sa précarité et sa finitude, a 'instant ou il veut s’égaler a Dieu lui-
méme, pour étancher cette soif d’absolu qui le briile, sans vouloir
recevoir de Dieu ’eau vive. Le Dieu qui appelle n’est pas n’importe

12



quelle divinité, remplagable par une autre en cas de défaillance; mais
c’est le Dieu qui, sans rien abandonner de sa totale transcendance,
exerce sa souveraine liberté jusqu’a I'inscrire dans la contingence,
dans ’existence des porteurs de sa révélation et de son révélateur.
L’homme qui est interpellé n’est pas n’importe quel homme, un
exemplaire quelconque du genre humain, mais tel homme singulier,
pris dans telle situation concréte avec d’autres hommes, solidaire de
leur destin.

La question de Dieu a I'homme est impérative; nul ne peut s’y
soustraire, chacun restant libre d’y répondre affirmativement ou
négativement. L’est-elle encore dans un monde en voie de sécularisa-
tion, qui compare le Dieu des philosophes, le fondement de 1’étre et
la cause premiere et finale & une hypothése inutile? Si elle n’est plus
impérative comme elle le fut pour ’homme biblique, elle demeure
inévitable pour ’homme menacé dans son autonomie par de nouvelles
superstitions et des mythes inédits. Le colloque d’aujourd’hui con-
firme et cette menace et I'urgence de la question de Dieu.

ok %

La question rebondit a 'intérieur méme du christianisme contem-
porain, de la foi chrétienne qui tente de s’alléger de ’appareil d’une
métaphysique souvent caduque et qui tente un retour aux sources a
travers un effort de démythisation. De tous temps d’ailleurs, le message
chrétien, quand il est fidele a son inspiration premiére, renverse les
idoles, bouscule les prétentions de ’homme a vouloir se sauver par
ses bonnes ceuvres, ses sciences et ses sagesses; il se méfie de la Loi et
de la gnose, non pour les discréditer, mais pour les mettre a leur place,
celle d’instruments peut-étre nécessaires a la vie du groupe, mais
inaptes a sauver de la mort. L’Evangile relativise les croyances, les
rites et les pratiques; il dénonce 'incrédulité dissimulée sous les
masques de la dévotion et de ’ascése. Jésus meurt d’avoir osé mettre
a nu les motifs cachés de la religiosité et de la moralité; ses disciples
en seront si déconcertés qu’ils attendront fievreusement son retour,
qui les délivrera de leur combat contre le monde. Les successeurs des
apotres durent fonder a nouveaux frais une religion et une morale
pour adapter I’Evangile et sa nouvelle conception de I’existence & un
monde qui se survivait, & une histoire qui se prolongeait. L’Eglise se
chargeait d’une mission civilisatrice et culturelle; pouvait-elle étre
en méme temps ’annonciatrice et I'interpréte de la question de Dieu

13



et de son appel? Ne risquait-elle pas d’oublier sa premiére mission au
profit de taches secondaires qui lui étaient peut-&tre contraires?

L’histoire de I’Eglise raconte les contradictions qui surgirent de la
confusion entre le devoir de proclamer I’Evangile et 1’obligation de
I’adapter au monde. L’Eglise veut &tre fid¢le a son Seigneur et a ses
apbtres; mais elle doit s’assurer une place dans le monde. D’une part,
elle se soumet a la critique de ’Evangile; de I’autre, elle entre dans
la voie des compromis. L’Eglise oscille a la recherche d’un équilibre
entre les forces opposées quil’animent. Elle en oublie parfois la question
de Dieu, en se laissant aller & sacraliser la nature, la race, la nation,
le pouvoir et méme le savoir. Cette sacralisation la rend sourde a
I’appel de Dieu.

Le danger de ’oubli s’aggrave encore avec la croyance universelle
au progres; la foi véritable et I’espérance sans garantie en sont meur-
tries. Car la croyance au progres détermine une maniere de vivre
incompatible avec le genre d’existence que suscitent la foi et I'espé-
rance en ’appel de Dieu. La croyance au progres tend a effacer la
ligne de partage que I’Evangile avait fortement tracée entre la survie
de '’humanité et son salut. Il appartient a I’homme d’inventer les
moyens qui lui assureront de survivre aux famines, aux épidémies,
aux guerres. Il appartient a Dieu seul de délivrer ’homme définitive-
ment du néant; il le fait en occultant sa miséricorde dans la faiblesse
et le sacrifice de ses serviteurs et de son serviteur par excellence,
Jésus de Nazareth. C’est la un paradoxe irréductible. C’est sous ce
paradoxe de ’occultation de Dieu que la question de Dieu prend son
relief et inquiete la croyance au progres pour la survie de 'humanité.

Ainsi I’oubli de Dieu favorise paradoxalement la question de Dieu.
Grace a cet oubli, Dieu ne peut plus étre assimilé aux produits de la
peur, de I'imagination, de la conscience projective et sublimatrice.
A travers I'oubli, en dec¢d et au-deld de la croyance au progres qui
cherche a se substituer a la foi et a I’espérance, la fidélité du Dieu
caché éclate: Dieu n’est ni dans la société, ni dans I’homme, mais
I’homme, ses sociétés, son univers sont en Dieu, méme quand toute
la création semble I’ignorer. L’un des motifs fondamentaux du mes-
sage chrétien, c’est de faire surgir de I'oubli de Dieu la question,
I'appel de Dieu; cette question et cet appel annoncent a la fois quel-
que chose de trés ancien et de trés nouveau: il y a plus dans les actes
des hommes que des actions, plus dans leurs pensées que des idées,
plus dans leurs discours que des mots et ce quelque chose de plus,

14



c’est P'exigence d’absolu qui oblige I’homme a les dépasser; cette
exigence et le don qui y correspond, viennent de Dieu, de sa question

et de son appel.
R

J’ail montré comment se présente la question adressée par Dieu a
I’homme dans le cadre de la théologie chrétienne, puis comment cette
question risque d’étre passée sous silence dans I’Eglise établie et com-
ment elle se fait réentendre au sein méme du silence et de ’oubli de
Dieu. Cette question est donc celle de la solidarité de Dieu et des
hommes: Dieu sauve en se faisant homme et désormais I’homme,
Ihistoire et le monde sont en Dieu, plus rien ne peut les séparer. C’est
aussi celle du sens de la destinée humaine; aucun homme ne peut y
échapper.

La question de Dieu est la question de I’homme au sens ou Dieu
I’appelle pour le sauver, et ou I’homme porte en lui une exigence de
dépassement qu’il est incapable de réaliser par lui-méme. Il est donc
faux d’examiner le probléme de Dieu, celui de son existence ou de
son inexistence, celui de ses propriétés et de ses moyens d’action,
indépendamment de celui de ’homme. Il n’y a pas d’un cété, sinon
pour un esprit abstractif, ’essence de Dieu et de ’autre l’essence
de ’homme, mais I’«étre» de Dieu au-dela de toute détermination, de
toute condition, I’«étre» de Dieu dans la plénitude surabondante de
sa générosité infinie et avec lui 'homme dans sa contingence, ses
déterminations, ses conditions. Une conception essentialiste de Dieu,
de ’homme et de leurs relations les dénature.

Pour rendre compte de la problématique biblique des rapports
entre Dieu et les hommes tels qu’ils les déchiffraient de maniére
exemplaire dans I’Evangile de Jésus-Christ, les Péres grecs créerent la
notion de théandrie; ils élaborérent une théanthropologie. Ce faisant,
les Peres éviterent de réduire la théologie & une sorte d’ontologie
surnaturelle et ’anthropologie & une psychologie naturalisante. Ils
pressentirent que seul ’'Homme-Dieu (la théandrie) pouvait étre le
lieu et Ihistoire ol ils pouvaient discerner la part d’intelligibilité
du mystére. En dehors de la théandrie, la question de Dieu et celle
de ’homme ne sont plus que des abstractions et les problémes qu’elles
soulévent de faux-problemes ou des problémes insolubles. Des faux-
problémes, parce que Dieu n’est pas enfermé dans sasphéreet ’homme
dans la sienne, comme pouvaient le faire croire un platonisme et un

15



aristotélisme scolaires. Des problemes insolubles, parce que Dieu
n’est pas le Tout-puissant et ’homme un jouet entre ses mains, Dieu
n’est pas 'auteur du mal et ’homme sa victime. Au contraire, la
mise en ceuvre du concept de théandrie permet de poser avec rigueur
les problémes de la liberté souveraine de Dieu et de la responsabilité
de ’homme, du mal et de ses conséquences mortelles.

La notion de théandrie telle que les Péres la dégageérent de I’en-
seignement et de I’ceuvre de Jésus-Christ leur permit de critiquer
ce qu’il y avait de faux dans 'opposition entre extériorité (objecti-
vité) et intériorité (subjectivité). La théanthropologie cherche 2a
corriger les schémes spatialisants: I’appel, la question de Dieu a
I’homme, ne vient pas de 'extérieur, ni de son intériorité, elle surgit
de la parole, ce mixte d’extériorité et d’intériorité, d’une parole qui
est inséparable du langage qui I’objective. La question de Dieu qui
est aussi la question de ’homme est suspendue a la parole qui reten-
tit dans la prédication de I’'Homme-Dieu et s’illustre dans son destin.
Il n’y a pas de question sans communication; la parole revét un réle
primordial. Mais dans la perspective théanthropologique, la com-
munication devient communion entre des personnes unies dans une
méme foi, une méme espérance, un méme amour.

Pour la théologie contemporaine, le probléeme de la communication
et celui dela communion sont décisifs. Dieu ne communique pasdirecte-
ment avec ’homme, ni ’homme ne communie immédiatement avec
Dieu. Cependant, des relations existent entre eux, mais elles passent
par le détour obligé de I’échec, de la souffrance, du sacrifice, par les
conditions onéreuses de tout renouveau. Ces conditions médiatisent
la connaissance que ’homme peut prendre de I’appel et de la question
de Dieu; elles se situent au niveau de I’intersubjectivité; ni I’échec,
ni la souffrance, ni le sacrifice ne sont solitaires, ni exclusivement
humains, ni strictement divins. Dieu est solidaire des hommes et
réciproquement.

Pour cette raison, il est périlleux de prendre la question de Dieu,
surtout aujourd’hui, a la légere. Elle touche a I’avenir de ’humanité.
Il n’est plus temps de la traiter spéculativement, mais de s’y engager
pratiquement. On peut parler de la commune épreuve de Dieu et de
I’homme comme épreuve de leurs libertés menacées dans leur soli-
darité. C’est pourquoi la question de Dieu aujourd’hui n’est plus
celle d’un tyran a I’égard d’un esclave — elle ne I’a jamais été — de
Pomniscient face & un ignorant; mais elle est celle du héraut de

16



I’Evangile, qui, dans sa vie et sa mort, fait corps avec ’humanité,
ses défaites, ses espoirs; elle est celle de ses continuateurs et de leurs
communautés. En effet, ’homme moderne apprend a connaitre ses
pouvoirs et leurs limites, & mesurer ses connaissances et leurs possi-
bilités futures; il ressent encore confusément le besoin d’une Bonne
Nouvelle au cceur de sa désespérance.

®oOk %

Comme I’Eglise fait la critique de sa politique passée, de ses
méthodes et de ses pratiques, les théologiens font celle de leur dis-
cipline a la lumiere des résultats de I’exégese biblique et de I’histoire
des dogmes. Ils s’interrogent sur la nécessité et la légitimité des
emprunts faits aux philosophies prédominantes au cours des siécles
passés. Dans cette revision, I’examen des diverses fagons de poser le
probléeme de Dieu occupe une place importante. A P’effort de démytho-
logisation entrepris sur les textes bibliques par R. Bultmann et son
école correspond un effort de «deshellénisation» poursuivi (a la suite
de Barth d’une part, et d’autre part de I'ancienne école libérale et
moderniste) par des théologiens venus d’horizons tres différents.
Sommairement, on pourrait dire que la question actuelle est de savoir
quels sont historiquement et structuralement les rapports entre ces
deux types de questions: «Adam, ou es-tu?», «Cain qu’as-tu fait de
ton frére?» et «Dieu, est-il?», «Qui est Dieu?» En d’autres termes,
comment a pu se faire le rapprochement entre la thématique biblique
et la thématique philosophique de la question de Dieu?

Cette approche du probléme ne vise pas seulement son éclair-
cissement théorique et doctrinal, mais aussi ses implications pratiques.
Tout s’est passé, semble-t-il, comme si la collusion de la thématique
biblique et de la thématique philosophique avait favorisé la majora-
tion des attitudes contemplatives et mystiques aux dépens des com-
portements éthiques. La cause profonde de cette modification serait a
chercher dans le demi-effacement de la tension eschatologique provo-
quée par le message prophétique et évangélique. En effet, la théma-
tique biblique parle de Dieu comme du Dieu de la promesse, du Dieu
qui vient pour sauver et qui fait connaitre ses promesses, son salut par
anticipation en envoyant ses serviteurs. La thématique philosophique
par contre avec sa conception plus cosmologique qu’historique de
I’univers, de ’homme et de Dieu, ignore cette tension eschatologique
et I’apocalyptique qui en découle; elle admet des théophanies et des

17



épiphanies, I’irruption de I’éternel dans ’instant, mais non point des
christophanies et des pneumatophanies, la pénétration durable de
Péternité dans I’histoire. Et par conséquent, la thématique méta-
physique fournit les conditions de possibilité d’une expérience mys-
tique, tandis que la thématique biblique pose les conditions d’une
initiative éthique, voire révolutionnaire en vue du retour du Messie.

En remettant en relief la spécificité de la thématique biblique, les
théologiens contemporains redécouvre 1’originalité de I’eschatologie
et de I’éthique, et leur réle dans la connaissance de Dieu et de ses
possibilités. Des textes comme celui de la prédication de Jésus sur les
devoirs envers les miséreux («...toutes les fois que vous avez fait ces
choses — nourrir, désaltérer, vétir, soigner, visiter — & I'un des plus
petits de mes fréres, c’est & moi que vous les avez faites» Mt. 25.40)
paraissent au théologien contemporain plus instructif sur Dieu que
les traités du De Deo uno ou du De Trinitate de la théologie classique.
Ainsi la connaissance de Dieu serait inséparable de I’amour témoigné
aux victimes de 'injustice, et cet amour découlerait de celui dont
Dieu lui-méme a témoigné en envoyant son Christ dans I’histoire.
Est-ce & dire qu’il faut éliminer toute thématique philosophique en
théologie, comme étant la cause de ses déviations et de ses erreurs
dans la manie¢re de poser et de résoudre la question de Dieu? Faut-il
repartir & zéro pour redonner i l’eschatologie la place qui lui re-
vient?

Certes, la question de Dieu aujourd’hui est celle des rapports entre
I’eschatologie et I’éthique, entre la foi et ’espérance en un Dieu qui
n’est pas a disposition, mais qui vient, et les comportements que dicte
cette attente. L’eschatologie et 1’éthique impliquent des conditions
de possibilité que le théologien met a jour. Ces conditions de possibi-
lité¢ constituent non pas une métaphysique de ’amour, mais une onto-
logie qui, récusant une hiérarchisation extrinséciste de la nature et du
surnaturel, examine les composantes de I’étre aimant et aimé au
cceur de sa révélation dans I’histoire. L’amour se substitue en priorité
a une toute-puissance qui s’imposait dans le cadre d’une pensée
métaphysique; car dans la perspective eschatologique et éthique de
la Bible, Dieu se révéle comme le Dieu d’amour. Le corollaire d’une
ontologie de ’amour serait au niveau pratique une éthique du service,
du témoignage, de I’entraide et non point de la volonté de domina-
tion, comme ce pouvait étre le cas dans le cadre d’une métaphysique
de la toute-puissance.

18



La sensibilité actuelle a la dimension eschatologique du message
biblique condamne-t-elle la sensibilité de ’age classique & la présence
de I’éternel dans les instants privilégiés? La préférence accordée a
I’éthique annonce-t-clle le déclin de la «thedria» et ’avénement de
la «praxis»? La question de Dieu serait-elle en définitive une question
relative plus a une pratique de vie qu’a une connaissance spéculative?
On pressent combien l'influence de Kant est sous-jacente a cette
maniére de poser le probléme de Dieu: que puis-je espérer? Dieu, la
liberté, 'immortalité de I’Ame, postulats de la fonction pratique de la
raison, la croyance comme ce qui permet de tenir pour vrai ce qui
est inévident... Mais pareille influence qui se fait d’ailleurs sentir a
travers celle de Hegel, de Marx, de Nietzsche chez les théologiens
contemporains, abolit-elle d’autres influences, plus lointaines ou bien
les véhicule-t-elle dans ce qu’elles ont de vivant? Le débat est ouvert;
les avis s’affrontent.

Je voudrais faire a ce sujet deux remarques pour terminer: certains
théologiens résolvent ces questions de maniere radicale; ils refusent
les acquis de la tradition au nom d’une démythologisation et d’une
deshellénisation poussées a 'extréme; ils procedent ainsi a une sorte
de déracinement dont les conséquences seront funestes pour la théo-
logie. Qui les fascine? Ne seraient-ce pas les sciences humaines et
leurs résultats spectaculaires dont ils sont incapables de faire une
critique? Ils se laissent entrainer par le courant et montent dans le
dernier bateau au risque d’oublier la spécificité de la théologie et la
maniére rigoureuse de poser le probléme de Dieu. Au cours de ces
quelques remarques, j’ai tenté de remonter ce courant et d’approcher
le foyer originaire de la théologie, sans me laisser séduire par les
sirénes des sciences humaines, mais sans récuser les droits de la cri-
tique. Il faut encore méditer la legon des Peres et des docteurs de
I’Eglise, méme si les instruments philosophiques dont ils usaient, les
éloignaient de la thématique biblique. Car il n’y a de vraie recherche
théologique qu’enracinée dans la tradition qui porte en elle & sa
maniére la question de Dieu et la fait vivre et revivre.

Une seconde remarque inséparable de la premiére: dans la clarté
de la tradition, pour peu qu’on veuille se laisser éclairer par elle,
on s’apercoit que Dieu adresse sa question et son appel a I’homme de
maniere de plus en plus universelle, en tenant compte toujours moins
des distinctions de races, de culture, de nation. Dans cette ouverture
vers Puniversalité que pratique de plus en plus la tradition au

19



cours des si¢cles, Dieu se manifeste comme le Dieu de tous; car depuis
la mort et la résurrection de son envoyé, il n’y a plus ni Juif, ni Grec,
ni esclave, ni libre, ni homme, ni femme, mais tous sont un en Jésus-
Christ (Gal. 3.28), 1a ol chacun répond ala question de Dieu et a son
appel.

Dans certains milieux, il est de bon ton de dénigrer toute tradition
comme si on pouvait poser le probléme de Dieu sans en tenir compte,
et de le traiter de facon partisane comme si on devait réfuter son
universalité. Je m’inscris en faux contre ce dénigrement et ce traite-
ment. Suivre cette mode facile, c’est, me semble-t-il, se fermer a la
question de Dieu, a son intelligibilité. L’engouement pour I’athéisme
vulgaire ne vaut guére mieux, comme si I’athéisme allait de soi dans
un monde en voie de sécularisation. Faire comme tout le monde
en partageant son incroyance, c’est aussi se rendre sourd a la question
de Dieu. Les deux attitudes que dénoncent les quelques considéra-
tions précédentes conduisent a de graves conséquences pour l’avenir
de I'’humanité. Elles ne sont pas, comme on pourrait 'imaginer et
comme on cherche a nous le faire croire, progressistes, mais rétro-
grades; elles témoignent d’une régression mentale. En effet, en esca-
motant la question de Dieu qui est aussi la question de I’homme et de
sa destinée, elles retardent la libération de la conscience de ses an-
goisses, elles ’empéchent de se trouver elle-méme dans sa liberté
constitutive. Le dénigrement de la tradition et ’engouement pour
I’athéisme vulgaire favorisent en fait la prolifération des idoles dans
une humanité qui, devenue étrangeére a son vis-a-vis divin, cessera de
s’interroger sur elle-méme et sur sa destinée.

On le voit, la question de Dieu est aujourd’hui comme hier vitale
pour l’avenir de ’humanité. Elle est indirectement la raison d’étre
de ses recherches dans le domaine théorique et dans le domaine
pratique; elle est le motif de ses espoirs et de son attente. C’est elle
qui fait, en derni¢re analyse, de ’humanité une société des esprits
pensants, croyants et espérants.

Feanne Hersch

Tout a I’heure on m’a posé une question, mais j’aimerais remettre
la réponse a plus tard. Permettez-moi tout d’abord de marquer mon
étonnement a me trouver ici. G’est bien la premiére fois que j’entre-

20



prends de parler de Dieu en public. Je n’aime pas parler de Dieu.
Je crois, comme Gabriel Marcel, que la plupart du temps, lorsqu’on
parle de Dieu, ce n’est pas de Dieu qu’on parle. Et c’est I'une des
raisons pour lesquelles je refuse ce genre de discussion. Si vous me
demandiez pourquoi je suis ici, je donnerais deux motivations: faire
plaisir 2 M. J.-Claude Piguet, et d’autre part, un instinct de chien de
garde en moi, qui me pousse a ne pas négliger les occasions d’aider
un tout petit peu a éclaircir certaines questions qui s’embrouillent,
ou a sauver certaines choses essentielles qui me paraissent aujourd’hui
profondément menacées.

Je voudrais d’abord souligner une différence entre ce que M. Wid-
mer a fait et ce que je vais tenter de faire. Je traduis «die Gottesfrage
heute» par «le probleme de Dieu aujourd’hui». M. G. Widmer, qui
est théologien, a traduit par «la question de Dieu». Il a tout de suite
articulé son exposé dans le sens de la question que je pose a Dieu, ou
que Diex me pose. Ce qui entraine que dans le premier cas la question
de l’existence de Dieu est mal formulée grammaticalement: elle
devrait étre a la deuxiéme personne, et signifier: «Dieu, es-tu?» En
la posant, M. Widmer se place en_face de Dieu. 11 rend ainsi manifeste
un caractére permanent du probléme de Dieu. C’est qu’il est en
vérité impossible de poser ce probleme. Ou bien on prononce vraiment
dans sa plénitude le nom de Dieu, et alors Dieu est déja la; par con-
séquent la question concerne le sens du rapport qui s’établit entre lui
et moi (la nature de ce rapport, la maniere de le signifier, etc.) et ne
concerne pas son existence. Ou bien alors je pose une question qui
ne concerne pas Dieu, mais par exemple ce vieux bonhomme a grande
barbe que Gagarine s’attendait, semble-t-il, a trouver par dela les
nuages; et puis, quand il est monté la-haut, il n’a trouvé personne.
Dans ce cas, ce n’est pas de Dieu qu’il s’agit. Une telle négation de
Dieu est aussi tautologique que l’affirmation de Dieu dans le cas
précédent. Je crois donc que le probléeme fondamental et permanent
de Dieu, c’est I'impossibilité ot est I’homme de le poser vraiment:
ou bien Dieu est toujours la avant la question, ou bien il n’est pas du
tout la dans la question, ou bien enfin celui qui parle ignore que Dieu
est dans la question. ;

Personnellement j’ai toujours ressenti I'impossibilité de poser le
probleme de Dieu, non pas a cause de son absence, mais a cause
d’une énorme surabondance de présence, qui fait qu’a partir du
premier mot, Dieu est déja la. On ne s’en extirpe pas, et je crois que

21



c’est la le sens réel de I’argument ontologique. Il nous fait explorer
cette situation oll nous sommes: si justement c’est Dieu qu’on met en
question, alors il n’y a absolument pas moyen de le nier, ni moyen de
Iaffirmer dans un sens humain, parce que, dans son sens humain,
cette affirmation impliquerait qu’on a vraiment pu poser la question.
Il y a l& une constante, un élément permanent dont on n’arrive pas a
se défaire: on n’y échappe pas.

Je dirai plus: ce n’est pas seulement I’argument ontologique qui
me place dans cette situation, mais je ne peux pas CONCEVOIr une
seule pensée qui ait un sens sans impliquer déja la dimension du
sens en tant que sens. Or cette dimension ne se rencontre jamais dans
les faits, dans I’expérience, et je ne vois pas comment le discours
logique pourrait I’engendrer. Il s’y situe, mais ne I’engendre pas. Si
bien que j’ai envie de dire que, d’une certaine maniere, je ne pense
et ne raisonne qu’en Dieu. Ce qui entraine que je ne peux pas poser
le «probléeme» de Dieu. L’acte de connaitre, le sens du mot «con-
naitre», impliquent d’emblée cet horizon-la. Ainsi, a la différence de
Gabriel Widmer, je mets le joint non pas d’abord entre I’idée de Dieu
et la charité, I’amour, mais entre Dieu et la vérité. Quand les mots
«Je suis la vérité» sont mis dans la bouche de Dieu qui parle, cela me
parait tellement indiscutable que I’énoncé en langage humain en
devient fragile. C’est que ces mots ont une qualité d’évidence que
I’on ne peut plus étayer par rien, puisque pour le faire il faudrait
recourir a autre chose, qui mettrait en question le sens méme de
la vérité impliquée, ce qui est impossible.

Vous allez m’objecter que je me situe dans un horizon se limitant
exclusivement au Dieu des philosophes. Eh bien, peut-étre. Mon
maitre Karl Jaspers parlait de foi philosophique. Je me situe dans la
raison des philosophes. Je suis juive. Je suis juive, étrangére a la
synagogue, et comme Raymond Aron I'a écrit il y a quelque temps
(je suis dans la méme situation que lui a ce point de vue): « Quand
je pense religion, la premiére religion qui me vient a Pesprit, c’est la
religion chrétienne.» Parce que lui et moi vivons dans un monde
chrétien. — Il est bon de savoir qui parle quand quelqu’un dit quelque
chose. — Eh bien, je ne vois pas comment on peut démontrer I’existence
de Dieu, vu que I’horizon de sens, fondamental en Dieu, est impliqué
dans toute démonstration. C’est dire que j’ai affaire ici a quelque
chose qui est a la fois impossible et inévitable: impossible parce que
Jje ne peux pas en quelque sorte replier Dieu sur Dieu pour considérer

22



Dieu, et inévitable, parce que je ne vois pas ce que le sens pourrait
bien étre, sans Dieu. Un psychologue pourrait m’objecter que notre
sens de I’évidence, de la certitude, de la démonstration, de la vérité,
des criteres, etc., se construit progressivement dans notre commerce
avec le monde. Et a suivre le fil de notre expérience, je dirais qu’ils
ont certainement raison; mais je dirais aussi que cela ne change rien
a ce que je dis, au niveau ou je le dis. Parce que je n’entends pas
affirmer ici que Dieu soit donné d’un bloc, 4 la naissance, comme
condition structurelle de ’esprit humain; mais je dis que dans la
mesure ou ’esprit humain fonctionne, c’est-a-dire dans la mesure ou
il vit, ou il pense, Dieu est déja la.

On me reprochera aussi de m’en tenir 4 la pure rationalité. Mais
je ne crois pas a la pure rationalité du rationnel. Je me sens tres
proche de Spinoza: le rationnel, c’est I’amour de la vérité. Je crois
que dans le rationnel il y a un consentement du sujet fout eniter aux
conditions de I’évidence. Si j’aime tellement la clarté, que je crois
condition de la profondeur, c’est parce que je crois que ’amour de la
clarté est condition de 'amour de la vérité, et que les deux vont
ensemble: ’amour intellectuel de Dieu. Un entendement de seule
capacité rationnelle, qui ne serait pas allumé par ’amour du Vrai, ne
pourrait pas fonctionner, ou plut6t cette machine a fonctionner n’au-
rait rigoureusement aucune espéce de sens, et par conséquent ne
pourrait pas aboutir au Vrai. Donc, bien que je me sois située au
départ sur un terrain purement intellectuel, je rejoins moi aussi
I’amour, et je rejoins moi aussi d’une certaine maniere la foi, parce
que la rationalité implique que ’on adhére a ce qu’on cherche et aux
conditions qui permettent de trouver de ce qu’on cherche. Ily a,
dans le pouvoir de penser, un acte de confiance en la portée de ce
pouvoir, qui n’est pas lui-méme évident. C’est le cercle vicieux de
Descartes: il fonde la validité des idées claires et distinctes sur la
véracité divine, mais il a obtenu la certitude de la véracité divine
grace aux idées claires et distinctes. Ce cercle exprime au fond, je
dirais honnétement, par sa structure méme de cercle, ce que je viens
de dire.

Je sais qu’en parlant ainsi je suis terriblement «unzeitgemalB»:
je n’ai encore rien dit du «prochain», de la «société», de «I’histoire».
Bien sar, je suis d’accord avec M. Mende: il n’y a pas d’individus
sans société, ni du reste de société sans individus; et je suis convaincue
qu’il n’y a ni société ni individus sans une foi commune dans la pos-

23



sibilité de parler. C’est pourquoi les hommes parlent tous, ils parlent
d’innombrables langues, et ils peuvent apprendre les langues des
autres: c’est qu’ils croient au sens d’un dire. Croire au sens d’un dire,
c’est se situer au-dela ou en deca de toute expérience et de toute
rationalité, en quelque chose qu’en ce jour d’impudeur ou je consens
a parler ici, je pourrais appeler Diey: cela me parait mériter ce nom.

Posons maintenant sur ce fond le probléme de nos croyances par-
ticulieres. J’al souvent employé une formule que vous m’excuserez de
répéter: je crois que les hommes, treés souvent, ne croient pas ce qu’ils
croient croire. Iit je crois qu’il est extrémement difficile de savoir ce
qu’on croit. La portée du «oui» des croyants, la portée du «non» des
athées, quelle est-elle? Quand je dis «je crois», qu’est-ce que je crois?
Quand je dis que je crois en Dieu, qu’est-ce que j’entends par Dieu?
Et qu’est-ce que j’entends par cette existence que je préte ou que je
reconnais a Dieu? Toute la théologie et toute la philosophie essaient
de répondre a cette question. Et je pense qu’il est bon pour les étres
humains de laisser a Dieu le compte des siens. Parce que, véritable-
ment, je ne vois pas comment on pourrait procéder autrement.

Simone Weil a dit qu’il faut se représenter Dieu a la fois comme
personnel et comme impersonnel, sinon ce n’est pas Dieu qu’on se
représente. C’est marquer évidemment qu’on ne peut pas se represen-
ter Dieu, parce qu’on ne peut pas se représenter @ la fois le personnel
et 'impersonnel. La formule met en échec notre pouvoir de repré-
sentation. Elle m’empéche de m’installer confortablement dans la
merveilleuse lumiére divine de la rationalité, mais elle ne m’oblige
pas a la renier. Elle empécherait d’autre part M. Widmer de se
représenter Dieu uniquement comme une personne, comme une li-
berté (d’un autre type, dit-il, mais faisant face a la liberté¢ humaine).
Ici encore je rejoins Spinoza: entre la liberté et la nécessité il ne doit
guere y avoir de différence en Dieu. En disant cela, je sais bien que
je dis quelque chose que je ne comprends pas. Mais il y a des formules
qu’on ne comprend pas et qu’on prononce, €t qui ont pourtant un
sens, qui «signifient», dans le sens de faire signe dans une certaine
direction.

Je lisais récemment un livre de Heisenberg, qui rapporte des entre-
tiens qu’il a eus avec Niels Bohr et avec Pauli: tous trois tombérent
d’accord pour dire qu’il n’y avait rien de plus stupide que de diviser
le monde en deux domaines, celui dont on peut parler en termes
clairs, et celui dont il ne faut pas parler du tout. A regarder les choses

24



de pres, disaient-ils, ce dont on peut parler en termes vraiment
clairs n’est vraiment pas grand-chose. Une exigence de clarté trop
poussée réduit ce dont on peut parler a quelques tautologies peu
intéressantes. Il reste donc permis, je pense, méme aprés ’Ecole de
Vienne, d’utiliser des formules qui, sans étre clairement comprises,
signifient.

Esayons maintenant de voir ce que le probléeme permanent de
Dieu a de spécifique aujourd’hui. L’un des éléments qui caractérisent
la situation actuelle, c’est qu’on se rallie le plus souvent a une inter-
prétation tranchée, massive, du langage, mettant d’un c6té le langage
clair, seul légitime, et de ’autre le langage « transcendant», qui devrait
étre muet. De méme, on tend a diviser I’homme en deux parties,
d’un coté sa partie rationnelle et «objective», de I’autre le personnage
combattant, engagé¢ dans l’action, étre biologique ou historique,
affamé de nourriture, ou de bien-étre, ou de culture de consommation.
Nous avons ainsi accompli une redoutable dislocation, qui nous a
fait perdre le niveau ol se posait le probleme de Dieu, et ou il y avait
un langage pour le poser. Je veux parler du langage symbolique,
celui ol le symbole est au moins aussi réel que les «choses». Je refuse
donc de conférer au mot réel un sens au seul niveau du langage de la
science. D’ailleurs, les trés grands physiciens ont parfaitement cons-
cience que toute science est elle-méme un langage symbolique. Il y a
divers modes de réalités, et parler de «réalité symbolique», ce n’est
pas déréaliser ou démythologiser. Simplement il y a des réalités
naturelles, des réalités historiques, des réalités spirituelles, des réalités
rationnelles. La désincarnation radicale du religieux me parait dan-
gereuse pour le probléeme de Dieu. J’entends par dangereux ce qui
fait écran et arréte la recherche. Il y a quelque chose de dangereux
a vouloir isoler le religicux pour le mettre a part hors de la vie active,
et il y a quelque chose de tout aussi dangereux a vouloir (c’est la
tendance la plus fréquente aujourd’hui) le résorber tout entier
dans la réalité empirique la plus positive.

Je peux illustrer cela par un exemple qui n’est pas pris au hasard,
mais inspiré par ’actualité: il s’agit du rapport de la politique et de la
foi. J’ai lu cette nuit quelques passages d’un petit livre qui prétend
formuler une foi athéiste en Dieu, en un Dieu qui est mort. Le reli-
gieux s’y trouve complétement réduit & la solidarité humaine, au seul
niveau ou 1’élabore le destin commun des hommes dans la dimension
historique. Comme si la dimension historique se suffisait a elle-méme!

25

3 Studia Philosophica XXX/XXXI



Contrairement a I’opinion commune, je crois que ce genre d’attitude
manque de clarté. A pousser plus loin ’exigence de clarté, on apercoit
cecl, que, si I’histoire doit avoir un sens pour les hommes, ce sens ne
peut pas se résorber tout entier dans la succession des faits. Une succes-
sion de faits, livrée a elle-méme, ne livre jamais un sens. Etd’autre part,
I’étre humain pour lequel ’histoire doit avoir un sens ne se réduit pas
non plus & P’individu empirique qu’on rencontre dans cette histoire.
L’histoire humaine ne trouve son sens que sil’étre humain est justement
cet étre dont j’ai parlé au début. Ici je rejoins ’idée de liberté, dont je
n’ai presque rien dit, et qui estla condition de toute vérité. Carla vérité
n’a aucun sens pour qui n’aurait pas liberté de la préférer a erreur
ou au mensonge. 1l est donc contradictoire de vouloir nier la liberté
au nom de la vérité.

Je crois que la dimension religieuse est présente dans tout vrai
combat politique, pour tous les combattants, y compris les athées. Je
crois qu’elle intervient toujours, et qu’elle doit intervenir, et que c’est
elle qui donne au combat politique sa dimension d’engagement
absolu. Mais je crois aussi que le combat des hommes deviendrait
réellement monstrueux, non pas a cause de ses conséquences, et de la
destruction de I’humanité (c’est un autre chapitre), mais par sa
nature méme, s’il n’y avait plus, par dela le combat, une dimension
religieuse selon laquelle I’adversaire avec lequel on méne un combat,
fat-il & mort, reste encore d’une certaine mani¢re un frere. Cela
implique que le combat n’absorbe pas I’étre humain tout entier et que
le religieux persiste par dela le combat. Si cela est perdu, alors tout
est perdu.

J’aimerais encore ajouter un dernier point: les problémes que
posent aujourd’hui, d’une part la volonté générale d’cecuménisme et
d’unité, et d’autre part I’exclusivisme sans lequel, a 'intérieur d’une
religion donnée, les hommes ne sauraient déterminer leurs rapports
avec Dieu. La encore, je ne suis pas pour le choix. Je pense qu’il est
inhérent & une religion d’étre exclusive, dans la mesure ou on tient
compte du fait que pour nous, aucun étre n’existe réellement sans
devenir particulier. Nous ne pouvons pas (c’est une loi de notre
esprit) nous passer de la particularité si nous voulons vraiment cris-
talliser en réalité quelque chose. C’est la raison, je pense, pour laquelle
les religions ont toujours particularisé. Et je crois que la particulari-
sation religieuse est d’autant plus valable, religieusement parlant (je
m’aventure beaucoup ici), qu’elle est a la fois plus particuliere et

26



qu’elle vous chasse davantage hors de ses particularités. Ainsi 1’ex-
clusivisme religieux a sa raison d’étre profonde. Personnellement (moi
qui n’appartiens a aucune Eglise) je tremble aujourd’hui pour les
Eglises. Et bon nombre de nos contemporains qui sont restés hors des
Eglises sont dans le méme cas que moi: ils tremblent pour les Eglises,
plus que les croyants, qui pensent que Dieu les aidera toujours. Ceux
qui tiennent aux Eglises, qui ne sont pas dedans, et qui par conséquent
n’ont pas cette assurance, tremblent pour les Eglises. Je pense qu’ils
comprennent la raison d’étre de ’exclusivisme. Cet exclusivisme est
pour ’homme un élément de la consistance, de la consistance d’étre.
L’exclusivisme n’est pas nécessairement un facteur de fanatisme et de
guerre. Quant a moi, je n’al jamais compris pourquol on estimait
scandaleux qu’il y ait plusieurs Eglises chrétiennes. Je trouve que
c’est scandaleux quand elles se haissent et se combattent, mais je ne
trouve pas du tout scandaleux qu’elles s’écoutent. Et je ne vois pas
pourquoi, étant donné ce Dieu a la fois personnel et impersonnel,
donc transcendant, la particularisation devrait étre partout la méme.
Il parait normal au contraire qu’elle ne le soit pas, et cette diversité
peut étre une richesse. A cet égard je pense que la polémique, si
paradoxale en apparence, qui a eu lieu entre Jaspers et Bultmann,
dans laquelle on a vu le théologien plaider pour la démythisation et le
philosophe pour la littéralité du message religicux, reflete des vérités
trés profondes.

Discussion

Gesprdchsleiter Prof. Dr. Gerhard Huber (Liirich): Ich bitte Herrn
Mende, die zuvor in seinem Referat gestellte Frage an Frau Hersch
nochmals zu formulieren.

Mende: Ich habe den Eindruck, daB Frau Hersch in der philoso-
phischen Reflexion iiber Freiheit die politische Freiheit nicht ein-
beziehen will. Damit wire ich nicht einverstanden.

Hersch: La liberté politique joue un role central chez Jaspers comme
chez moi: elle n’est cependant qu’un espace vide laissé ouvert aux
décisions que seules prennent des personnes. La forme politique pour
sol n’est donc pas substantielle, car toute plénitude vient des décisions
humaines. L’exemple de Liebknecht va dans le sens de ce que je dis:
il avait le droit de vote et la possibilité de voter «non»; tel fut I’aspect

27



formel de sa liberté. Mais en plus, il a voté effectivement «nony», avec
tout le courage que cela implique: cela, c’est la plénitude qui remplit
le vide formel.

Huber: Es gilt nun, zum zentralen Thema dieses Gesprachs vorzu-
stossen. Die Referenten stimmen — paradoxerweise — wohl darin tiber-
ein, daB sich die Gottesfrage philosophisch heute nicht mit einem
letzten Ernst stellt: bei Herrn Mende wegen der geschichtlichen Aus-
héhlung dieses Problems; bei Herrn Widmer durch die radikale theo-
logische Infragestellung der Giiltigkeit einer philosophischen Frage
des Menschen nach Gott; schlieBlich bei Frau Hersch durch die
Alternative, dalB einerseits diese Frage, emphatisch gestellt, bereits
die Antwort in einem positiven Sinne enthilt, andererseits aber die
nur unverbindliche Frage an der eigentlichen Problematik vorbei-
zielt.

Widmer: C’est une conscience purement individuelle, pense M.
Mende, qui pose la question de Dieu. Mais la foi en Dieu, n’est-elle
alors qu’une pure affaire privée et non publique, comme le sou-
tiennent Spinoza et les partisans de la tolérance deés le XVII® siecle;
ou bien ne faut-il pas admettre que la conscience religieuse s’unit aux
autres consciences pour former une communauté, comme le pense la
tradition ecclésiastique?

Mende: Die Gottesfrage ist heute vom einzelnen Menschen zu stellen
und auch zu beantworten. Dabei sind nur zwei Antworten moglich:
ja oder nein. Sie miissen gegenseitig toleriert werden. Hinsichtlich
des Toleranzgedankens verweise ich auf Lessings « Nathan» und seine
Parabel: Der Palast im Feuer.

Widmer: Pour vous par conséquent, M. Mende, le probléeme de
Dieu ne se pose qu’au niveau de I’histoire et de la culture européenne,
mais non pas au niveau trancendantal et formel ot régne la société
des esprits pensants.

Mende: Die Antwort auf die Gottesfrage muB3 heute im Rahmen der
beiden Entwicklungslinien der europiischen Geschichte, der athei-
stischen und der christlichen, gesehen werden.

Hersch: M. Widmer traite le probléme de Dieu presque exclusive-
ment par rapport a une verticalité transcendante qui détermine
directement le temps présent.

M. Mende a au contraire une attitude horizontale résolument
historique. 1l prend le contenu de I’histoire de la pensée européenne,
et croit y lire la mise a mort du probléme de Dieu. C’est sa lecture

28



(contestable par ailleurs) de I’histoire qui condamne non pas Dieu
(il n’a jamais dit cela), mais le probléme de Dieu. Telle est sa méthode.

Quant a moi, je ne lis pas dans ’histoire le passé, car les philosophes
de jadis sont pour moi des contemporains: je veux dire qu’eux et moi
sommes également situés dans un certain contexte. En ce sens, donc,
J'accepte I'horizontale de M. Mende, non pas comme déroulement,
mais comme structure historique commune; et cette structure his-
torique commune me renvoie a la verticale de M. Widmer.

Mende: Meine Methode ist kein Lesen in der Geschichte, sondern
sie beruicksichtigt auch die Frage, in welcher Weise historisch das
Gottesproblem gestellt wurde. Zeitweise ist diese Frage tberhaupt
nur von Theologen gestellt worden, da sie von den anderen Menschen
gar nicht gestellt werden konnte, bzw. durfte.

Widmer: L’histoire des idées telle que la lit M. Mende me parait
confondre ’anticléricalisme, né au XVII® siecle, qui lutte contre le
role politique du clergé, et I’athéisme, qui est beaucoup plus ancien
(Xénophane déja, Lucréce, et au fond toute philosophie critique).

De plus je ne me laisse guere identifier avec le schéma, proposé par
M™¢ Hersch, de la verticalité, puisque d’une part Dieu s’incarne dans
un homme et se manifeste dans I’Eglise, et que, d’autre part, la pré-
sence de Dieu dans I’horizontalité est toujours ressentic comme un
appel a une décision, en vue d’un engagement qui n’est jamais pleine-
ment réalisé.

C’est pourquot le probléme de Dieu ne peut pas étre évacué, méme
et surtout au nom de ’anticléricalisme. Car ce probléme ne se pose
pas au niveau des civilisations, mais indépendamment d’elles, et
méme indépendamment de l'athéisme qui peut leur étre propre;
mais il se pose dans le cadre du sens de I’existence, de la destinée
personnelle, de la destination de I’humanité.

Mende: Es geht hier nicht so sehr um die Geschichte selbst; es ist
nicht mehr so, als existierten nationale Goétter. Aber in der Bibel steht
sogar das Wort: « Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich ver-
lassen?» Diese Frage zielt wohl in eine Dimension hinein, die uns dem
annihert, worauf Frau Hersch soeben hingewiesen hat. Ubrigens
zeigt sich dabei der Unterschied zwischen Christen und Sokrates,
d. h. zwischen Religion und Philosophie.

Widmer: Ce qui donne un sens a la parole du Christ sur la Croix
n’est pas d’abord une situation psychologique (sentiment de peur ou
d’échec), mais une situation théologique: dans I’abandon du Crucifié

29



se manifeste la liberté de Dieu dans le silence imposé a sa Parole,
c’est-a-dire dans la «suspension» de toute Parole. L’événement de la
Croix signifie ainsi a I’état brut la mort de tout sens pour ’homme; il
ne signifie pas la mort de Dieu.

Huber: J’étends la discussion au public.

Mende: Die politisch orientierte Frage von Kollege Gustav Miuller*
mochte ich hinsichtlich der zur Diskussion stehenden Probleme be-
antworten. 1) Zunichst kann die Verbundenheit einzelner Denker,
z. B. Spinozas oder Hegels, mit ihrer Zeit hervorgehoben werden.
Nach Hegel ist die Philosophie «ihre Zeit in Gedanken erfalft». Wa-
rum sollte die Zugehoérigkeit zu einer Entwicklung, die zum Aufbau
des Kapitalismus gefithrt hat, philosophisch nicht mit dem Wahrheits-
begriff verbunden sein? 2) Die Gemeinschaft der Arbeit ist keines-
wegs nur eine Hilfsgemeinschaft des gesellschaftlichen Lebens, denn
die Existenz der Gesellschaft hiangt von der effektiv geleisteten Arbeit,
die urspriinglich die korperliche war, ab. 3) Proletarier, die philoso-
phierten, gab es durchaus. Es wire etwa an August Bebel oder an
Josef Dietzgen zu denken.

Prof. Dr. Norbert Luyten (Fribourg): Die Menschen vermégen doch
wohl im BewuBtsein Gottes zu leben, ohne wissenschaftlich-technisch
die Gottesfrage stellen zu kénnen. Warum, Herr Mende, schrianken
Sie das Gottesproblem auf das blo theologische Denken ein?

Mende: Die Bildung des BewuBtseins der Menschen ist nicht unab-
hingig von der Sprache, vom Medium der Kommunikation, inso-
fern hat also der Bildungsstand einer Gesellschaft einen gewissen
Einflull auf das GottesbewulBtsein der Menschen. Wir leben ja heute.

M. Plulippe Miiller (Neuchdtel ): M™® Hersch a récusé la fonction,
dirais-je, «d’alibi» de Dieu, et lie sa véritable fonction a I’idée de
vérité. D’autre part M. Mende cherche aussi la vérité, méme si ce
n’est pas sur le méme plan que M™¢ Hersch. Pourquoi alors M.
Mende n’appelle-t-il pas «Dieu» ce méme plan qu’implique toute
recherche de la vérité?

Mende: Zur Wahrheitsvoraussetzung Gottes: Was soll ich mir unter
dem Begriff «Transzendenz» vorstellen? Ist das eine Chiffre? Ist
Gott iiberhaupt Chiffre? Die «Transzendenz» stellt sich ein, durch
die Situation des «In-die-Welt-gestellt-seins» jedes einzelnen Men-
schen. Erkenntnistheoretisch ist der Ubergang von der Vorstellung

* Nicht in das Protokoll aufgenommen

30



zur objektiven Realitit bereits eine Art von Transzendenz. Dies nur
als Andeutung.

Hersch: J’aimerais préciser en réponse a M. Miiller ce que j’ai dit.
Etre dans la vérité ne signifie pas que Dieu est la, comme I’air que nous
respirons. L’air que nous respirons, on peut en constater la présence
comme un fait positif: pour Dieu, on ne le peut pas. Le type de réalité
de Dieu (et je me tourne maintenant du cété de M. Mende) est pour
nous celle du «chiffre». Dieu ne peut pas étre autre chose qu’un
chiffre. Mais je m’insurge si ’on dit qu’il n’est que chiffre. Car la
réalité d’un chiffre dépend de la maniére (libre!) qu’a un sujet de se
comporter envers cette réalité. Le chiffre est donc une réalité liée a
la liberté, non pas 4 la constatation empirique. Il est vrai que j’ai posé
le probléme de Dieu a partir de I’évidence rationnelle, mais j’aurais
pu partir d’ailleurs, par exemple du «malheur du monde». La voie
d’approche est un certain chemin qu’on choisit, mais c’est de la méme
chose (dite «chiffre») qu’on s’approche.

Und nun noch eine Frage an Herrn Mende: was leugnen Sie, wenn
Sie die Transzendenz leugnen?

Mende: Das Problem ist das gleiche wie bei der Problematik des
Atheismus als solchem. Wenn man sich als Atheist bezeichnet, so ist
dies eine historische Position, die sich aus der Konfrontation ergeben
hat. Diese Bezeichnung ist an sich sinnlos. In der Konfrontation mit
Herrn Widmer bekenne ich mich allerdings zum Atheismus.

Hersch: Was leugnen Sie gegeniiber Herrn Widmer?

Mende: Die Interpretation seiner Vorstellung iiber Gott.

Hersch: Gehen Sie von der gleichen Frage aus und verneinen Sie
kategorisch alles, oder differenzieren Sie?

Mende: Dies ist zu einfach ausgedriickt. Obgleich ich im letzten die
Auffassung von Herrn Widmer verneine, schlieBt dies nicht den
Dialog zwischen ihm und mir aus. Sie verlangen indes von mir, dal3
ich etwas leugne, wofiir ich gar keine Vorstellung habe.

Hersch: Wie erklaren Sie, dafl Sie etwas leugnen, was es in der
Geschichte gegeben hat? Wenn Sie die Geschichte interpretieren,
dann miifiten Sie auch eine Vorstellung davon haben. Wieso ist die
Geschichte so machtig, daB3 Sie wohl die Geschichte interpretieren,
aber aufgrund der Geschichte sagen kénnen, sie zerstére Ihre Gottes-
vorstellung?

Mende: Geschichte war doch Realitit, keine Transzendenz. Ich
brauche nicht zu glauben, daB frither andere Menschen gelebt haben,

31



das weil ich. Und in diesem Zusammenhang eine Gegenfrage an Sie!

Hersch: Damit ist meine Frage nicht beantwortet!

Mende: Meine Gegenfrage steht damit im Zusammenhang. War
Gott immer eine « Chiffre»?

Hersch: Ja.

Mende: Das ist historisch nicht wahr!

Hersch: Gott war fiir die wirklich Gldubigen nie eine positive Wirk-
lichkeit, im Sinne der Sinneserfahrung.

Mende: Dies wird durch die Religionsgeschichte eindeutig wider-
legt. Wenn gesagt wird, dafl Gott immer « Chiffre» war, so wird dies
in die Geschichte hineininterpretiert.

M. Fernand Brunner (Neuchdtel ): M. Widmer ne veut retenir que les
questions que Dieu pose a ’homme et considére les problemes de
I’existence et de I'essence de Dieu comme relevant d’une philosophie
ancienne maniére. Mais ne doit-on pas se demander ce qu’on entend
par «Dieu» dans la proposition «Dieu m’interpelle»? Ainsi réap-
parait la question de I’essence de Dieu. Et comme nous pouvons
avoir I'illusion que quelqu’un nous adresse la parole, la question de
I’existence de Dieu n’a pas perdu son sens non plus. En acceptant que
la philosophie aujourd’hui ne parle plus de Dieu, ne court-on pas le
risque de réduire dangereusement le role de la raison en théologie
jusqu’a verser du codté du fidéisme?

Widmer: Quand Dieu interpelle I’homme, il le prend dans sa tota-
lité. Il interpelle sa raison aussi. J’exclus ainsi radicalement toute
trace de fidéisme. Mais j’exclus aussi la limitation au seul rationalisme.
De plus, I’identité de la personne qui interpelle est une question
seconde par rapport au fait de ’appel méme. II suit de cela que je ne
plaide nullement, quant & moi, pour I’isolement de la théologie par
rapport a la pensée rationnelle et a la philosophie. Bien au con-
traire.

Giinter Himmer (Doktorand, St. Gallen): Frau Prof. Hersch, wie be-
griinden Sie erkenntnistheoretisch die Aussage, «Gott sel immer
,Chiffre‘ gewesen?»

Hersch: Die Begriindung ist die folgende: Die Chiffre existiert fur
Freiheit. Gott ist ein Wort, dessen Bedeutung nur fur Freiheit Sinn
hat. Wire es nicht so, dann wire Gott ein faktisches Geschopf. Wire
es so, dann wére dieses Geschopf nicht mehr Gott im transzendenten
Sinn. Dies ist ein ZirkelschluB3. Aber man kann dieses Problem nicht
jenseits seiner eigenen Evidenz rechtfertigen oder ableiten.

32



M. Daniel Christoff (Lausanne): Toutes mes questions convergent
vers une question centrale, qui se rapporte a ce qu’on peut appeler
I’«origine» de la question de Dieu. Est-elle, M. Widmer, dans I’Ecri-
ture, ou hors d’elle? Est-elle, M™° Hersch, dans la vérité, ouimpliquée
par la seule recherche de la vérité? Est-elle enfin, M. Mende, dans
I’individu, dans la société, ou dans ’un et dans ’autre?

Huber: Den Referenten sollte Gelegenheit zu einem abschlieBenden
Votum gegeben werden.

Widmer: La question de Dieu se pose a l'intérieur de la révélation.
Mais elle ne donne pas de sens a la révélation: au contraire, elle recoit
son sens de la révélation. Dieu n’est donc pas donné, mais postulé dans
la question. C’est la-dessus que se greffe ce qu’il y a de plus difficile, a
savoir le discours (pas la question) sur Dieu: il manque en effet a la
théologie un langage propre, ainsi qu’une «épistémologie» spécifique.

Hersch: Je ne crois pas aux mérites d’une épistémologie proprement
théologique, car alors Dieu ne serait plus lié 4 la liberté. L’homme a
pour coutume de se plaindre de ses propres limites, en oubliant que
celles-ci sont essentielles a la condition humaine. C’est la condition
humaine qu’il faut aimer d’abord: I’homme non pas tel qu’il est,
mais tel qu’il est possible. A cet égard notre époque est une heure de
vérité: nous refusons les mauvaises raisons de croire qu’a engendrées
la peur, et nous pouvons chercher plus librement les bonnes raisons
qu’il y a d’impliquer Dieu comme le sens de tout sens.

Mende: Ich weise auf die Gefahr des Vorurteils bei diesem Problem
hin. Zweifel und Glauben an Gott ist historisch eins. Das Gottes-
problem hat sich in der jiingsten Geschichte insofern verandert, als
noch bei Leibniz der Gottesbegriff mit dem philosophischen Begriff
der Notwendigkeit und der Begriff des Menschen mit dem Begriff
der Freiheit verbunden war. Heute hingegen scheint die Relation
reversibel geworden zu sein: Der Mensch wird mit der Kategorie
der Notwendigkeit verkniipft, die Gottesvorstellung bezieht die Di-
mension der Freiheit ein. Nun geht es letztlich doch darum, «Not-
wenigkeit» und «Freiheit» miteinander zu verbinden. Diese beiden
Begriffe nehmen wohl einen zentralen Stellenwert in der Problematik
ein, die hier zur Diskussion gestanden hat. Es muB} also auch méglich
sein, jene Gewissensfreiheit zu beanspruchen, die die Gottesvorstellung
verneint.

Discussion rédigée par Giinter Himmer et J.-Claude Piguet.

33



	La question de Dieu et la philosophie aujourd'hui = Die philosophische Gottesfrage heute

