
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Artikel: Krieg und Recht

Autor: Kaufmann, O.K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


le sens, et de dégager les principes nécessaires pour orienter l'action.
Maintenant la recherche de la aocp'ca doit être relayée par la cppovrjatç,
cette prudence, qui est, selon Aristote, la vertu de l'homme d'action.
A ce dernier revient la tâche la plus ardue: mesurer les possibilités
mouvantes et les chances du concret et faire pénétrer dans la trame

opaque et rebelle de la réalité politico-historique la lumière du

principe de fraternité, afin que la paix, et non plus la guerre, devienne
le destin de la société humaine.

KRIEG UND RECHT

von Bundesrichter Prof. 0. K. Kaufmann

«Selbst wer überzeugt ist, in gerechter Sache zum
Schwert zu greifen und eine unerträgliche, unwürdige
Lage zu brechen, nimmt dadurch, daß er zum
Angriff schreitet, ohne das Äußerste zum Frieden
versucht zu haben, eine unermeßliche Verantwortung
auf sich. Wie der Schütze den Pfeil, den er
abgeschossen hat, nicht mehr beherrscht, so - oder noch
viel weniger — beherrscht der Staat, der den Krieg
erklärt, ja nur ein Ultimatum gestellt hat, die Folgen
seines Handelns. Auch in der gerechten Abwehr kann
nur zu leicht ein Element des Unrechts stecken.
Wieviel Recht und Besitz sind durch die Zeit
sanktioniertes, einstiges Unrecht! Wer in eigener Sache
allein Richter sein will, stellt sich damit eigentlich
schon außerhalb der Gerechtigkeit.»
(Max Huber, «Leben in Verantwortung», Worte
aus seinem Schrifttum, Atlantis-Verlag 1969, S. 78.)

I. Vorbemerkungen

Aufgabe des Philosophen war und ist es, die Menschen seiner Zeit
und vor allem die jungen, gebildeten Menschen zur Besinnung zu
bringen über die Grundfragen unserer Zeit. Das Thema Krieg und
Frieden ist ein derartiges Thema, das alle Generationen immer
wieder neu beschäftigt. Der Jurist kann nur einen Teilaspekt des

ganzen Themas und auch diesen im Rahmen eines kurzen Vortrages
nur bruchstückweise behandeln.

18



An sich müßte eine Deutung der heutigen weltpolitischen
Spannungen am Anfang dieses Vortrages stehen, doch würde dies zu weit
führen. Es sei höchstens angedeutet, daß die Entwicklung der letzten
zwei Jahrzehnte seit der Katastrophe des Zweiten Weltkrieges durchaus

negative und positive Züge nebeneinander trägt :

Negativ ist uns bewußt geworden, daß die Möglichkeiten der

ideologischen Massenbeeinflussung und Massenverhetzung sich dank
des Fernsehens noch verstärkt haben; der Wechsel zwischen Phasen

des sogenannten kalten Krieges und der zeitweiligen Entspannung
erzeugt eine ständige Unsicherheit, es könne über Nacht zu neuen

weit-gefährlichen Konflikten und Revolutionen kommen. Negativ ist
auch das Bewußtsein, daß das Gleichgewicht des Schreckens einer
immer höher getriebenen Rüstung ein äußerst prekäres Gleichgewicht
darstellt.

Positiv zu werten ist das Überstehen aller Zerreißproben in der
EWG mit der daraus erwachsenden Hoffnung, es könnte wirklich
eine Zeit angebrochen sein, in der es innerhalb des alten Kriegsherdes

Europa - mindestens innerhalb von Westeuropa — immer
weniger denkbar wird, daß es noch einmal zu militärischen
Auseinandersetzungen zwischen diesen Völkern kommt. Positiv zu werten
sind auch die erfolgreichen diplomatischen Versuche zur Lokalisierung

gefährlicher, kriegerischer Konflikte. Positiv zu werten scheint

mir schließlich auch die Erkenntnis, daß selbst Großmächte wie
Frankreich in Algerien oder die USA in Vietnam trotz ihres
überlegenen Kriegspotentials einen wesentlich schwächeren Gegner nicht
ohne weiteres überwinden können, sofern er mit letzter
Entschlossenheit kämpft.

Positiv zu werten ist aber vor allem die wachsende Verurteilung
des Krieges an sich. Sicher haben die Völker schon immer im Krieg
einen Schrecken gesehen; aber die Machthaber dieser Erde hielten
immer wieder in gewissen angeblich auswegslosen Situationen den

Kriegsausbruch «für unvermeidlich» und den «Sieg für sicher».

Derartige Meinungen werden je länger je weniger geglaubt. Mehr
und mehr erscheint der Krieg als das Sichtbarwerden des Bösen an sich.

Das Böse ist für die Menschen unserer Zeit nicht mehr irgendein
geschwänztes Wesen aus der Hölle; seine Personifikation ist vielmehr
der Krieg mit all seinem Grauen, der alles vorher Aufgebaute
erbarmungslos niederreißt. Die Dämonisierung des modernen Krieges
zeigt sich nicht nur in der «technisierten Tötung» von Militär- und

19



Zivilpersonen, die ausgemerzt werden wie Ungeziefer, sondern auch
im Zusammenbruch der rechtlichen und sittlichen Ordnung, der
schon vom Kriegsausbruch an mit den Schlagworten «Notstand»,
«Not kennt kein Gebot» bemäntelt wird.

In dieses Bewußtsein vom Grauen des Krieges mischt sich jedoch
die Vorstellung, ein dauernder Friede sei eine reine Utopie, der Krieg
breche los wie ein Erdbeben, der Mensch - auch in der Demokratie -
sei diesem personifizierten Un-Wesen gegenüber ohnmächtig. Die
Frucht dieses Denkens ist politische Apathie und Fatalismus.

Aufgabe des Philosophen in dieser Situation ist es, zu zeigen, daß

es trotz allem ein sinnvolles Ringen um den Frieden gibt, bei dem

jeder einen Beitrag leisten kann.

II. Dienstverweigerung als Ausgangspunkt

Bei diesem Ringen um den Frieden begegnen wir sogleich einer
wachsenden Zahl von jungen Menschen, die uns sagen : « Es gibt nur
einen Weg, Kriege zu verhindern, - wenn die Völker nicht mehr
marschieren. Also müssen wir mit dem guten Beispiel vorausgehen;
wir müssen kämpfen für den Abbau der Militärausgaben ; wir müssen
das Odium, Dienstverweigerer zu sein, auf uns nehmen, ganz gleichgültig,

ob wir als Feiglinge oder als Landesverräter gebrandmarkt
werden. »

Es sind nicht die Schlechtesten, die so denken, und doch ist es

höchst fraglich, ob dieser angeblich einzige Weg der richtige Weg ist.

In unserer gegenwärtigen Situation, in unserer mangelnden Friedensordnung

wirkt tatsächliche Verteidigungsbereitschaft doch noch am
ehesten kriegsverhindernd, und zwar echte, kampfbereite
Verteidigungsbereitschaft. Es stellt sich deshalb die Aufgabe - insbesondere

an unseren Mittel- und Hochschulen -, junge Menschen auch heute
noch auf die Tätigkeit des Soldaten und Offiziers vorzubereiten,
ihnen die Überzeugung zu geben, daß ihre Einsatzbereitschaft 1970

ebenso sinnvoll ist wie 1940. Dies gelingt aber nur, wenn der gleichen
jungen Generation gezeigt werden kann, daß der Einsatz für die

Landesverteidigung einen Einsatz für den Frieden nicht ausschließt,
sondern daß gleichzeitig ein Engagement für Frieden und
Landesverteidigung möglich ist.

Immerhin muß erkannt werden, daß unsere geltende
Rechtsordnung den Dienstverweigerern nicht genügend gerecht wird. Die

20



beiden Prinzipien unserer gegenwärtigen Verfassung «Jeder Schweizer

ist wehrpflichtig» (Art. 18 BV) und «Die Glaubensansichten
entbinden nicht von der Erfüllung der bürgerlichen Pflichten»
(Art. 49 Abs. 5 BV) drücken Teilwahrheiten aus: Wenn es ein Recht
und eine Pflicht zum individuellen und kollektiven Widerstand gegen
ungerechte und verbrecherische Gewalt gibt - und darauf ist
zurückzukommen -, dann muß das Prinzip der allgemeinen Wehrpflicht
bejaht werden, und derjenige, der die Vorbereitung auf diesen

Widerstand mit seinem Gewissen nicht vereinbaren kann, muß mit
einer Sanktion belegt werden; es muß ein «Rechtsnachteil» auferlegt
werden, der ebenso belastend ist wie die Freiheitsbeschränkung
und die Unannehmlichkeiten, die in Friedenszeiten der Militärdienst
mit sich bringt. Ohne eine solche Sanktion ist die allgemeine
Wehrpflicht nicht zu verwirklichen. Der Dienstverweigerer verletzt eine

fundamentale Pflicht des Bürgers, und diese Pflichtverletzung wiegt
schwer. Sein Motiv - ich will und kann nicht töten ; ich will und kann
auch nicht in einer nicht kombattanten Waffengattung der Armee
dienen — ist jedoch nicht verbrecherisch. Der Dienstverweigerer
handelt nicht wie ein Verbrecher, der sich von Gewinnsucht, Rachsucht,

Machtstreben, Unbeherrschtheit seiner Triebe leiten oder sich

von seiner Nachlässigkeit und Sorglosigkeit übermannen läßt.
Deshalb setzt sich heute mehr und mehr die Überzeugung durch, die

angemessene Sanktion für diese Dienstverweigerer sei nicht eine
entehrende Freiheitsstrafe, sondern eine Verwaltungssanktion, eine

Ersatzleistung, die ohne entehrend zu sein gleich schwer wiegt wie
der Militärdienst: Zum Beispiel ein Dienst an der Menschheit mit
Nachtwachen in Spitälern oder ein Einsatz bei anderen unangenehmen

und von niemandem gesuchten schweren Arbeiten. Bei uns
in der Schweiz mit unserer starren Verfassung läßt sich jedoch dieses

Prinzip nur durch eine Verfassungsrevision verwirklichen. Die bisher

eingeschlagenen Wege zur Milderung des Strafvollzuges sind lediglich
Ersatzlösungen.

Um eine Verfassungsrevision zu verwirklichen, muß jedoch die
öffentliche Meinung vorbereitet werden, und bei dieser Arbeit hat
auch der Philosoph mitzuwirken. Es gilt zu zeigen, daß der
Dienstverweigerer weder ein Verbrecher ist, der Gefängnis verdient, noch
ein Psychopath, der entsprechend medizinisch zu klassieren ist. Der
Dienstverweigerer ist vielmehr ein Kämpfer an der falschen Front. Er ist
und bleibt ein Ketzer unserer Zeit. Es genügt nicht, daß unsere Zeit

21



sich erhaben fühlt über die Ketzerprozesse des Spätmittelalters und
der frühen Neuzeit; es gilt, die Funktion des Ketzers in der
Gesellschaftsordnung zu sehen. Ketzer sind häufig Vorläufer, meist fanatische

Kämpfer für etwas, was noch nicht reif ist. Die Verallgemeinerung
ihrer Auffassungen ist objektiv gefährlich, wie jeder falsche
Idealismus. Aber Ketzer spüren die großen Anliegen, für die die Massen

noch stumpf sind, und sie bereiten durch ihre Opferbereitschaft u. U.
den Durchbruch neuer Ideen vor. Es ist damit zu rechnen, daß die

Hippies-Friedensbewegung aus den USA früher oder später zu uns

überspringt, und sie läßt sich nur bekämpfen, wenn die heutige
Generation die Mängel unserer unterentwickelten Völkerrechtsstruktur

einerseits mit offenen Augen sieht und anderseits daran glaubt,
daß diese unterentwickelte Völkerrechtsstruktur verbesserungsfähig
ist. Dazu ist es notwendig, den geschichtlichen Trend der innerstaatlichen

und der internationalen Friedenssicherung sich bewußt zu
machen.

III. Entwicklung der innerstaatlichen Friedenssicherung

Innerstaatlich ist dem Lauf der letzten Jahrhunderte doch in
weitgehendem Maße die Friedenssicherung gelungen. Der moderne
Staat verfügt über eine Polizeigewalt, die zwar nicht jede private
Gewaltanwendung verhindern, aber doch in zahlreichen Fällen die

Gewalttätigen fassen und bestrafen kann. Auch die innerstaatlich

Mächtigen müssen sich in wachsendem Maße der rechtsstaatlichen

Ordnung unterwerfen. Wohl ist der Rechtsschutz mangelhaft und
langsam, er kommt oft zu spät, ein letztes Notwehrrecht muß gewährleistet

bleiben, aber die innerstaatliche Rechtsordnung wird doch von
Jahrhundert zu Jahrhundert - über alle Rückfälle hinweg -
verbessert. Heute geht es vor allem um den Kampf gegen die feineren
Formen des Machtmißbrauches, die nicht mehr als offene
Gewaltmaßnahmen erscheinen: Schutz der schwächeren Vertragspartei,
Bekämpfung von wirtschaftlich und sozial schädlicher monopolistischer

Marktbeherrschung, Kampf gegen die Diffamierung.
Das größte innerstaatliche Problem besteht jedoch darin, die

Bestrebungen zur Änderung der stets unvollkommenen Rechts- und
Gesellschaftsordnung zu kanalisieren, den Unzufriedenen eine Chance

zu geben, auf legalem Wege ihre Reformideen durchzusetzen. Die
Revolutionäre aller Zeiten, einschließlich der Kontestatäre unserer
Zeit, machen immer geltend, die derzeitigen Machthaber hätten die

22



längeren Spieße; das «establishment» lasse sich nie überzeugen; es

beherrsche die Massenkommunikationsmittel und zudem seien die
Massen träge. Deshalb sei der demokratische Weg der Überzeugung
der Massen zur Verbesserung der Rechtsordnung nicht gangbar; es

bleibe nur der Weg der Auflehnung gegen die Polizeigewalt, der Weg
des geschickt vorbereiteten Umsturzes zur Machtergreifung — wobei
Gewalt auf Gewalt prallt. Das Idealbild der allumfassenden
friedlichen innerstaatlichen Streiterledigung aufdem Wege der rechtlichen
und politisch-demokratischen Auseinandersetzung bleibt somit ein
stets gefährdetes Gut, und nur eine Rechtsordnung, die ständig für
wesentliche Verbesserungen offen ist, kann die Gefahrenmomente
reduzieren. Die unerbittliche Wahrung eines durch die Verfassungsrechte

gewährleisteten freiheitlichen Raumes, in dem sich Neues
entwickeln kann, ist deshalb eine entscheidende Voraussetzung für die
Vermeidung eines «innerstaatlichen Überdruckes», der die Quelle
von Revolution, Gewalttat und Krieg bildet.

IV. Unterentwickelte internationale Rechtsordnung

1. Versuche zur «Humanisierung» des Krieges

Die internationale Rechtsordnung liegt in ihrer Entwicklung noch

einige Jahrhunderte hinter dem Stand der innernationalen
Rechtsordnungen zurück. Es fehlt uns eine mit Autorität ausgerüstete
Zentralinstanz, der sich alle Mächtigen unterwerfen müßten. Immerhin

müssen wir anerkennen, daß eine solche Weltrechtsordnung trotz
aller Schwächen, die ihr noch anhaften, im Wachsen ist.

Das Mittelalter kannte die Idee des bellum justum und es hatte
den Kaiser, ein zwar schwaches Organ zur Erhaltung des
Reichsfriedens. In der absolutistischen Neuzeit zerbrachen diese Doktrin
und diese Organisation. Ob ein Krieg gerechtfertigt, nötig ist,
entschied im Absolutismus der Landesherr abschließend. Der Fürst, der
sich angegriffen fühlte, glaubte seinen Gegner bestrafen zu dürfen
nach der Maxime des Hugo Grotius: poena est malum passionis

quod infligitur propter malum actionis.
Das 19. Jahrhundert nährte die Illusion, man könne die Kriege

dadurch eindämmen, daß man das Recht, Krieg zu erklären, den
Fürsten entziehe und auf die friedliebenden Parlamente übertrage;
de facto behielten jedoch die Exekutiven den Entscheid in der Hand.

23



Dagegen bemühte sich das 19. Jahrhundert mit einem gewissen

Erfolg, im Interesse der Humanität und der nicht am Krieg beteiligten

Personen und Drittländer ein «Kriegsrecht» durch kollektive

Staatsverträge festzulegen. Den Anfang machte die Pariser
Seerechtsdeklaration von 1856, gefolgt von der Genfer Konvention von 1864

über den Schutz der Verwundeten im Kriege (sogenannte Rotkreuz
Konvention, heute in der Fassung von 1949; 1949 wurde vor allem
zusätzlich bestimmt, daß die Zivilbevölkerung nicht Gegenstand von
absichtlich gegen sie gerichteten kriegerischen Aktionen sein dürfe).
1899 kam es zur ersten, 1907 zur zweiten Haager Friedenskonferenz

auf Veranlassung von Zar Nikolaus II., Konferenzen, die vor allem

zur Schaffung des Haager Schiedsgerichtshofes für internationale
Streitigkeiten und zu einem Abkommen über die Gesetze und
Gebräuche des Landkrieges und betreffend die Rechte und Pflichten
der neutralen Mächte und Personen im Falle eines Landkrieges
führten (Texte in der bereinigten Gesetzessammlung 1948, Bd. 11,

S. 393 ff. und in der neuen Sammlung der eidg. Gesetze 1951,
S. 181 ff.). Die Genfer und die Haager Abkommen stellen eine erste
Phase zur «Humanisierung des Krieges» dar. Im wesentlichen wird
darin ausdrücklich anerkannt und abgeklärt, was schon vorher
weitgehend anerkanntes Völkergewohnheitsrecht war. Es geht also um
den Übergang von der ungeschriebenen Rechtsüberzeugung zum
ius scriptum, eine Rechtsentwicklung, die sich auch im innerstaatlichen

Recht zu Beginn jeder Rechtskultur vollzieht. Charakteristisch
ist dabei, daß Normen über das ius in bello aufgestellt werden ohne
Rücksicht darauf, ob der Krieg als solcher als gerecht oder ungerecht
erscheint, ohne Unterscheidung zwischen Angreifer und Verteidiger.

Die Sanktion bei der Verletzung dieser Abkommen besteht
grundsätzlich - gleich wie bei rechtswidrigen Handlungen im innerstaatlichen

Recht — in der Pflicht zur Wiedergutmachung, insbesondere

in der Pflicht zum Schadenersatz. Die Ansprüche sind jedoch nur
durchsetzbar, soweit ein Staat die internationale Schiedsgerichtsbarkeit

zur Beurteilung seines Handelns anerkennt. Soweit
Schadenersatzansprüche nicht durchsetzbar sind, bleibt dem verletzten Staat

nur das uralte Mittel der Retorsion, der Gegenmaßnahme. Die
Gegenmaßnahme ist - sofern sie verhältnismäßig ist - völkerrechtlich
gesehen rechtsmäßig, doch beginnt dann meistens - gleich wie bei

wechselseitigen Vertragsverletzungen zwischen Privaten — sogleich
die ewige Diskussion, wer mit den Rechtsbrüchen angefangen habe!

24



2. Kriegsächtung: Briand-Kellogg-Pakt

Der Völkerbund und der auf ihm aufbauende Briand-Kellogg-Pakt
von 1928 waren die ersten großen Versuche der Kriegsächtung. Der
Briand-Kellogg-Pakt ging auf eine amerikanisch-französische Initiative

zurück und wurde von den meisten damals bestehenden Staaten,
einschließlich der URSS unter Stalin, ratifiziert: Die Kriegsparteien
erklärten, den Krieg als ein Mittel internationaler Streitfälle zu
verurteilen und auf ihn als Werkzeug der internationalen Politik in
ihren gegenseitigen Beziehungen zu verzichten; doch enthielt der

Vertrag keineswegs einen vorbehaltlosen Verzicht auf jede
Gewaltanwendung. Festgehalten wurde vielmehr, daß der Pakt «das natürliche

Recht der Staaten auf Selbstverteidigung nicht ausschließen

könne», wobei gewisse Staaten sich ausdrücklich vorbehielten, schon

Einbrüche in den Kreis ihrer Interessensphäre als Angriffshandlungen
zu betrachten, die ihr Verteidigungsrecht herausforderten. Ferner
wurde nur «der Krieg» geächtet, nicht aber alle andern Formen der

Repressalien und Interventionen. Seither spricht man weniger von
Kriegen als von «bewaffneten Konflikten». Vor allem fehlten
Sanktionen gegen den Rechtsbrecher, soweit sie nicht im Völkerbundsstatut

vorgesehen waren. Wir wissen, daß das damals errichtete
Gebäude zu schwach war und die Abrüstungskonferenzen scheiterten.

Hitler nützte die wirtschaftliche und politische Krise der Dreißigerjahre

und die Schwächen der übrigen Völker aus, um sein Reich
aufzubauen.

Immerhin zeigte diese zweite Phase der Entwicklung des Kriegsund

Friedensrechtes am Schlüsse des Zweiten Weltkrieges eine
merkwürdige Frucht, die JVürnbergerprozesse. An dieser Stelle interessieren

nicht die Details, sondern das Grundsätzliche: Die Geburt eines

Völkerstrafrechtes. Die persönliche strafrechtliche Verantwortung der

maßgeblichen Regierungsmitglieder für die Auslösung eines Angriffskrieges

wurde festgehalten. Bisher war immer erklärt worden,
daß die Regierungen im Völkerrecht nur als staatliche Organe
handelten, nicht unter persönlicher Verantwortung. Durch das

Londoner Abkommen vom 8. August 1945 hatten die vier Siegermächte
den internationalen Militärgerichtshof in Nürnberg geschaffen zur
Abklärung, wieweit die bei ihm Anzuklagenden sich kriminelle
Handlungen von völkerrechtlicher Tragweite hatten zuschulden
kommen lassen. Die Grundthese der Anklage lautete: Nachdem die

3 Studia Philosophica XXVIII 25



Staaten den Briand-Kellogg-Pakt unterzeichnet hatten, ergebe sich

daraus nicht nur eine völkerrechtliche Pflicht der Staaten, sich jedes

Krieges (der nicht zur Selbstverteidigung notwendig sei) zu
enthalten, sondern auch eine individuelle Pflicht der Mitglieder der
obersten Staatsorgane, den Vertrag zu achten; da eine allgemeine
Rechtsüberzeugung bestehe, daß die Vorbereitung und Auslösung
eines Angriffskrieges ein Verbrechen sei, genüge diese comunis

Opinio, um die Verantwortlichen strafrechtlich zur Rechenschaft zu
ziehen - eine haltbare, wenn auch kühne Interpretation des Völkerrechtes

(Urteil vom 30. September/1. Oktober 1946). Das Urteil
bedeutet einen wesentlichen Schritt vorwärts in der Entwicklung des

Kriegsächtungsrechtes.

3. Die UNO

Nach dem Zweiten Weltkrieg setzte die Welt ihre Hoffnung auf
die UNO, deren Satzung in Art. 2 ausdrücklich die Friedenspflicht
der Mitglieder verankert; nach Art. 2 Abs. 4 haben sich die

Mitglieder gegenüber andern Staaten (Mitgliedern und Nichtmitgliedern
der UNO) auch der Androhung und Anwendung von Gewalt zu
enthalten. Aber auch das Statut der UNO enthält wieder wichtige
Einschränkungen: Das Verbot der Gewaltanwendung bezieht sich

nur auf internationale Beziehungen, nicht auf die innerstaatliche Anwendung

der Polizeigewalt zur Unterdrückung von Unruhen. Solche
Unruhen können sich ohne weiteres zum Bürgerkrieg ausweiten, und
die anderen Staaten bleiben frei, in solchen Unruhen den Aufständischen

Unterstützung zukommen zu lassen. So konnte sich der
Vietnam-Konflikt zu einem Krieg ausweiten, ohne daß das UNO-
Statut verletzt wurde.

Ferner bestehen vier Ausnahmen von der rechtswidrigen
Anwendung und Androhung von Gewalt:
a) Die individuelle und kollektive Selbstverteidigung (Art. 51).
b) Die Gewaltanwendung der im Rahmen vom Sicherheitsrat be¬

schlossenen Sanktionen (Art. 42).

c) Zwangsmaßnahmen auf Grund regionaler Abkommen mit Ge¬

nehmigung des Sicherheitsrates (Art. 53).
d) Gewaltmaßnahmen gegenüber den Besiegten des Zweiten

Weltkrieges gemäß Art. 106 und 107 der Statuten.
Vor allem aber bleibt im Rahmen des UNO-Statutes ein wichtiges

Problem ungelöst: Die UNO-Ordnung läßt an sich keine Gewalt-

26



anwendung mehr zu, wenn in einem anderen Staat die eigenen
Staats- oder Volksangehörigen (Minderheiten) verfolgt werden oder

wenn ausländisches Vermögen enteignet wird. Die Sanktion der

gewaltsamen Repressalien soll aufgegeben werden, ohne daß ein
lückenloser Rechtsschutz zur Durchsetzung des richtigen Rechtes

besteht. Der Verzicht auf Repressalien ist aber nur tragbar, wenn ein
solcher Rechtsschutz klappt.

Wohl sieht das heutige Völkerrecht ein umfassendes System der

Streiterledigung vor mit zwei großen Gruppen von Maßnahmen :

- Einerseits die juristisch justiziablen Streitigkeiten, die vor den

Haager Gerichtshof gezogen werden können,

- anderseits die politischen, nicht justiziablen Streitigkeiten, die im
Wege eines Untersuchungs- und Vergleichsverfahrens vor den

politischen Instanzen der UNO zum Austrag kommen sollen.

Doch fehlt es nicht nur an einer klaren Abgrenzung zwischen diesen

beiden Gruppen von Streitigkeiten, sondern es gilt vor allem, daß

beide Gruppen von Streitigkeiten nur dann vor eine völkerrechtliche
Instanz gezogen werden können, wenn es sich um eine internationale,
nicht um eine innerstaatliche Streitigkeit handelt. Der Staat, dem
eine Verletzung des internationalen Rechtes vorgeworfen wird, wird
immer wieder versuchen, zu erklären, es liege nur eine innerstaatliche

Streitigkeit, eine innerstaatliche Polizeiaktion vor, zu deren Beurteilung

weder der Haager Schiedsgerichtshof noch die Organe der
UNO zuständig seien. Anders ausgedrückt: Innerstaatlich halten die

Staaten an ihrer absoluten Souveränität fest. Dadurch wird verunmöglicht,
die Friedensstörung an der Wurzel anzugreifen, dort wo sie zunächst
aufbricht. Hier liegt die eigentliche Tragik des heutigen
Völkerfriedensrechtes. Eine «Polizeiaktion» gegen «aufständische Teile der

Bevölkerung» geht angeblich die internationalen Organisationen
nichts an. So lehnte Frankreich die Intervention der UNO in Algerien
ab, und Nigeria verwehrt mit den gleichen Argumenten eine
Intervention im Bürgerkrieg gegen Biafra.

Anerkennen die beiden beteiligten Staaten, daß eine völkerrechtliche

Streitigkeit vorliegt, so bleibt die weitere Vorfrage zu entscheiden,

ob die Streitigkeit justiziabel ist oder nicht. An sich ist jede
Verletzung einer völkerrechtlichen Rechtsregel - sei es Völkergewohnheitsrecht

oder Staatsvertragsrecht-justiziabel, und dementsprechend
sieht- Art. 36 Abs. 2 des Statutes des Haager Gerichtshofes die
Möglichkeit einer allgemeinen, obligatorischen Einlassungspflicht der

27



Vertragsstaaten vor; doch haben die meisten Staaten von der im
Statut des Haager Gerichtshofes vorgesehenen Fakultativ-Klausel
Gebrauch gemacht. Ihre Einlassungspflicht vor dem Haager
Schiedsgerichtshof ist mehr oder weniger beschränkt in dem Sinne, daß sie in
zweiseitigen Staatsverträgen mit den einzelnen Vertragspartnern
festlegen, wieweit die Einlassungspflicht gehen soll. Kleine Staaten
haben selbstverständlich ein Interesse an einer möglichst umfassenden

Umschreibung der Einlassungspflicht. Die Großmächte üben mehr
Zurückhaltung.

Liegt eine nicht justiziable, politische Streitigkeit vor, so sollte der
Sicherheitsrat der UNO die Untersuchung durchführen und
Maßnahmen ergreifen bzw. der Generalversammlung vorschlagen. Doch
wissen wir alle, daß dieses wichtigste Organ der UNO im Grunde
noch nie wirklich befriedigend funktioniert hat, weil der Sicherheitsrat

keine Beschlüsse fassen kann, wenn eine der Großmächte ihr Veto
einlegt. Der Sicherheitsrat besteht bekanntlich aus den Vertretern
von 11 Mitgliedern der UNO, wobei 5 Staaten ständige Vertreter
haben, nämlich die USA, die URSS, Großbritannien, Frankreich
und China (zur Zeit Nationalchina Formosa), und die 6 übrigen
Mitglieder von der Vollversammlung gewählt werden. Die
Generalversammlung kann keine Empfehlung und erst recht keine
Maßnahme beschließen, ohne daß der Sicherheitsrat sie auf Grund eines

gültigen Beschlusses darum ersucht.

Die Großmächte beanspruchen also für sich nicht nur die
innerstaatliche Souveränität, sondern auch die Freiheit der Nichtunter-
ordnung unter die Weltfriedensinstanz. Sie wollen nach wie vor nur
«von Fall zu Fall» bei den Maßnahmen der Friedenssicherung
mitwirken, die ihnen richtig erscheinen.

Dabei müssen wir uns bewußt sein, daß der Westen einerseits, die
kommunistischen Staaten anderseits eine verschiedene völkerrechtliche

Auffassung von der Rechtmäßigkeit gewaltsamer Interventionen

haben, wobei innerhalb des Kommunismus wiederum zwei

Strömungen im Widerstreit miteinander liegen1.
Lenin sah mit Clausewitz im Krieg einen Weg zur Fortführung der

Politik mit anderen Mitteln. Er betrachtete nationale Befreiungskriege

1 Vgl. dazu den Aufsatz von F. G. Schröder, Die Rechtmäßigkeit des

Krieges nach westlicher und sowjetischer Völkerrechtsauffassung, im Werk
von Maurach und Meißner, Völkerrecht in Ost und West, Kohlkammer-
Verlag, 1967.

28



und Bürgerkriege als eine natürliche, u. U. unvermeidliche
Fortführung des Klassenkampfes zur Niederwerfung der Bourgeoisie.
Gerecht sei daher jener Krieg, der die Menschheit dem Kommunismus

näher bringe - ein Kriterium, das sich ganz von dem Begriffspaar
«Angriff und Verteidigung» löst. Dagegen glaubte Stalin gleich wie
Marx und Engels an eine pazifistische Durchdringung der Welt durch
den revolutionären Kommunismus. Deshalb unterzeichnete Stalin
bewußt den Briand-Kellogg-Pakt, und Chruschtschow nahm diese

Ideen mit der Lehre von der friedlichen Koexistenz wieder auf.

Gegen die Lehre von der friedlichen Koexistenz wenden sich

jedoch die Vorwürfe der chinesischen Kommunisten, die der URSS
vorwerfen, sie verbürgerliche und verzichte auf den Klassenkampf
zur Befreiung der noch unterdrückten Völker. Im Vietnam-Konflikt
hat die Sowjetunion die Auffassung vertreten, die gewaltsame
Unterdrückung einer Bewegung zur Erlangung der nationalen Selbständigkeit

sei ein Angriffskrieg; deshalb seien die USA in Vietnam Angreifer
oder doch Verbündete des Angreifers: Eine Haltung, die deutlich
zeigt, daß die Theorie immer wieder dazu dienen soll, eine einmal
gewählte Politik zu rechtfertigen. Gesamthaft gesehen bleibt der
Eindruck, die UNO wäre wohl an sich eine Organisation, die dem
Weltfrieden wesentliche Dienste leisten könnte. Im Rahmen der heute
bestehenden ideologischen und weltpolitischen Gegensätze kommen
aber die Mächtigen dieser Erde in der Weiterentwicklung der
Weltfriedensordnung zur Zeit nicht vorwärts.

V. Hoffnung für die Zukunft

Wer in dieser Weltsituation gleichwohl an die Möglichkeit einer
schrittweisen Verbesserung der Weltfriedensordnung glaubt, wird
leicht als Idealist und Utopist belächelt, doch geht glücklicherweise
das zähe Ringen um die Erhaltung des Weltfriedens bzw. um die
schrittweise Verwirklichung des Weltfriedens weiter, und wir dürfen
den Einsatz, den zahlreiche Diplomaten auf diesem Gebiet mit
größtem Verantwortungsbewußtsein leisten, nicht gering achten.
Besteht Hoffnung auf Erfolg?

So unerfreulich das Bild auf kurze Frist aussieht, so kann wohl doch
mit einem weiteren, allmählichen Wachsen des Willens zur friedlichen
Streiterledigung bei den Trägern der Macht gerechnet werden. Die
Risiken der internationalen Intervention sind dermaßen groß, daß

29



die reine Staatsraison mehr und mehr zur friedlichen Beilegung von
Streitigkeiten drängt. Das Netz der Vergleichs-, Gerichts- und
Schiedsverträge wird glücklicherweise doch immer enger2.

Entscheidend wird jedoch sein, wieweit in der Zukunft die Ent-

mythologisierung der ideologischen Gegensätze gelingt; denn ohne ideologische

Untermauerung der politischen Gegensätze, ohne Aufbauschung

des bestehenden Unrechts und Verzeichnung der Wahrheit
werden die Völker nie «kriegsreif». In der Entmythologisierung der
ideologischen Gegensätze liegt wohl gerade die Aufgabe der
Philosophen. Sie dürfen sich nicht nur mit den Denksystemen der
Vergangenheit beschäftigen, sondern müssen versuchen, die gegensätzlichen

Denkweisen der Völker der Gegenwart zu erfassen und zur
Darstellung zu bringen. Es genügt eben nicht, eine Weltfriedenssehnsucht

und ein Weltverbrüderungsgefühl zu propagieren. Es

braucht vielmehr eine echte Begegnung der Denker aus den verschiedenen

Ideologiekreisen unserer Zeit, um durch die Konfrontation
zur größeren Wahrheit vorzustoßen, wie E. F. Weitzäcker es gesagt
hat : Die politische Ethik kann nur auf der Wahrheit beruhen.
Deshalb muß alles Ringen um den Frieden damit beginnen, die Wahrheit

suchen und die Wahrheit sagen zu dürfen, die ganze, auch die
den politischen Machthabern unbequeme Wahrheit. Genauer gesagt
ist jeder Kampf um die Wahrheit ein doppelter Kampf, einerseits
ein Versuch, Andere von der selbst erkannten Wahrheit zu überzeugen,

ohne sie zu vergewaltigen, und anderseits die Bereitschaft, die

eigene Überzeugung in die richtigere Uberzeugung des Andern hinein
zu opfern. Dazwischen steht alle Verständigungs- und
Kompromißbereitschaft, gewachsen aus dem Eingeständnis, daß angesichts

unserer mangelhaften Einsicht in die Wahrheit sehr oft nur ein
pragmatischer Teilverzicht den Frieden erhalten kann. Jeder Fanatismus

für irgendeine Wahrheit gefährdet und zerstört den Frieden; jede
geistige Kriegsvorbereitung beginnt mit der Schaffung einer «

Kreuzzugstimmung», bei der irgendjemand befreit werden soll!

2 Vgl. dazu einerseits Paul Guggenheim, Lehrbuch des Völkerrechts,
Basel 1951 II 683ff., anderseits die Botschaft des Bundesrates vom 23. November

1965 betr. die mit Costa Rica, Großbritannien und weiteren Staaten

abgeschlossenen Vergleichs-, Gerichts- und Schiedsverträge, BB1 1965 III 125,

und das Europäische Übereinkommen zur friedlichen Beilegung von
Streitigkeiten vom 29. April 1957, Text und Botschaft des Bundesrates in
Bundesblatt 1965 I 437.

30



Doch gibt es auch keinen Frieden in unserer entwicklungsbewußten
Menschheit, ohne daß die Völker sehen, wie sich die Staatsmänner

um eine echte Verbesserung der Staats- und Gesellschaftsordnung
bemühen, insbesondere um den Abbau dessen, was als soziale

Ungerechtigkeit empfunden wird. Hoffnung auf Friede verlangt deshalb

eine offene, entwicklungs- und wachstumsfähige Rechts- und
Wirtschaftsordnung innerstaatlich und international. Nur eine solche

Ordnung kann auf gewaltlose und demokratische Weise vorwärtsgetrieben

werden.
Eine solche «offene Rechts- und Wirtschaftsordnung» verlangt als

erstes eine freie Kommunikation zwischen allen Ländern, die
Möglichkeit der Begegnung der Eliten, sowohl der jüngeren wie der
älteren Generation als Basis für das bessere gegenseitige Verständnis
der wechselseitigen Nöte und Schwierigkeiten der Völker. Nur aus
diesem Verständnis kann die Solidarität erwachsen, die schließlich
den Krieg überwindet.

ZUR STRATEGIE DER KRIEGSVERHÜTUNG

von Alfred Ernst

Im folgenden soll von den spezifisch schweizerischen Problemen die
Rede sein. Die Strategie eines neutralen Kleinstaates unterscheidet
sich in wesentlichen Punkten deutlich von derjenigen einer
Großmacht oder eines Mitgliedes einer Koalition.

I. Die Begriffe «Strategie» und «Kriegsverhütung»

1. «Strategie» war ursprünglich ein ausschließlich militärischer

Begriff. Wörtlich bedeutet Strategie die Kunst des Feldherrn. Sie bezieht
sich also auf die militärische Führung auf der höchsten Stufe. Dort
geht es darum, die einzelnen Kampfhandlungen zu koordinieren in
Ausrichtung auf das zu erreichende Kriegsziel. Mit der Wandlung
des Kriegsbildes hat sich im Laufe der Zeit auch der Begriff der

Strategie verändert. Seitdem der Krieg über den militärischen
Bereich hinausgeht, ist die Strategie — wenigstens nach unserer Terminologie

- nicht mehr die Sache des Oberbefehlshabers, sondern Aufgabe

31


	Krieg und Recht

