Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 28 (1968)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Nikolaus von Kues: Philosophisch-theologische Schriften. Herausgegeben und
eingefiihrt von Leo Gabriel. Ubersetzt und kommentiert von Dietlind und
Wilkelm Dupré. Studien- und Jubildumsausgabe, lateinisch-deutsch, Band
IT und III. Verlag Herder, Wien 1966 und 1967.

Zwei bzw. drei Jahre nach Erscheinen des ersten Bandes dieser lateinisch-
deutschen Cusanus-Ausgabe ist voriges Jahr der zweite und jetzt der dritte
(letzte) Band herausgekommen. Diese beiden Binde enthalten folgende
Schriften, zu denen Gabriel jeweils kurze Einfithrungen beigesteuert hat: De
coniecturis; De principio; Trialogus de possest; De apice theoriae; Dialogus
de Genesi; De non-aliud; De quaerendo Deum; De filiatione Dei; De dato
patris luminum; Compendium (2. Band); De beryllo; De visione Dei; De
ludo globi; De aequalitate; Idiota de sapientia; Idiota de mente; Idiota de
staticis experimentis; Complementum theologicum; De pace fidei, Cribratio
Alchorani (3. Band). In den «Vorbemerkungen» des 2. Bandes finden sich
nicht nur orientierende Hinweise auf die textlichen Grundlagen der einzelnen
Schriften, sondern auch Aspekte der moglichen Bedeutung des Cusaners fiir
das nachfolgende und gegenwirtige Denken. Der 3. Band enthilt ein recht
ausfithrliches Gesamt-Register und eine Text-Konkordanz mit der Pariser
Ausgabe von 1514. Die drei trotz ihres Umfanges handlich gebliebenen Bande
erlauben dank der Gegeniiberstellung der beiden Texte ein bequemes Stu-
dium und werden deshalb in der Beniitzung wohl kiinftig die erste Stelle

einnehmen.
H. Kunz

Bernard Lamy: Entretiens sur les sciences. Ed. crilique préseniée par
Frangois Girbal et Pierre Clair, P.U.F., Paris, 1966, Coll. Le
mouvement des idées au XVIIe siécle, dirigée par André Robinet.
I vol., 450 p.

Les Entretiens sur les sciences du P. Lamy, de 1’Oratoire, n’ont pour objet ni
ce que nous appellerions la «recherche», ni la signification ou le fondement
métaphysique des sciences, mais bien I’éducation, la formation de ’honnéte
homme. Non tant de I’honnéte homme tel que I’avaient décrit le Chevalier
de Méré ou Saint-Evremont, mais bien de I’honnéte homme chrétien, de
PPéleve des Peres, auquel il s’agit de donner «1’esprit juste et le cceur droit».
On sait que Pinfluence des Eniretiens fut durable et que Rousseau déclare les
avoir lus «plus de cent fois».

Le cours d’études qui fait ’objet de ces exhortations et de ces considéra-

189



tions est aussi caractéristique de la pédagogie oratorienne: d’abord par son
inspiration augustinienne, cartésienne et plus précisément malebranchiste,
ensuite par la place qu’il occupe entre les pédagogies des Jésuites, de Port-
Royal (dont I’Art de penser est une des sources du P. Lamy), voire 4 coté des
Discours et Traités de Bossuet — enfin par sa composition: mathématiques et
logique, langues, humanités et, surtout, géographie et histoire, éloquence et
lettres francaises, et tout ce qu’un cours de philosophie renferme alors de
physique nouvelle et expérimentale. A c6té d’exposés tels que le Discours sur
la philosophie (cartésienne et malebranchiste) ou I’exposé de la spiritualité
oratorienne, beaucoup de pages offrent surtout une sorte de revue des
ouvrages lisibles dans les années 1670, sommairement appréciés.

Ce genre de publications est fort important pour la documentation sur
Ihistoire des idées et la formation du public. L’apparat critique renseigne,
par la comparaison des textes, sur ’évolution du P. Lamy au fur et & mesure
de ses lectures et donne ainsi encore un apercu du «mouvement des idées».

D, Christoff

E. Husserl: Husserliana, Band X: Jur Phinomenologie des inneren Zeitbe-
wufitseins (1893-1917), hrsg. von R. Boehm. Martinus Nijhoff, Haag
1966.

Der 10. Band der Husserliana enthélt einerseits den revidierten Wiederab-
druck der auf Husserls Wunsch von M. Heidegger 1928 herausgegebenen
«Vorlesungen iiber das innere ZeitbewuBtsein aus dem Jahre 1905» samt
den Nachtriagen und Ergidnzungen aus den Jahren 1905-1910. Neu hinzuge-
kommen sind andererseits weitere bislang ungedruckte «erginzende Texte
zur Darstellung der Problementwicklung», die Husserl von etwa 1893 bis
Ende 1911 niedergeschrieben hat. Das beigegebene Sachregister Landgrebes
beriicksichtigt leider nur die Vorlesungen des Jahres 1905. In der editorischen
Sorgfalt schlieBt sich der Band seinen Vorgiangern wiirdig an.

H. Kunz

Giovanni Gentile: Opere complete di G. G., a cura della fondazione G. G.
per gli studi filosofici. Vol. XIV, Il pensiero italiano del Rinascimiento;
vol. XV, Studi sul Rinascimiento; vol. XV1, Studi Vichiani. Sansoni,
Firenze, 1968, XII 4 540, VI + 416, X 4 436 p.

Cette réédition des ceuvres complétes de G. Gentile doit comporter
55 volumes, dont neuf d’ceuvres systématiques et vingt-six de travaux d’his-
toire de la philosophie consacrés pour la plupart 4 la philosophie italienne.
Parmi les présents recueils, celui qui est consacré 4 la remaissance est augmenté
de six écrits, les études sont accrues de onze comptes rendus ou a propos, enfin
les études sur Vico sont augmentées de 3 écrits depuis leurs précédentes
éditions.

Depuis quelque trente ans, les objets de ces études ont été pour la plupart
repris selon d’autres méthodes. Néanmoins, ces discours, conférences, articles

190



et comptes rendus, en particulier ceux qui concernent Bruno et surtout Vico,
gardent leur intérét aussi pour le point de vue propre de I'auteur et pour
I’histoire des recherches auxquelles il contribua jadis, tout particuliérement
pour la philosophie de I’histoire et de ’histoire de la philosophie.

D. Christoff

Ludwig Wittgenstein: Schriften. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M. 1960.
Band 1: Tractatus logico-philosophicus, Tagebiicher 1914 — 1916, Philo-
sophische Untersuchungen. 1960. Band 2: Philosophische Bemerkungen.
Aus dem Nachlaf herausgegeben von Rush Rhees. 1964— Betheft zu den
Schriften mit Beitrigen von Ingeborg Bachmann u. a. 1960.

In die leider ganz unziemlich verspitete Anzeige des ersten Bandes der
Schriften Wittgensteins sei der fiinf Jahre spiter erschienene zweite Band, der
der Redaktion nicht zur Besprechung zuging, mit einbezogen. Mit diesen
beiden Bianden werden die von Wittgenstein selbst und wesentliche
nachgelassene Schriften in einer des Autors wiirdigen Ausgabe dem philo-
sophischen Publikum zugénglich gemacht.

Der Tractatus logico-philosophicus, der vorerst als «logisch-philosophische
Abhandlung» 1921 in Ostwalds « Annalen der Naturphilosophie» erschienen,
dann unter dem anscheinend von G. E. Moore vorgeschlagenen lateinischen
Titel zweisprachig deutsch und englisch 1922 verdffentlicht worden ist und
jetzt an der Spitze des ersten Bandes der Schriften steht, ist die einzige von
Wittgenstein selbst herausgegebene Schrift. Dieses Werk hat den Verfasser
mit einem Schlag vor allem im angelsachsischen Bereich berithmt gemacht.
Seine auBergewthnliche, schwer zugingliche Form, die aphoristische und
doch scheinbar logisch streng durchgefiihrte iiberaus knappe Darstellung
sowie die Uberleitung des Versuchs einer logischen Abbildung der Welt in
die Anerkennung von «Unaussprechlichem», das sich als «das Mystische»
«zeigt», haben von vornherein zu den verschiedensten Deutungen Anlal3
gegeben. Wihrend einige geneigt waren, den Tractatus fast wie einen heiligen
Text zu interpretieren, hat das Werk vor allem dem logischen Positivismus
Auftrieb gegeben und auch den Wiener Kreis maBgebend beeinfluBBt. Die
logischen Positivisten konnten sich auf einen Satz wie den folgenden berufen:
«Die richtige Methode der Philosophie wire eigentlich die: Nichts zu sagen,
als was sich sagen 1aBt, also Satze der Naturwissenschaft — also etwas, was
mit Philosophie nichts zu tun hat —, und dann immer, wenn ein anderer
etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, daB er gewissen
Zeichen in seinen Sitzen keine Bedeutung gegeben hat. Diese Methode wire
fiir den anderen unbefriedigend — er hitte nicht das Gefiihl, daB3 wir ihn
Philosophie lehrten — aber sie wire die einzig streng richtige» (Band 1, 82,
Ziff. 6.53). Die Hinweise auf «das Mystische», das sich nicht in die streng
in Sitzen abbildbare Welt der Tatsachen einfiigt, wurde unterschlagen,
auch z. B. ein Satz wie der folgende: « Wie die Welt ist, ist fiir das Hohere
vollkommen gleichgiiltig. Gott offenbart sich nicht in der Welt» (Band 1, 81,
Ziff. 6.432). Bezeichnend ist die positive Aufnahme des Tractatus durch

191



Bertrand Russell, der in diesem Werk «eine Theorie der Logik» erblickte,
«die an keiner Stelle offenbar falsch ist», und dies heie «ein Werk von
auBerordentlicher Schwierigkeit und Bedeutung vollbracht zu haben» (Vor-
wort zum Tractatus, 1922, abgedruckt im Beiheft zu den Schriften, 81).
DaB3 Wittgenstein auch «das Mystische» kennt, iibersieht Russell nicht, doch
glaubt er, daB «die angenommene Sphére des Mystischen» aufgehoben
werden koénne.

Das zweite Werk Wittgensteins, die «Philosophischen Untersuchungen»,
ist erstmals posthum 1953, zwei Jahre nach dem Tode des Verfassers, zwei-
sprachig unter dem Titel «Philosophical Investigations» erschienen. Es
zerfillt in einen I. Teil, der im Jahre 1945 zur Verdffentlichung fertig-
gemacht wurde, und in einen II. Teil, der nach den Angaben der Heraus-
geber G. E. Anscombe und R. Rhees zwischen 1947 bis 1949 entstanden ist
und wohl in den I. Teil hitte eingearbeitet werden sollen. Diese Schrift hat,
wie schon die Vorlesungen Wittgensteins in Cambridge, in hohem MaBe auf
die sprachanalytische Philosophie im angelsichsischen Bereich eingewirkt.
Wittgenstein distanziert sich in diesem zweiten Werk, das Russell im Gegen-
satz zum Tractatus nunmehr als «vollig unverstandlich» ablehnte, von
«den schweren Irrtiimern» seiner ersten Schrift. Die Voraussetzung einer
logischen Abbildung der Welt in Satzen wird hier aufgegeben. Oder viel-
leicht miilte man eher sagen, daB sie jetzt als ein mogliches Sprachspiel unter
anderen moglichen erscheine. Es erwies sich, daB jede Formalisierung die
Umgangssprache voraussetzt. Deshalb befaBte sich Wittgenstein jetzt mit
der Sprache als dem einzigen Umgang mit der Realitit. Die Sprache ist das
letzte, was wir nicht hintergehen und nicht abtragen kénnen, stets sind wir
von ihr umfangen. Sie bekundet sich im Gebrauch, der ein sehr verschiedener
sein kann. Dafiir verwendet Wittgenstein den Ausdruck «Sprachspiel», der
auch das nichtsprachliche Verhalten mit einbezieht; denn er meint «das
Ganze: der Sprache und der Titigkeiten, mit denen sie verwoben ist»
(Band 1, 293). Sprachen sind «Lebensformen» (z. B. 19 u. 6.). «Wenn ein
Lowe sprechen koénnte, wir kdnnten ihn nicht verstehen» (536). Die Welt
erscheint so als auf verschiedene Weise darstellbar, in verschiedenen Sprachen
ausdriickbar. Andererseits kann die Sprache auch in Schwierigkeiten stiirzen,
wozu die iiberlieferte Philosophie gefiihrt hat. Diese mochte deshalb Wittgen-
stein auf den richtigen Gebrauch der Sprache, in deren alltiglichen Ver-
wendung zuriickfithren. «Die Philosophie ist ein Kampf gegen die Ver-
hexung unseres Verstandes durch die Mittel unserer Sprache» (342). «Was
ich lehren will, ist: von einem nicht offenkundigen Unsinn zu einem offen-
kundigen iibergehen» (441). Oder noch drastischer: «Was ist das Ziel in
der Philosophie? — Der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen» (407).
Freilich bleibt ungeklart, wie mir scheint, was die tagliche Verwendung der
Sprache ist (worauf der im Beiheft abgedruckte Aufsatz von Erich Heller
mit Recht hinweist). Auch scheint es, daB3 die philosophischen Bedeutungen
sozusagen aus der Alltagssprache herauswachsen und von ihr nachtriglich
nicht abgetrennt werden kénnen, ohne ihren alltiglichen Gebrauch zugleich
auch zu zerstéren. Dies zeigt sich vor allem im Gebrauch normativer Be-
deutungen, die im Hinblick auf die Gestaltung der Praxis unerldBlich sind.

192



Vielleicht kéonnte man sagen, daB Wittgenstein die Unmoglichkeit eines
absoluten Ausgangspunktes und voéllig gewisser Schritte von einem solchen
Ausgangspunkt dartue. Die Probleme der Praxis werden aber damit nicht
gelsst. Die verschiedenen Sprachspiele sind stets auch praktische Konflikte.
Die Alternative zum gegenseitigen Einschlagen der Koépfe kann nur in der
Ausbildung eines gemeinsamen Sprachspiels bestehen. Insofern die Alltags-
sprache eine solche gemeinsame Sprache nicht schon ist (es sei denn, daf3
man sie ganz arbitrar beschreibe), muf3 eine neue Sprache geschaffen wer-
den, ob man sie Philosophie nenne oder nicht. Andererseits méchte Wittgen-
stein jede Sprache auf die Alltagssprache zuriickfithren. Nun ist freilich die
angestellte Uberlegung so trivial, daB sie Wittgenstein kaum entgehen
konnte. Bekundet sich vielleicht in seinem Riickgang zur Sprache in ihrer
alltaglichen Verwendung das Fortschreiten zum Urspriinglichen und «zeigt»
sich damit in neuer Form «das Mystische» des Tractatus? In diesem
Zusammenhang wire die Einheit von Denken und Leben zu erwigen, von
der alle dem Philosophen Nahestehenden iibereinstimmend berichtet haben.
Die Klarung der Begriffe erfolgt im Hinblick auf lauteres Tun im Alltag, das
in der angestrebten Alltagssprache sich bekundet. Nach Mitteilungen von
N. Malcolm soll Wittgenstein, der im Verzicht auf ererbten Reichtum und
AuBere Ehren und im Riickzug aus dem akademischen Getriebe eine seltene
Eigenstandigkeit bekundete, vor seinem Tode sein Leben als etwas «Herr-
liches» bezeichnet haben. Angesichts der angedeuteten Konsequenzen ist es
sehr fraglich, ob man in Wittgenstein einen Denker der «Destruktion» zu
sehen hat, der die heutige Krise in ihren negativen Aspekten durchgelebt
hitte (so José Ferrater Mora im Beiheft, 21ff.).

Die Entwicklung der Gedanken Wittgensteins ist teilweise ersichtlich in
den frithen Tagebiichern sowie an deren Aufzeichnungen und, was die Zeit
zwischen den beiden Hauptwerken anbelangt, durch das erst im Jahr 1964
bekannt gewordene Werk «Philosophische Bemerkungen» (mit einem Vor-
wort aus dem Jahre 1930), das, herausgegeben von Rush Rhees, den zweiten
Band der Schriften ausfiillt. Das Manuskript war von Wittgenstein selbst
nicht als endgiiltig betrachtet worden. Ein fiir die Orientierung niitzliches
ausfiihrliches Inhaltsverzeichnis sowie die Einteilung der Kapitel und die
Numerierung der Abschnitte stammen vom Herausgeber. Dieser bringt im
Anhang einige weitere Texte, die das Problem von Komplex und Tatsache,
den Begriff der Unendlichkeit in der Mathematik und, in Aufzeichnungen
F. Waismanns, MafBstab und Satzsystem und Widerspruchsfreiheit be-
treffen. Die philosophischen Bemerkungen zeigen schon mit aller Deutlich-
keit die Ablésung vom tragenden Gedanken des Tractatus, daB sich die Welt
logisch abbilden lasse (so etwa 52). Im Vorwort beklagt Wittgenstein das
«Bauen immer groBerer und komplizierterer Strukturen», das den Geist
«des groBlen Stroms der europiischen und amerikanischen Zivilisation»
kennzeichne. Sein Buch sei in einem anderen Geist geschrieben, der sich «in
einem Streben nach Klarheit und Durchsichtigkeit welcher Strukturen
immer» aduBlere. Gerade die Philosophie sollte «ganz einfach» sein. Dies
setzt voraus, daB3 wir «die Struktur des Knotens» erkennen (wovon Wittgen-
stein in einem anderen Zusammenhang spricht, 184). Konnte es aber nicht

193



sein, daB (wie in der Mathematik, wenn auch auf andere Weise) «das
Gleichnis mit dem Knoten hinkt» (185)? Wenn die philosophische Sprache
aus der Alltagssprache herauswiichse und sozusagen mit ihr selber verknotet
wire, wire der Knoten nicht aufzulésen, weil er auch das Wesen der Alltags-
sprache ausmachte.

Das Beiheft enthilt eine Reihe interessanter (schon anderwirts publi-
zierter) Texte. Neben den bereits erwahnten Beitrigen von José F. Mora
und Erich Heller sowie dem Vorwort zum Tractatus von Bertrand Russell
solche von Ingeborg Bachmann, Maurice Cranston und G. H. von Wright.
Niitzlich sind die biographischen Hinweise von Cranston und von v. Wright.
Besonders instruktiv scheinen mir ferner die Parallelen, die Heller zu
Nietzsche zieht. Hans Ryffel

Paul Haeberlin: Bréviaire  philosophique. Avec une postface de Fean-
Claude Piguet. Trad. de Pallemand par F.-Cl. Piguet. Neuchitel, La
Baconni¢re, 1967, Coll. Etre et Penser No. 53. 1 vol., 173 p.

Dr. H. C. de I’Université de Lausanne, Paul Haeberlin avait dédié a la
Faculté des lettres de cette université son Handbiichlein der Philosophie (Zurich,
Schweizer Spiegel Verlag, 1949). Grace aux soins de M. J.-Cl. Piguet, le
lecteur frangais a désormais acces a cette ceuvre, la seconde de P. Haeberlin
qui soit traduite (la premiere avait été 1’ Anthropologie philosophique traduite
par P. Thévenaz et publiéde aux P.U.F., Nouvelle Encyclopédie Philoso-
phique).

Il n’est pas superflu aujourd’hui de dire qu’une traduction est excellente,
fidele, portée par la reconnaissance et par une respectueuse amitié philo-
sophique. De méme, la postface, fort claire, n’est pas déplacée en un temps
ou ’on nous fait croire qu’il faut tout expliquer et résumer. On réservera
donc telles questions qu’on pourrait se poser, par exemple sur la séparation
et les rapports de la pensée originelle et de 'interprétation, ou sur la compa-
raison de Haeberlin et de Bergson (la «signification de la pensée vraie» chez
I'un et Pautre serait «exirinséque a son expression dans et par le langage»). Il
importe bien plus de souligner le caractére absolu de la pensée de Haeberlin:
il y a une vérité absolue, inconditionnelle, originaire, 'intuition du «je suis».
Mais exister, en ce sens, c’est étre «en état de rencontre». Dés lors le monde
est ’ensemble des réalités individuelles en état de rencontre. Nous avons donc
12 une monadologie absolue et intuitive, une philosophie de la relation, non
de la relation-expression, de la relation mathématique ou morale, mais de la
relation fondamentale appelée rencontre. Toutes les propositions qui suivent
de ces theéses résultent de ces intuitions fondamentales d’un homme qui fut
grand pédagogue et connaisseur d’hommes, vivant lui-méme dans une
perpétuelle rencontre a la fois active et contemplative de I’humain et de tout
le vivant. L’étonnement hésite entre Deffort démesuré entrepris pour
répondre 4 des questions aussi «simples», et ’aisance de ces réponses qui
constamment franchissent d’énormes épaisseurs de traditions philosophiques
et passent de zones de décompression a des zones de surpression sans géne
apparente. D. Christoff

194



C. G. Jung: Gesammelle Werke, 3. Band: Psychogenese der Geistes-
krankheiten. Rascher Verlag, Ziirich und Stuttgart 1968.

Fiir diesen 3. Band der « Gesammelten Werke» Jungs wird man den Heraus-
gebern F. Riklin, L. Jung-Merker und E. Riif besonders dankbar sein, ent-
hilt er doch die beiden frithen bedeutenden Arbeiten « Uber die Psychologie
der Dementia praecox» und «Der Inhalt der Psychose». In ihnen hat Jung
die Fruchtbarkeit seiner Komplextheorie fiir das — wenn auch begrenzte —
Verstandnis der Schizophrenie dargelegt. Er meinte zu keiner Zeit, daB diese
sich ausschlieBlich «psychogenetisch» deuten lasse. Die iibrigen Abhandlun-
gen des Bandes sind folgende: Kritik iiber E. Bleuler: Zur Theorie des
schizophrenen Negativismus; Uber die Bedeutung des UnbewuBten in der
Psychopathologie; Uber das Problem der Psychogenese bei Geisteskrankhei-
ten; Geisteskrankheit und Seele; Uber die Psychogenese der Schizophrenie;
Neuere Betrachtungen zur Schizophrenie; Die Schizophrenie. Drei der Auf-
satze erscheinen hier zum ersten Mal in deutscher Fassung, «leicht bearbei-
tet», wie es etwas unklar hei3t. Bibliographie der von Jung zitierten Werke,
Personen- und Sachregister sind beigefiigt.

H. Kunz

Uvo Hilscher: Anfingliches Fragen. Studien zur friihen griechischen Philoso-
phie. Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 1968.

Von den in diesem Bande enthaltenen vier Abhandlungen sind die erste
(Anaximander und der Anfang der Philosophie) und die letzte (Empedokles)
bereits frither (im «Hermes») erschienen. Ihr Wiederabdruck ist durch
Zusitze bereichert worden. Die beiden andern Aufsitze behandeln Parmeni-
des und Heraklit. Holscher will in seinem Buche «keine Geschichte der frith-
griechischen Philosophie darstellen». Er sagt: «Seit Aristoteles ist die
problemgeschichtliche Betrachtung der Philosophiegeschichte vorherrschend,
und das Problem, dem er speziell die Vorsokratiker, als die ,Physiker‘, hin-
gegeben sah, war die Frage nach dem Stoff und der Ursache der Bewegung.
Die Geschichte der philosophischen Systeme stellte sich ihm dar als wechselnde
Beantwortungen dieser Frage im Fortschritt des Denkens. Die neuere For-
schung hat sich von der aristotelischen Fragestellung mehr und mehr emanzi-
piert und die eigenen Wege und Formen friihgriechischen Denkens zu begrei-
fen versucht. Auch die vorliegenden Arbeiten stellen sich in den Zusammen-
hang dieser Bemiithungen. Wenn dabei die frithen Systementwiirfe von den
Schematismen der spateren Philosophiegeschichte noch weiter abgelost
und einerseits in die Nahe vorgriechischer Mythologien geriickt werden,
andererseits hinter ihrer Physik ein existentielles Motiv hervortreten lassen,
das aus der Erfahrung der menschlichen Verginglichkeit das Problem von
Werden und Vergehen im Ganzen stellt, so wird damit weder einem uferlosen
Orientalismus noch einem Existentialismus das Wort geredet». Es handelt
sich um auBerordentlich subtile Analysen der fiir die vier Denker zentralen
Begriffe und teilweise ihrer Vorgeschichte. Freilich sind — was das gute Recht
des Grazisten ist — fast ausschlieBlich die philologischen Aspekte beriicksich-

195



tigt worden. Dennoch bleibt es ein wenig verwunderlich, da3 Heidegger
nirgends erwihnt wird, obwohl ohne seine Intentionen vermutlich nicht
einmal der Titel des Buches gewéhlt worden wire: schlieBlich hat in erster
Linie er — von seinen eigenen Auslegungen einiger Vorsokratiker abgesehen —
dem Fragen im Philosophieren wiederum die entscheidende Relevanz zuriick-
gegeben. Und auch die Uberlegung scheint mir nicht abwegig zu sein, ob
nicht doch am Ende die Denker den Denkern — trotz aller philologischen Un-
zuldnglichkeiten — am nachsten stehen. (Auf S. 127 scheint ein «nicht» aus-
gefallen zu sein; es muB wohl heilen: «DaB der Tote auch Erkenntnis hat,
wenn auch vielleicht eine begrenztere, das stellt ihn nicht in einen Gegensatz
zum Lebenden, der nicht nur die Privation der Erkenntnis ist»).
H. Kunz

Franz Brentano: Geschichte der griechischen Philosophie. Francke Verlag,
Bern und Miinchen 1963.

Der von Franziska Mayer-Hillebrand aus dem NachlaB3 veréffentlichten
«Geschichte der griechischen Philosophie» liegt der nur geringfiigig ver-
anderte Vorlesungstext Brentanos zugrunde. Die Darstellung der einzelnen
Denker ist hinsichtlich Ausfiihrlichkeit und Bewertung zwar sehr unter-
schiedlich, aber durchwegs klar.

H. Kunz

Helmut Meinhardi: Teilhabe bei Platon. Ein Beitrag zum Verstindnis pla-
tonischen Prinzipiendenkens unter besonderer Beriicksichtigung des « Sophistes .

Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1968.

Die vorliegende griindliche Studie tiber ein zentrales philosophisches
Problem des «platonischen Prinzipiendenkens» weil3 sich Stenzels Platon-
forschungen verpflichtet und versucht, seine Deutung der Spitdialoge «auf
ontologischem Gebiet weiterzufithren». Die platonischen Lehren, sagt
Meinhardt, «fiigen sich niemals zum geschlossenen System. Es sind je ver-
schiedene VorstoBe von jeweils neuen Ansatzpunkten aus. Sie widersetzen
sich einer historistisch verstandenen Wiedergabe, die nur das faktisch Gelehrte
wahrhaben wollte, ohne Beriicksichtigung der inneren Dynamik, die in
Platons Denkansatzen steckt. In dieser Tatsache und in Platons nachdriick-
lich geduBerten Auffassungen liegt die Berechtigung, bei aller gebotenen Vor-
sicht doch manchmal iiber Platons unmittelbare Aussagen hinauszugehen.
Man muB ihn mitunter weiterdenken, um die iiberlieferten Texte zu verste-
hen. Platon zwingt zum Philosophieren». In der Mitte der stets vorsichtigen,
in weitem Umfang philologischen Interpretationen stehen die Aussagen iiber
die « Teilhabe» im «Sophistes», wobei aber auch andere Dialoge, griechische
Schriftsteller und Sekundérliteratur beriicksichtigt werden. Das Resultat ist
folgendes: «Teilhabe hat sowohl in den mittleren wie auch in den spiten
Dialogen einen ganz genau umrissenen Sinn: das Konstituieren eines bestimm-
ten Einzelmomentes am Seienden durch die diesem Moment entsprechende

196



Einzelidee. Teilhabe ist ein Constituens der Einzelseienden und gehoért als
solches in den Bereich der Vielheit. Die Idee des Guten aber liegt vor allen
Einzelideen und kann deshalb auch nicht partizipiert werden. So verstandene
Partizipation setzt Anderssein voraus, sowohl beim Partizipierten als auch
beim Partizipierenden: beide stellen ja bestimmte Einzelinhalte dar und sind
als solche Nichtseiende aller iibrigen. In der mit dem ,Ureinen® identischen
Idee des Guten aber ist in der Weise des Grundes alles enthalten, es gibt
nichts, in bezug auf das sie anders, d. h. relativ nichtseiend wére. Sie bildet
den oberen, allerdings transzendenten AbschluB3 der unter den Seienden von
unten nach oben stets zunehmenden inhaltlichen Fiille und Vollkommenheit». Ab-
schlieBend wirft Meinhardt einen Blick auf die Wirkungsgeschichte des
platonischen Themas bei Proklos, Pseudo-Dionysios Areopagita und Nikolaus
von Kues.

H. Kunz

Hans Blumenberg: Die Legitimitit der Neuzeit. Suhrkamp Verlag, Frank-
furt am Main 1966.

Ein Buch von fast 600 Seiten Umfang, das nur in vier Teile mit entspre-
chenden Uberschriften gegliedert ist, 148t sich kaum inhaltlich adidquat refe-
rieren. Fiir den vorliegenden Fall entsteht daraus jedoch kein Nachteil, denn
wer sich iiberhaupt fiir die Entstehungsgeschichte der neuzeitlichen Wissen-
schaft interessiert, wird um die Lektiire dieses faszinierenden, sich auf hohem
Niveau haltenden Werks Blumenbergs nicht herumkommen. Im ersten Teil
unterwirft der Autor den in den letzten Jahrzehnten oft etwas leichtsinnig
gebrauchten Begriff der Sikularisierung als «Kategorie des geschichtlichen
Unrechts» einer iiberzeugenden Kritik. Es heilt hier: «Legitimitat des
Ideenbesitzes zu behaupten und zu begriinden, ist in der Geschichte das ele-
mentare Bestreben des Neuen oder des als neu sich Ausgebenden ; solche Legi-
timitat zu bestreiten und das aus ihr resultierende SelbstbewuBtsein zu er-
schiittern oder zu verhindern, ist die Technik der Verteidigung des Bestehen-
den. Das frithe Christentum hat fiir sich nicht nur Legitimitit eines Wahr-
heitsbesitzes kraft seiner Offenbarung in Anspruch genommen, sondern es
hat auch der antiken Welt die Legitimitit des Besitzes derjenigen Vorstellun-
gen bestritten, die es mit ihr gemeinsam oder gar von ihr iibernommen hatte.
Der Kunstgriff, die Philosophen insgeheim aus der Bibel gelernt haben zu
lassen und so die Rezeption ihrer Sitze als Riickerstattung entfremdeten
Eigentums auszugeben, kehrt in der patristischen Literatur immer wieder und
verleugnet noch die offenkundigsten Abhingigkeiten». «Die Gesamtheit der
Phénomene, die zur Erwdgung der Sikularisierung als historischer Kategorie
und zur daraus folgenden Geltendmachung einer objektiven Kulturschuld An-
1aB geben, 148t sich — und das wird die These der folgenden Untersuchungen
sein — aus der Umkehrung des Lastverhiltnisses der Verschuldung inter-
pretieren. Eine Religion, die iiber Heilserwartung und Rechtfertigungsver-
trauen hinaus geschichtlich ihrem Anspruch nach zum ausschlieBlichen
System der Welterklarung geworden ist, die aus der Grundidee der Schépfung
und aus dem Gedanken der Gottebenbildlichkeit des Menschen die Angemes-

197



senheit des Erkenntnisvermogens an die Natur folgern konnte, aber schlieBlich
in der Konsequenz ihrer scholastischen Sorge um die unendliche Macht und
absolute Freiheit ihres Gottes die Bedingungen selbst zerstorte, die sie fiir
das Weltverhiltnis des Menschen vorgegeben hatte — eine solche Religion
hinterlaBt ein Volumen ungesattigter, enttduschter, zur Insistenz gesteigerter
Erwartungen und Anspriiche. Ein aus der puren Wertschitzung der Tradition
hervorgegangener Geschichtsbegriff hat uns zu sehr darauf festgelegt, Ver-
bindlichkeiten vor allem in dem Verhiltnis jeder Zeit zu ihrer Vergangenheit
und zu dem Ursprung ihrer tradierten Werte zu sehen, und dariiber ist der
kritische Blick fiir das, was die Geschichte jeder Gegenwart schuldig geblicben
ist, geschwicht worden. Solche Formulierungen sollen freilich nicht dazu
dienen, iiber die Geschichte zu moralisieren, sondern zunéchst nur zeigen, wie
problematisch es sein kann, geschichtliche Zusammenhinge in Rechtsbe-
griffen auszulegen: ‘Im Recht’ kann zwar auch derjenige sein, dem sein Recht
zuvor nicht bestritten worden ist, aber das LegitimitatsbewuBtsein artikuliert
sich erst am bestrittenen und erstrittenen Recht. Es ist nicht selbstverstandlich,
daB sich fiir eine Epoche das Problem ihrer geschichtlichen Legitimitat stellt,
genausowenig wie es selbstverstindlich ist, daB sie sich iiberhaupt als Epoche
versteht. Fir die Neuzeit ist das Problem latent in dem Anspruch, einen radi-
kalen Bruch mit der Tradition zu vollziehen und vollziehen zu kénnen, und
in dem MifBverhaltnis dieses Anspruches zur Realitdt der Geschichte, die nie
von Grund auf neu anzufangen vermag. Die Idee, daB3 die Geschichte eine
Wendung vom Unheil zum Heil, vom Uneigentlichen zum Eigentlichen neh-
men kann, ist innerhalb des Christentums — und zwar als sekundire Ausle-
gung seines griindenden Ereignisses, das urspriinglich nicht Geschichte wen-
den, sondern sie beenden sollte —entstanden. Diese Vorstellung hat ohne Zwei-
fel der Neuzeit zur Artikulation ihrer Selbstauffassung als Epoche im Bruch
mit der bisherigen Geschichte verholfen; aber Belege dafiir, da} die Epo-
chenwende als Analogon des theologischen Ursprungsereignisses des Chri-
stentums gedeutet oder stilisiert worden wire, werden wohl schon deshalb ver-
geblich gesucht, weil die Differenz des immanenten Anfangs zur transzenden-
ten Setzung des Wendepunktes die formale Entsprechung verdeckt».

Der zweite Teil konfrontiert den «theologischen Absolutismus» mit der
«humanen Selbstbehauptung» in den verschiedenen Gestalten von der
Gnosis bis zu Hegel. «Die Macht, Ereignisse vorauszusehen, ihnen zuvorzu-
kommen, sie zu verandern oder hervorzubringen, erweist sich als Selbstbe-
hauptungssinn der auf den Weg kommenden neuzeitlichen Wissenschaft».
Der dritte umfangreichste Teil stellt den « ProzeB der theoretischen Neugierdey
einschlieBlich ihrer theologischen Verwerfungen von den Griechen bis auf
Kant dar. SchlieBlich zeigt Blumenberg im vierten Teil an Nicolaus Cusa-
nus und Giordano Bruno «Aspekte der Epochenschwelle» auf. «Beide,
Cusaner und Nolaner, haben ihre unausgesprochenen ‘Hintergedanken’; aber
wenn vom Cusaner gesagt wurde, er habe gleichsam einen Index verbotener inner-
ster Gedanken gefiihrt, so ist der Grad der Aussperrung dieser Gedanken bei
ihm sicher noch unverhiltnismiBig stirker als bei Giordano Bruno, dessen
Lebensform des vagabundierenden ouicast der Kirche und der Gesellschaft
unbezweifelbare Sichtbarkeit des Umgangs mit dem Verbotenen bietet. Es

198



ist eben nicht nur Nationalitit oder Temperament, was den einen nicht auf
radikale Stofkraft, sondern auf harmonisierende Synthese ausgehen lieB, den anderen
der Zerrissenheit von Leben und Denken preisgab, sondern es ist Geschichte,
daf} fiir den Cusaner noch moglich war, was dem Nolaner als unvollziehbarer
Widerspruch erschien und als vernichtendes Schicksal entgegentrat. Indem ich
neu zu erfassen versuche, worin eigentlich Unheil und Scheitern des Giordano
Bruno begriindet waren, kann ich zugleich deutlicher machen, was dem
Nikolaus von Cues zu bewiltigen oder auch nur zu beschwichtigen vorge-
schwebt haben mag. Denn die fundamentalen Aussagen der beiden Denker
erweisen sich in der Konfrontierung als differierende Antworten auf dieselben
Fragen; ihre Systeme erweisen sich als formal in hohem MaBe kongruent.
Gerade daran wird die Epochenwende als materiale Umbesetzung formal iden-
tischer Systemstellen auslegbar». Diese wenigen Textproben mégen den Rang
des bedeutenden Werkes belegen.
H. Kunz

Ingetrud Pape: Tradition und Transformation der Modalitit. Erster Band:
Miglichkeit—Unmiglichkeit. Verlag Felix Meiner, Hamburg 1966.

«‘Modalitat’ ist das unthematische Thema jedes menschlichen Denkens.
‘Modalitit’ ist das Selbstverstandliche alles menschlichen Welt- und Selbst-
verstindnisses, das selbst der Verstandlichkeit entbehrt. ‘Modalitit’ ist das
immer unzeitgemaBe Aktuelle, das in seiner Aktualitit ‘er-innert’ werden
muB, weil es von der Reflexion lebt. Hinsichtlich dieser drei Thesen ist das
vorliegende Buch der Versuch, die quaestio juris zu stellen und in einem ge-
schichtlich-systematischen Aufweis zu beantworten»: mit diesen Satzen be-
ginnt die Autorin ihre «Einfithrung in das Thema ‘Modalitit’» im vorliegen-
den ersten Band, dem noch zwei weitere Bande folgen sollen. Problemge-
schichte — um eine solche geht es hier — «zu schreiben, scheint uns eine der
gegenwartigen philosophischen Aufgaben zu sein, in der sich der Sinn aller
Philosophiehistorie: im geschichtlichen Betrachten das Systematisch-Pro-
blematische zu vergegenwartigen, in besonderem Ma@e erfiillen kann. Daf3
das Problem der Modalitit in dieser Hinsicht eines der vergessensten ist,
diirfte kein Zufall sein. Kaum ein anderes philosophisches Problem hat eine
ahnlich verworrene Entwicklung durchgemacht; aber auch kaum ein anderes
hat eine so ereignisreiche Vergangenheit und verspricht so aufschlieBend fiir
das Verstandnis der Geschichte der Metaphysik zu sein, weil alle zentralen
metaphysischen Fragen eine Entscheidung iiber die modale Struktur des in
Frage stehenden Seienden implizieren». Eine Problemgeschichte der Moda-
litat wiirde indessen, bemerkt Pape mit gutem Grund, ein «anspruchsvolles
Unternehmen». Der Plan ihrer Untersuchung sei « vergleichsweise bescheiden:
es soll das Problem der Modalitit auf der Linie von Descartes-Spinoza-Leibniz-
Wolff bis hin zu Kant verfolgt werden, um insbesondere zu zeigen, wie sich
durch den Einstrom des mathematisch-naturwissenschaftlichen Denkens in
die scholastische Tradition ein Umbruch vollzieht, der eine neue Modali-
tatskonzeption und damit zugleich eine weittragende Umwandlung zentraler
metaphysischer Begriffe zur Folge hat».

199



Nach der knappen Skizzierung des Problemstandes in der gegenwirtigen
deutschen Philosophie stellt die Verfasserin im ersten Kapitel auf vorziigliche
Weise die « Ausgangsbasis der neuzeitlichen Moglichkeitsbetrachtung» dar,
gegliedert in die mit der scholastischen Umdeutung einer Aristoteles-Stelle
beginnende «Entstehungsgeschichte des ‘possibile logicum’», in das «scho-
lastische Verstindnis des ‘possibile logicum’ oder ‘possibile absolutum’» und
in die « Pravalenz des ‘possibile logicum’ in ihren systematischen Motiven und
geschichtlichen Wirkungen». Daraus resultieren fiir die neuzeitlichen Még-
lichkeitserérterungen vor allem zwei Anliegen, «und diesen Intentionen ent-
sprechend zwei Weisen des Moglich-seins, die im Blickpunkt philosophischen
Interesses stehen: Das eine ist — seit der Scholastik schon und bleibt auch fiir
die Neuzeit noch — gebunden an die ‘Schépfung’ als philosophisches Problem
und richtet sich von daher auf ein possibile als Wesenssachverhalt (essentia),
das vor aller Welt und unabhingig von seiner ‘logischen’ Erwigung im
menschlichen BewuBtsein, ein Sein im gottlichen Verstande hat; dies Mog-
liche wird als “Voraussetzung’ der Schopfung im Hinblick auf seine — mog-
liche oder notwendige — Verwirklichung betrachtet. Die andere Intention
der Moglichkeitsbetrachtung nimmt ihren Standort im menschlichen Be-
wuBtsein und erortert die innermentale Verstandesidee — als im BewuBtsein
vorgefundene oder synthetisch von ihm erzeugte — im Hinblick auf ihre
‘Realitit’, d. h. auBermentale Wirklichkeit; das possibile in diesem Sinne
ist “Vorausgesetztes’ der Erfahrung, — sei es als apriorische Struktur, sei es als
logisch entworfener Begriff mit dem Charakter der Hypothese — und wird in der
transzendentalen Endphase der Entwicklung zur ‘Bedingung moglicher Er-
fahrung’». Die sehr eingehenden und sorgfiltigen Analysen der Moglich-
keitsbetrachtungen von Descartes, Spinoza, Leibniz, Wolff und Kant — dem
durch seine Originalitat und Vielseitigkeit aus dem Rahmen fallenden Chr.
A. Crusius soll eine besondere Untersuchung gewidmet werden — bilden das
zweite Kapitel. Als Resultat ergibt sich die Unterscheidung von vier Moglich-
keiten: die logische Moglichkeit, die Real-Moglichkeit, die Erfahrungs- und
die kontingente Moglichkeit.

«Diese vier verschiedenen Weisen des Moglich-seins beziehen sich nicht
etwa auf verschiedene Zustinde oder nur auf verschiedene Aspekte ein
und derselben Sache; sie unterscheiden sich vielmehr durch die je verschie-
denen Dimensionen der Erméglichung, d. h. sie operieren in Ebenen oder
Bereichen je verschiedener Struktur, in denen sie ihr Mogliches ‘méglich
sein’ lassen. Dementsprechend sind die MaBstibe, an denen hier jeweils die
Moglichkeit des Moglichen ermessen wird, unvergleichbare MaBstibe; denn
es gibt kein tertium comparationis als gemeinsames zwischen ihnen».

Pape versichert, daB «bei aller historischen Sorgfalt . ..doch das syste-
matische Interesse das leitende» bleiben soll. Das kann man nur begriiflen,
denn so wichtig und unentbehrlich die philosophiehistorischen Untersuchun-
gen immer sind: zur Klarung der uns heute etwa im sog. « Existentialismus»
bedringenden Problematik reichen sie sowenig aus wie die stindig neuen und
sich bekampfenden Interpretationen iiberlieferter Texte. Ob aber eine solche
Klirung gelingt, wenn man sich weiterhin an die abstrakten « Gedankendinge»
Seiendes, Werdendes, Verinderliches, Kontingentes, Zeitliches, Bewegendes,

200



Notwendiges, Unverianderliches, Ewiges u. a. bindet und sich scheut, statt
nur die Begriffe das einzelne konkrete «Begriffene» zu befragen, muB sich
zeigen. Auf jeden Fall darf man auf Grund dieses ersten Bandes mit hohen
Erwartungen auf die Fortsetzung der versprochenen Untersuchungen der
Autorin vorausblicken.

H. Kunz

Karl Lowith: Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von Descartes bis
zu Nietzsche. Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen 1967.

Nach drei schon frither veréffentlichten Vorstudien gibt Lowith in seinem
neuen Buch eine von der ersten bis zur letzten Seite in Atem haltende «Dar-
stellung der Geschichte der Philosophie von Descartes bis zu Nietzsche» mit
der kritischen Absicht, «die theologischen Implikationen der gesamten nach-
christlichen Metaphysik herauszustellen, um zu zeigen, daf3 und weshalb sich
die Metaphysik, die bislang das dreieinige Verhiltnis von Gott, Mensch und
Welt betraf, auf den Bezug von Mensch und Welt reduziert hat. Das sachlich
fithrende Problem, um das es dieser historischen Darstellung geht, ist in dem
Wegfall Gottes und in dem Wort ‘Atheismus’ beschlossen. Indem sich die
christliche Botschaft vom Reich Gottes von der Kosmotheologie der Griechen
und der moderne, emanzipierte Mensch von der biblischen Anthropotheologie
befreit hat, in welcher Mensch und Gott eine Partnerschaft bilden, erhebt
sich Nietzsches Frage: “Wozu tiberhaupt Mensch?’». Nach einer einleitenden
Skizze des Weltverstindnisses und seiner unterschiedlichen Beziehungen zum
Gottlichen bzw. zu Gott von den Griechen tiber das Christentum (Augustin)
bis zum Beginn der modernen Naturwissenschaft folgt zunachst ein Descartes-
Kapitel. In ihm formuliert Lowith die bis zu Hegel — Spinoza ausgenommen —
giiltige These: «Gott und Mensch sind einander wesentlich niher als Gott und Welt,
bzw. als Welt und Mensch». «Sie bestimmt nicht nur die metaphysische Theo-
logie von Cusanus bis zur theologischen Metaphysik von Leibniz und Hegel,
wonach der Mensch ein Deus creatus, also ein ‘deus sed non absolute’ ist, oder, mit
Hegel gesagt, ein endlicher Geist, der seine Wesensherkunft im absoluten
hat; sie bestimmt auch noch die Idee vom Menschen bei Theodor Haecker
und Max Scheler, Jaspers und Heidegger, sofern sie alle das Wesen des Men-
schen nicht aus seiner Natur und dem Ganzen der Welt, sondern im Hinblick
auf eine Transzendenz bestimmen. Der letzie geschichtliche Grund fiir diese Ver-
wandtschaft von Gott und Mensch liegt in der biblischen Schipfungslehre beschlossen,
wonach nur der Mensch, aber nicht Himmel und Erde, ein Ebenbild Gottes ist. Gott und
Mensch gehoren aber nicht nur deshalb zueinander, weil es Gott um das Heil
des Menschen geht, sondern auch deshalb, weil sie uns beide, im Unterschied
zu den Dingen der duleren Welt, ohne Vermittlung der Sinne unmittelbar
zuginglich sind, namlich in der Riickwendung des Ich auf sich selbst».

AnschlieBend referiert Lowith — seinerseits kritisch— die Aussetzungen
(Kants), Husserls, Heideggers, Valérys und Sartres an der Descartesschen
Grundlegung der Philosophie: «Sie alle ‘interpretieren’ Descartes, d. h. sie
legen ihn auf sich selbst hin aus und zurecht: Husserl auf die transzendental-
phinomenologische Reduktion, Heidegger auf die existenziale Seinsverfas-

14 Studia Philosophica XX VIII 201



sung des ‘sum’, Valéry auf den Willen zu einer prizisen mathematischen
Konstruktion, Sartre auf eine existentielle Idee von Freiheit als Nichtung.
Ihre Kritik an Descartes betrifft dementsprechend die mangelnde Radikalitit
der Reduktion auf das Ich (Husserl), die ontologische Unterbestimmung des
existierenden Daseins als eines bloen Vorhandenseins (Heidegger), das
Zuriickweichen vor den nichtenden Konsequenzen der Freiheit (Sartre).
Wesentliche Bereiche des Cartesischen Unternehmens werden dabei iiber-
haupt nicht beachtet: Gott und Unsterblichkeit der Seele, physikalischer
Mechanismus, animalischer Automatismus sowie die alles tragende Absicht
auf eine wissenschaftliche Regelung des Verstandes im Hinblick auf eine
mathematische Universalwissenschaft». Dann zeigt Léwith an Kant, Fichte,
Schelling und Hegel iiberzeugend den « anthropo-theologische(n) Grundzug
der nachchristlichen Metaphysik» auf. «Der entscheidende Wendepunkt ge-
gen die gesamte biblische Tradition der Meta-physik oder ‘Hinterwelt’ ist
erst mit Nietzsche erfolgt und lange vorher in Spinozas fragwiirdiger Glei-
chung von Deus sive Natura zur Sprache gekommen»: ihnen beiden gelten die
letzten zwei Kapitel. Merkwiirdigerweise wird Schopenhauer, dessen athei-
stische Metaphysik doch eine ungeheure Wirkung ausiibte, nur einmal er-
wiéhnt.

Lowiths Anliegen ist also ein historisches, genauer ein historisch-kritisches:
«Die sachliche Aufgabe einer historischen Darstellung der Onto-Theologie
kann . . . nur einen Aritischen Sinn haben : sie destruiert explizit und bringt zum
BewuBtsein, was heute jeder Denkende ohnedies nicht mehr glaubt, obwohl
es die Wenigsten wahrhaben wollen: dal3 wir in einer gottlosen oder Gott
losgewordenen Welt existieren». Von diesem «kritischen» Moment sagt
Loéwith polemisch: « Wer . . . nicht versucht, den Gedanken eines Andern so
zu verstehen, wie dieser ihn selbst verstand, kann auch nicht kritisch, sich
von ihm unterscheidend, zu ihm Stellung nehmen. Er wird die Kritik im Ge-
wande der Interpretation als eine Umdeutung vollziehen. Die Geschichte der Philo-
sophie wird dann zu einer Folge von mehr oder weniger produktiven Mil3-
verstindnissen. Denn wer kann bezweifeln, daBl Marx Hegel und dieser Kant,
daB Spinoza Descartes und dieser Aristoteles und Aristoteles Platon nicht so
verstanden, wie sie sich selbst verstanden, sondern anders. Eine universal und
philosophisch seinwollende Hermeneutik widerlegt sich selbst, weil sie die
Frage, wie etwas an thm selber ist, gar nicht stellt, sondern statt dessen inter-
pretiert, wie etwas jeweils verstanden wurde». In der Tat umgeht Lowith die
beiden Fragen, was «die Natur» und was «der Mensch» an sich seien, nicht:
aber die Antworten darauf verbergen sich in beildufigen Erérterungen, von
denen ebenfalls nicht immer klar ist, ob es sich lediglich um Interpretationen
anderer Denker handelt. So heilit es etwa: «Feuerbach, Bauer und Marx
haben den Menschen herstellen wollen und den wirklichen ignoriert — denn
wirklich ist nur der Mensch, wie er leibt und lebt, hier und jetzt, als dieser
und jener. Sie alle glaubten noch wie die Pfaffen der franzésischen Revolu-
tion an die Wahrheit des Menschen und handelten daher nach dem Grund-
satz, den Menschen die Kopfe abzuschneiden, um dem Menschen als solchem
zu dienen. Der Geist, von dem diese Kritiker des Geistes besessen sind, ist
zwar kein absoluter und heiliger mehr, sondern der Geist der Humanitit,

202



aber diese héchst allgemeine Humanitit ist vom wirklichen Ich so verschieden
wie die allgemeine Idee von der einzelnen, nichtigen Existenz, die ich je selbst
bin».

Beziiglich der « Natur» beruft sich Lowith auf die griechische Auffassung
als das von sich aus unverinderliche immer Seiende, welches von einem
«Logos» durchwaltet werde. Aber hilt eine solche Auslegung unserer unver-
stellten, d. h. nicht von vornherein exakt-naturwissenschaftlich reduzierten
Erfahrung der urspriinglichen Natur noch stand? Zum mindesten die leben-
dige Natur ist keineswegs unveridnderlich und immer seiend, sondern in
den Einzelwesen — und anders als «in» ihnen ist sie iiberhaupt nicht — sich
verandernd und verginglich. Und was den «kosmischen Logos» angeht,
so sollte man sich hiiten, das unbestreitbare eigenstindig-vorgingige mannig-
faltige «Geordnetsein» der Welt wiederum mit einem vieldeutigen Wort zu
bezeichnen, das erneut — angesichts der anscheinend nicht auszutreibenden
Tendenz der Metaphysiker, die « Welt» zu «erdenken» und der faktischen
Welt erdachte «Prinzipien» zu unterstellen — zur Gleichsetzung des kosmi-
schen mit dem ganz anderen menschlichen «Logos» verleitet, geschehe es
auf dem griechisch-ontologischen, christlich-theologischen oder transzenden-
tal-erkenntnistheoretischen Irrweg.

Fiir Hegel ist «die Erhebung zu Gott . . . schon mit dem Faktum des Den-
kens gegeben. Tiere haben keine Religion, weil sie nicht denken kénnen.
Denken kann nur, wer zu den sinnlichen Dingen der Welt einen Abstand hat
und aus solcher Entfernung von dem unmittelbar Gegebenen absehen oder
abstrahieren kann». Auch wenn nun bereits zu Hegels Zeiten «die meisten
Theologen schon selber nicht mehr an die Hauptlehren des Christentums
(Schépfung und Siindenfall, Menschwerdung Gottes, Erlosung und Verdamm-
nis) glaubten», sollte doch einmal die Frage gestellt werden, was es mit diesem
ratselhaften «Denken» im Ganzen des Menschseins einschlieBlich seiner
Sterblichkeit und seines faktischen Todes auf sich hat. Das produktive — nicht
das rezeptive — Denken hat eine uniibersehbare Reihe von religiosen und
metaphysischen Erzeugnissen hervorgebracht, die zwar in sich oft wider-
spruchslos und deshalb «mdglich», aber von der Erfahrung her beurteilt
trotzdem phantastisch und abstrus sind. Dennoch wurden und werden sie
von ungezidhlten Menschen «geglaubt», fiir «wahr» gehalten. Dafiir lassen
sich gewil3 geschichtliche, gesellschaftliche und individuell-lebensgeschicht-
liche Griinde wahrscheinlich machen. Allein man muB auch nach im Wesen
des Denkens selbst gelegenen Ziigen fahnden, von denen her seine « Macht»
vielleicht begreiflich wiirde. Solange das nicht gelingt, bleibt Lowiths Destruk-
tion der abendlandischen Onto-Theologie wie diese selbst «nur» eine bedeut-
same philosophiegeschichtliche Leistung, wird jedoch nicht zum Aufweis ihrer
Whurzeln in der «menschlichen Natury.

H. Kunz

203



Alexandre Koyré: Etudes d’histoire de la pensée scientifique, P.U.F., Paris,
1966, Bibliothéque de philosophie contemporaine. Avant-propos de
René Taton. 1 vol., 372 p.

Ce recueil de I’éminent et regretté¢ philosophe et historien des sciences
réunit dix-huit contributions et conférences sur des questions tantét trés
générales, tant6t trés spéciales de lhistoire des sciences, du moyen age au
17e siécle. I1 accompagne ainsi trés heureusement les grandes publications de
Pauteur sur Copernic, sur Galilée, sur La Révolution astronomique et sur le
passage du Monde clos a I’ Univers infini. On s’attachera donc particulierement
aux études consacrées a Léonard de Vinci, Tartaglia, Benedetti et surtout a
Galilée. On y voit comment «la liaison de plus en plus étroite entre la
physique céleste et la physique terrestre est a I’origine de la science moderne».

Mais les principes de ces interprétations sont surtout philosophiques;
I’histoire de la pensée scientifique «vise a saisir le cheminement de cette
pensée dans le mouvement méme de son activité créatrice»; aussi faut-il
considérer les «ceuvres étudiées dans leur milieu intellectuel et spirituel »,
tenir compte des erreurs, des échecs, de la maniére dont leurs auteurs et leurs
contemporains comprenaient le sens de leurs propres efforts et de leurs
découvertes. Enfin, ’auteur saisit souvent I’occasion de défendre I'importance
quasi exclusive qu’il accordait au développement de la science théorique et
d’écarter les interprétations qui se fondent exclusivement sur la relation des
applications et de la théorie pour expliquer I’évolution scientifique. Tout
Pouvrage, au reste, est animé par cette conviction de «l’'unité de la pensée
humaine dans ses formes les plus hautes, scientifique, philosophique, reli-

gieuse» dont témoigne toute I’ceuvre historique et critique d’Alexandre Koyré.
D, Christoff

Albert Rivaud: Histoire de la philosophie. Tome V, Premiere partie: De
U’ Aufklirung a Schelling; Deuxiéme partie: De Hegel a Schopenhauer.
P.U.F., Paris, 1968, Coll. Logos. 2 vol., XII 4 754 p.

L’avant-propos de M. Guéroult précise que ces deux volumes consacrés
4 Kant et a I'idéalisme allemand constituent le tome final de 1’Histoire de la
philosophie — en grande partie posthume — d’Albert Rivaud, et donne la liste
des collaborateurs qui ont contribué & ’achévement de I’édition. On connait
les mérites de cette ceuvre, la mise en perspective heureuse de grandes
pensées, par exemple de Spinoza et de Leibnitz, I'importance justement
accordée aux penseurs €t aux courants qui entourent les principaux philo-
sophes. Quant aux inégalités, elles sont dues 2 'inévitable inachévement de
I’ouvrage. Avec tout ce qu'une comparaison peut comporter de sommaire
et d’injuste, maintes parties de I’ancien Bréhier peuvent sembler plus incisives
et analytiques, tandis que I’histoire de Rivaud ne doit pas seulement 2 une
certaine abondance de détails ou 2 ses arriéres fonds culturels de paraitre plus
large d’horizon.

Dans le présent tome, on retrouve les mémes caractéres; pour le lecteur
de langue francaise, une «information» qui relie la philosophie au sens
strict (?) a d’autres expressions était indispensable. La partie consacrée a

204



Kant parait bien la meilleure — y compris les chapitres sur la philosophie de
Phistoire, du droit et 1’0Opus postumum — ainsi que le chapitre, dont M.
Burgelin est l'auteur, consacré aux premiéres discussions du kantisme en
Allemagne. De méme on lit avec intérét les chapitres d’introduction (Lessing,
Herder) et le Livre III «en marge des grands systémes philosophiquesy,
notamment les pages consacrées & Schiller, aux Humboldt, voire aux théori-
ciens militaires. Le parti suivi dans I’exposé de la philosophie de Fichte
retiendra ’attention. Mais d’autres exposés tournent court, par exemple sur
la gauche hégélienne et sur Marx, tandis que les pages consacrées a Schopen-
hauer témoignent plutdt du discrédit ot ce philosophie est tombé. Les pages
sur Holderlin et sur le mouvement romantique sont bienvenues, mais
inévitablement limitées. Quant a I'exposé de la Phénoménologie de I’ Esprit, il
sert fid¢lement I’abstraction de la Vérité, mais beaucoup moins la vérité
pratique, le concret, le négatif surtout; il parvient méme a présenter la
Conscience de soi sans traiter du maitre ni de I’esclave ni de la Conscience
malheureuse. Il n’est pas étonnant, dés lors, que Pon trouve abstraite la
philosophie, et ’on se demande comment juger de «la valeur et des limites du
systéme»; on est remis au discernement de I'auteur, profond et toujours en
éveil, et & sa connaissance — que l’on sait trés considérable — de la pensée
allemande. Cependant, la perspective est souvent fort juste — p. ex. sur le
caractére chrétien de la pensée de Hegel, p. 530 — et les grandes lignes bien
marquées — p. ex. au début de la Phénoménologie de I’Esprit. Ce qui est
écarté — sans doute délibérément — c’est Pexposé des moyens et du langage
propres de l'auteur — le négatif, I’infini, le concret, sur plusieurs points. Le
souci de clarté conduit aussi peut-étre a I'usage de catégories bien absolues,
p. €x. p. 605 ou l'on voit que le Romantisme s’est prolongé apres Schelling
chez Schopenhauer, Wagner, Nietzsche, et qu’on le trouve aussi chez
Kierkegaard et chez de nombreux existentialistes modernes... Il reste que la
richesse de 'ouvrage et la relative nouveauté de ses perspectives (pour nombre
de lecteurs frangais du moins) 'emportent sur quelques jugements et sur
Pinachévement de certains détails.

D. Christoff

Gerhard Kriiger: Philosophie und Moral in der Kantischen Kritik. 2. Auflage.
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen 1967.

Man darf dieses jetzt unveridndert in zweiter Auflage erscheinende Werk
Kriigers ruhig als klassisch taxieren. Neu beigegeben sind ihm zwei Ab-
handlungen: «Der MaB-Stab der Kantischen Kritik» (1934) und «Uber
Kants Lehre von der Zeit» (1950) ; sodann eine Bibliographie der Biicher, Auf-
satze, Ausgaben und Besprechungen (bei den Aufsitzen fehlt die Hume-Ar-
beit, die Kriiger im Text des Kantbuches zitiert). Wir diirfen also dem Ver-
lag fiir einen doppelten Gewinn dankbar sein: nicht nur hat er das bedeutende
Buch wieder zuginglich gemacht, sondern uns iiberdies einen Uberblick
uber das Gesamtwerk des Autors gegeben.

H. Kunz

205



Jacques d’Hondt: Hegel — Philosophie de [histoire vivanie. Presses
Universitaires de France, coll. Epiméthée, Paris, 1966.

Facques d’Hondt: Hegel secret. Presses Universitaires de France, coll
Epiméthée, Paris, 1968.

Chaque génération refourbit I’image des grands disparus. Il arrive qu’on
retrouve, derri¢re le masque sévére d’un auteur désormais classique, c’est-a-
dire classé, le frémissement de la vie. Hegel se dresse abruptement au début
de la pensée moderne, terminant la tradition et inaugurant une exigence que
nous n’avons pas encore satisfaite, celle que le philosophe se comprenne
lui-méme dans sa pensée et se retrouve dans le monde qu’il appréhende.
Philosophie de la présence! Il valait la peine qu’on nous rappelle ce trait
d’Hegel, qui cherchait a penser la vie en assumant toute la tension interne
que ce projet aussitdt suscite. Jacques d’Hondt commence son «Hegel —
Philosophie de I’histoire vivante» en insistant sur ’appétit de concret qu’il
avait, sur son aversion pour les morgues ot1 ’on range les systémes momifiés,
pour l'inerte, pour ’habituel, pour la répétition mécanique, pour la prison
que sont un Etat ou un état stables. Le modeéle, ici, c’est le marin, celui qui
se lance dans un océan sans rivage. L’écueil, ce sera la pétrification de la
pensée vivante en un systeme de concepts (qui se ferme sur lui-méme en
dogme). Et le reméde ou la précaution, c’est de se confier & une méthode
ouverte, qui toujours a la fois fixe et liquéfie, en dépassant ce qui a été fixé.
Méme si le vieil Hegel parait parfois se laisser glisser vers le systéme fermé, il
ne renie jamais sa présence a I’histoire, et en regardant de plus prés, on le voit
modifier, d’année en année, le contenu de ses développements.

Le livre de Jacques d’Hondt nous entraine ainsi en quatre étapes dans la
spirale du monde hégélien. Dans le premier livre, il introduit la dialectique
du vivant et du figé, de ’histoire concréte et de la pensée qui lasaisit. Dansle
second livre (La conscience), il s’éléve avec force contre le préjugé répandu qui
voit dans Hegel I’arrét de I’histoire au systéme hégélien lui-méme, et montre au
contraire qu’Hegel ne ferme que pour le moment la série des figures spiri-
tuelles. Son effort consiste a ressaisir I’histoire pour la continuer avec plus de
conscience. Les termes mémes qu’Hegel utilise & cet égard, comme celui de
Zeitgeist, sont dans le contexte de son époque, polémiques et subversifs. Le
troisieme livre porte sur le «cours des choses», et concerne la dialectique dela
nécessité et du hasard. Ici, Jacques d’Hondt interpréte Hegel 4 la lumiére
de Marx, et met au centre de la pensée hégélienne 1'outil et le travail: le
travail est ruse de I’homme, qui se sert de la nature contre elle. S’il n’aboutit
pas du premier coup, c’est ruse de la raison, qui se sert des désirs individuels
et des travaux particuliers pour réaliser I"universel. Le tumulte des individus
se résout en une loi nécessaire et universelle.

Le quatriéme livre porte sur histoire-connaissance historique, et non plus
sur Dhistoire-ensemble des événements passés. Hegel y réfléchit sur notre
connaissance du passé, et voit trois types d’histoire, ou d’historiens, historien
original, prisonnier de son temps, mais responsable de la mutation du vécu
en image, niant ce que ’événement a d’évanescent pour en fournir un
substitut qui dure; I’historien réfléchissant (le moment négatif), qui part du

206



premier, mais sans le comprendre totalement (tiche impossible), le juge, ou
s’en sert pour en tirer des tableaux ordonnés; enfin I’historien philosophique,
qui est 'organe par lequel ’humanité ressaisit son passé en P’intériorisant.

On comprend par la qu’Hegel n’a pas voulu contribuer a la «philosophie
de I’histoire». Cette discipline ne nait que quand on I’oppose a I’histoire des
historiens académiques, qui ne peuvent étre que de la deuxié¢me catégorie, la
mauvaise catégorie de la réflexion trop courte, applatissante, prisonniére de
Pentendement. En fait, I’historien de deuxiéme type est un non-étre, pris
entre I’historien original qui maintient le présent en drapant le vécu dans le
langage qui I'immortalise, et ’historien philosophe qui délivre le présent de
son passé implicite en interprétant ce passé en fonction de la conscience
totale de I’homme. L’histoire n’est humaine que si I’on invente grace a elle;
il faut, disait Hegel, construire soi-méme sa maison...

On sent le paradoxe impliqué par la vigoureuse démonstration de Jacques
d’Hondt: il renverse alléegrement la vue ordinaire d’Hegel pétrifié, arrétant
le flux de I’histoire sur ’Etat prussien de son temps. Plus encore, il plaide
secrétement pour une nouvelle histoire, celle qui comprend et englobe
I’homme, et dans ce sens, Hegel n’a pas été philosophe en faisant de I’histoire,
mais historien dans le sens plein du terme, seul historien complet. En contre-
partie, tout historien qui n’est pas aussi philosophe ne sait pas ce qu’il fait: ce
n’est peut-étre pas une raison pour qu’on lui pardonne.

Cette interprétation d’Hegel selon le clivage qui va conduire aux Jeunes
hégéliens, et que tous les penseurs de droite ont toujours récusée, ranime de
vieilles querelles. Je dirai qu’elle correspond trop a ma propre lecture d’Hegel
pour que j’aie velléité de la disputer. Mais on peut se demander si Jacques
d’Hondt n’a pas exagéremment ouvert le systtme d’Hegel, au point de
négliger la fermeture du cercle des cercles par laquelle Hegel en démontrait
la cohérence. Hegel devient intensément vivant, certes, mais en méme temps
son idéalisme, dont Marx voulait se guérir, s’efface comme un malentendu.
Ou bien le discours hégélien se ferme sur lui-méme, et atteint ainsi dans
Pesprit absolu la connaissance parfaite que promettait la conscience sensible,
c’est-a-dire interprete ’objet singulier par la totalité réalisée dans I’histoire,
ou bien nous n’avons plus devant nous qu’un ensemble de propositions
révisibles, en chemin vers leur propre signification qui n’apparaitra qu’a
I’achévement de I’histoire, quelque chose qui n’est pas un savoir, ni un absolu,
quelque chose d’ambigu qui ressemble terriblement a4 I'interprétation que
donnait Reinhold de la pensée kantienne. Certes, sur le point précis de
Phistoire, Jacques d’Hondt séduit en revitalisant Hegel et en le rendant
contemporain de nos attitudes. Mais c’est au prix d’abandonner I’ambition
centrale du systéme tel qu’Hegel I’avait voulu. A-t-on le droit, quand on fait
visiblement de I’histoire de la philosophie, de choisir un clivage ou une per-
spective qui met hors barres ce que le penseur étudié considérait comme son
«proprium»?

Je serait bien plus bref sur le second livre de Jacques d’Hondt. Il porte sur
les divers personnages qui ont inspiré Hegel 4 un moment quelconque de
Iélaboration de sa pensée, et qui se trouvent tous avoir été francs-magons.
Je ne suis pas str de la portée exacte de cette démonstration. Certes, on met

207



en lumiére des aspects ignorés du contexte historique dans lequel Hegel s’est
m, et on ressuscite des figures oubliées, qui avaient du courage et méme de
I’audace dans ’Europe divisée par la Révolution frangaise. Certes encore, on
coupe court, désormais, aux légendes sur le conservatisme d’Hegel, sur son
prussianisme, sur ses affinités avec la réaction, comme le présentait Potter.
Mais si 'on songe combien ’espoir magonnique a été grand, et combien la
franc-macgonnerie, aprés ces cent cinquante ans supplémentaires, nous
apparait secondaire dans le flux des événements, on ne fait guére que souligner
combien Hegel a de la grandeur de ne pas se confondre avec tous ceux avec
lesquels il s’est lié au cours de son existence. Son message spécifique n’est pas
«magonnique», dans la mesure ou il est entré dans le grand courant de la
pensée humaine. S’il I’est, dans le contexte historique, cela nous avertit que
transitoirement, les magons ont été «milieu directeur» dans la période de la
féodalité finissante, et qu’ils se survivent aujourd’hui. Mais ces explorations
dans les alliances de vrais fréres nous apprennent passablement de faits de la
petite histoire, et proposent une interprétation du poéme «Eleusis» qui re-
nouvelle celles qu’on pouvait lire jusqu’ici.
Ph. Muller

Evelina Krieger: Grenzwege. Das Konkrete in Reflexion und Geschichte von
Hegel bis Bloch. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1968.

Das Buch enthilt zehn Aufsitze, von denen acht schon frither erschienen
sind: 1. Das Prinzip Hoffnung. Auseinandersetzung mit Ernst Bloch; 2. Die
Grenzen der Vermittlungsmethode bei Hegel; 3. Sisyphos oder der Mythos
von der intellektuellen Redlichkeit. Gedanken zu Albert Camus; 4. Der
deutsche Neuidealismus als atheistische Gotteslehre; 5. Intuition und Refle-
xion; 6. Nominalismus und Religion. Antwort auf Robinson; 7. Das Gesprach
der Feinde. Versuch einer Auseinandersetzung mit Friedrich Heer; 8. Pecca-
tum Originale und Hominisation; 9. Die Auferstehung des Fleisches; 10. Chri-
stus und die konkrete Gestalt. Von Kleist zu Borges.

Die erste Abhandlung, also eine Auseinandersetzung mit Ernst Bloch,
beginnt mit dem Satz: « Don Quijote de la Mancha vermeinte Dulcinea als die
Schénste aller Frauen». GewiB8 kennzeichnet die Autorin damit nicht den
Bereich ihrer Erdterungen; aber gelegentlich erhilt man doch den Eindruck
von phantastischen Gedankendichtungen oder Don Quijoterien, die freilich
nicht so faszinierend sind wie der Roman des groBen Spaniers. Zumal in den
drei letzten Aufsatzen finden sich Partien, die vom erfahrbaren gegebenen
Seienden her beurteilt kaum etwas anderes als in — gar nicht wohlklingenden —
Wortgeklingeln sich erschdpfende Abstrusititen sein diirften (in denen die
Druckfehler nicht mehr stérend wirken). So heiBt es etwa von Hegel (S. 289):
«Das Absolute ist als Erstes die Negation in der anderen Kategorie als des
Nicht-Absoluten — die Negation von allem, was der menschliche Geist als
gottlich befragt und als irdisch verneint — und die Setzung des totalen Rech-
tes der Besonderheit der fragenden Kategorie gegen jene andere verneinte,
indem und weil sie sich durch jene als Verneinte bestimmt. Das Absolute ist
als Zweites, als Kreis der Kreise des Systems, die Bewegung, die aus jenem

208



falschen Absoluten entsteht, indem die Kategorie bekannte ,Ich bin nicht,was
da kommen sollte‘. Die Kategorie wird nie zum Wort. Von allen Weisen der
Offenbarung ist der Begriff am denkbar ungeeignetsten, den Sinn zu er-
schlieBen. Der ,konkrete Begriff des Systems ist nicht konkret,weildie ,Fleisch-
werdung’ dieses Absoluten, die nur in der Stellung der Besonderheiten gegen-
einander besteht, eben die Negation der Fleischwerdung zum Prinzip des
Prozesses hat: die Begegnung des Absoluten mit dem Endlichen vollzieht sich
in der Negation des Besonderen zum Allgemeinen. Es ist jeweils das abstrakt
Besondere, das auch das Absolute des Allgemeinen ist, und das Absolute ist
jeweils auch das abstrakt Allgemeine der Scheidung der Besonderheiten,
deren Vermittlung durch die Differenz dieser doppelten Absolutheit bean-
sprucht ist. Das Absolute ist bei Hegel wahrhaft an das Kreuz zwischen Be-
sonderheit und Allgemeinheit geheftet, weil er den Anspruch, es zu inkarnie-
ren ausspricht — und den Glauben nicht hat; weil und indem er ein anderes
Absolutes gegen dieses von der Endlichkeit umworbene Absolute setzen mul3,
das am Ende den Platz des fleischgewordenen Logos dem falschen Demetrios
gleich besetzt: das Absolute der Negation der Besonderheit — das Absolute,
das Negation nur ist und nichts auBerdem». Oder: «Der Pantheismus . . . ist
ein Reflexionsprodukt. Denn er findet sich erst dort, wo man das Konkrete
zur Endlichkeit reduziert, um sich am ,Alles* aufzuheben. Und wo das
Absolute sich den Schein des Konkreten gibt, weil es den Unterschied der
Vielheit in sich aufgenommen hat, nachdem das Konkrete, das nicht Unter-
schied ist, auf solchen verringert wurde. Das einzelne Blatt ist Schein vor
seiner Allheit. Daher aber die Dialektik zwischen abstrakter Besonderheit
und abstraktem Allgemeinem, deren keines das andere konkret in sich ent-
hilt, als Widerspiegelung der Uberkreuzung von Schépfung und Inkarnation,
die weder das eine noch das andere sind: Der furchtbar transzendente Gott
kann nicht konkret werden an Endlichkeit, weil sie ja selber nicht anerkannt
wird als Konkretes — und weil er selbst als das Absolute Konkretes sein miifte
vor der Begnadung der Endlichkeit zu konkreter Gestalt» (S. 295). Solche
Satze sind gewil3 nicht sinnlos: allein lohnt sich die Miihe, ihren Sinn ver-
stehen zu wollen?

Indessen gibt es im Buch auch andere Argumentationen, so die gegen
Camus. Dieser behaupte die Absurditit des Daseins nur, er begriinde sie jedoch
nicht, bemerkt Krieger mit Recht. Sie begegnet der Behauptung mit der
Frage (S. 60): « Wie kann ich jene Kurzschliissigkeit des Denkens vermeiden,
die nicht durch das Denken, sondern durch das Unterlassen von Denkbarem
entsteht?». Aber sie verkennt vollig, daB die Denkbarkeit als solche iiber die
«Wirklichkeit» des Denkbaren noch gar nichts impliziert, weshalb denkbare
«sinnsuchende» Sinngebungen unseres Lebens so unverbindlich sind wie die
ihm von Camus supponierte Sinnlosigkeit. Mit gutem Grund wendet sie sich
sodann in ihrer Auseinandersetzung mit dem u. a. von E. Heintel vertretenen
deutschen Neuidealismus gegen die «vor allem in der Diskussion gepflegte
Tendenz, die Dialektik in der Weise von dem Gegenstand, iiber den man
philosophiert, zu losen, dal3 man sie absolut setzt, und den Gegenstand in so
radikaler Weise in ihr ,enthalten ... behauptet, da man den Sinn des
Gegenstands deuten kann, wie man will; denn er hat keine Selbstandigkeit

209



mehr» (S. 90f.). Doch wire zu fragen, ob diese willkiirlichen Sinndeutungen
— wozu doch wohl auch die Kennzeichnung Gottes als «Sinn des Sinnes»
gehoren diirfte —nicht in der platonisch-christlichen Spekulation vorgezeichnet
und von ihr erméglicht worden sind. So verschieden in sich die Lehre von der
Teilhabe der Dinge an den «eigentlich seienden» Ideen und der Glaube an
die Erschaffung der Welt durch den géttlichen Intellekt sind: von der primi-
ren sinnlichen und denkend-vernehmenden, nicht durch Texte vermittelten
Erfahrung des Seienden her gesehen stimmen beide in ihrem rein gedank-
lichen Charakter iiberein.

Im Grunde treibt hier wieder — zugestanden oder nicht — das alte onto-
logische, im so bezeichneten Gotteshbeweis klassisch gewordene Denken sein
tauschendes Unwesen, tduschend insofern, als es eine iiber die Denkbarkeit
hinaus bestehende Unabhangigkeit des Gedachten unterstellt. Nur von dieser
Voraussetzung her gewinnt die Behauptung Kriegers: «der gottloseste
Denker bedarf des Gottes noch immer —um sich aufzulehnen» (S. 82), eine
gewisse Plausibilitat. Faktisch braucht sich die besagte Auflehnung gar nicht
gegen Gott selbst, sondern lediglich gegen das, was von ihm allein erfahrbar
ist: gegen die tradierte Gottesvorstellung und ihre Triger zu richten. Aus der
Auflehnung gegen Gott 148t sich dessen « Existenz» so wenig folgern wie aus
dem Begriff des vollkommenen Wesens. Das Buch bildet ein weiteres Doku-
ment fir die gespenstische Wiedergeburt des spekulativen Denkens, von dem
sich die Autorin zwar zumal dann distanziert, wenn es vom deutschen Neu-
idealismus vorgefiihrt wird. Fiir dessen Programm sei «,Hybris® ein schwaches
Wort, dessen Potenzierung man erst erfinden miifite: denn sein Vertreter
setzt sich nicht Gott gleich, sondern 148t sich von der Bewegung des allméach-
tigen Theoretischen zwingen, iiber ihm zu stehen, um ihm seinen Begriff zu
diktieren» (S. 117). Ob sie damit nicht den illusiondren Dorn im Auge des
Neuidealisten zu groB3 und den entsprechenden Balken im eigenen Auge etwas
zu klein sieht?

H. Kunz

Herbert M. Garelick: The Anti-christianity of Kierkegaard. A Study of
Concluding Unscientific  Postscript. Martinus Nijhoff, Den Haag
1965.

Der Titel dieser Studie verspricht viel. Doch wir erfahren bereits im ersten
Kapitel, daB der Verfasser wei3, auf welch weitlaufiges, vielschichtiges
Problem er verweist. Er miilte viel weiter ausholen. Doch nicht die Anti-
Christlichkeit Kierkegaards — eine vielleicht verborgene und nicht geahnte —
steht hier im Zentrum, sondern die rational deutbare Christlichkeit von
Johannes Climacus, des Pseudonyms der «AbschlieBenden unwissenschaft-
lichen Nachschrift». Der amerikanische Autor stiitzt seine Ausfithrungen auf
eine englische Ubersetzung der Schrift Kierkegaards (Concluding Unscienti-
fic Postscript, Princeton, N. J., Princeton University Press, 1941). Die Sekun-
darliteratur liefert ihm hauptsidchlich jener Autorenkreis, der vereinigt ist
in «Kierkegaard’s Doctrine of the Paradox», einer Sammlung von Aufsitzen,
die von Howard Johnson und Niels Thulstrup herausgegeben wurden (bei

210



Harper & Row, New York 1962). Es darf nicht unterschlagen werden, wie
sehr sich der Autor bemiiht, Kierkegaards Denken mit den Grundproblemen
der groBen Tradition, von Aristoteles, Thomas von Aquino, Spinoza, Anselm,
Kant bis zu Hegel, in Verbindung zu setzen.

Obwohl beschrinkt auf eine einzige Schrift Kierkegaards, gewinnen die
Studien Garelicks einen weiteren Aspekt. Ist das Paradox, das sich dem Denken
zeigt, noch in die Rationalitidt zu integrieren? Wenn dies so ware: darf man
ein Christentum, das sich auf ein Paradox stiitzt, als irrational deuten? Diese
Fragen deuten an, daB3 der Verfasser, ohne es klar auszusprechen, einen Typ
christlicher Theologie trifft, der sich eigentlich eher auf die Position des
Johannes Climacus als auf jene des gliubigen Kierkegaard zuriickfiihren
lieBe. Gerade die Betonung der Irrationalitit, des Anders-Seins Gottes, er-
nzhrt sich aus einer Negierung des rationalen, verniinftigen Denkens und ist
allein aus dieser her verstindlich. Indirekt also wird Religion, Christentum,
Gott und Paradox am bleibenden Fixpunkt der Verniinftigkeit bemessen. Es
ware dann nur eine Sache der Redlichkeit, sich umzuwenden und in die Sonne
direkter Aussagen zu blicken.

Wie der Titel der Schrift verrat, will der Autor den verborgenen Antichrist
in Kierkegaards Argumentation aufdecken. Zu dieser These glaubt er sich
berechtigt, weil Kierkegaard bei dieser Schrift als Herausgeber zeichnet und
somit einigermalBen seine eigene Anonymitit liftet. Die Gedanken von
Johannes Climacus konnen also weitgehend mit den eigensten Intentionen
Kierkegaards identifiziert werden — so deutet der Verfasser an. Um diese
These zu stiitzen, wendet er gleichsam eine Methode Kierkegaards auf diesen
selber an: die Analyse der indirekten Aussage. Hat Kierkegaard nicht durch
diese Schrift und durch die Betonung der «Irrationalitit» des Christseins
der Rationalitit zum Primat verholfen? So konnte die Fragestellung des
Autors nochmals formuliert werden.

Wir glauben, daB so gefragt werden kann. Jedoch welch ein Thema! Was
miif3te nicht alles geklart und bedacht werden. Etwa: Was ist christlich? Was
ist heute noch «anti-christlich»?

Es scheint, daB3 der Verfasser bewul3t diese Frage ausklammert. So analy-
siert er gescheit die Thesen der Leugnung der Verniinftigkeit durch die Ver-
nunft selbst, der Subjektivitat als der Wahrheit, der Paradoxie des Gottmen-
schen als des Wesens der Christlichkeit, der Paradoxie der Natur Gottes. Im
letzten Kapitel deckt er die Unchristlichkeit — wieder gemiB den tieferen
Einsichten Kierkegaards selbst — dieser theologischen Christlichkeit auf.
Johannes Climacus ist zwar nicht Kierkegaard selbst. Doch was hat es zu
bedeuten, daB er als Herausgeber das Visier halb liiftet? Das ist die Frage,
die diese Studie dem Leser stellt, aber selbst nicht beantwortet. Wir machen
einige kritische Anmerkungen.

DaB sich der Autor lobenswert auf eine einzige Schrift Kierkegaards
beschrinkte, ist nicht ohne Tiicken — so wenn aus den Thesen eine Gesamt-
deutung Kierkegaards versucht werden soll. Ist auch die abschlieBende un-
wissenschaftliche Nachschrift eine Ergianzung zu den zentralen Philosophi-
schen Brocken, bleibt dies dennoch unerértert. Uns scheint, dal auf einen
Kontext der Kierkegaardischen Schriften trotz den Spielen mit den Pseudo-

211



nymen nicht verzichtet werden sollte. Denn wie anders 148t sich die allen
Schriften zu Grunde liegende Lehre von den Stadien oder Stufen erfassen?
So erweckt es Erstaunen, wenn der Autor von einer «anti-christlichen»
Denkweise der Nachschrift spricht und diese in der philosophischen Konzep-
tion der Subjektivitit als der Wahrheit erblickt. Kann anti-christlich sein,
was das philosophische Stadium auf das Christsein vorbereitet, hineinbetriigt
— eben: die Subjektivitit? DaB der Autor gerade dieses Problem nicht be-
rithrt, ist begriindet in einer Art Blindheit gegeniiber der Dimension der
Existenz. Man kann nicht sagen, daB Kierkegaard verfehlt hitte, auf den
«existierenden Geist», auf das «existierende Subjekt» hinzuweisen. Die Be-
ziehung zwischen der Existenz des Denkers und der gedachten Spekulation
bringt der Autor gar nicht zur Geltung, weil er bloB im Horizont theoreti-
scher Reflexion operiert. Seine Ausfithrungen iiber den Widerspruch zwi-
schen dem Existieren und dem abstrakten Denken verharren in einer forma-
len Vernunftkritik und einer traditionellen Sprachanalyse. Es ist zu zweifeln,
daB man mit Satzen folgender Art Kierkegaard gerecht wird: «Every denial
of the validity of reason is an affirmation of the validity of reason» (S. 17). Die
Frage, die Kierkegaard mit seinem Existenz-Problem aufwirft, scheint uns
anders gestellt zu sein: vermag irgend eine abstrakte Artikulation die Wirk-
lichkeit des Existierens auszudriicken? Durch die Verlagerung der Proble-
matik auf die Seite der formalen Vernunftschliisse und der Sprachanalyse
geht schlieBlich die Sache selbst, die artikuliert werden soll, verloren. Darum
hinkt der Vergleich des Autors mit der theoretischen Vernunftkritik Kants
(S.67). Das Problem des Existierens erfahrt durch die « Antinomien der reinen
Vernunft» keine Erhellung, stellt sich doch in ihnen die Frage der praktischen,
existentiellen Vernunft. Denn Kants praktische Vernunft ist der Ursprung
dessen, was heute als Existenzphilosophie klassifiziert wird. Die Antinomie
ist nur eine immanente Grundspannung der Vernunft. Das Paradox von
Kierkegaard kann vielleicht in seinem theoretischen Aspekt mit der Kanti-
schen Antinomie verglichen werden, doch ist in ihm die Spannung zwischen
VernunftschluB und praktischer, existentieller Lebendigkeit anvisiert. Das
Paradox weist iiber sich hinaus in die Situation des Denkers, der das Anti-
nomische denkt. In diesem Sinne reiBt Kierkegaard, zwar mit allen Fasern
ihr verhaftet, Hegels abstrakte Dialektik in eine neue Dimension auf, eben
hin in die Wirklichkeit des Existenzaktes, in dem Abstraktion vollzogen wird.

Insofern der Autor die Existenz des Denkers nicht sicht (oder in den Texten
von Kierkegaard nicht ernst nimmt), kommt er zum SchluB3, daB Kierkegaard
(oder Johannes Climacus) durch die Verneinung der Vernunft durch die
Vernunft diese indirekt inthronisiert habe — und weil er dies mit Hilfe der
«irrationalen» Subjektivitit zu erweisen versuchte, konne diese Position
nicht die christliche, nicht die gliubige sein. Die Antichristlichkeit des Sta-
diums von Johannes Climacus scheint ihm daher erwiesen. Doch noch einmal:
wie aus diesem merkwiirdig anti-christlichen Stadium heraus das neue Sta-
dium vorbereitet wird, inwiefern der «Sprung» schon angelegt ist, macht der
Autor nicht deutlich. Miilte er dies, fiele natiirlich auch der Begriff des
«Anti-christlichen» dahin. Die Subjektivitit spielt auch in den religiésen
Schriften Kierkegaards eine zentrale Rolle. Die philosophische Kategorie der

212



subjektiven Wahrheit bildet sogar ein {iberlegen eingesetztes Fechtmittel in
den religiosen Erbauungs- und Streitschriften. Es scheint uns, da@ die struktu-
relle Schwierigkeit in der Argumentation Kierkegaards gesehen werden sollte.
Denn die Position eines philosophisch artikulierten Christentums ist deswegen
nicht schon antichristlich, weil es mit den Mitteln der Philosophie artikuliert
wird. Vielmehr ist das tiefere Problem anzuvisieren, ob es grundsitzlich
moglich ist, subjektive Wirklichkeit, Wahrheit des Erlebens und der Singula-
ritat des personalen Wesens, in die ausplanierte Begriffssprache zu iibersetzen.
Das Christentum, oder das « Christsein», zu dem Kierkegaard vorstoBen will,
steht letztlich nicht in Opposition zur Philosophie — und dies trotz der Absur-
ditit, trotz des Paradoxes, sondern es ist jene volle Wirklichkeit, auf die hin
alle Stadien — auch die philosophisch artikulierten — verweisen.

Unsere Bemerkungen sollen das Verdienst dieser Studie nicht schmalern.
Durch sie kénnen zum mindesten «mitteleuropaische» Philosophen lernen,
daf3 es nicht nur eine «existenzphilosophische» Lesart des groBen danischen
Denkers gibt.

Armin Wildermuth

Peter Hiinermann: Der Durchbruch des geschichtlichen Denkens im 19. Fahr-
hundert. Fohann Gustav Droysen, Wilhlem Dilthey, Graf Paul Yorck von
Wartenburg. Thr Weg und ihre Weisung fiir die Theologie. Verlag Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1967.

Das Buch - eine theologische Habilitationsschrift — enthilt fiinf Abschnitte.
Der erste behandelt den «geschichtstheologischen Entwurf» der katholischen
Tiibinger Schule (Drey, Staudenmaier, Kuhn), der zweite die von Droysen
vertretene Auffassung der Geschichte und Geschichtswissenschaft, der dritte
die «lebensphilosophische Besinnung Wilhelm Diltheys auf die Geschichte
und die Geisteswissenschaften», der vierte den geschichtsphilosophischen und
—theologischen Gedanken Yorcks von Wartenburg und der fiinfte schlieBlich
die Bezuige zwischen «Geschichte und Offenbarung». Hiinermann selbst
formuliert sein Anliegen treffend so: «Der Bogen dieser Arbeit spannt sich
vom ersten Drittel des 19. Jahrhunderts bis zum Anbruch unseres Jahrhun-
derts; er fithrt von einer Theologie, welche aus der Auseinandersetzung mit
dem deutschen Idealismus und der Romantik erwachsen ist und selbst
spatidealistische Ziige tragt, zur reifen Lebensphilosophie Diltheys, welche
die ganze Problematik des Historismus ebenso wie die Ansitze der Phino-
menologie in sich birgt; er geleitet schlieBlich zum Spatwerk des Grafen Paul
Yorck von Wartenburg, in dem das geschichtliche Denken — welches sich
selbst als Aufhebung eines metaphysischen Denkens versteht — einen deut-
lichen Ausdruck gefunden hat. Der achtsame Nachvollzug dieser theologi-
schen und philosophischen Entwiirfe erweist, daB sich hier Denkern der
verschiedenen Herkunft das Seiende im ganzen auf eine neue Weise offenbart.
So originell jeder dieser Denker ist, sie stehen doch alle in der Gemeinsamkeit
einer Grunderfahrung, welche sich von dem vorausgehenden Verstindnis
des Seienden unterscheidet. Ihre Arbeit ist der Versuch, diese Erfahrung ins

213



Wort zu bringen. So verbindet diese Méinner, die Tiibinger Theologen,
Droysen, Dilthey und Yorck von Wartenburg, die Einheit eines Gespriches,
in dem jeder Teilnehmer auf cigene Art und aus eigener Urspriinglichkeit
seinen Beitrag leistet». Beziiglich der Rolle Droysens schreibt der Verfasser:
«Die historische Schule, welche aufgebrochen war, um die Wirklichkeit,
das Ephemere und Empirische zu erforschen, findet kraft ihrer methodischen
Maximen einen Ideenkosmos, der lebendige Mensch bleibt aus: dies hat
Droysen aufgedeckt, darin liegt die Bedeutung seiner Ausfiihrungen iiber die
psychologische und ideelle Interpretation. Er fiithrt damit nicht nur das
Denken der historischen Schule an seine Grenze, es kiindigt sich hier das Ende
jenes ‘poetischen’ Verstdndnisses historischer Forschung an, welches etwa
Humboldt und Schleiermacher aus ihrer dsthetischen Sicht der Geschichte —
als einer Folge von Gestaltungen des Geistes — erwuchs, und - freilich
verborgener — ein Scheitern der metaphysischen Geschichtsdeutung iiber-
haupt».

Die Lektiire des Buches hinterlaBt, der Uneinheitlichkeit seines Sachge-
haltes und Stils entsprechend, einen zwiespiltigen Eindruck. Davon abge-
sehen, daf3 zwischen den Tiibinger Theologen und den drei Hauptautoren
keine relevanten Beziehungen bestehen, sind die im engeren Sinne histori-
schen Ausfithrungen dank der zahlreichen Zitate, ihren sachlichen Inter-
pretationen und der sorgfiltigen Beriicksichtigung sowohl der die Thematik
Droysens, Diltheys und Yorcks pragenden Einfliisse wie der Sekundarliteratur
uiberaus lehrreich und weithin tiberzeugend. Allein es finden sich schon hier
sonderbare, auf geliehenen hohen Sprachstelzen daherkommende Passagen
eingefiigt, und der letzte Abschnitt besteht tiberhaupt nur aus einem leer-
abstrakten gesuchten Gerede iiber Geschichte, Gemeinschaft, Zeugnis, Feier,
Fest, Theologie usw., das unertriglich ist, «Schall und Rauch»; was er mit
den vorangegangenen Abschnitten zu tun haben soll, bleibt dunkel. Freilich
hat zumal Droysen dem «Heiligen» in der Geschichte eine entscheidende
Rolle zugedacht; aber das rechtfertigt den Schlu3 von Hiinermanns Behaup-
tung keineswegs: «Dilthey erweist sich — vornehmlich in seinem fragmentari-
schen Spatwerk — als einer der richtungsweisenden Denker unserer Zeit.
Hort man seine spaten Ausfithrungen iiber das geschichtliche BewuBtsein und
die Hingabe an das Leben aufmerksam und genau, dann wird man hier — ver-
borgen in einer profanen und sikularen Sprache — Kliange finden, die wenig-
stens von ferne an Droysens Erfahrungen des Heiligen in der Geschichte erin-
nern». Illusionen kann man zu jeder Zeit «erfahren». Wenn sich die Offen-
barung als «gottliches Wort» «ereignet» hat und ihre Vermittlung sich in
adiquater Weise der Predigt bedient, so folgt daraus nicht, daB sich ein ent-
sprechender Stil auch fiir ein mit wissenschaftlichen Anspriichen auftretendes

Buch eignet.
H. Runz

214



Frangois Dagognet: M¢éthodes et doctrine dans 1’euvre de Pasteur. P.U.F.,
Paris, 1967, Coll. Galien, Histoire et philosophie de la biologie et
de la médecine. 1 vol., 264 p.

Le nouvel esprit scientifique discerné naguére par Bachelard ne fait pas
qu’animer les découvertes du siecle; il inspire aussi I’histoire et Pexplication
des découvertes passées, et cela notamment dans les ouvrages de F. Dagognet
(Philosophie biologique, in Initiation philosophique, La Raison et les remédes, in
Coll. Galien).

L’ceuvre de Pasteur offre & une telle méthode un objet excellent; on sait,
malgré toute une littérature laudative, que cette ceuvre est pleine d’énigmes.
La méthode, en effet, est expérimentale, mais I'expérimentation n’est pas
soumise comme ailleurs & ’explication du supérieur par l'inférieur et n’est
pas, comme chez les chimistes tels Berthelot, ordonnée a la reconstitution de
maniére systématique du complexe par le simple: ’analyse ne fait pas que
préparer la synthése, elle doit aussi établir des différences. Différences, au reste,
que, sur un autre plan, la doctrine a fixées en idées directrices; ainsi, le
«végétalisme», la distinction — jugée manichéenne — de 'organique et de
I’inorganique, qui conduira Pasteur & réfuter les doctrines de la génération
spontanée. De cette condamnation, Dagognet démontre remarquablement
qu’elle fut non un principe mais une conséquence de I'idée générale du
végétalisme, du vivant opposé au minéral. « Bannir la vie de toutes les expli-
cations relatives a la chimie organique, tel est le but de nos études» écrivait
au contraire Berthelot en 1860, se référant d’ailleurs a2 Cl. Bernard (qu’il
faut affranchir la fermentation de la vitalité des cellules). Dagognet montre
admirablement la somme d’idées métaphysiques mises ici en question,
d’Aristote 2 Malebranche, puis 2 Pasteur et au dela de celui-ci.

Partout, ’auteur montre comment Pasteur réussit par la méthode, quel-
quefois malgré lui, presque toujours en dépit d’idées qu’il tient pour assurées
et qui demeurent contestables, qui sont contestées toujours & nouveau, et qui
sont de pures croyances métaphysiques. Mais ce sont ces idées qui permettent
a l’expérimentateur de diriger ses recherches, de les coordonner, d’en
ordonner les résultats: germes, vaccins, immunologie, on connaissait cela avant
Pasteur, mais de maniére éparse. L’inventeur, au contraire, organise, sous des
principes contestables quant a la réalité, mais qui convennent encore a la
classification du moment.

Pour cela, il faut qu’une méthode rigoureuse ait conduit les premiéres
analyses séparatrices. La démonstration qu’en fait Dagognet dans le premier
chapitre a propos de ’expérientation sur les substances actives et inactives
est impeccable (Pasteur avait démontré que des substances alors tenues pour
inactives 4 1’état amorphe manifestent en réalité une double activité qui
s’annule, ce qui devait assurer une distinction plus nette de I’organique et de
Pinorganique). Non seulement cet ouvrage offre de nombreux exemples de
telles démonstrations, non seulement il détruit des légendes, mais en mettant
en évidence un fonctionnement de la pensée expérimentale plus beau que les
légendes, il montre comment ce travail d’analyse réussit a s’enrichir méme de
paradoxes et d’idées contestables. Le vitalisme de Pasteur était, certes, quoi

215



qu’on en ait dit, métaphysique, mais il triomphait grace aux méthodes de la
chimie, griace au pouvoir de différenciation de celles-ci.

Cet ouvrage offre donc un excellent exemple de I’analyse structurale que
I'on cherche 4 poursuivre aujourd’hui dans tant de domaines, et, par son
héros méme, Pasteur, un excellent modéle d’études «interdisciplinaires».

D. Christoff

René Schérer: La phénoménologie des «Recherches Logiques» de Husserl,
Paris, P.U.F. (coll. Epiméthée), 1967, 370 p.

Aprés avoir pris part, avec H. Elie et L. Kelkel, 4 la traduction francaise
des Logische Untersuchungen, R. Schérer offre le commentaire parfaitement
informé, rigoureux et profond que tout lecteur peut souhaiter 4 cette ccuvre
vaste et difficile. L’ouvrage comprend deux parties: la premiére traite de
«quelques problémes a I'origine de I'idée de la phénoménologie» et expose
la genese historique de la pensée phénoménologique, la seconde partie étant
consacrée au commentaire des six recherches qui forment le tome II de
P'ceuvre; dans I’'une comme dans ’autre, I’auteur, tout en étant d’une grande
précision — avec ce que cela implique de références érudites — va toujours a
I'essentiel en se proposant de dégager, d’une part, la spécificité des no-
tions mises au jour par Husserl et, d’autre part, les circonstances de
leur apparition puis de leur lente formation. C’est avec une remarquable
maitrise que R. S. nous guide dans ce qu’il reconnait lui-méme étre les
«zigzags» de la pensée husserlienne et qu’il en débrouille la trame pour ne
plus laisser subsister a chaque fois que le noyau essentiel en quoi il faut re-
connaitre la figure désormais incorruptible de telle notion propre a la phéno-
ménologie (ainsi pour la jformalisation, V'idéalité, le théme de la corrélation,
Vintentionalité, etc.). Or, un éclaircissement qui vise de la sorte 2 isoler une
«essence de la phénoménologie» ne requiert-elle pas une sortie résolue hors
du propre langage de celle-ci? Et un commentaire qui ne quitterait pas le
langage de son objet n’est-il pas condamné a accroitre le besoin méme
d’explications et 2 ne pouvoir s’achever? Telle est la question qui vient 2
’esprit de qui aborde 'ouvrage de R. S.: il semble en effet qu’a s’écrire dans
les termes mémes des Recherches, son commentaire court le risque de connaitre
Pépaisseur vide et tautologique résultant d’une telle «isologie». A ce doute
préjudiciel, il est amplement répondu dans un paragraphe consacré au rap-
port que soutient la phénoménologie des Recherches avec le langage: «L’élu-
cidation ne peut échapper au cercle du langage — qui se retrouve au niveau
de sa transposition dans la métalangue — qu’en utilisant un effet de retentisse-
ment du langage sur lui-méme, en le brisant, pour ainsi dire, dans sa co-
hérence interne, en quoi il se caractérise comme approprié 2 son usage, pour
suspendre cette fonction d’usage, se laissant alors guider exclusivement par
ce que le langage porte en lui-méme — et non par ce qui le fait réductible a
quelque chose d’autre (instrument, moyen, etc.)» (p. 148). Ainsi le probléeme
du rapport du texte & son commentaire se trouve en I’occurrence résolu (ou
au moins clairement posé) en tant que probléme propre aux Recherches. Ce
n’est pas la le trait le moins remarquable d’un livre qui réussit fort bien a

216



faire «retentir la phénoménologie sur elle-méme» et entend par 14 I’élucider,
bien que I’«on aboutisse toujours de nouveau 4 des mots, & des énoncés».
Si, de plus, 'on admet que le «, passage® au vécu (...) s’enracine trés précisé-
ment dans 1’élucidation de I’expression, c’est-a-dire dans la recherche d’une
essence», on voit que le débat interne au langage husserlien qu’institue R. S.
est fidele au style phénoménologique et est orienté vers les «choses elles-
mémes». La streté dans le recours a cette méthode a permis d’atteindre a un
niveau supérieur dans la clarification de la philosophie de Husserl.

Cet apport de clarté vient sans doute aussi du parti de 'auteur de donner
la parole aux textes dans lesquels Husserl revient sur sa premiére grande
ceuvre, soit pour en dénoncer les insuffisances soit pour relever en elle la
préfiguration non ambigué des stades ultérieurs de sa pensée: ainsi I’ Entwurf
einer Vorrede zu den Logischen Untersuchungen (1913), les Legons de 1925 (Husser-
liana IX). Le projet que revendique R. S. de faire parler le texte en lui-méme
et pour lui-méme regoit par 14 un complément essentiel: celui de permettre
la «réactivation constante de son sens en fonction de son aboutissement».
Il n’est pas possible de faire abstraction de la téléologie immanente 4 cette
recherche.

L’auteur parvient a redonner tout leur intérét, I'importance de leur enjeu
aux confrontations avec Frege, Natorp, Brentano, Meinong, Marty et les
paragraphes qui y sont consacrés constituent la base désormais la plus solide
pour des investigations plus spécialisées. Par 1a, le livre de R. S. est par
excellence aussi un ouvrage de référence (sans pourtant tomber le moins du
monde dans ’accumulation monotone des informations) et, en s’adjoignant
a Pceuvre elle-méme, il en facilitera et en fécondera la lecture. Si, dans son
ensemble, il manifeste une adhérence (méthodologique) a I'univers du
discours des Recherches afin de se placer dans 'ouverture de leur langage, sa
Conclusion, une fois cette ouverture trouvée et son champ balisé, est 2 méme
de recourir a d’autres langages (dialectique, criticisme) pour soumettre la
philosophie phénoménologique a des éclairages particulierement aigus. Le
rapport Husserl-Hegel, tel qu’il est présenté, est non seulement révélateur
pour la phénoménologic mais il a un intérét intrinséque, celui de préciser
le probléme de la dualité entre la méthode transcendantale et la méthode
dialectique. La «comparaison» avec Kant fait apparaitre la différence de
sens des a priori kantien et husserlien et ouvre une voie particuliére 2 la
compréhension du sens ontologique de la réduction — et cela sans qu’il soit
nécessaire de dépasser le niveau propre d’élaboration des Recherches.

Le sens de cette analyse phénoménologique du vécu, de ce que I'on est
en droit d’appeler sa structure (a condition d’abandonner la connotation
objectiviste du mot), rend les Recherches étonnamment proches des travaux
contemporains se réclamant du «structuralisme». «La description phéno-
ménologique (...) correspond trés exactement 2 une analyse siructurale de la
conscience» (p. 138), écrit 'auteur. Ainsi, la phénoménologie (celle des
Recherches), loin d’étre tombée dans le discrédit du fait du «structuralismey,
pourrait fort bien étre considérée comme 1’'une des références fondamentales
de la recherche structurale; dans cette perspective, il conviendrait d’inverser
la tendance de Husserl consistant & «élever» la problématique des Recherches

15 Studia Philosophica XXVIII 217



au niveau de la phénoménologique transcendantale — et de réinterpréter
celle-ci dans I’espace encore ouvert et neutre que représentent les Recherches
Logiques.

Jean-Louis Galay

Claude Soucy: Pensée logique et pensée politique chez Teilhard de Chardin.
Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 230 p.

Les années qui ont suivi la mort de Pierre Teilhard de Chardin ont été
fertiles en études de tous ordres sur son ceuvre. Mais trop souvent I'esprit de
polémique, d’une part, I’absence d’un nombre plus ou moins important de
textes encore en cours de publication, d’autre part, ont restreint la portée ou
la valeur de maints de ces travaux. Ce stade est aujourd’hui dépassé et il
parait de plus en plus d’ceuvres trés sérieuses sur cet auteur. Celui que nous
offre Claude Soucy mérite une attention particuliére. Il s’agit en effet de la
présentation d’une pensée qui essaie de formuler les lignes d’une politique, au
sens large, «aristotélicien», du terme, issue de ce grand courant synthétique
d’une histoire globale de I’humanité dans le contexte d’un Univers spatio-
temporel orienté. Suivant I’évolution interne de la pensée de Teilhard,
Pauteur s’attache, en outre, 2 montrer comment cette pensée se constitue
progressivement son instrument méthodologique et logique en rejoignant, par
ses voies propres, une dialectique «de modéle hégélien». Des déviations, de
fausses interprétations sont possibles, Claude Soucy en est conscient, aussi
insiste-t-il sur I’importance du courant «chrétien» constamment sous-jacent a
la pensée de Teilhard de Chardin. Ce livre nous parait devoir étre rangé au
nombre des contributions précieuses a la lecture et a la compréhension du
savant Jésuite, récemment parues.

Georges Cuénat

Claude Cuénot: Nouveau Lexique Teilhard de Chardin. Paris, Editions du
Seuil, 1968, 224 p.

La science actuelle propose de nouveaux objets & la réflexion humaine,
obligeant le philosophe qui veut les intégrer 2 sa vision du monde 2 une révi-
sion de ses concepts, et partant souvent méme de son langage. Il en résulte une
double difficulté. D’abord pour le penseur lui-méme, qui doit charger d’un
sens nouveau des concepts anciens ou s’en forger de nouveaux. Pour le lecteur
ensuite, qui doit se faire a un esprit nouveau, se réformer en quelque sorte de
Pintérieur, pour s’adapter a son auteur. Les catégories stables de la logique
classique des essences se trouvent doublées aujourd’hui par une philosophie
du mouvement, de I’existence. Quand le penseur Teilhard de Chardin se
propose une philosophie de la nature non plus 4 la recherche d’un principe
unificateur stable et explicatif du réel, mais les axes de permanence d’une
genése convergente, il faut bien, pour le suivre et le comprendre correctement,
se livrer & un véritable travail de définition des concepts qu’il emploie et a plus
forte raison de ceux qu’il crée. Clest a cette tAche ardue que s’est livré Claude

218



Cuénot avec une patience, un sérieux et — faut-il le relever — un bonheur qui
font que son Nouveau Lexique est un outil indispensable & qui veut aborder
sérieusement la lecture de Teilhard de Chardin.

Georges Cuénot

Paul Larchevéque: Teilhard de Chardin — Index analytique. Québec, Les
Presses de I’Université Laval, 1967, 175 p.

L’abondance des ceuvres de Teilhard de Chardin et surtout leur forme
particuliére en rendent parfois difficile la lecture. P. Larchevéque a entrepris
un répertoire de concepts en indiquant les endroits de ’ceuvre ou ils sont
particuliérement développés. Il faut étre reconnaissant a ’auteur de s’étre
attelé a une tache fastidieuse mais nécessaire. Il s’agit essentiellement d’un
ouvrage de référence, utile complément a la collection des ceuvres du P. Teil-
hard, a qui veut rapidement retrouver les pages essentielles sur les principaux
sujets.

Georges Cuénot

Studies in Recent Philosophy. Tulane Studies in Philosophy. Vol. XII, Mar-
tinus Nijhoff, Den Haag 1963.

In der Reihe der philosophischen Fakultit (department) der Tulane
University bei New Orleans (Louisiana) erscheint als 12. Band diese Studien-
sammlung iiber Probleme heutiger Philosophie. Die sechs Autoren, die
amerikanisches und europiisches Denken fast gleichermaBen beriicksichtigen,
legen zum mindesten Zeugnis ab fiir ein hohes didaktisches Geschick in der
Darstellung ihrer Probleme. Wir nehmen an, daB3 einige Arbeiten als Unter-
lagen fiir Vorlesungen und Ubungen gedient und somit bereits die Probe der
guten Verstandlichkeit hinter sich gebracht haben. Dies bedeutet auch, daf3
sich die Arbeiten im Bereich griindlicher Orientierung bewegen. So wird der
Leser konfrontiert mit den Grundgedanken von Herbert Mead durch Andrew
J- Reck und Harold N. Leee, mit der symbolischen Aesthetik von Santayana
durch Carl. H. Hamburg und Louise Nisbet Roberts, mit dem Zug zur Be-
tonung der Aktivitit im amerikanischen Pragmatismus durch James K.
Feibleman. Besonders fiir den europiischen (oder besser : mitteleuropaischen)
Leser instruktiv ist die Einfithrung in die Philosophie von Martin Heidegger
durch Edward G. Ballard. Das manchmal vorschnelle Gerede, Heidegger sei
letztlich uniibersetzbar und dadurch nur ein Sprachphidnomen deutscher
Dunkelheit, wird hier indirekt widerlegt. Es hat den Anschein, daf3 die Zeit
(oder ihr Geist, wie man will) Unverstindliches doch der Gewalt des Ver-
stehens beugen kann. Augenfillig ist, da3 zum mindesten die Terminologie
von «Sein und Zeit» das Stadium eines internationalen und interlingualen
Jargons erreicht hat. Wir sind nicht bereit, von vorneherein darin nur ein
schlechtes Zeichen zu sehen.

Armin Wildermuth

219



Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften. Band I: Philosophie. Hermeneutik. Band
1I: Interpretationen. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tibingen 1967.

Die beiden Biande «kleiner Schriften» enthalten folgende, zum Teil hier
erstmalig veroffentlichte, durchwegs ungewdhnlich gehaltvolle Abhand-
lungen. Band I: Das Problem der Geschichte in der neueren deutschen Philo-
sophie; Uber die Urspriinglichkeit der Philosophie; Wahrheit in den Geistes-
wissenschaften; Was ist Wahrheit?; Die Natur der Sache und die Sprache
der Dinge; Zur Problematik des Selbstverstindnisses; Martin Heidegger und
die Marburger Theologic; Mensch und Sprache; Die Universalitit des
hermeneutischen Problems; Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik; Die
philosophischen Grundlagen des zwanzigsten Jahrhunderts; Die Kontinuitit
der Geschichte und der Augenblick der Existenz; Uber die Planung der
Zukunft; Uber die Moglichkeit einer philosophischen Ethik; Kausalitit in
der Geschichte?; Die Philosophie und die Religion des Judentums; Apologie
der Heilkunst; Philosophische Bemerkungen zum Problem der Intelligenz.
Band II: Asthetik und Hermeneutik; Dichten und Deuten ; Kunst und Nach-
ahmung; Hélderlin und die Antike; Holderlin und das Zukiinftige; Pro-
metheus und die Tragodie der Kultur; Bach und Weimar; Goethe und die
Philosophie; Goethe und die sittliche Welt; Vom geistigen Lauf des Menschen ;
Karl Immermanns «Chiliastische Sonette»; Zu Immermanns Epigonen-
Roman; Der Gott des innersten Gefiihls; Uber die Festlichkeit des Theaters;
Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins; Poesie und Interpunktion;
Mythopoietische Umkehrung in Rilkes Duineser Elegien; Bild und Gebéirde;
Begriffene Malerei?; Vom Verstummen des Bildes.

Aus dieser Aufzahlung der Aufsatziiberschriften ist nicht nur der thema-
tische Reichtum, sondern auch das Fehlen einiger frither erschienenen
Arbeiten Gadamers zu ersehen; wir hoffen, sie im in Aussicht gestellten
dritten Band zu finden.

Da es unmoglich ist, den sachlichen Gehalt der Abhandlungen zu referie-
ren, greifen wir ein einziges, fiir den Autor zweifellos zentrales Problem her-
aus. Er nennt die «menschliche Sprachlichkeit» ein «universales Phinomen»,
dem die « Universalitit des hermeneutischen Problems» zugeordnet wird. Der
Grund dafiir liegt darin, daB «Sein, das verstanden werden kann ...,
Sprache» ist. Das sei, versichert uns Gadamer, «gewi3 keine metaphysische
These», sondern die Formulierung beschreibe «von der Mitte des Verstehens
aus die unbeschrankte Weite seines Umblicks» (II, 7). Nun haben sich an-
geblich «universale» Prinzipien und Anspriiche schon so oft als willkiirliche
unkritische « Universalisierungen» erwiesen, da wir gegen sie skeptisch ge-
worden sind. Wie steht es mit der menschlichen Sprachlichkeit? Kann man
mit Recht ohne Einschrinkungen des Geltungsbereiches von einer «uni-
versellen Sprachlichkeit des menschlichen Weltverhaltens» (I, 113) spre-
chen? Werden damit nicht vor- und auBlersprachliche Weisen unseres Welt-
verhaltens iibersehen, ausgeklammert oder unter dem Zwang der Sprach-
lichkeit verfalscht?

Sicher haben wir vom vorsprachlichen Umgehen des Kleinkindes mit den
ihm begegnenden Mitmenschen und Dingen kein aus der unmittelbaren Er-

220



fassung gewonnenes Wissen, sondern wir sind dafiir auf Deutungen von Fremd-
beobachtungen und gelegentlich auf Erinnerungen angewiesen, die beide nur
Riickschliisse erlauben. Trotzdem kénnen wir nicht daran zweifeln, daf3 sich
aus diesen frithesten « Welterfahrungen» ein Teil dessen rekrutiert, was unsere
heutige alltigliche «Lebenswelt» — die Husserl als Faktum gesehen, aber
nicht analysiert hat und von der phinomenologischen Reduktion her auch
nicht adidquat analysieren konnte — mitausmacht und die «apriorischen»
bzw. quasi-apriorischen Voraussetzungen des wissenschaftlichen Erkennens
mitbildet. Das denkend-sprachliche nachtrigliche Begreifen dieses versun-
kenen vorsprachlichen Bestandes unseres Weltverhaltens verwandelt ihn in
seinem urspriinglichen Geschehensein nicht in ein sprachliches Phanomen —
es sei denn als Verfalschung. Fiir den Zusammenhang wichtiger sind indessen
die reflektiv aufzeigbaren auBlersprachlichen Erfahrungen unseres alltaglichen
Daseins. Es scheint mir kein Zufall, sondern ein Hinweis auf den wirklichen
Sachverhalt zu sein, wenn wir in den kurzen Augenblicken des intensiven
vernehmenden Beobachtens eines innerweltlichen Ereignisses zumeist ver-
stummen. Ich halte es fiir eine von der dogmatisch vorausgesetzten univer-
salen Sprachlichkeit motivierte Verkehrung des reflexiv gegebenen phino-
menalen Tatbestandes, wenn Gadamer behauptet, «in Wahrheit» sei es
«doch die Sprachlichkeit der Welterfahrung, die sich hinter dem Schein
der Vorgingigkeit der Dinge vor ihrer sprachlichen Erscheinung verbirgt»
(I, 66). GewiB3, «wenn wir etwas durchschaut haben, das uns seltsam und
unverstindlich schien, wenn wir es untergebracht haben in unserer sprachlich
geordneten Welt, geht alles auf, wie bei einer schwierigen Schachaufgabe»
(I, 123) — nur sagt das weder gegen das partikulare vorsprachliche Erfahren
etwas aus noch zeugt es fiir die ausreichende Adédquatheit der sprachlichen
Ordnung der Welt.

Gadamer verkennt selbstverstindlich die der Sprachlichkeit immanenten,
zumal im gesellschaftlich-politischen Bereich sich auswirkenden verschleiern-
den, verzerrenden und verfialschenden Tendenzen nicht. Aber er unterschitzt
sie m. E. sowohl in ihrer Ubiquitit wie in ihrer Hartnéickigkeit und schweren
Durchschaubarkeit. Das gilt hinsichtlich der sprachlich gefal3ten Erfahrungen
des weltzugehorigen Begegnenden und der je eigenen Innerlichkeit. Deshalb
ist es wichtig, sich die primir auBersprachlichen Bestinde des Menschseins
der einzelnen Individuen zu vergegenwirtigen. Das Geborensein, das Zeugen,
das Atmen, das endogene Gestimmtsein, der Lebenslauf, das Sterben u. a.:
was haben diese Geschehen von sich her mit der Sprache zu tun? Offenbar gar
nichts. Man mag in ihnen ein nivelliertes Gelebtwerden (I, 145) oder die
«noch immer» bestehende «Naturwiichsigkeit» des Menschen sehen, muf3
sich dann aber hiiten, sie als «Romantik» zu verwerfen, wie es Gadamer im
Hinblick auf einige Wendungen von Habermas tut (1, 126). «Wer es mit der
Endlichkeit des menschlichen Daseins ernst nimmt», sagt der Verfasser, «und
sich kein ,BewuBtsein iiberhaupt® oder einen intellectus archetypus oder ein
transzendentales Ego konstruiert, das alle Geltung konstituieren soll, wird
sich der Frage nicht entziehen konnen, wie sein eigenes Denken als transzen-
dentales selber empirisch moglich ist» (1. c.). Er wird tiberdies jene an sich
sprachlosen Geschehen im Menschsein mit illusionsloser Niichternheit ernst

221t



nehmen und sich fragen miissen, ob dem sprachlichen Verstehen im gleichen
Sinne ein Geschehenscharakter eignet (I, 121, 145). Das diirfte nicht der Fall sein,
ungeachtet Heidegger «das Verstehen ... als die Grundbewegtheit des
Daseins beschrieben hat». Hier liegt vielleicht eine analoge Verkennung vor
wie bei Husserls intentionaler Zeitigung, die wohl das «innere ZeitbewuBt-
sein», keineswegs aber die auch im Schlaf «ablaufende» gelebte endliche
Zeitlichkeit trifft. In diese ist die Sprachlichkeit seinsmiBig eingefiigt, des-
gleichen die Reflexivitat, obwohl sie — jene Zeitlichkeit — nur mit deren Hilfe
erfaBt werden kann. Gadamer scheint das alles Verstehen und alle Sprach-
lichkeit ontisch fundierende, in sich zeitliche Geschehen des Menschseins dort
im Auge zu haben, wo er von der unbegreiflichen « Naturbestimmtheit aller
denkenden Wesen, die sie von der Geburt bis zum Tode durchherrscht»
(I, 210), spricht. Mii3te die « Transzendentalitidt» des Verstehens nicht in ihr
verwurzelt werden?

Die Hermeneutik ist nicht, betont der Autor, auf die «asthetisch-humani-
stische Tradition allein beschrinkt» und die hermeneutische Philosophie hat
es nicht «mit einer der Welt des ,realen® Seins entgegengesetzten Welt des
,Sinnes‘ zu tun, die sich in der ,kulturellen Uberlieferung® ausbreitet» (I,
118f£.). Vielmehr anerkennt er sowohl in den kiinstlerischen Schépfungen wie
in der Geschichte das Mitwirken «unbewuf3ter» Faktoren. Deshalb sind ihm
zumal die Kiinstler nicht von vornherein die legitimen Interpreten ihrer eige-
nen Werke. Diesen Thesen wird man nur vorbehaltlos zustimmen kénnen.
Aber die Frage ist nun, wie die «Kluft» zwischen der « Welt des realen Seins»
und der « Welt des Sinnes» uberbriickt wird. Gadamer scheint — dafiir diirfte
jedenfalls die Gleichsetzung des verstehbaren Seins mit der «Sprache»
zeugen — dies mit der Ausweitung des «Sinnes» auf alles Seiende zu versuchen,
was indessen die Gefahr einer Wiedergeburt einer vollig willkiirlichen univer-
salen «Sinngebung» mit sich bringt, innerhalb deren beispielsweise auch
jene Deutung «legitim» ist, die ein Anatom des 17. Jahrhunderts der Fett-
polsterung des menschlichen GesdBes zudachte: sie gewihre, meinte der
wackere Teleologe, dem iiber die GréB8e Gottes nachsinnenden Menschen
ein weiches Sitzen. Um dergleichen (logisch keineswegs absurde) « Interpreta-
tionen» zu vermeiden, bedarf es sorgfaltiger Analysen des vieldeutigen Aus-
drucks «Sinn», die gewil vom intentionalen Sinn der Wortbedeutungen aus-
gehen konnen, aber sich nicht von ihm her nivellieren lassen diirfen.

Gadamer hat frither mit Recht den Begriff der Erfahrung einen der unge-
klartesten Begriffe genannt. Man spricht von alltiglicher, wissenschaftlicher,
dichterischer, kiinstlerischer, religiéser, metaphysischer, mythischer, sogar
von «apriorischer» «Erfahrung», von der «Erfahrung» der Transzendenz,
des Denkens usw. Vermutlich erweckt die Verwendung des Wortes Vertrauen
und halt den Verdacht fern, als handle es sich bei solchen «Erfahrungen» um
blosse Spekulationen. Denn darin besteht doch wohl der durchgingige Kern
des Erfahrens, da das mit ihm verkniipfte Wissen oder Erkennen primar von
gegebenen, vernommenen Sachverhalten ausgeht und sich nicht in Denker-
zeugnissen erschopft. Allerdings sind diese Sachverhalte keineswegs «reine»
—und gar noch nur sinnlich wahrgenommene — « Tatsachen», wie der sensua-
listische Positivismus zu unterstellen liebte. Vielmehr sind an jedem Erfahren

222



produktive und reproduktive Akte des Bewertens, des Deutens, des Begreifens
beteiligt, die das rezeptiv Erfahrene in iibergreifende Zusammenhznge ein-
fugen, bzw. es als von vornherein in sie eingefiigt erfahren, und deren Beach-
tung auch die Unhaltbarkeit des angeblich voraussetzungslosen wissenschaft-
lichen Erkennens ans Licht gebracht hat. Allein diese mit dem Vernehmen
gleichurspriinglich verkniipften oder nachtriglich hinzutretenden produktiv-
reproduktiven Akte haben zugleich die Schleusen fiir den Strom beliebiger
Deutungen und Auffassungen gedffnet, die den rezeptiven Kern des Erfahrens
uiberwuchert, oft genug auch beseitigt haben. Das hat etwa bei Nietzsche —
trotz seiner Kritik des genuinen und christlichen Platonismus — zu jener nicht
nur an sich verfehlten, sondern iiberdies in ihren Konsequenzen widersinnigen
Behauptung gefiihrt, es gibe keine « Tatsachen», lediglich «Interpretationen ».
Und aus der Nichtexistenz, bzw. dem blossen Erdachtsein reiner Tatsachen
ist die vermeintliche Uberflissigkeit des kritischen Herausschilens des «tat-
sachlichen», d. h. aus begegnenden Gegebenheiten bestehenden Kerns der
Erfahrung gefolgert worden. Das Resultat: jeder spekulative Einfall, er mag
noch so abstrus sein, darf sich heute wiederum als «Erfahrung» anbieten.
Gadamer spricht einmal von im «engen Sinne. . . raum-zeitlich individuier-
ter Erfahrung» (II, 88). Das kann man gewil3 tun, sollte sich dann aber klar
dariiber sein, dal3 der iiber den engen hinaus erweiterte Sinn die eben er-
wihnte Erweichung des Erfahrens stiitzt. In der gleichen Richtung wirkt sich
die iibliche Umdeutung alles, also auch des erfahrenden Erkennens in eine
«schépferische» Leistung aus. Schopferisch oder wenigstens produktiv bzw.
reproduktiv sind einerseits die mathematischen, metaphysischen und vielleicht
auch die theologischen Erkenntnisse, mithin diejenigen, deren Gegenstande
primir vom Denken selbst hervorgebracht bzw. wieder hervorgebracht wer-
den. Und andererseits impliziert das erfahrende, auf vorgiangige Gegebenhei-
ten bezogene Erkennen — von seinen «apriorischen» Voraussetzungen abge-
sehen — produktive und reproduktive Faktoren in den begrifflichen (katego-
rialen), logischen und sprachlichen Gestaltungen. Dennoch liegt hier der
Akzent auf den rezeptiven Gehalten, nicht auf den sozusagen an sie «heran-
getragenen» Denkanteilen. Daraus resultiert eine unterschiedliche Rolle der
Sprache: im erfahrenden Erkennen reduziert sie sich letzlich iiber die begriff-
lichen Generalisierungen auf die Hinweise auf die urspriinglichen Gegeben-
heiten, weshalb deren Wegfall die « Erkenntnisse» in leere Formeln verwan-
delt. Wahrend nun das mathematische Denken auf spezifisch sprachliche
Fixierungen seiner Gebilde und Begriffe wenigstens prinzipiell scheint ver-
zichten zu konnen, bleibt es bei den metaphysischen und theologischen Wahr-
heiten offen, ob und wie weit das Sprachliche zu ihrem primiren Bestand
gehort — daher ihre Nahe zur Dichtung. Gadamer zitiert die schone und tref-
fende Wendung Valérys: «Das Wort der alltiglichen und ebenso das der
wissenschaftlichen und philosophischen Rede zeigt auf etwas hin und ver-
schwindet selbst als ein voriibergehendes hinter dem, was es zeigt. Das
dichterische Wort dagegen kommt in seinem Zeigen selber zur Erscheinung
und bleibt gleichsam stehen. Das eine ist wie eine Scheidemiinze, die man
nur statt etwas anderem hin und her reicht, das andere, das dichterische
Wort, ist wie das Gold selbst» (II, 10). Das schrinkt nicht nur die Universali-

223



tat der Sprachlichkeit ein, sondern 148t auch am Recht des von Gadamer
der kognitiven Funktion der Dichtung und der Kunst iiberhaupt zugedachten
Gewichtes zweifeln.

Kunst, sagt er, konne, wie immer sie aussehen moge, «nie etwas anderes als
Sprache der Wiedererkennung sein» (11I,210). Wird in dieser These der viel-
leicht urspriingliche — nicht einzige — «Sinn» des kiinstlerischen Schaffens:
namlich Mehrung und Bewahrung von nicht naturzugehérigen Weltgehalten
zu sein, nicht zugunsten der sekundaren Deutung der Kunstwerke — « Wieder-
erkennung» auszusagen — umgebogen? Freilich lassen sich ihre Beziige zu den
in ihnen dargestellten erfahrbaren « Wirklichkeiten» nicht leugnen. Aber sind
diese Beziige dasjenige, worum es der Kunst geht? Gadamer schreibt ferner:
«Wenn Sprache ihrem eigentlichen, wahren Wesen nach nicht ein Zeichen-
system ist, sondern wenn in der Sprache in Wahrheit ein Verhiltnis des
Sprechenden zum Sein, zu sich und zur Welt notwendig eingeschlossen ist,
wenn das, was dem Dichter gelingt, immer viel mehr ist als nur die Benennung
von Gemeintem, in Wahrheit die Erstellung und Erprobung neuer Seins-
moglichkeiten, dann wird im Wesen der Dichtung prototypisch etwas sicht-
bar von dem, was das Wesen der Philosophie ausmacht» (I, 33). Zielt auch
die Philosophie von ihrem Wesen her faktisch auf die «Erstellung und Erpro-
bung neuer Seinsmoglichkeiten» und nicht «nur» auf ihren Aufweis? Und
welcher Art sind die dichterisch erstellten und erprobten Seinsmoglichkeiten?
Was den ersten Punkt betrifft, so gesteht Gadamer bei anderer Gelegenheit
doch selber, allein sein «eigenes Handwerk» tun zu wollen, «d. h. durch
Denken zeigen, was ist» (1I, 10). «Zeigen» ist offensichtlich keine schopfe-
rische Tatigkeit, es bringt allenfalls das Seiende aus seiner vorgingigen
Dunkelheit in das «Licht des Seins» hervor.

Mit Gadamers Uberbetonung der (m. E. sekundiren) kognitiven Relevanz
der Kunstwerke, insbesondere der Dichtungen, und des Einbezuges des aus-
geweiteten «Erfahrens» in sie hingt vermutlich seine Uberschitzung des
Wirkungsgewichtes der Reflexion zusammen. Zwar bemerkt er einmal mit
groBemRecht: «DieSelbstmachtder Vernunftisteine der Illusionen des moder-
nen Denkens» (II, 106). Dennoch raumt er sowohl der innerhalb der psycho-
analytischen Therapie spielenden wie der gesellschaftswissenschaftlichen
Reflexion eine «emanzipatorische Macht» ein (I, 122). In beiden Fillen
diirfte eine Verwechslung der Reflexion als solcher mit den in ihren Dienst
gestellten Antrieben und Absichten, deren Wirkmacht nicht der Reflexion
entspringt, vorliegen. Von einem entsprechenden Zweifel wird auch die
«magische» Gewalt der Sprache betroffen: wurzelt sie in den die spezifische
Sprachlichkeit konstituierenden sinnverleihenden verniinftigen Akten oder in
den Verlautbarungen als solchen? Andert sich auch nur das Geringste am
Ablauf eines Naturgeschehens, wenn ich ihm diesen oder jenen «Sinn» unter-
stelle oder ihm diesen oder jenen Namen gebe, es also in den Aspekt der
Sprachlichkeit riicke? Und gilt nicht dasselbe von den «unveridnderlichen und
bestandhaften Wirklichkeiten — Geburt und Tod, Jugend und Alter, Heimat
und Fremde, Bindung und Freiheit» (I, 178)? Gewil3: im Menschsein und
in den menschlichen Hervorbringungen bilden die «Realitit» und die
«Idealitiat» — um die Ausdriicke des deutschen Idealismus zu verwenden —

2ot



eine Einheit; aber sie sind weder identisch noch 148t sich die «Idealitit» auf
die «Realitdt» reduzieren, obwohl diese jene ontisch fundiert. «Sein, das
verstanden werden kann, ist Sprache»: das sei, horten wir von Gadamer,
keine metaphysische These. Allein setzen diese Behauptung und diejenige
von der Universalitit der menschlichen Sprachlichkeit nicht den Glauben
an die Erschaffung der Welt durch das «géttliche Wort» voraus? Und wie

steht es mit der Glaubwiirdigkeit dieses Glaubens?
H. Runz

Georg Picht: Der Gott der Philosophen und die Wissenschaft der Neuzeit.
Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1966.

Das Béndchen enthilt drei Abhandlungen: Der Gott der Philosophen.
Aufklarung und Offenbarung. Struktur und Verantwortung der Wissenschaft
im 20. Jahrhundert.

Im ersten Aufsatz versucht Picht zu zeigen, daB der von Nietzsche als
«tot» verkiindete Gott u. a. Platons Idee des Guten, Kants transzendentales
Ideal und Hegels absoluter Geist sei. «Die Kategorien: Zweck, Einheit,
Wabhrheit sind die Transzendentalien der philosophischen Gotteslehre : bonum,
unum, verum. Als die Einheit dieser drei Begriffe hat die philosophische Got-
teslehre von Platon bis Hegel das dem menschlichen Wissen unerreichbare
und es doch zugleich erst erméglichende Wesen Gottes zu bestimmen versucht.
Daf3 Nietzsche . . . das dritte Glied dieser philosophischen Trinitit zuerst als
Wahrheit, dann als Sein bestimmt, beweist das Verstindnis, das er als klassi-
scher Philologe fiir die griechische, die platonische Herkunft dieses Gottes-
begriffes besaB. Denn die Wahrheit gehort bei Platon und iiberhaupt bei den
Griechen nicht auf die Seite des Erkennens, sondern auf die Seite des Seins.
Wir kénnen also auf Grund der Texte nunmehr sagen: der Gott, von dem
Nietzsche verkiindet, er sei tot, ist der Gott der Philosophie bis Hegel, und
dieser Gott ist seiner geschichtlichen Herkunft nach der Gott der griechischen
Philosophie. Er ist der Gott der Metaphysiker. Er ist der Gott jener Epoche des
Denkens, die lehrt, daB die Wahrheit, wenn sie iiberhaupt erkannt werden
soll, dann nur von ihrem Grunde, von Gott her erkannt werden kann». «Die
Ineinssetzung des Gottes der biblischen Offenbarung mit dem Gott der grie-
chischen Philosophie beginnt. .. bereits bei Paulus und wird sich in der
christlichen Theologie so lange erhalten, als man den Rémerbrief noch als ein
Zeugnis der Offenbarung Christi ernst nimmt. Theologisch bedeutet das: die
Eschatologie ist nicht zu trennen von der Theologie der Schépfung, und in
der Theologie der Schopfung geht es um das Erblicken von Gottes unsicht-
barem Wesen in der Schopfung. Trennt man die Eschatologie von der Theo-
logie der Schopfung, so wird sie, wie die Geschichte der Kirche immer wieder
lehrt, zur Schwirmerei. Trennt man die Theologie der Schépfung von der
Eschatologie, so wird sie Ordnungstheologie und Weltvergotterung. Das
zwiespiltige Biindnis zwischen dem Gott der biblischen Offenbarung und dem
Gott der Philosophie ist . . . der Theologie von ihrem Ursprung her aufgege-
ben, und keine historische Reflexion kann uns die Last dieses Biindnisses von
den Schultern nehmen». Darauf folgt eine kurze Interpretation des Nous-

225



bzw. Vernunftbegriffes. «Der Gott der Philosophen ist die Wahrheit des
Seins in ihrer Einheit und ihrem sich erhaltenden Wesen. Der Gott des christ-
lichen Glaubens ist nicht von dieser Welt. IThn mit der Wahrheit des Seins
dieser Welt zu identifizieren, ist in der Tat eine unbewufte Blasphemie, mag
diese Blasphemie auch bis zum heutigen Tage die Theologie zusammengehal-
ten haben».

In den Ausfithrungen tiber das zweite Thema geht Picht von Kants Be-
griffsbestimmung aus: «‘Aufklarung’ —so hief} es bei Kant — ‘ist der Ausgang
des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit’. Aufklirung ist
also ein ProzeB, der das geschichtliche Dasein des Menschen im ganzen er-
greift. Daraus ergibt sich die Schwierigkeit, ja Unmoglichkeit, den Begriff
der Aufklirung zu definieren. Sofern Aufklirung tiberhaupt vollzogen wird,
wird sie in allen Bereichen zugleich vollzogen. In der Religion erscheint sie als
der Aufstand des Gewissens und der Vernunft gegen Priesterherrschaft und
Orthodoxie, als der Kampf fiir Toleranz gegen Aberglauben und Inquisition.
In der Politik erscheint sie als der Kampffiir Gedankenfreiheit, Rechtsgleich-
heit und gemeines Wohl gegen stindische Willkiir und Despotie. In der Natur-
wissenschaft bedeutet sie Empirismus und Mechanismus, Technik und wissen-
schaftliche Expansion. In der Wissenschaft iiberhaupt bedeutet sie die Uber-
tragung naturwissenschaftlicher Denkformen und Methoden auf die gesamte
Erforschung der erkennbaren Welt. In der Philosophie tritt sie auf als Be-
freiung aus der Vormundschaft der Theologie, als Kampfgegen Dogmatismus
und Metaphysik, als Analyse des BewuBtseins und philosophische Anthropolo-
gie. Auf allen diesen Gebieten vollzieht sich der gewaltige Garungsprozel3
einer einzigen groBen Emanzipation. Uberall werden die iiberkommenen
Satzungen und Formeln, die Bindungen und Traditionen iiber Bord gewor-
fen und neue Fundamente gelegt, die uns inzwischen so selbstverstindlich
geworden sind, daB3 wir kaum mehr bemerken, in welcher Breite wir uns vom
Denken des 18. Jahrhunderts bestimmen lassen. Die Wissenschaft und
Philosophie vollzieht in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts auf allen
Gebieten eine Riickkehr zum Empirismus und Pragmatismus der groBen
Denker des 18. Jahrhunderts. Locke, Hume und Condillac stehen der heutigen
Denkweise niher als Kant, Hegel, Schelling, oder Karl Marx. Das maBgeb-
liche Modell der heutigen Wissenschaft ist nicht die Enzyklopidie von Hegel,
sondern die Encyclopédie von Diderot, d’Alembert und ihren Freunden.
Deshalb ist gerade heute eine Aufklirung iiber die Aufklirung vonnéten,
denn was wir heute in der ganzen Welt als vermeintliche Aufklirung erleben,
ist nicht die Befreiung aus den Fesseln einer versunkenen Epoche; es wird viel-
mehr ein etabliertes System reproduziert, weil es, wie wir seit Max Weber
wissen, den Herrschaftsstrukturen des industriellen Kapitalismus adiquat
ist. Mit anderen Worten: wir betreiben Aufklirung als Regression». Picht
versteht Kants « Kritik» als eine « Interpretation des Begriffs der Aufklirung».
Jedoch gilt: «Die scheinbar negative Seite der Kritik hat . . . einen eminent
positiven Sinn, ja man kann sagen, daf3 Kritik nichts anderes ist als die stets
neu zu leistende Wiederherstellung der wahren Positivitit dessen, was als das
Positive in Geltung ist». «Als eingrenzende Darstellung der Natur der Ver-
nunft ist Kritik der Vernunft nichts anderes als die ontologische Wesensbe-

226



stimmung der Vernunft» — Wesensbestimmung nicht eines Seienden, sondern
des Erkenntnisvermogens. Im Anschluf3 an ein Zitat aus Leibnizens « Mona-
dologie» schreibt Picht: «Die menschliche Vernunft gelangt . . . in der Re-
flexion der Selbsterkenntnis nicht zu sich selbst, sondern stets durch sich selbst
hindurch zu Gott, und weil sie zu Gott gelangt, vermag sie jene Wahrheiten
zu erkennen, die vor Gottes Geist ewig gegenwirtig sind. Wenn das so ist und
so gedacht werden darf, dann ist verstindlich, wie die menschliche Vernunft
Erkenntnisse gewinnen kann, die allgemein, notwendig und ewig sind, fiir
alle Menschen zu allen Zeiten gelten und der Natur entsprechen, die erkannt
werden soll. Das Licht der Vernunft, das lumen naturale, ist dann ein Ab-
glanz des Lichtes Gottes, und jeder Akt der natiirlichen Erkenntnis ist zu-
gleich ein Akt der Erkenntnis jenes Gottes, der sich in seiner Schépfung offen-
bart. Aber bei Kant gelangt die Selbsterkenntnis der menschlichen Vernunft
im ProzeB ihrer Aufklarung tiber sich selbst zu der Einsicht, daB sie in ihrem
theoretischen Gebrauch nicht Erkenntnis Gottes, sondern endliche, auf die
Grenzen der moglichen Erfahrung beschriankte Vernunft ist. Ubersteigt sie
die Grenzen der moglichen Erfahrung in Raum und Zeit, versucht sie das
Unbedingte, also Gott zu erkennen, so verstrickt sie sich in unaufhebbare
Widerspriiche». Indessen ist die Aufklarung bei « Kant nicht stehengeblieben.
Sie nimmt den Gang, daf3 das bei Kant im Riicken des denkenden BewuBt-
seins verharrende Subjekt der Vernunft bei Hegel in seinem vollen Glanz als
absoluter Geist hervortritt und dann erlischt. Der Gott verschwindet aus der
Philosophie, und die Vernunft ist fortan ohne Subjekt. Aber die Aufklarung
verlaBt deshalb nicht die durch die Tradition der klassischen Metaphysik ge-
wiesene Bahn. Die Selbsterkenntnis der Vernunft sieht sich genétigt, ihrem
Verniinftigsein immer neue Subjekte zu substituieren, um sie danach als
unverniinftig zu demaskieren. So erscheint als das Subjekt der Vernunft in
rascher Folge der Volksgeist, die Humanitiat des Menschen, das Proletariat,
die Nation, der Wille zur Macht, die Existenz, das Unbewullte und seine
Archetypen oder, als letzte Perversion der Vernunft, der als Negation der
Vernunft verstandene Mythos und schlief3lich die Rasse. Die Suche nach dem
verlorenen Subjekt der Vernunft prasentiert sich als ein gespenstisches Mas-
kenspiel, und doch vollzieht sich auch in diesem Gespenstertanz der Weltge-
schichte noch ein wichtiger Schritt im ProzeB der Aufklarung. Die Mensch-
heit klart sich in ihm dariiber auf, daB jene Vernunft, von der Kant noch frag-
los voraussetzt, sie sei zu allen Zeiten mit sich gleich, selbst ein Produkt der
Geschichte. Man entdeckt, daB die Geschichtlichkeit nicht kontingent ist,
sondern die Konstitution der Vernunft bestimmt». Der vom Denken durch-
laufene ProzeB der Erfahrung hat gezeigt, «daB das Subjekt des Denkens und
jenes Licht, in dem uns die Wahrheit erscheint, nicht linger in eins gesetzt
werden konnen. Das Vernunftvermégen ist nicht mehr sein eigenes Licht, die
beiden bei Hegel noch dialektisch vermittelten Seiten des klassischen Subjekt-
begriffes, zugleich denkendes Ich und Grund der Wahrheit zu sein, sind un-
widerruflich auseinandergetreten». Die Vernunft hat in den letzten zweihun-
dert Jahren ihr Subjekt verloren, aber Kriterien sind geblieben: «Das kan-
tische Kriterium tritt erst heute durch den weiteren Fortgang der Aufklarung
in sein Recht. Es heiBBt: Vernunft erweist sich in einem Gebrauch der Freiheit,

20



dessen Konsequenzen Freiheit auch in Zukunft moéglich machen. Das Kri-
terium der Vernunft ist also nicht die Rationalitit, die auch dem Wahnsinn
dienen kann, sondern die in der Freiheit stets enthaltene Verantwortung fiir die
Erhaltung der Freiheit. Diese Verantwortung ist der Kern der Vernunft». Sie,
die Verantwortung «ist aber ihrem Wesen nach auf die Zukunft bezogen. Aus
der Zukunft bestimmt sich die Verniinftigkeit der Vernunft. Deshalb lassen
sich nur aus dem schlechterdings unverfiigbaren Bereich der Zukunft die
Kriterien gewinnen, nach denen sich entscheidet, ob ein Denken oder ein
Handeln verniinftig war, das heilt, ob es eine neue Freiheit ermoglicht hat.
Die Einheit der Vernunft griindet sich dann nicht mehr auf ein Subjekt; sie
griindet sich auf die in ihr erscheinende Einheit der in die Zukunft verwei-
sende Zeit. Die Offenbarung liegt immer jenseits der Vernunft, und der
ProzeB der Aufklarung . . . macht gerade dem aufgeklarten Denken die For-
mel von der Religion ‘innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft’ unmég-
lich. Haben demnach verniinftiges Denken und Offenbarung tberhaupt
nichts mehr miteinander zu tun?». Wenn, wie Picht sagt, die Vernunft ihr
«Subjekt» gewechseltundschlieBlich verloren hat: wirees dann —sofrage ich —
nicht an der Zeit, sich daran zu erinnern, wer wirkliche verniinftige Akte voll-
zieht statt einem hypostasierten Gedankengebilde («die» Vernunft) nachzu-
sinnen? Und wenn sich die Verniinftigkeit der Vernunft aus der Zukunft be-
stimmt: was erlaubt uns dann, in den beliebigen Denkbarkeiten, mit denen die
Menschen die Zukunft bevolkern, zwischen Phantastik und realisierbaren Mog-
lichkeiten zu unterscheiden? Wird die fiir die Eschatologie erdffnete Vernunft
nicht der — offensichtlich von der Freiheit nicht beschriankten — willkiirlichen
Phantastik ausgeliefert?

Die dritte Abhandlung beginnt mit folgendem Passus: «Die Wissenschaft
erfahrt im 20. Jahrhundert einen tief eingreifenden Wandel ihrer gesamten
Struktur. Dieser Wandel erfaf3t die wissenschaftlichen Institutionen, ihre
Organisation und ihre Planung; er hat die Berufssituationen und damit auch
die typischen Berufshaltungen der wissenschaftlichen Arbeiter aller Stufen,
ihre Lebenseinstellung, ihre Bediirfnisse und ihre Interessen von Grund auf
verandert; er ergreift aber auch jene Konventionen, die wissenschaftlicher
Arbeit ihre Fragestellungen, Methoden und Normen vorzuschreiben pflegen.
Sogar die Kriterien, nach denen entschieden wird, was als wahr und demnach
wissenschaftlich vertretbar gelten soll und was nicht, haben sich, teils expli-
zit, teils im Hintergrund des wissenschaftlichen BewuBtseins verindert. Die
Wissenschaft des 20. Jahrhunderts wird, mehr oder weniger bewuBt, von
einem Verstindnis oder Unverstindnis der Wahrheit beherrscht, durch das
sich das Zeitalter, in dem wir leben, von allen fritheren Epochen der euro-
paischen Wissenschaftsgeschichte unterscheidet. Deshalb 148t sich die Wissen-
schaft des 20. Jahrhunderts in den Kategorien der iiberlieferten Wissenschafts-
theorie nicht mehr interpretieren». Eine Begriindung dieser Behauptungen
hat Picht nicht gegeben. Sie scheinen mir fragwiirdig zu sein, und zwar vor-
allem deshalb, weil Picht die zentrale Intention des abendldndischen wissen-
schaftlichen Erkennens — die sich vielleicht gar nicht in der Physik am reinsten
ausgesprochen hat — nicht von den geschichtlichen, sich wandelnden Bedin-
gungen seiner Realisierung unterschieden hat. Gewi3: « Wissenschaftsfremde

228



Interessen, Zielsetzungen und Michte bestimmen den Rhythmus und den
Stil der wissenschaftlichen Forschung und bewirken damit eine gleichsam
unterirdische und wenig bemerkte, aber darum nicht weniger wirksame
Politisierung der Wissenschaft». Aber die heutige Abhéingigkeit der Wissen-
schaften von Militar, Politik, Wirtschaft, Technik ist nur graduell, nicht
wesensmiBig von derjenigen in fritheren Zeiten verschieden. Die moralische
Belastung des einzelnen Forschers und der Teams ist grofer geworden, weil
die auf Grund der neuen Erkenntnisse hergestellten technischen Vernichtungs-
mittel in ihrer Wirkung maBloser geworden sind und, wie Picht mit Recht
bemerkt, nichts dafiir spricht, «dal3 der moralische Typus, den unsere wissen-
schaftliche Ausbildung hervorbringt, der Verfithrung der Macht besser ge-
wachsen wire, als die Politiker, deren Metier es ist, mit diesem gefdhrlichen
Element umzugehen». Trotzdem bleibt es falsch und eine fatale Konsequenz
der Begriffshypostasen, zu behaupten, «die Wissenschaft» habe die Atom-
bombe gebaut — gebaut wurde sie, wie Picht selbst an anderer Stelle sagt,
von einer Anzahl Physiker, die unter dem Angstdruck unzutreffender Infor-
mationen standen.
H. Runz

Oswald Gefler: Kulturhygiene. Ferdinand Enke Verlag, Stuttgart 1965.

Das hier anzuzeigende Buch ist kein philosophisches, jedoch fiir den
heutigen Philosophen, der nicht im Elfenbeinturm lebt, von systematischem
Interesse. Denn es dokumentiert die Dringlichkeit von Problemen, die zwar
in engster Verbindung mit den Wissenschaften, aber nur im weiteren Umkreis
der Philosophie angemessen bearbeitet werden konnen. Der Verfasser, ein
Mediziner, der die Spezialdisziplinen der Hygiene und Sozialhygiene be-
treut, entwirft in dem recht locker gefiigten Buch einen Grundri der
«Kulturhygiene» als eines Sondergebietes der allgemeinen Sozialhygiene.
Das Prinzip der Kulturhygiene als einer normativen Disziplin sei «die
Forderung der Achtung vor Leib, Leben und Gesundheit und Seele und
Geist des Menschen», weshalb so verstandene Kulturhygiene mit Sozial-
ethik, Kultur- und Gesellschaftspolitik in einem weitestméglichen Sinne
zusammenflieBt und als recht nebuloses Gebilde erscheint. Nach einem
kurzen «Allgemeinen Teil» (1-45), der in die Darstellung der allgemeinen
Erklarung der Menschenrechte als «eines kulturhygienischen Manifests»
einmiindet, werden im «Speziellen Teil» (46-229) sozusagen alle Bereiche
der Kultur und Gesellschaft unter «kulturhygienischen» Gesichtspunkten
erortert: einige sozialbiologische Probleme, die 6ffentliche Kulturpflege, die
allgemeine Staatslehre, 6ffentliche Ordnung, Recht und Sicherheit, Sozial-
ordnung, Voélkerrecht, Krieg und Frieden, die groBe Politik und die Religion.
Dies fithrt zu einem synkretistischen Gesamtgemailde, das auch bei einem
Autor, der in allen diesen Gebieten iiber fundiertere und breitere Kenntnisse
verfiigte, nicht befriedigen kénnte. Auch scheint mir das expektorierend
Appellative gar sehr die kritische Erérterung der Sachverhalte und die
darauf gegriindete konkrete Prophylaxe zu iiberwiegen (so etwa in der
Erorterung von «Krieg und Frieden in kulturhygienischer Sicht». «Mit

229



gutem Willen ginge das sicher», 159). Biicher dieser Art sind aber insofern
verdienstlich, als sie deutlich machen, wie sehr wir heute alle anthropolo-
gischen Wissenschaften in einer wahrhaft kritisch betriebenen Gesellschafts-
und Kulturpolitik endlich fruchtbar machen miilten. Diese Aufgabe kann
aber nicht von einer aufgeblahten und usurpativen neuen Mammutdisziplin
iibernommen werden. Vielmehr setzt sie eine planmiBige Zusammenarbeit
der einschlidgigen Wissenschaften und angemessene Institutionalisierungen
voraus, womit wir leider noch kaum angefangen haben. Dabei sind auch die
normativen Probleme in einer kritischen Weise, die mit den modernen
Gegebenheiten ernst macht, mit einzubeziehen.

Hans Ryffel

Werner Fuchs: Todesbilder in der modernen Gesellschaft. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt a. M. 1969.

Die vorliegende Schrift verdient nicht allein von ihrem Thema her unser
Interesse, vielmehr liefert sie unbeabsichtigt auch einen lehrreichen Beleg
dafiir, daB Vertreter der zeitgemaBen «rationalen» Aufklarung und des
«progressiven» Fortschrittsglaubens in illusiondren Begriffshypostasen be-
fangen sein konnen. Fuchs will die in der neueren Kulturkritik tibliche
Behauptung, der gemal3 «der Tod in der modernen Industriegesellschaft an
den Rand geschoben worden» sei, zuriickweisen. «Diese These von der
Todesverdrangung in der heutigen Gesellschaft durchzieht bei grundsitzlich
gleichbleibendem Argumentationskern nicht nur kulturkritische und zeit-
diagnostische Publikationen, sondern tritt auch in den Wissenschaften auf.
Unter anderem wird sie in einer Reihe von soziologischen Arbeiten vor-
getragen.» Er verfolgt dabei zwei Absichten: «Zum einen ist die Ver-
driangungsthese relativ unausgefithrt und in ihren Inhalten pauschal. Dies
allein schon macht sie ganz und gar ungeeignet fiir die Soziologie. Zum
andern ist sie durchsetzt mit ideologischen Momenten und Handlungs-
anweisungen. Sie ist nicht nur Diagnose, sondern zugleich Klage iiber den
vorgefundenen Zustand der Orientierungen iiber den Tod und ein Versuch,
diese Orientierungen zu dndern, die Individuen wieder zur vollen Anerken-
nung ihrer Sterblichkeit zu bringen. In Klage und Handlungsanweisung
wird der Tod als ewige Konstante abgesetzt von der Verfassung der moder-
nen Gesellschaft, als ewiger Wert verherrlicht, an dem sich die menschliche
Gebrechlichkeit und die Vergeblichkeit aller gesellschaftlichen Praxis ab-
lesen 14Bt. Beide Absichten, die differenziertere Untersuchung der heutigen
Todesbilder und ihrer Widerspriiche wie die Lésung dieses Themas aus dem
Zusammenhang kulturkritischen Denkens, sind kompatibel» (7).

Zur Realisierung der beiden Absichten bedient sich Fuchs «sozialer Defi-
nitionen des Todes» (21). Was damit gemeint ist, ergibt sich aus seinen Dar-
legungen: es sind die in verschiedenen Sozietaten herrschenden Auffassungen
oder Deutungen des Todes, deren Bezug zum erfahrbaren Tod der indivi-
duellen Menschen freilich durchwegs dunkel bleibt. Zwar mi3t der Verfasser
diese sozialen Todesbilder am Begriff des «natiirlichen Todes», den er selbst
«widerspriichlich» nennt (63 u. s.), aber von ihm meint, er er6ffne «bedeut-

230



same Moglichkeiten der historischen und sozialen Differenzierung der Er-
fahrung und Realitiat des Todes» (219). Danach wird man wohl vermuten
diirfen, daB dieser sein Begriff des natiirlichen Todes — «natiirlich» im
doppelten Sinne: «aufgrund von Natur» wie auch «gerecht» und «normal»
(220) — deshalb fiir die sozialen Todesauffassungen maBgebend ist, weil er
der erfahrbaren Todesrealitit am nichsten kommt. Allein bei genauerem
Zusehen zeigt sich, daB seine entscheidende Bestimmung gar nicht auf der
priméren Erfahrung des sich ereignenden naturhaften Todes bzw. Sterbens,
sondern auf einem gesellschaftlichen Postulat beruht, das von der anonymen
hypostasierten «Gesellschaft» vertreten wird. Das Postulat «verlangt eine
gesellschaftliche Verfassung, in der ein solcher natiirlicher Tod die Regel ist
oder mindestens zur Regel werden kann. Jedem muB} es moglich sein, am
Ende seiner Krafte zu verloschen, ohne Gewalt und Krankheit oder vor-
zeitigen Tod seine biologischen Lebenskrifte bis an ihre Grenze auszuleben.
Wie anders kénnte man von natirlichem Tod reden!» (72).

Nun, ich meine, man kann sehr wohl nicht nur auf andere Weise von einem
«natiirlichen Tod» reden, sondern man muf3 es tun, wenn man nicht von
vornherein wie Fuchs dogmatisch dekrediert, was unter der « Natiirlichkeit»
des menschlichen Todes zu verstehen sei. Es wiirde sich dann um jenen Tod
handeln, der zunachst als ontische — nicht bloB gedanklich konstituierte —
Moglichkeit zum Seinsbestand der individuierten Lebewesen gehort und der
sich im extremen Fall ohne jeglichen Einflu3 von auflen, also «von sich aus»
als endgiiltiges Ende des entsprechenden individuellen Lebensablaufes ver-
wirklicht. Das ist der eindeutige Befund der Erfahrungen, die wir an sterben-
den bzw. toten Lebewesen machen — allerdings ein Befund, der sorgfiltig aus
dem vordergriindigen Schleier von Deutungen und Wertungen heraus-
gehoben werden muBl. Als «endgiiltiges Ende» definiert freilich auch Fuchs
seinen Begriff des «natiirlichen» Todes, aber er kniipft die Bedingung daran,
die faktisch nur sehr selten — wenn iiberhaupt — empirisch realisiert ist: dal3
der Tod namlich als «friedliches» Ende sozusagen aufgrund der aufgezehrten
Lebenskrafte eintreten miisse. Nicht allein die Menschen, sondern auch die
Tiere sterben kaum je aus «Altersschwiche», d. h. so, wie Fuchs es verlangt.
Nach seinem Postulat miiBBten die weitaus iiberwiegenden Todeseintritte bei
allen Lebewesen als «unnatiirlich» bezeichnet werden. Daran wird ersicht-
lich, zu welchem Unsinn es fithren kann, wenn der Natur zugehérige, nicht
von Menschen aktiv hervorgebrachte Geschehnisse ausschlieBlich unter
soziologische Aspekte geriickt werden. Damit leugnen wir die vielfiltige
gesellschaftliche Relevanz des menschlichen Todes keineswegs, wir bestreiten
lediglich seinen primir sozialen Charakter.

Fuchs bewertet seinen Begriff des natiirlichen Todes zumal in der Kon-
frontation mit den archaischen (magischen) Todesauffassungen als den
«progressivsten», obwohl er selber bedauernd feststellt, daB er in der moder-
nen Gesellschaft die konservativen Todesdeutungen nicht véllig verdringt
habe. Anscheinend sieht er in ihm das Resultat des sozialen Rationalisie-
rungsprozesses, den er gelegentlich auch als «Szkularisierung» oder «Pro-
fanisierung» der magischen Todesbegriffe bezeichnet. Leider erfihrt man
nicht, was er unter der «Rationalitat» verstanden wissen will, so daB man

231



vom Verdacht nicht los kommt, sie fungiere dhnlich wie die agierende
hypostasierte Gesellschaft als «Fetisch». Denn die inhaltliche Bestimmung
des natiirlichen Todes als endgiiltiges Ende hat weder mit Verniinftigkeit,
Denkbarkeit noch mit gesellschaftlicher Verfiigbarkeit, sondern einzig und
allein mit der diesseits von «Rationalitit» und «Irrationalitit» gelegenen
rezeptiven Erfahrbarkeit zu tun. Es scheint, als ob Fuchs den Begriff des
natiirlichen Todes ausschlieBlich deshalb bevorzugt, weil er der «modernste»,
«progressivste», in der heutigen Gesellschaft vermutlich verbreitetste ist;
daraus wiirde verstindlich, weshalb er ihn nirgends auf seine Adiquation
mit den feststellbaren Gegebenheiten hin befragt. Allein die Giiltigkeit einer
Erkenntnis vom Grad ihrer Annahme durch die «fortschrittlichste» Gesell-
schaft abhingig zu machen, diirfte doch wohl abwegig sein und sie der
Macht der groBen Zahl ausliefern.

Postulate sind sinnvoll und notwendig, wo es sich um primir praktische
Angelegenheiten handelt, also etwa um soziale Ordnungen oder um die Be-
herrschung der Natur, die der Autor so aulerordentlich hoch taxiert und zu
der gewil3 auch die Hinausschiebbarkeit des Todes gehort. Im Hinblick auf
die Erfassung des Seienden jedoch fiihren sie — die Postulate — oft genug zu
Verfalschungen oder Blindheiten. Dafiir liefert Fuchs ein weiteres Beispiel.
Er zitiert — mit Recht verwerfend — einige theologische AuBerungen, in denen
die Ubermichtigkeit des Todes mit der Absicht gepriesen wird, die radikale
Hinfilligkeit des Menschen zu demonstrieren und ihn solcherart fiir den
Glauben an die offenbarte HeilsgewiBheit empfianglich zu machen oder
soziale Machtverhiltnisse zu «verewigen». Aber dieser Milbrauch recht-
fertigt die Leugnung oder Verschleierung jener Ubermichtigkeit so wenig
wie das Scheitern der illusioniren Versuche, den menschlichen Tod durch
dessen Austreibung zu «iiberwinden», an ihr.

Was nun Fuchs an Informationen iiber Formeln in Todesanzeigen, Todes-
auffassungen der Kinder, Bestattung und Trauer, Medizin und Alters-
garantie usw. beibringt, behilt seinen Wert unabhingig von den frag-
wiirdigen Tendenzen des Autors.

H. Kunz

Jacques Derrida: La Voix et le Phénoméne. P.U.F., Paris, 1967 (Coll.
Epiméthée), 1 vol., 117 p.

«Le présent essai, écrit 'auteur, analyse la doctrine de la signification
telle qu’elle se constitue dés la premiére des Recherches Logiques.» Or, sous
Paspect sévérement limité que semble revétir un tel propos, Jacques Derrida
ne fait rien moins qu’ouvrir une nouvelle voie 2 ce que, faute de mieux, nous
continuerons d’appeler la philosophie. Car, peut-on, méme malentendu
compris, user de ce vocable et d’autres semblables pour désigner le mouve-
ment d’une recherche qui pose en pleine lumiére les frontiéres du domaine
métaphysique, qui en dessine enfin la cléture? Cette réflexion sur I’analyse
husserlienne du concept de signe (c’est-a-dire sur le systéme des «distinctions
essentielles» qui commandent cette analyse) conduit 2 un renversement dans
I’appréciation du rapport de la métaphysique a la phénoménologie. Il ne

32



s’agit plus seulement de déceler en cette derniére quelque présuppostition
d’ordre métaphysique qui rendrait vaine sa prétention a la Voraussetzungs-
losigkeit mais de découvrir dans la phénoménologie comme telle le projet
métaphysique lui-méme retrouvant «la pureté seulement restaurée de son
origine».

Tout au long de la tradition de la philosophie occidentale s’est affirmée 1a
prééminence de la pensée sur la parole, de la parole sur 1’écriture, de la
vérité sur le signe. Tel est aussi le fond de la métaphysique, laquelle a charge
de fonder et de confirmer cette prééminence. Le moment ol cette structure
surgit comme question est celui de ’achévement de la métaphysique. Or, cet
achévement s’annonce dans la métaphysique elle-méme lorsque, par sa
fidélité inaltérable a ses motifs instaurateurs et sa volonté de justification
radicale, elle est entrainée a impliquer dans son discours son propre ressort
caché. Mieux, elle en vient a constester sa structure fondamentale — instaura-
trice en méme temps que directrice — dans la mesure ou ses résultats s’appro-
fondissent jusqu’a la négation de celle-ci. Tel est le processus que D. nous fait
admirablement voir, 4 partir de ces simples (mais importantes) prémices de
la phénoménologie qu’offre la premiére Recherche logique.

L’analyse husserlienne du signe repose sur un systéme de distinctions plus
logiques que descriptives qui constituent un cadre possible de recherches et
que les analyses ultérieures viendront remplir et confirmer, sans pourtant y
réussir totalement. Dans le ler chapitre (Le signe et les signes), auteur étudie
en détail la dualité (plus fonctionnelle que substantielle) du signe expressif
et de I'indication et s’interroge sur le mutisme du texte husserlien quant au
signe en général (question justifiée déja au plan de la langue: le renvoi
expressif: Hinzeigen et le renvoi indicatif: Anzeigen semblent requérir un
éclaircissement préalable du Leigen). La réponse esquissée par J. D. estqu’en se
gardant de postuler et de décrire une «essence du signe», Husserl n’a fait
qu’obéir a une nécessité interne a sa problématique et peut-étre restée ignorée
de lui: Que le signe, loin de tomber sous la juridiction de la question «qu’est-
ce que?», d’étre un «étant», «produit la ,philosophie’ comme empire du
11 esti?»

Cette dualité dans le champ du signe en général, Husserl la pense comme
’extériorité de 'indication au signe expressif. Mais [’analyse n’en révele-t-elle
pas dans chaque cas et sous diverses formes ’entrelacement de facto ? Sauve-
gardant la diérése qu’il a instituée a leur sujet, niant toute validité de jure
pour la combinaison de la face non-signifiante du signe avec sa face expres-
sive, Husserl postule donc la réductibilité du moment indicatif dans '«ex-
pression proprement dite». C’est alors le lieu, pour J. D., de suggérer (Ch. II:
La réduction de ’indice) comment toute la phénoménologie a pu se constituer
dans ’écart entre les deux sortes de signes: Les oppositions fondamentales
qui constituent (pour l'interpréte actuel) la conceptualité phénoménologique
(fait/essence, transcendantalité/mondanité, noéme/noése, etc.) ont crit autour
de cette décision, lourde de toutes les conséquences, de ’analyste Husserl.

Réduire le moment indiciel dans les expressions revient a trouver les
conditions de réalisation de ’expressivité pure. Celles-ci sont remplies, d’aprés
Husserl, dans la «vie solitaire de ’ame», car la proximité absolue de ma vie

16 Studia Philosophica XX VIII 233



psychique 2 mon ego a pour effet de rendre I'indication, 'usage de signes
empiriques, en général le recours a 'extériorité, inutile dans la sphére de
cette vie. La, le Hinzeigen n’est plus en entrelacs avec aucun Anzeigen. L’ex-
pressivité est détachée de toute fonction de manifestation ou de communica-
tion, soit de cette non-présence qui, dans le rapport a autrui comme dans le
rapport & soi par la temporalisation, fissure le présent vivant. Dans cette
démarche de Husserl, J. D. nous fait voir tous les traits de ce qui viendra plus
tard — ne faisant peut-étre qu’occuper I’espace ouvert par cette premiére
tentative — sous le nom des réductions. La réduction au monologue intérieur
est bien en effet une «mise entre parenthéses de 1’existence mondaine
empirique»: pour Husserl, le signe est, en son fond, signe indicatif, impliquant
une existence qui fait obstacle a sa totale animation par une «Geistlichkeit»,
un esprit-volonté. Ce qui montre que le vouloir-dire est un vouloir-dire, d’ot
J. D. se risque a présenter la phénoménologie comme un volontarisme transcen-
dantal, terme par lequel se trouve déterminée plus précisément ’appartenance
de la phénoménologie 2 la métaphysique. Tel est ’objet du Chapitre III (Le
vouloir-dire comme solilogue). Un domaine privilégié est donc désigné d’ou
Panalyse du signe pourra toucher son fond ultime, 14 ol s’annonce le néces-
saire effacement de la notion de signe produite par la métaphysique. L’«in-
tériorité», la «vie spirituelle» semblent n’étre que les termes en lesquels se
traduit la métaphysique elle-méme, en tant que métaphysique de la présence;
c’est en eux que fonctionne le signe, avec les conséquences suivantes: tout
discours effectif relevant de la représentation, laquelle renferme en elle la
répétition, la reproduction nécessaire a la genése de toute idéalité, «tout
signe en général est de structure originairement répétitive». Dans le chapitre
IV (Le vouloir-dire et la représentation), J. D. renverse donc en fait la thése
centrale sur laquelle Husserl avait tenté de rendre compte de I’étre du signe
et il découvre que la représentation la plus primitive (Vorstellung, Gegen-
wartigung) dépend de la possibilité de la représentation (Vergegenwdirtigung).
S’interrogeant alors sur les options husserliennes qui trouvent leur expression
dans les «distinctions essentielles», J. D. montre qu’elles s’appuient sur un
certain concept du temps, en particulier du «maintenant ponctuel»; il s’agit
donc d’éclairer la problématique sémiologique par les analyses des Legons sur
la conscience intime du temps, ce qui est en grande partie ’objet du ch. V (Le
signe et le clin d’oeil). Si, d’une part, le présent ponctuel est, déja dans les
Recherches logiques, la forme de la proximité 4 soi du sujet, les Legons, «en
découvrant une intimité de la non-présence et de 1’altérité 4 la présence»,
détruisent «en sa racine I'argument de I’inutilité du signe dans le rapport
a soi» (p. 74). De sorte qu’en se demandant si «tout ce qui s’annonce dans la
réduction 2 la ,vie solitaire de ’ame*® (...) n’est pas comme fissuré dans sa
possibilité par ce qui se nomme le temps», J. D. forge ici les concepts témoins
d’une tranquille subversion de la phénoménologie. Subversion qui trouve ses
moyens dans cela-méme qu’elle met en question. Le ch. VI (La voix qui garde
le silence) illustre particuliérement bien cette démarche en donnant forme aux
contradictions qui minent le fond méme des theéses de Husserl sur I’étre du
sens. Husserl croit en effet trouver le sens «pur» dans une couche pré-
indicative e/ pré-expressive du vécu, de sorte que le lieu d’origine du sens est

234



le silence absolu du rapport a soi. Or, le pur «s’entendre parler» que devrait
permettre ce rapport est, nous I’avons vu, contredit par le temps, lequel ne
peut étre la production d’une monade parce qu’on ne peut le penser a partir
du présent et de la présence a soi de cette monade. Aussi, I’entrelacs du sens
avec les «couches» indicative et expressive est bien originaire; il interdit la
réduction compléte. Mais si I'indication et I’expression (logique notamment,
le logos) se réveélent nécessaire (contrairement aux théses husserliennes) a la
constitution du sens, c’est qu’elles sont, d’'une certaine maniére, plus origi-
naires que le sens comme vouloir-dire purifié par ’asceése (sic) phénoméno-
logique: elles joueront pour cette raison, le role d’un supplément d’origine
(Ch. VII), terme qui marque 2 la fois I’attachement inévitable de la pensée
aux schémes métaphysiques et son émancipation sur le chemin de leur
déconstruction.

Cette évocation de quelques thémes de la pensée de J. D. est sans doute
impuissante a suggérer les qualités de son livre: une foisonnante richesse, un
mouvement vers une clarté de plus en plus grande, une maitrise unique dans
la continuelle création d’un langage. Cette lecture de Husserl a entre autres
mérites celui de diriger I’attention sur des aspects trés souvent négligés des
commentateurs mais toutefois assez fondamentaux pour ouvrir immédiate-
ment 2 une critique globale de la phénoménologie. D’autre part, le violent
éclairage qui frappe le domaine opératoire de 1’analyse husserlienne débu-
tante révele certaines faiblesses étonnantes de celle-ci: le caractére sommaire
des «distinctions essentielles», leur absence compléte de remise en question
dans le progrés de la recherche et des Recherches. La description phénoméno-
logique ne revient pas sur ses assises, ne se critique pas en tant que projet
global — ou alors amorce cette critique a son insu — projet qui est, de quelque
maniére, pré-phénoménologique; la réflexion de J. D. confirme ainsi le
caractére adialectique de la phénoménologie. Cependant, 1’apport décisif de
La Voix et le Phénoméne consiste en ce que cette ceuvre donne naissance, au
ceeur du travail critique, 4 des notions nouvelles (différance, trace, supplé-
ment, etc.) et aptes & saisir un champ échappant 2 la juridiction de la méta-
physique de la présence. Un pas important est donc en train d’étre accompli
dans le dépassement effectif de la métaphysique. Effectif car, du méme coup,
un pas est fait vers une pensée plus aurorale que celle qui engage le logos
grec-occidental et pour laquelle I’histoire de I’étre n’est qu’une époque du
jeu de la différance qui porte et borde le sens de ’étre (voir la conférence
intitulée: La différance, in Tel quel, Théorie d’ensemble, 1968).

Fean-Louis Galay

Karl Diirr: Metaphysik und wissenschaftliche Philosophie. Duncker & Hum-
blot, Berlin 1967.

An seinen Aufsatz « Metaphysik und Logischer Positivismus» in den Studia
Philosophica, Band 22 (1962) ankniipfend, riickt Diirr einige als «meta-
physische» beanspruchten Sétze von Aristoteles und Leibniz unter Beiziehung
von Sekundirliteratur, Hume und Kant, in das «Licht» jener logistisch-
sprachanalytischen Philosophie, die er in den «Principia Mathematica», im

295



«Tractatus Logico-Philosophicus» und im «Wiener Kreis» dokumentiert
sicht. Diese Philosophie halt Diirr offenbar, obzwar stillschweigend fiir eine
«wissenschaftliche Philosophie», wenngleich er an ihr weder den «wissen-
schaftlichen» noch den «philosophischen» Charakter expliziert oder gar
begriindet. Ebenso wenig stellt er die Frage nach dem Recht und Sinn einer
solchen Konfrontation, die er indessen — vermutlich um der Prizision der
Formulierungen willen — mit einem unverhiltnismiBigen Aufwand an Um-
standlichkeit durchfiihrt. Dafiir ein Beispiel: «Es sind . . . zwei Ausgaben der
Kritik der reinen Vernunft ins Auge zu fassen und es ist festzustellen, daB3 die
eine dieser Ausgaben 1781, die andere 1787 erschienen ist; man nennt die-
jenige vom Jahre 1781 die erste und diejenige vom Jahre 1787 die zweite
Auflage . . . Jede der beiden Fassungen des Werkes von Kant ist eindeutig
durch eine der beiden Auflagen reprisentiert, so daB jeder Fassung genau
eine Auflage und jeder Auflage genau eine Fassung entspricht». Danach
beleuchtet der Verfasser einen «Fortschritt» im «Gebiet der Geschichte der
Philosophie», weshalb man «jetzt nicht mehr sagen kann, daB3 es in der
Philosophie keinen wissenschaftlichen Fortschritt gebe». Er besteht darin, da
der Wiener Kreis und Wittgenstein drei Dinge geleistet haben, die bei Kant
fehlen oder falsch sind: sie haben die Kontradiktionen beachtet und gezeigt,
dafB einerseits die logischen und mathematischen Satze «als analytisch zu
betrachten sind», und daB es andererseits synthetische Urteile a priori nicht
geben kann. Der Wiener Kreis hat aber aus seiner Interesse- oder Verstand-
nislosigkeit fur «metaphysische Satze» deren. «Sinnlosigkeit» dekretiert:

ist das auch «wissenschaftlich»?
H. RKunz

Otto Fanssen: Gesammelte Abhandlungen zur Frage des Seins. Ernst Rein-
hardt Verlag, Miinchen/Basel 1963.

Kennt man die Hauptschriften Janssens nicht und gerit man unvorbe-
reitet an diese « Gesammelten Abhandlungen», dann steht eine schwierige
Lektiire bevor. Oft taucht die bemiihende Floskel auf, «an anderer Stelle» sei
griindlicher iiber das Verhandelte geschrieben worden. Dieses « umkreisende»
Denken pragt auch den Stil. Die Sitze sind durchwirkt und durchbrochen von
Riickverweisungen, Beifalligem, Erweiterungen, Korrekturen. Bei «Gesam-
melten Abhandlungen» sollte man auch den Grundsatz beachten, daB das
Gesammelte tatsidchlich ein Ganzes werde. Das ist hier nicht der Fall. Grund-
begriffe bleiben ungeklért, wie z. B. das «ichterminierte Daseinsfeld » — es sei
denn, man greife zuriick auf die Schriften « Denken und BewuBtsein. Eine
Studie zur Problematik des BewuBtseins» (Berlin 1933) oder «Seinsordnung
und Gehalt der Idealititen» (Meisenheim 1950). Auch eine kurze Einleitung
in das Philosophieren dieses Denkers hitte nicht geschadet.

Der Wert der vorliegenden Sammlung ist hauptsichlich ein kritischer. Vor-
ziiglich gelingt es dem Verfasser, auf die iberall unbesehen in unserer Sprache
und philosophischen Begriffswelt verborgenen Residuen alter Weltbilder auf-
merksam zu machen. Im Mittelpunkt steht das «Feld des Daseienden»,
auf das bezogen die Grundbegriffe wie «Ich», «BewuBtsein», aber auch

236



«Sein» und «Nichts» analysiert werden. Wenn wir richtig verstehen, will
der Verfasser einen Standort beziehen, der ihn gleicherweise absichert gegen
ein Hineingleiten in die Tiefen des «Seins» und gegen eine existentielle
«Fundierung» der philosophischen Grundbegriffe. Das bringt dieses Denken
in ein Fluktuieren eigentiimlicher Art. Kennt es auch nach beiden Seiten seine
Grenzen, mochte es doch — seinem Ansatz beim «Feld des Daseienden»
(u. a. S. 60) gemal — beiden Anliegen, den rein ontologischen und den rein
existentiellen, gerecht werden. Allerdings vermischt sich im Begriff des «Da-
seienden» als dem gegenwirtigen « Etwas» Vieles, das unterschieden gehort.
Der Autor nimmt seinen Einsatz beim « gegenwirtigen Daseienden», aus dem
er Gegenwirtigkeit, «Idealitit», den Modus des «Nicht-daseienden», ja so-
gar der Begriff des Seins eruiert; indem er das Etwas, das «da» ist, besonders
heraushebt, kommt aber auch die existentielle Instanz, dem dieses Da wider-
fahrt, ins Spiel.

Etwas deutlicher wird dieser Standpunkt in der Diskussion des Begriffs
der Zeit. Die Darlegungen bleiben allerdings eindeutig dem Bereich des
Ontologischen verhaftet. Dariiber gibt der Verfasser selber klaren Bescheid:
«Vorerst moge festgestellt werden, daB3 Zeit, gleichviel wessen Zeit sie sein mag,
durchaus in der Bestimmtheit ihres evidenten und ideellen Daseins zu stehen
verméchte, mag immer sie nur als etwas Unselbstandiges, auf Fundierung
Angewiesenes, da sein, und weiter: daf3 diese Bestimmtheit, rein auf sie selber,
nicht aber auf irgendwelche Fundierungen hin bestehen, nicht anders zu ver-
stehen sel, als die bloBe Daseinsbestimmtheit irgend eines, selbst irgend eines
beliebigen, anschaulichen Etwas, das ,vor’ uns steht und dessen unumging-
liche Verfassung sie bildete» (S. 104). Wenn wir den Autor bei dieser For-
mulierung behaften diirfen, so lehnt er im gleichen Satze zwar eine externe
«Fundierung» der Zeit ab, legt sie aber unversehens aus als eine «Daseins-
bestimmtheit irgend eines Etwas». Das Postulat, Zeit frei aus sich selbst zu
deuten, wird damit aufgestellt und zugleich dispensiert. Aus diesen Griinden
ist auch die Formulierung einer «daseienden Zeit» fragwiirdig, ja in sich selbst
widerspriichlich. Damit wird versucht, Zeit durch die Charakterisierung des
«Daseins» oder des «Daseienden» zu spezifizieren. Seltsamerweise besteht
der Verfasser stets darauf, die Existenz, die das Daseiende erfihrt, gleichsam
zu iiberspringen. Nun ist aber ganz unerfindlich, wie die Zeitphasen Gegen-
wart, Zukunft und Vergangenheit ohne Reflexion auf die Wirklichkeit des
Existierens iiberhaupt ausgemacht werden konnen. Offenbar ist im vielver-
wendeten Fundamentalbegriff des « Feld des Daseienden» bereits die «Ge-
genwirtigkeit» und Zeit miteingeschlossen. — An diesem Beispiel sei gezeigt,
dafB dieses Denken viele «Selbstverstindlichkeiten» in die Schwebe bringen
kann, doch wegen seiner massiven ontologischen Tendenz begriffliche Ver-
waschungen allzuwillig in Kauf nimmt. Armin Wildermuth

Franz Brentano: Die Abkehr vom Nichirealen. Francke Verlag, Bern und
Miinchen 1966.

Nach der Jahrhundertwende hat sich im Denken Brentanos eine Art — wie
O. Kraus sie genannt hat — «kopernikanische» Wendung vollzogen; derart,

237



daB er eine Anzahl iiberlieferter philosophischer Begriffe (intentionale Inhalte,
Universalien, Unmdéglichkeiten, entia rationis, Relationen u. a.) als «Fik-
tionen der Sprache» erklarte. Dem stellte er die These gegeniiber: « Keiner
denkt etwas, was nicht so wie er es denkt, den Begriff des Realen in sich be-
greift. Es gilt dies fiir alle Modi des Denkens im weitesten Sinne des Wortes,
fir das Urteilen und Lieben oder Hassen ebenso wie fiir das Vorstellen. So
ist denn auch kein Name, der wahrhaft und eigentlich etwas nennt, der nicht
ein Reales nennt».

Im vorliegenden Band findet diese von der Herausgeberin Franziska Mayer-
Hillebrand als « Abkehr vom Nichtrealen» gekennzeichnete Lehre eine mehr-
fache Darstellung. Einmal druckt sie als « Einleitung» ihre 1917/18 unter Lei-
tung von A. Kastil entstandene (hier jetzt verdnderte) Dissertation ab, in
welcher vorallem die Einwande A. Martys gegen die neue Lehre Brentanos
erortert und widerlegt werden. Sodann wahlt sie aus dem umfangreichen
Briefwechsel Brentanos mit Marty und Kraus die auf das Thema beziiglichen
Partien zur Publikation aus. Und schlieBlich enthilt der Band 14 teilweise
noch unveroffentlichte kurze Abhandlungen von Brentano.

Der zitierte Passus und andere Formulierungen zeigen, daf3 es Brentano
um den Begriff des Realen und nicht um die einzelnen «realen» Dinge und
Ereignisse geht. Das ergibt sich auch aus den illustrierenden Beispielen, die
sich vorwiegend aus erdachten Abstraktionen — etwa: ein Denkendes stellt
ein Denkendes, das ein Rotes oder Blaues denkt, vor — rekrutieren. Sollten
Brentano und seine Anhinger nun verkannt haben, daB3 dieses « Reale» genau-
so eine Sprachfiktion ist wie die von ihm als solche beanspruchten Gebilde?
Wenn alles das «real» sein soll, was ich zum Gegenstand des «Denkens»
(Vorstellens, Urteilens, Liebens, Hassens, Wiinschens, Zweifelns usw.)
machen kann, das «Realsein» oder der Begriff des «Realen» also vom Ge-
dachtwerdenkénnen bestimmt wird, dann ist unser vorgestellter Mond ebenso
«real» wie ein Sehakt oder wie ein phantasierter Kentaur. Nur fillt dann
eben der vermeintliche Unterschied zwischen angeblich «Realem» und
«Nichtrealem» dahin.

Ob diese merkwiirdige Lehre Brentanos fiir die gegenwirtige philosophi-
sche und psychologische Forschung — von den Liebhabern der Reflexions-
und Sprachspiele also abgesehen — noch relevant sein kann, wird man
bezweifeln miissen. Fiir die Geschichte der Brentano-Schule bleibt der Band
indessen wertvoll. Er hat durch die von der Herausgeberin beigesteuerten
ausfithrlichen Inhaltsiibersichten an Brauchbarkeit erheblich gewonnen.

H. Kunz

Ernst Konrad Specht: Sprache und Sein. Untersuchungen zur sprachanaly-
tischen Grundlegung der Ontologie. Walter de Gruyter & Co. Berlin
1967.

Im vorliegenden Buche geht es Specht um eine «sprachanalytische Grund-
legung der Ontologie». Wie er selbst gegen das Ende sagt, sind seine Unter-

238



suchungen «eigentlich Explikationen des Kantischen Diktums, daB das
Sein kein reales Pradikat» sei, weil «‘sein’ kein inhaltlich bestimmter Gat-
tungsbegriff, sondern ein inhaltlich leerer, formaler Begriff ist». «Die
sprachliche Analyse der verschiedenen Existenzaussagen», so faB3t der Ver-
fasser seine Ergebnisse zusammen, «hat nun gezeigt, daB3 diese prinzipiell
anders funktionieren als die entsprechenden S-P-Sitze mit Vollwerben.
Welche Form der Existenzaussage man auch betrachtet, in jedem Falle wird
das Wort ‘sein’ nicht als Pridikat verwandt, das von Dingen ausgesagt wiirde.
Existenzaussagen informieren uns vielmehr iiber die Beziehungen, die zwi-
schen einem bestimmten Ausdruck der Sprache und dem fiir die Anwendung
des betreffenden Ausdrucks in Aussicht genommenen Gegenstandsbereich
bestehen». Das Wort «sein» bezeichnet «kein Seiendes, weder eine Idee noch
ein Attribut, noch sonst irgendetwas . . . Damit wird allerdings nicht behaup-
tet, dal3 “sein’ ein sinnloser Stimmhauch, ein flatus vocis sei. Die Disjunktion:
ein Wort bezeichnet entweder etwas oder es ist ein sinnloses Wortgebilde, ist
eben zu eng; es gibt viele Woérter unserer Sprache, die oft eine sehr verwickelte
Funktion haben, ohne deswegen ein Etwas zu bezeichnen, d. h. sie haben Be-
deutung, ohne daB ihnen ein Gegenstand entspricht. Das gilt auch fiir das
Wort ‘sein’, das eine sehr wichtige und komplexe Funktion hat, sich indes aber
nicht auf eine Wesenheit namens ‘das Sein’ bezoge».

Zunichst skizziert Specht « Aufgabe und Umfang der traditionellen Onto-
logie», so wie sie vorallem Aristoteles bestimmt hat. Danach folgt die «sprach-
analytische Diskussion des Seinsproblems», wobei Gipper, Wittgenstein u. a.,
nicht aber Lohmann Beriicksichtigung finden (entsprechende Beschrinkun-
gen finden sich auch sonst, so fungiert Stegmiiller fiir «die» Logik). Dann
werden die von Aristoteles unterschiedenen Bedeutungen des Wortes «sein»
unter den sprachanalytischen Aspekt geriickt, und schlieflich die (durch das
«Sprachsystem iiber Substanzen und Qualititen» bedingten) Grenzen der
aristotelischen Lehre in einer «umfassenden Interpretation der Bedeutungs-
entfaltung von ‘sein’» aufgewiesen.

Wenn die Arbeit auch zu einem guten Teil aus mehr oder weniger kiinst-
lich entworfenen Modellen von Sprachsystemen besteht und insofern ein
«Glasperlenspiel » darstellt, sind ihre Ausfithrungen doch klar und ohne
verstiegene Spekulationen — was in der jiingsten deutschen Philosophie
bereits wieder ein Plus ist. Gleichwohl bleibt sie unbefriedigend, weil sie nicht
nach den Griinden der offensichtlichen ontischen Unzulinglichkeiten der
(existenzialen und pradikativen) Seinsaussagen fragt. Mit dem zweifellos eine
Seinsaussage implizierenden Satz: «Ein Hund heult in der Nacht», kann ein
wirklicher konkreter Hund, ein «heulender Hund» in einem Roman oder in
einem Film gemeint sein, mithin drei Sachverhalte, die hinsichtlich ihrer
Seinsart trotz der identischen Aussage in sich radikal verschieden sind. So-
lange man sich nicht an das (freilich unvermeidlich vergegenstindlichte)
Seiende selbst heranwagt und sich auf den sprachlich-logischen Bereich be-
schrinkt, bleibt das alte ontologische, im entsprechenden Gottesbeweis re-
prasentierte Denken in seiner tiduschenden, verfithrenden und nivellierenden
Macht herrschend.

H. Kunz

239



Helmar G. Frank: Kyberneitk und Philosophie. Materialien und Grundriff
zu einer Philosophie der Kyberneitk. Duncker & Humblot, Berlin 1966.

Frank fragt als Kybernetiker nach dem Verhaltnis zwischen Kybernetik
und Philosophie. Seine Wissenschaft bestimmt er als «allgemeine, mathe-
matische Theorie informationsumsetzender Prozesse und Systeme, dariiber
hinaus ihre Konkretisierung auf physikalisch, physiologisch oder psycholo-
gisch zu kennzeichnende informationsumsetzende Prozesse und Systeme und
schlieBlich die technische Verwirklichung oder Veranderung solcher Prozesse
und Systeme». Er nennt sie auch eine «Wissenschaft iiber das Ineinander-
greifen von Wissenschaft und Technik» oder eine kalkiilisierende «Theorie
oder Technik der Nachrichten und der nachrichtenverarbeitenden Systeme».
Als das «urspriingliche Anliegen» der Kybernetik bezeichnet er die « Objekti-
vation», d.h. die maschinelle, von Automaten geleistete « Nachahmung»,
«Wiederholung» oder «Abbildung» der «nachrichtenverarbeitenden Pro-
zesse des Menschen, also insbesondere des Wahrnehmens, Denkens und im
Gedachtnis Behaltens», mit welcher — und das ist entscheidend — die « Welt»
verdndert werden soll. «Die Kybernetik bezweckt . .. wegen ihrer Zielset-
zung der Objektivation geistiger Arbeit stets eine Weltverdnderung. Die Welt
verindern hei3t aber streng genommen nur: bestimmte verinderte Sinnes-
wahrnehmungen bewirken».

Bezuiglich des Begriffs der Philosophie hialt sich der Verfasser an Bolzanos
Definition, dergemal} sie die « Wissenschaft von dem objektiven Zusammen-
hange aller derjenigen Wahrheiten, in deren letzte Griinde nach Moglichkeit
einzudringen, wir uns zu einer Aufgabe machen, um dadurch weiser und
besser zu werden», sei. Von da aus stellt er die Ubereinstimmungen und die
Unterschiede zwischen der Kybernetik und «der» Philosophie heraus. Als
Grundthesen des Buches formuliert er folgende: « (1) Kybernetik und Philo-
sophie sind nicht aufeinander zuriickfithrbar, aber aufeinander beziehbar,
namlich zueinander komplementir. Insbesondere ist also neben einer Philo-
sophie der Kybernetik auch eine Kybernetik der Philosophie méglich. (2) In
der Kybernetik vollzieht sich, und zwar bei der Analyse des Begriffs der Nach-
richt, eine Konfrontation der BewuBtseinsthematik mit einem dem Kalkiil
und der technischen Konstruktion verpflichteten Denken, ohne daB die
Kybernetik dadurch eine metaphysische Komponente erhalten miiBte.
(3) Die grundsatzliche Bedeutung der Modellthematik fiir die Kybernetik liegt
in der heuristischen Funktion des Modells, insofern die Heurisitk jene Hinter-
griinde der Denkprozesse behandelt, die dem Menschen selbst noch so unklar
sind, daB3 ihm ihre Objektivierung in Automaten Schwierigkeiten bereitet. Die
Kybernetik sieht sich also gezwungen, iiber den Bereich von Wahrnehmung
und Logik hinaus zur ‘intellektuellen Intimsphire’ des Menschen vorzu-
dringen. (4) Durch die Kybernetik bahnt sich eine Ausdehnung eines dem
Kalkiil verpflichteten Denkens noch iiber die Kybernetik hinaus in den Be-
reich der normativen Ideologie hinein an; was im konkreten Falle ‘sittlich’ ist,
diirfte daher kiinftig durch Rechenautomaten ermittelbar sein». Riicksicht-
lich der letzten These ist anzumerken, dafl Frank unter der «Ideologie» jedes
System von Sitzen versteht, das fiir diese Verbindlichkeit beansprucht, ohne

240



ihre « Wahrheit» — auch nicht die vom Verfasser konzipierte «kybernetische
Wabhrheit» — nachweisen zu kénnen. Deshalb gehort z. B. jedes Forderungen
enthaltene System von Sitzen zur Ideologie.

Frank bemiiht sich mit Erfolg um eine klare und prizise, in vier Kapiteln
durchgefiihrte Darstellung der Probleme, deren Uberschriften lauten: Das
Verhiltnis zwischen Kybernetik und Philosophie; Kybernetik und philo-
sophische Grundlagenforschung; Kybernetik und Wissenschaftstheorie;
Kybernetik und Ideologie. Obwohl Frank viel besonnener und zuriickhalten-
der bleibt als etwa Steinbuch, melden sich doch kritische Bedenken. Gewil3
steht es der Kybernetik legitimerweise zu, ihr kognitives Interesse gemal3 der
praktischen Abzweckung auf kalkiilisierbare Sachverhalte zu beschranken, zu-
mal etwa fiir die destruktive Weltveranderung minimale Gegenstandskennt-
nisse ausreichen — um ein drastisches Beispiel anzufithren: einer weidenden
Kuh geniigt es, die ihr zutriaglichen Krauter von den unzutriaglichen unter-
scheiden zu kénnen. Allein es mutet dann doch reichlich grotesk oder wie ein
schlechter Witz an, wenn das naturwissenschaftliche Denken dermallen ein-
geschrankt wird, daB ihm zur entsprechenden, d. h. naturwissenschaftlichen
Betrachtung des «deutschen Waldes» nur iibrig bleibt, an einem fallenden
Tannenzapfen die Richtigkeit des Fallgesetzes zu bestitigen — was man zweifel-
los auch eine «Information iiber das betrachtete Stiick deutschen Waldes»
heiBen kann. Entschieden bestreiten muB3 man indessen das Recht der Be-
hauptung, daB mittels der kybernetischen Objektivationen der «geistigen
Prozesse» auch nur das kleinste Moment an diesen selbst erfaf3t, geschweige
denn das «Verstindnis unseres Denkens vertieft» wird und werden kann.
Was die Kybernetiker irrefithrend als «Objektivationen» geistiger Prozesse
bezeichnen, hat mit den letzteren als solchen tiberhaupt nichts zu tun; viel-
mehr werden mit Automaten Resultate erzeugt, die — sehr viel unzuldnglicher
— auch vom menschlichen Denken hervorgebracht werden konnen. Daraus
nun auf eine qualitative oder energetische Ahnlichkeit, Gleichheit oder
Identitat beider Vorginge, der maschinellen und der psychischen, zu schlie-
Ben, ist etwa so, wie wenn man behaupten wiirde, die Wiedergabe eines
Liedes durch eine Grammophonplatte sei das «gleiche» Geschehen wie
die im Singer ablaufenden physiologischen und psychischen Prozesse. In
Wirklichkeit spielen die letzteren in den kybernetischen Automaten nicht die
geringste Rolle, sonst miiB3ten sie in ihnen aufweisbar sein.

Hinzu kommt eine ebenfalls von der Orientierung an den gleichen Resul-
taten motivierte ausgepragte Tendenz, Ausdriicke wie «Subjekt» und «Ob-
jekt», «Nachricht» und «Nachrichtenempfianger» zu formalisieren und zu
nivellieren, damit die jeweils gemeinten unterschiedlichen Sachverhalte —
z. B. das menschliche und das automatische « Subjekt» — stillschweigend ein-
ander gleichzusetzen und schlieBlich allein den kybernetischen Bedeutungs-
gehalt der Ausdriicke zu beriicksichtigen. Mit einer solchen Taktik 148t sich
z. B. die Frage, ob Automaten «leben» und «denken» kénnen, lediglich ver-
bal und also tduschend, nicht sachhaltig erértern. Frank schreibt: « Wenn
man . . . als hinreichendes Kriterium des Lebens die Zielstrebigkeit, Sponta-
neitdt und Selbstproduktionsfihigkeit festlegt, dann sind kybernetische Ma-
schinen méglich, welche leben». Allein dabei wird gar nicht gefragt, ob die

241



«Zielstrebigkeit», «Spontaneitit» und «Selbstreproduktionsfihigkeit» der
Lebewesen mit den anscheinend entsprechenden, ausschliellich von den
gleichen Leistungen her erschlossenen und unterstellten Fihigkeiten der
Automaten wirklich iibereinstimmen, oder ob es sich lediglich um ober-
flichliche, verbal nivellierte Ahnlichkeiten handelt. Im iibrigen kommt es
hier wohl nicht bloB auf die «bewiesene Erkenntnis der Kybernetik» an, daB
Automaten moglich, mithin denkbar sind, «die sich selbst nachzubauen ver-
mogen dhnlich wie die lebende Zelle», sondern ob solche Automaten faktisch
gebaut worden sind. Und was deren angebliches « Denken» angeht, so darf
man die «Begriindung» der positiven Behauptung als eine Erschleichung be-
zeichnen, wenn zuvor als Kriterium des menschlichen Denkens die schritt-
weise Verarbeitung von Nachrichten, die bereits mit Recht als Leistung den
Automaten zugeschrieben wurde, postuliert worden ist — als ob dies die zen-
trale oder gar einzige Fzhigkeit des Denkens sei. Die Leugnung der Legitimi-
tat des Schlusses von der Gleichheit der Resultate und Wirkungen auf die
Gleichheit der sie zeitigenden Abliufe und Ursachen entspringt keineswegs
einer metaphysisch-idealistischen Position, etwa um die Eigenart und Eigen-
stindigkeit des menschlichen Geistes vor der Reduktion auf kybernetische
Prozesse zu «retten». Sondern sie folgt aus der Verpflichtung des wissen-
schaftlichen Erkennens, seinen Ausgang von primiren Gegebenheiten und
nicht von postulierten oder erschlossenen Sachverhalten zu nehmen. Mit
Recht fordert Frank: «Die philosophische Kritik der Kybernetik mul3 un-
entwegt dariiber wachen, daBB der bloBe Modellcharakter nicht aus den
Augen verloren wird — ohne daB3 damit die umgekehrte Behauptung stets
berechtigt wire, dafl zwischen einem bestimmten Modell und seinem Urbild
ein ‘wesentlicher’ Unterschied bestiinde». Die Gefahr, das erdachte Modell
mit dem damit verkniipften Tatbestand, das Abbild mit dem Abgebildeten,
das Zeichen mit dem Bezeichneten, das kybernetisch simulierte mit dem fak-
tischen Denken zu verwechseln oder zu identifizieren, scheint bei Kyberneti-
kern zu drohen. Und man darf sie vielleicht auch davor warnen, sich selber
unversehens in die Situation des Blinden, der die farbige und gestaltete Welt
leugnet, zu manipulieren.

H. Kunz

Theodor Haecker: Vergil|Schinheit| Metaphysik des Fiiklens. Kosel-Verlag,
Miinchen 1967.

Mit diesem fiinften Band ist die Werk-Ausgabe der Schriften Theodor
Haeckers abgeschlossen. Er enthdlt auBer den drei im Titel genannten
Abhandlungen eine vorziigliche und nicht unkritische Studie von Clemens
Bauer iiber den Autor, eine Bibliographie seiner Schriften und ein Register
der in diesen zitierten Namen. Das letztere biilt an Brauchbarkeit leider
deshalb ein, weil es «aus sachlichen Griinden . . . nur Stellen aufgenommen»
hat, «an denen etwas Wesentliches iiber die betreffende Person ausgesagt
ist». Bauer meint, man diirfe Haecker «sehr wohl als Laientheologen bezeich-
nen, sogar als den einzigen, den der deutsche Katholizismus in Generatio-
nen, zumindest im 20. Jahrhundert, aufzuweisen hat. Das zeugt bei allem

242



Ruhme doch fiir eine arge spirituelle Blutarmut eben dieses Katholizismus:
daB ein ‘Laientheologe’, ein ‘religitser Schriftsteller’ von Format nicht aus
seinen eigenen Reihen kam, sondern ithm aus dem ‘anderen Lager’ auf dem
Weg der Konversion zuwuchs. Haecker hat die ‘Spuren’ seiner Herkunft ein
Leben lang bewahrt, in einer fast bestiirzenden Aversion gegen Reformation
und reformatorische Theologie, in einer oft schneidenden Intoleranz, wo er
‘seine’ geistige Ordnung und die Substanz seines Glaubens bedroht fiihlte,
und in einem nie aufgegebenen Antiliberalismus». Spricht dergleichen nicht
gegen die so heftig fiir sich in Anspruch genommene «objektive Wahrheit»
des Glaubens?
H. Kunz

Gerhard Funke: Phdnomenologie — Metaphysik oder Methode? Verlag
H. Bouvier & Co., Bonn 1966.

«Philosophieren setzt . . . beim faktisch Gegebenen ein, das eine Sache, das
ein Weltstiick, das ein ens mentale, das ein irgendwie geartetes Sinnvermein-
tes sein kann. Nach den Bedingungen, warum und wieso dies Phdnomen, das
sich da in einer bestimmten Bedeutung als zugianglich erweist, so aussieht, wie
es sich gibt — nach diesen Bedingungen fragt das kritische Philosophieren».
«Philosophie ist weder rein faktenfeststellend noch blo3 qualiabeschreibend,
sie will vielmehr wissen, warum etwas so ist, wie es ist; und das heil}t, warum
es als Phianomen so auftritt, wie es sich in der je entsprechenden Einstellung
darbietet, warum es verbindlich erscheint». «Sinn und Sein von BewuDBtsein,
von Personsein, von Subjektsein, von Existenz verbleibt stets ein Thema der
BewubBtseinsphilosophie insofern, als es hier nicht um die Erlebnisse als solche,
nicht um Stimmungen oder Befindlichkeiten, auch nicht etwa um Katego-
rien und Existenzialien als solche geht, sondern insofern alle diese Momente
als das, was sie meinen und leisten, ausgewiesen sind. Philosophie ist Bemii-
hung um die Aufdeckung der erkenntnisbringenden Vermittlungen. Ein Da-
hinleben in bestimmten Einstellungen des Alltagslebens, ein Existieren
als Existieren sagt iiber dies Leben, sagt iiber dies Existieren als Leben und
als Existieren gar nichts aus». «Der in einem gingigen Verstindnis Dahin-
lebende ist enttiuscht, wenn ihm das nicht bestitigt wird, was er, immer in
bestimmten Selbstverstindlichkeitshorizonten beheimatet, erwartet. Und in
eben diesem subtileren Sinne ist Philosophie fortlaufend enttiuschend: Sie hebt
stets wieder erneut die eingebiirgerten und iibernommenen Zusammenhangs-
erklirungen auf, indem sie iterativ weiter zuriickgreift und das jeweils
scheinbar ganz Vertraute unheimlich werden 14Bt. Das heifit, Philosophie
ist der unabschlieBbare ProzeB der Enttiuschung liebgewordener absolut-
gesetzter Erwartungen. Und gerade weil der Mensch des XX. Jahrhunderts
nichts mehr hegt und pflegt als alte Erwartungen und vermeintlich ‘progres-
sive’ Traume, die ihm die Philosophie — tiefer analysierend — dann nicht
bestitigen und erhirten kann, findet dieser selbe Mensch nun umgekehrt die
Philosophie enttauschend, so jedenfalls, daB er sich von ihr abwendet und die
kritische (weil enttduschende) Haltung zugunsten der dezisionistischen Wendung
zum engagement, also zur Selbstbindung an dogmatisch-metaphysische Ab-

243



soluta aufgibt: car tel est notre plaisir». , Gegenstand der Philosophie’ wird
genau das sein, was die in allen Einzelwissenschaften jeweilig angesetzte
unbewiesen hingenommene Beweisunterlage ist». «Seit der sokratisch-platonischen
Bemiihung erscheint als Hauptaufgabe der Philosophie dies, eine Unterschei-
dung zwischen doxa und episteme zu treffen, also subjektive Meinungen und
Uberzeugungen von objektiver Erkenntnis der Sachverhalte zu trennen.
Philosophie hat es dann nicht mit mythischen Bildern, nicht mit Vorstellun-
gen des religiésen Glaubens, nicht mit gnomischen Weisheitsspriichen, nicht
mit dichterischen Bekenntnissen als solchen zu tun. Sie kann als Wissenschaft
oder als Bemithung um Wissen niemals Anweisung fiir ein bestimmtes Verhal-
ten geben, wenn sie Seinsverhiltnisse erforscht. Als theoretische Disziplin
mag sie Grundlage fiir normative Wendungen werden, aber sie ist dann nicht
selbst Lebensweisheit, Lebensklugheit, Lebenskunde und Lebenshilfe.

In diesen aus den beiden ersten Kapiteln («Was ist Philosophie?» und
«Dogmatisches Wissen und kritische Grundlagenwissenschaft») des vorliegen-
den Buches zitierten Satzen spricht sich eine Auffassung der Philosophie aus,
die deren Aufgabe auf die transzendentale Kritik der Wissenschaften, ge-
leitet von der Kantischen Frage nach den Bedingungen ihrer Moglichkeit,
beschrinkt. Das ist gewil3 eine, auf die geschichtlichen Gestalten hin gesehen,
sehr begrenzte szientistische Auffassung, die nicht einmal Husserls Intentio-
nen ganz gerecht wird. Trotzdem sind es wohltuende Satze eines deutschen
philosophischen Autors aus der mittleren Generation, die sich wie eine Oase
der Niichternheit von den iiblichen dogmatischen spekulativen Uberschweng-
lichkeiten abheben. Und wohltuend ist auch die erfrischende aggressive ent-
schiedene, das ganze Buch durchziehende Polemik, selbst dort noch, wo man
ihr nicht zustimmen kann. Die iibrigen Kapitel behandeln folgende Themen:
«Das reflexive BewuBtsein und der iterierende Regre3 auf Bedingungen der
Moéglichkeit», «Die historische Entfaltung der Auffassungssysteme», «Die
kritische Auflésung der Uberzeugungshorizonte», « Das topische BewuBtsein
und der utopische Riickzug auf Letzterfahrungen der Lebenswelt», « Phino-
menologische Methode und strenge Wissenschaft», « Was ist Erscheinung in
ihrem Erscheinen?» und «Grundlagenwissen und BewuBtseinsphilosophie».

Die Antwort auf die im Titel des Buches gestellte Frage gibt Funke ein-
deutig: «Phdnomenologie als Transzendentalphilosophie ist Konstitutionsphiloso-
phie — aber Phanomenologie als Konstitutionsphilosophie ist auch forlaufende
Kritik, nimlich begriindete Auflésung jeweils bewuBtwerdender meta-
physischer Positionen. Daraus folgt: Phinomenologie ist nur als Kontrolle
der Metaphysik, nicht aber selbst als Metaphysik moglich». Welche Phino-
menologie er dabei meint, geht aus seinen Ausfithrungen ebenfalls eindeutig
hervor. Er schreibt: «Zweifellos ist weder in der Personmetaphysik bei
Scheler noch in der Seinsmetaphysik bei Heidegger eine irgendwie geartete
Tendenz zur kritischen Uberpriifung der eigenen Position hinzugesetzt. Inso-
fern ist es im Grunde falsch, Heidegger und Scheler in den Kreis der streng
phéanomenologisch orientierten Bestrebungen einzuordnen, da ihre Positionen
die Anwendung des Prinzips der fortlaufenden Begriindung letztlich ausschlie-
Ben; oder es ist zumindest miBverstindlich, sie nach dem eigenen Ausweis ih-
rer Schriften in diesem Zusammenhang zu belassen». Es handelt sich also um

244



Husserls Konzeption, und im Hinblick darauf habe ich bereits bemerkt,
daB Funke nicht alle Intentionen Husserls beriicksichtigt. Gewil3 zitiert er
(S. 122) eine Anzahl Husserlscher Wendungen, die sich mit den radikalen
iterativen, die vermeintlichen metaphysischen Selbstverstindlichkeiten ent-
hiillenden Reflexionen nicht ohne weiteres vertragen, wobei um der Gerechtig-
keit willen immerhin zu sagen wire, daf3 das keineswegs nur rhetorische Fra-
gen auch bei Heidegger eine entscheidende Rolle spielt. Was Funke indessen
bei Husserl nicht erwiahnt, ist einmal der seltsame Glaube beziiglich der
existenziellen Relevanz der Phinomenologie, den der spate Husserl in der
«Krisis» (Husserliana VI, S. 140) formuliert und in welchem sich sein ur-
spriinglich ethisches Anliegen manifestiert. Noch wichtiger ist jedoch Husserls
Anspruch auf apodiktische apriorische, allem empirischen Erkennen vermeint-
lich uiberlegene sachhaltige Wesenseinsichten, welche iiber die Einklamme-
rung des wirklichen bzw. als wirklich vermeinten Seienden und mittels der
Beschriankung auf das konstituierende «absolute» BewulBtsein erreicht werden
sollten. Dal3 Husserl spater auf diesen « Traum» verzichtet hat, hebt den
frither durchgingigen Anspruch nicht auf; im iibrigen ist Funkes Deu-
tung der fraglichen AuBerung (S. 164, Anm. 81) m. E. nicht iiberzeugend.

Funke sagt: «Dal es die Welt an sich nicht gibt, ist Ergebnis der phinome-
nologischen Reflexion». Abgesehen davon, daB sich bei Husserl beziiglich
dieses Punktes gegensitzliche Behauptungen finden: liegt hier nicht eine nega-
tive dogmatisch-metaphysische These vor? Dal3 wir im alltaglichen Leben
von der « Welt an sich», d. h. von der vom Wahrgenommen- und Vermeint-
werden unabhingigen Eigenstindigkeit des weltbildenden Seienden iiberzeugt
sind, was auch Funke ausdriicklich einrdumt (S. 199), ist gewil3 ein «naiver
Glaube» (obzwar von grundsitzlich anderer Art als der religiose Glaube),
aber daraus folgt noch nicht sein Unrecht. Und daB uns diese « Welt an sich»
nur als uns erscheinende, vergegenstindlichte, intentional konstituierte zu-
ganglich wird, 148t sich nicht bestreiten; aber wiederum folgt daraus keines-
wegs, daB} es sie nicht an sich gibt. Vermutlich spielt sowohl bei der Leugnung
der « Welt an sich» wie bei der Bestreitung ihrer Erkennbarkeit die im Zusam-
menhang mit Kants unseligem «Ding an sich» — ein pures Gedankending —
stehende Konstruktion einer erdachten «Hinter»— oder «Uberwelt» mit.
Denn so korrektlogisch die beiden Leugnungen «begriindet» sind: sie lassen
sich iiber die gedankliche Argumentation hinaus weder «beweisen» noch
«widerlegen», sind also bloBe Behauptungen. « Wenn man sagt», schreibt
Funke, «daB alles Seiende in der Subjektititkonstituiert sei, dann bedeutetdas,
daB es von dorther seinen Sinn und Seinscharakter zugemessen erhilt; das
heiBt aber nicht, daB diese Subjektitit dies Seiende real machte oder erzeug-
te»; und entsprechend heiBt es, die Vorstellung, «die transzendentale Sub-
jektitat sei der absolute Erzeugungsgrund der Wirklichkeit», ist aufzugeben. Was
besagt hier die von der Subjektitit nicht gemachte «Realitat» des Seienden?
Und wie 148t sie sich einerseits vom dem Seienden von der Subjektitat zuge-
messenen «Sinn» und «Seinscharakter», andererseits diese beiden von den
willkiirlichen intentionalen «Sinngebungen» und «Seinsaussagen» unter-
scheiden, wenn das Seiende «an sich» unzuginglich sein soll? Wir héren von
Funke weiter: «Die Phidnomenologie hat als transzendentale Philosophie

245



stets Recht, wenn sie insofern eidetisch und synthetisch ist, als sie alle Erschei-
nungen als Allgemeinheiten begreift. Fiir ein begreifendes Erfassen gibt es das
bloBe Einzelne, Individuelle, Je-Einmalige nicht». «Allgemeinheiten» sind
faktisch ausschlieBlich Idealititen, d.h. (nach Husserl) Erzeugnisse des
menschlichen Denkens, die es «aulBerhalb» seiner und «auBerhalb» der
sprachlich fixierten Begriffe nirgends gibt. Wenn es nun fiir das begreifende
Erfassen (dem eine generalisierende, obzwar nicht immer reflektierte Ten-
denz einwohnt) Einzelnes nicht gibt, so heit das, daB es sich stets nur auf
Phantome, auf menschliche Gedankengebilde beziehen kénnte; ob sich damit
das Erkennen begniigen will, darf man bezweifeln, obwohl es ihm dann mit
erdachten allgemeinen Wesenseinsichten leicht gemacht wire und es sich
von der schweren Last des Erfahrens befreit hitte. Mit der Ausklammerung
des Erfahrens, d. h. des rezeptiven Sichgebenlassens des Begegegnenden ent-
fallt jede Moglichkeit der Korrektur der einmal vermeintlich erfaBten
apriorisch-konstituierten Wesenheiten. Im tbrigen diirfte Husserl mit der
betonten reflexiven «Entdeckung» der weltkonstituierenden Leistungen des
transzendentalen BewuBtseins den verdeckten produktiven Anteil der Re-
flexion iibersehen haben, genauso wie er die das « Wesen» allererst setzende
Leistung der ideierenden Abstraktion in der — freilich auch rezeptiven —
Wesens«schau» verkannt hat. Das alles sagt gegen die UnerlaBlichkeit der
reflexiven Generalisierungen gar nichts, man sollte sie nur nicht zu primaren
Erkenntnisgegenstinden hypostasieren.

Ein kritisches Wort sei schlieBlich noch zur Frage des intentionalen und
nicht-intentionalen BewuBtseins angemerkt. « Angst und Sorge nur wirklich
als Angst und Sorge genommen, weil eben nur als Angst bzw. Sorge ausge-
wiesen, sagen auch nicht mehr aus als dies: Angst und Sorge. Sie sagen nichts
von Existenzialitit und Seinsverfassung, berichten nichts vom Dasein, dem
es in seinem Sein um dieses selbst geht. Oder aber sie berichten hiervon doch etwas,
dann sind sie in einem umfassenden Sinne, als es zunéchst angesetz t wird, doch
intentional». Ist diese Erweiterung des Intentionalititsbegriffes nicht dog-
matisch, insofern sie von der intentionalen Reflexion her auf die Angst in
ihren prareflexiven Bestand sekundir ein intentionales Moment hineinproji-
ziert (wie es schon Driie getan hat) und damit ihre primire Eigenart — die nur
reflexiv erfal3t werden kann — verfilscht? Damit, daB mir ein umweltlicher
Gegenstand oder ein vermutlich in mir abgelaufenes unbewufBtes Geschehen
reflexiv bewuBt wird, gelangt doch kein reflektiver BewuBtseinsakt in den
Gegenstand oder in das unbewuBte Geschehen selbst hinein. So unerldBlich
die mehrfache Reflexion fiir alles wissenschaftliche und philosophische Er-
kennen immer ist und bleibt: sie kann als solche die « Lebenswelt» so wenig
ausreichend konstituieren wie das auf die Reflexivitit reduzierte transzenden-
tale Ego. (DaB3 Husserl gelegentlich von einem transzendentalen konstituieren-
den vollen konkreten Sein und Leben spricht, bleibt eine bloBe Redensart
ohne Konsequenzen fiir die Konstitutionsanalyse der « Lebenswelt»).

Zweifellos hat Funke ein zentrales Anliegen zumal des spiten Husserls
der «Krisis» — die transzendental-reduktive, nie endgiiltig abzuschlieBende
Kritik der «lebensweltlich-selbstverstindlichen» metaphysischen Voraus-
setzungen der Wissenschaften und die (von Husserl leider nur noch fragmen-

246



tarisch exponierte) Thematik der «Lebenswelt» — klar dargestellt, fiir das er
sich selber auch einsetzt («wo die nun bereits historisch gewordene Arbeit
Husserls endet, hat die aktuelle Forschung einzusetzen»). Dal3 er dabei die
«Geschichtlichkeit» der Vernunft — sachlich m. E. mit Recht — starker ak-
zentuiert als Husserl, ist ohne Belang. Wohl jedoch hitte man sich auch Hus-
serl (und nicht nur Scheler, Heidegger u. a.) gegeniiber eine ausgepragtere
kritische Haltung gewiinscht. Denn man kann doch schwerlich iibersehen, daf3
das von Husserl beklagte MiBverstandenwerden auch durch seine eigenen
Wandlungen, Unklarheiten und «absoluten» Anspriiche mitbedingt worden
ist. Die Uberweisung der regressiven gestuften Reflexion an ein absolutes
«BewuBtsein iiberhaupt» oder an ein transzendentales Subjekt, d. h. an
sekundire Gedankengebilde scheint gelegentlich die konkrete empirische
Selbstkritik verhindert zu haben. Ich hoffe, daB meine an Funke gerichteten
Fragen und gegen ihn erhobenen Einwinde die Bedeutung seines durch und
durch soliden, anregenden, auf weite Strecken iiberzeugenden Buches nicht
verdunkelt haben.
H. Kunz

Willy Hochkeppel (Hrsg.): Die Antworten der Philosophie heute. Szczesny
Verlag, Miinchen 1967.

Das Buch Hochkeppels will ein Pendant zu dem vor drei Jahren von G.
Szczesny herausgegebenen Werk « Antwort der Religionen» sein. Im Unter-
schied zu dieser Publikation hat sich Hochkeppel jedoch an acht fast noch
unbekannte Philosophen der jiingsten Generation — «Assistenten, Dozenten
und ein junger Professor» — gewandt und ihnen vierzig Fragen zur Beantwor-
tung vorgelegt. Das geschah aus einer gewissen Besorgnis heraus, «denn daf3
in der Offentlichkeit nur noch ein recht geringes Interesse an der Philosophie
besteht, unterliegt keinem Zweifel». «Die veranderte Einschitzung wie die
innere Umwandlung und Komprimierung der Philosophie haben ihr nicht
unbedingt geschadet. Sie ist in sublimerer, differenzierterer Form daraus her-
vorgegangen. AuBlerhalb der philosophischen Forschung aber ist man bei
jenen altehrwiirdigen, ‘ewigen’ Fragen stehengeblieben, die zum Teil in der
Tat historisch geworden sind, oft aber nur unzeitgemiB3 wirken. Wenn sich
jedoch die Philosophen gar nicht mehr auf solche vermeintlich naiven oder
trivialen Fragen einlassen, dann werden diese den Ideologen gestellt, die sie
ebenso bereitwillig wie restlos beantworten. Denn gewisse allgemeine Fragen
sind nach wie vor philosophisch bedeutsam, sie gehéren zu jenen Grund-Fra-
gen, die am Anfang aller Philosophie stehen und auf deren Klarung letzten
Endes alle Anstrengungen des Denkens gerichtet sind». Diese vierzig Fragen
wurden «unter dem Gesichtspunkt ausgewzhlt und formuliert, wie sie sich
vorwiegend demjenigen stellen, der nicht ‘Fach-Philosoph’ ist; sie sollen also
fiir den philosophisch engagierten Laien reprasentativ sein. Andererseits
wurde Wert darauf gelegt, die Fragen dennoch in eine Beziehung zur gegen-
wirtigen Problematik der Philosophie zu setzen». Als Beispiele seien zitiert:
1. Was ist und zu welchem Ende treibt man Philosophie? 3. Ist der Mensch
frei und in seinen Moglichkeiten unbegrenzt oder ist er durch natiirliche An-

247



lagen, durch Umwelt oder Bediirfnisse in seiner Willens- und Entscheidungs-
freiheit weitgehend eingeschrankt? 9. Der Sinn des individuellen Daseins kann
in der Entfaltung seiner Moglichkeiten liegen. Oder das Leben des Einzelnen
erhilt erst Sinn durch die es iibergreifende Geschichte der Menschheit.
Welches Ziel und welchen Sinn hat die Geschichte? Und in welchem Ur-
sache-Wirkungs-Verhiltnis stehen Mensch und Geschichte? 15. Die Welt, so
driicken es die Physiker aus, sei zwar unbegrenzt, aber endlich. Soll sich die
Philosophie bei solchen Feststellungen der Erfahrungswissenschaften beru-
higen, oder soll sie weiter danach fragen, was jenseits dieser unbegrenzten,
endlichen Welt ‘ist’? 19. Ist der Mensch als eine Endstufe kosmischer Ent-
wicklung zu betrachten, oder soll man eine weitere biologische Entwicklung
zu einer hoheren Spezies und damit zu héheren geistigen Fahigkeiten fiir
moglich halten? 21. Gibt es allgemein giiltige, ewige Werte, unabhingig von
den Wertschitzungen und Uberzeugungen der Menschen? Oder sind Werte
Ausdruck personlichen Dafiir-Haltens und subjektiver Stellungnahme, folg-
lich nur bedingt und nicht fiir jedermann verbindlich? 40. Soll philosophische
Erkenntnis dazu dienen, die Probleme des Daseins zu bewiltigen und, wie die
Religionen, Trost im Leid zu spenden, oder ist das oberste Ziel philosophischer
Besinnung die zweckferne Entdeckung und der kiinstlerische Genuf3 der
Wahrheit, um héchstens mittelbar dadurch dem Dasein einen Sinn zu ver-
leihen?

Diese Fragen sind gewiB nicht immer sonderlich gliicklich formuliert wor-
den, was von den antwortenden Autoren auch ofters bemerkt und korrigiert
wird; doch das lieB sich vielleicht nicht ganz vermeiden. Davon abgesehen
wird man indessen bei der Beurteilung der Antworten im Auge behalten
miissen, daB sich ihre Verfasser nicht ungehindert in der ihnen eigenen Form
und auf dem ihnen adiquaten Niveau duflern konnten, wie es wohl der Fall
gewesen wire, wenn sie einige wenige philosophische Themen ausfiihrlich
hitten behandeln kénnen. Ob die Auswahl fiir die jiingste deutsche Philo-
sophie reprisentativ ist, kann ich nicht beurteilen; jedenfalls fehlen Autoren,
die von theologischen und spekulativ-metaphysischen Aspekten mitbestimmt
sind, wie das in der vorangehenden Generation hiufig genug ist. Die Mitar-
beiter sind folgende: Wilhelm Karl Essler (geb. 1940) ; Joachim Holling (geb.
1936) ; Friedrich Kambartel (geb. 1935); Peter Krausser (geb. 1922); Hans
Lenk (geb. 1935); Reinhart Klemens Maurer (geb. 1935); Jiirgen Mittel-
strass (geb. 1936) ; Werner Schneider (geb. 1927).

Im Ganzen erhilt man den Eindruck, daB es sich bei den hier versammel-
ten Autoren um ernsthafte, niichterne, an den empirischen Wissenschaften
orientierte, vorsichtige, spekulativen Uberschwenglichkeiten abholde Philo-
sophen handelt. Nur selten bricht der eine oder andere aus dieser Linie aus, so
wenn etwa Hoélling zur Verteidigung allgemeingiiltiger ewiger Werte auf die
Unterscheidung von Faktum und Norm rekurriert — wenige Seiten spiter
spricht Maurer dann vom «Faktum als Norm» — und eine alte abgestandene
logisch korrekte Argumentation gegen den Relativismus vorlegt, ohne zu
merken, daB mit der Entriickung der Normen in die Idealitit deren Reflex
im subjektiven Bewerten von vornherein ausgeklammert wird. Die erwahnte
Niichternheit hat die Verfasser auch dazu befihigt, den in manchen Fragen

248



Hochkeppels enthaltenen Provokationen, ohne Kompetenz in Dingen mit-
zureden, fast durchwegs zu widerstehen. So sagt Schneider: « Nach dem Ab-
sterben der groBen metaphysischen Entwiirfe mul3 die Philosophie wohl das
begriindete Eingestindnis ihres Nichtwissens fiir eine Tugend halten»; und
Maurer: «Die aus einer merkwiirdigen, aber publikumswirksamen Vermi-
schung von Theologie und Biologie resultierenden Euphorie Teilhard de
Chardins oder die marxistisch-mystische Hoffnung Ernst Blochs zu teilen,
besteht fiir niichternes Denken kein AnlaB3. Solcher Mystizismus verdeckt nur
das méglicherweise nahe Ende der Geschichte». Man hat Griinde genug,
dem Herausgeber trotz seiner wohl doch zu betonten Popularisierungsten-
denz fiir diese lehrreiche Dokumentation zeitgenossischen Philosophierens

dankbar zu sein.
H. Kunz

Walter Kaufmann: Religion und Philosophie. Eine Kritik des Denkens unserer
Leit. Szczesny Verlag, Miinchen 1966.

Das von Wolfgang Steppe gut iibersetzte Buch besteht aus 100 Paragraphen,
die in 11 Abschniite gegliedert werden. Deren Uberschriften lauten: Der
philosophische Flug; Positivismus und Existentialismus; Wahrheit, Sprache
und Erfahrung; Religion, Glaube und Beweisgriinde; Der Gott der Philo-
sophen; Gott, Vieldeutigkeit und Theologie; Satanisches Zwischenspiel oder:
Wie man zum Teufel geht; Wahrheit in drei Religionen; Der Kern der Reli-
gion; Heilige Schrift und Dichtung oder: Wie man die Bibel lesen soll; und
Vernunft und Eros. Im neunten Abschnitt (Der Kern der Religion) kommen
folgende Themen zur Sprache: Mystik, Unsagbarkeit, Mystik als historische
Erscheinung, Kriterien mystischer Erfahrung, Inspiration, Inspiration und
Religion, Gegen Fromm: Die Religion und das Tragische, Religion und
Loyalitat, Thomisten und andere, Loyalitdt und Wahrheit, Religion, Streben
und das Heilige, Das Jenseits, Religion und Dichtung.

Diese Auswahl der Uberschriften zeigt vielleicht dem Leser, daB ein
Inhaltsreferat des Werkes unmdéglich ist. Ein solches wire aber auch deshalb
deplaziert, weil es von seiner Lektiire abhalten kénnte, und das wire bedauer-
lich — wenigstens fiir alle diejenigen, die eine vorwiegend polemische tapfere
intellektuelle Redlichkeit zu schitzen wissen. Kaufmann gehért zu den selte-
nen zeitgendssischen Denkern, die sich weder von den Theologen noch von den
Philosophen etwas vormachen lassen. Von seinem Werk sagt er: «Die in
diesem Buch geiibte Kritik der Religion und seine Polemik gegen fertige
philosophische Gebaude und gegen das Auskramen von zweifelhaften Be-
griindungen fiir das, was man ohnehin glaubt, hitten sich in die Form eines
Hiobkommentars pressen lassen». Als eine Art umgreifende «Definition» des
Themas mag die Formulierung gelten: «Philosophie ist selbstkritisch gewor-
dene Dichtung. Ist Religion etwa Dichtung, die sich falschlich fiir etwas an-
deres hilt? Philosophie ist Dichtung mit einem intellektuellen Gewissen,
poetische Schau, die dem kritischen Verstand unterworfen ist. Positivismus
ist kritischer Verstand ohne poetische Schau; Dichtung ist poetische Schau
ohne rationale Priifung, und Religion ist autoritir gewordene Dichtung».

17 Studia Philosophica XXVIII 249



Es ist jedoch gut, wenn man eine von Kaufmann spater (Der Glaube eines
Ketzers) vorgeschlagene, obgleich nach seinem eigenen Gestindnis nur be-
dingt richtige Bestimmung der Philosophie sich vor Augen halt: sie sei
«Suche nach Wahrheit mit Hilfe von Tatsachen und Argumentation ohne
Berufung auf Autorititen, und ohne da3 man die Ergebnisse vorausweiB3».
Einige Zitate aus dem vorliegenden Buch mégen einen Eindruck seiner Dik-
tion vermitteln:

«SachgemiafBe Kritik kénnen auch Leute iiben, die nie einen philosophi-
schen Flug unternommen haben. Man kann feststellen, ob ein Ei faul ist,
ohne selbst ein frisches legen zu kénnen. Und zu einer philosophischen Ab-
handlung gehért mehr als neue Erkenntnisse: Es braucht dazu auch Dar-
legungen und Beweisfithrungen, die nicht gegen Widerspruch gefeit sind».
Von Moore, der auf Bertrand Russel einen entscheidenden EinfluB ausgeiibt
haben soll, zitiert Kaufmann den Ausspruch: «Ich wiillte nicht, daB Russel
mir etwas verdankt auBler ein paar Irrtimern». «Ungeziigelte Schau,
unbesehene Eingebung und reine Leidenschaft sind die Quellen, aus denen
Tollheit, Aberglaube und Fanatismus stromen. Aber Geschick und Geduld
ohne Schau sind Verbrauch von Geist in einer Wiiste von Spitzfindigkeiten».
«Bald wurde auch aus Wittgensteins zweitem Vorschlag — ‘Frage nicht nach
der Bedeutung (Analyse), sondern frage nach dem Gebrauch’ . .. — in Cam-
bridge und Oxford beinahe ein Dogma gemacht, das man mit Moores Ach-
tung vor dem Clommon sense verschmolz —, und sehr zu seiner eigenen Uber-
raschung hatte Wittgenstein einen neuen Zeitvertreib fiir die Professoren-
schaft erfunden. Sein Heilmittel fiir abgriindige Noéte schickte sich vorziiglich
zur geselligen Unterhaltung. Man konnte tiber den Gebrauch von Wértern re-
den und dabei glinzen, ohne je an einem philosophischen Problem gelitten zu
haben». «Viele groBe Philosophen waren bemiiht, davon zu sprechen, wovon
man kaum sprechen kann, und darum haben sie neue Worte geprigt, in
Gleichnissen und Paradoxen geredet und zuweilen sich anscheinend selbst
widersprochen. Wenn ein Philosoph seltsam redet, miissen wir uns fragen, ob
er etwas Seltsames gesehen hat und uns darauf aufmerksam machen will».
«Wer ins Blaue hinein phantasiert, kann iiberfiihrt werden, ohne daB3 man die
Autoritat des Common sense anzurufen braucht. Um unsere Achtung zu ver-
dienen, muB} ein Philosoph sich einer gewissen Zucht fiigen, die es andern
moglich macht, sachliche Einwinde zu erheben. Wenn er mit Mythen oder
Etymologien zu Felde zieht, muB dem Kritiker dasselbe erlaubt sein: Mythe
gegen Mythe, Etymologie gegen Etymologie. Ob einem Philosophen Fehler
unterlaufen sind, darf nie die letzte Frage sein. Antiseptisches Denken ist eine
Tugend, die man Studenten vorhilt, die zumeist ganz unfihig sind, mehr als
das zu lernen, wenn sie iiberhaupt so weit kommen. Aber selten ist diese Tu-
gend vereint mit Leidenschaft und fruchtbarer Tiefe. Die Schriften der Philo-
sophen, die zu lesen sich am meisten lohnt, stecken voller Fehler; es ist ganz
gut, wenn man Studenten an diesen Fehlern den Geist iiben 128t. Aber es wire
dumm, sie als Entschuldigungen zu benutzen, um aus den Texten nichts zu
lernen». «Selbst iiberragende mathematische Fiahigkeiten schiitzen nicht vor
pathetischen Verirrungen, wenn das Gesprach auf die Religion kommt.
Manche Leute meinen ja, der Umstand, daB einige Wissenschaftler, insonder-

250



heit Atomphysiker, sich zu iiberkommenen Glaubensmeinungen bekennen,
spreche doch sehr dafiir, daBB diese Meinungen wahr seien. Aber das ist durch-
aus unrichtig». «Tillichs ‘Sein-selbst’ ist weder der Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs noch der Gott von Jesus, Paulus, Matthius und Lukas noch der
Gott der Martyrer und Reformatoren noch der Gott, dem heute die groBe
Menge der Glaubigen anhingt. Der Widerhall, den Tillich findet, beruht auf
der Zweideutigkeit des Wortes ‘Gott’: Tillich spricht von Sein-selbst und
seine Zuhorer denken an das, was sie eben unter ‘Gott’ verstehen. Die einen
denken an den Gott Hiobs, die andern an den Gott des Paulus, die dritten an
den Gott Calvins, wieder andere an ihren eigenen Gétzen und noch mehr den-
ken an gar nichts Bestimmtes, sondern fiihlen sich erbaut». « Das Christentum
lehrt, Liebe sei gottlich, und nennt Jesus die Verkérperung der Liebe. Aber
ein Buddhist, und nicht nur ein Buddhist, kénnte einwenden, ein paar Stun-
den am Kreuz, denen ewige Gliickseligkeit zur Rechten Gottes folgt, seien kaum
das denkbar beste Symbol fiir Liebe und Aufopferung, wenn andererseits
Millionen ewige Hollenqualen leiden. Der Sohn des Chefs, der voriibergehend
untergeordnete Arbeiten verrichtet, bevor er neben seinen Vater an die Spitze
der Firma tritt, wird kaum die Arbeiter mit ithrem Los versdhnen, falls sie
unablissige Qualen auszustehen hitten. GewiB, auch viele Christen haben dies
empfunden, und es hat ihnen zu schaffen gemacht, aber der herrschende
Ton im Neuen Testament und seither ist erstaunlich unbarmherzig». «Un-
sere volkstiimlichen Streiter fiir die Religion . . . setzen ihre Hoffnung auf die
Masse, auf alle, die man mit Bestsellern erreichen kann. IThr Optimismus ist
seicht, vergleicht man ihn mit der tiefen Illusionslosigkeit der Propheten, Jesu
und Calvins, oder auch mit Nietzsche, Freud und Hermann Hesse. Die Idee
einer geistigen, aber nicht autoritidtsgebundenen Massenbewegung ist uto-
pisch».

Kaufmann vermifit bei manchen Autoren eine «verniinftige (rationale)
Begriindung» ihrer Thesen: man hitte gern erfahren, was er darunter ver-
steht, da dazu heute die formallogische Richtigkeit anscheinend nicht mehr
ausreicht. — Die drei Dialoge zwischen dem Satan und einem Theologen,
einem Christen und einem Atheisten rutschen unter das Niveau der iibrigen
Kapitel ab. Und auch die Wendungen: «Der Mensch ist ein Affe, der ein
Gott sein mochte», oder: «der Mensch ist der Gott-trunkene Affe» erinnern
allzu peinlich an Sensationshaschereien wie etwa diejenige Th. Lessings vom
«groBenwahnsinnig gewordenen Raubaffen». SchlieBlich stéren die gestelz-
ten Bernhartschen Ubersetzungen der Thomas-Zitate die schlichte und klare
eigene Sprache Kaufmanns empfindlich.

H. Kunz

Fiirgen Hiibner: Theologie und biologische Entwicklungslehre. Ein Beilrag zum
Gesprich zwischen Theologie und Naturwissenschaft. Verlag C. H. Beck,
Miinchen 1966.

Hiibner gliedert seinen «Beitrag zum Gesprach zwischen Theologie und
Naturwissenschaft» in vier Abschnitte. Im ersten Abschnitt charakterisiert er

251



an der von Darwin begriindeten biologischen Entwicklungslehre als Beispiel
die naturwissenschaftliche, d. h. kausalanalytische, jede Finalitat ausklam-
mernde Methodik. Der zweite Abschnitt enthilt eine reiche und mit vielen
Zitaten belegte Auswahl aus den (hier fast ausschlieBlich beriicksichtigten)
deutschen theologischen AuBerungen zur Evolutionstheorie, einerseits von 1859
(Erscheinungsjahr von Darwins « Entstehung der Arten») bis nach dem ersten
Weltkrieg und andererseits von da bis zur Gegenwart reichend. Diese AuBe-
rungen ordnet der Verfasser unter finf Aspekte: konservativ-orthodoxe
Auffassungen, Annahme schopferischer Eingriffe in die Entwicklung der
Lebewesen durch Gott (vorallem katholische Autoren), idealistische Inter-
pretationen, Scheidung und ineins Zusammenfiigung der Gebiete, Verzicht
auf Kombinationen zwischen biologischen und theologischen Erkenntnis-
anspriichen. Was man hier von seiten der Theologie an dogmatischen Vor-
schriften und willkiirlichen Behauptungen — wie es «sein miisse», was «un-
denkbar» sei usw. — zu lesen bekommt, ist auBBerordentlich eindriicklich,
nicht minder die sich mitunter diametral widersprechenden Thesen, obgleich
sie sich letztlich alle auf die Schrift berufen wollen. Seltsam anmaBend mutet
z. B. auch Barths Bemerkung an, die Naturwissenschaft sei dann «echt»,
wenn sie sich von der Theologie darauf aufmerksam machen lasse, daf} sie
insbesondere den Menschen mindestens «potentiell als Gottes Geschopf zu
sehen» habe. Im dritten Abschnitt illustriert Hiibner an der Theologie
Brunners (seit 1938, d.h. seit seiner personalistischen Bestimmung des
Wahrheitsbegriffes als «Begegnung») einen bestimmten Typus theologischer
Begrifflichkeit als «Sprach- und Gesprachsanweisung» mit besonderer Be-
riicksichtigung der Analogiethematik. Und im vierten Abschnitt schlielich
erortert er — wiederum mit Hinweisen auf verschiedene Autoren — «Recht
und Uberwindung der Trennung von Theologie und Naturwissenschaft».

Der Wert dieses vorziiglichen Buches liegt vorallem in der griindlichen
referierenden Darstellung. Die eigene Position des Verfassers scheint dem
fiinften Typus, also der Scheidung der Gebiete — Theologie und Natur-
wissenschaft — mit Verzicht auf ihre systematische Zusammenordnung am
nichsten zu stehen. Damit kann er sowohl dem genuin-theologischen An-
liegen wie der davon radikal unterschiedenen Intention des naturwissen-
schaftlichen Erkennens am echesten gerecht werden. Fiir seine kiinftigen
Arbeiten diirfte es wichtig sein, daB er gerade diese radikale Differenz im
Ausgang und im Ziel der beiden Haltungen nicht abschwicht, etwa mit
dem Hinweis auf Biologen und Physiker, die zugleich an die biblische
Schopfungslehre glauben. Das ist deshalb leicht méglich, weil diese sich auf
zwei Dimensionen bezieht, welche der naturwissenschaftlichen Erfahrung
prinzipiell unzugénglich, fiir die letztere aber auch prinzipiell unverbindlich
sind und sein miissen. Unverbindlich muB die christliche Schépfungslehre fiir
die Naturforschung deshalb sein, weil von dieser her gesehen jeder andere die
Erfahrung transzendierende kosmogonische Mythos das gleiche « Recht» hat,
sich selber an den « Anfang» der Welt zu setzen und so die Grenzen des Er-
fahrungswissens zu «erganzen». Wiirde die naturwissenschaftliche Erkenntnis
auch nur an einer einzigen Stelle Raum fiir eine supranaturale Erklarung
lassen statt ihre (vorlidufige oder unaufhebbare) Begrenztheit zuzugestehen,

252



so wire sie damit nicht allein jeder beliebigen Phantastik preisgegeben, son-
dern sie hitte sich auch ihren eigenen Boden entzogen.
H. Kunz

Rudolf Bultmann: Glauben und Verstehen. Vierter Band. 2. unver. Auflage;
derselbe: Exegetica. Aufsilze zur Erforschung des Neuen Testaments.

Ausgew., eingeleitet u. herausgeg. von E. Dinkler. J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen 1967.

Kein zeitgendssischer Denker hat die (protestantische und katholische)
christliche Theologie so tiefgreifend und nachhaltig beeinflult wie Heidegger:
und dies, obwohl er sich — im Gegensatz etwa zu Scheler — in seinen Schriften
nur beildufig zu religivsen und theologischen Problemen geiufBlert hat. Fir
diese auBerordentliche Wirkung zeugen beispielsweise die zwei in den letzten
Jahren erschienenen Sammelwerke: «Der spate Heidegger und die Theolo-
gie» (hrsg. von James M. Robinson und John B. Cobb; aus dem Englischen
uibersetzt, 1964), und: «Heidegger und die Theologie» (hrsg. von G. Noller,
1967). Der erste fithrende Theologe, der die Relevanz Heideggers fiir die
Theologic entschieden und dankbar anerkannt hat, dirfte Rudolf Bultman
gewesen sein. Daher ist die Kenntnis mancher seiner Arbeiten auch fiir das
Verstindnis — oder MiBverstandnis — des Heideggerschen Denkens wichtig.
Das gilt von den im vierten Band «Glauben und Verstehen» gesammelten
Aufsitzen in ausgepriagterem MaBe als von den «Exegetica». Dennoch sind
die darin enthaltenen Studien wie « Rémer 7 und die Anthropologie des Pau-
lus», «Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum» und «Heilsgeschichte
und Geschichte» fiir den Historiker des metaphysischen und theologischen
Denkens ebenfalls bedeutsam. E. Dinkler hat tibrigens zu den 24 Abhandlungen
des Bandes eine ausgezeichnete Einleitung beigesteuert, in der diejeweiligen
Themen der Aufsitze und der «Sitz im Leben» ihres Verfassers pragnant
skizziert werden. Im 4. Band «Glauben und Verstehen» finden sich folgende
Arbeiten: Die Erforschung der synoptischen Evangelien; Der Gedanke der
Freiheit nach antikem und christlichem Verstindnis; Erziehung und christ-
licher Glaube; Reflexionen zum Thema «Geschichte und Tradition »;
Optimismus und Pessimismus in Antike und Christentum; Das Verstindnis
der Geschichte im Griechentum und im Christentum; Zur Frage einer
«Philosophischen Theologie»; Ist der Glaube an Gott erledigt?; Der Gottes-
gedanke und der moderne Mensch; Zum Problem der Entmythologisierung;
Was ist der Sinn unseres Weihnachtsfestes heute?; Jesus Christus und die
Mythologie; Antwort an Ernst Kasemann.

H. Kunz

Oscar Cullmann: Vortrége und Aufsitze 1925-1962. Hrsg. von K. Frohlich.
J. C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tiibingen/Zwingli Verlag, Ziirich 1966.

AnlaBlich der Anzeige des Cullmannschen Buches «Heil als Geschichte»
(vgl. Studia Philos. 25 [1965], S. 255fI.) habe ich auf einige Sachverhalte

253



hingewiesen, welche eine auch philosophische Relevanz theologischer Texte
begreiflich und Besprechungen theologischer Schriften in philosophischen
Zeitschriften gerechtfertigt erscheinen lassen. Das gilt auch fiir den vorliegen-
den umfangreichen Band, der die 44 durchgesehenen Arbeiten Cullmanns aus
den Jahren 1925-1962 enthilt (ein Radiovortrag ist 1963 gehalten worden).
Einige davon werden hier zum ersten Mal gedruckt; die urspriinglich nicht
in deutscher Sprache erschienenen Abhandlungen hat jetzt in der Hauptsache
Frohlich in «deutscher Bearbeitung» veréffentlicht. Das Ganze ist in neun
Abschnitte mit folgenden Uberschriften geteilt: 1. Zur Hermeneutik; 2. Jo-
hannes und die Synoptiker; 3. Gemeinsame Sonderstromungen des Juden-
tums und des altesten Christentums; 4. Eschatologie; 5. Ethische Probleme
des altesten Christentums; 6. Zum urchristlichen Gottesdienst; 7. Zur Patri-
stik; 8. Zum Gespriach zwischen den Konfessionen; 9. Biographisches und
Autobiographisches. Philosophisch sind der erste und vierte Teil am belang-
vollsten.

Wie bei andern theologischen Autoren beansprucht auch bei Cullmann die
Polemik einen auBerordentlich breiten Raum, aber sie entgleist bei ihm nie
in personlichen Angriffen. Gelegentlich geht es dabei um einen Streit um
Worte — der Unbeteiligte wiirde es eher ein Gezink um Worte nennen. Das
ist schlieBlich nicht verwunderlich, wenn man sich die Rolle vergegenwirtigt,
die das « Wort» und das Denken in der christlichen Theologie spielen. Und
im Zusammenhang damit scheint eine Frage der erneuten Diskussion zu
bediirfen, die man seit Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises
erledigt glaubte.

Cullmann riickt den Tod und die Auferstehung Christi zweifellos mit
Recht ins Zentrum der christlichen Heilslehre. Von der Auferstehung und
den sog. «Geisteswirkungen» (Krankenheilungen u. a.) spricht er als von
«Ereignissen», die von den ersten Christen «erlebt» worden seien und eine
Enttduschung iiber die ausgebliebene Parusie gar nicht aufkommen lieB.
«Dies stellen wir historisch in unseren Quellen fest. Die theologische Reflexion
setzte erst nachher ein. Am Anfang steht nicht sie, sondern stehen Ereignisse,
in denen die ersten Christen eine Offenbarung iiber das Gottesreich sahen».
Aber sind die Auferstehung und die Wirkungen des heiligen Geistes im glei-
chen Sinne «Ereignisse» wie z. B. das Sterben Christi, das in seiner «all-
gemeinmenschlichen», obzwar je singuliren Faktizitit von jedermann er-
fahren werden kann und als solches sich «objektiv», d. h. unabhingig von
seinem Wahrgenommen- und Vermeintwerden ereignet, wihrend jene «Ge-
schehnisse» nur von den glaubenden Christen «vernommen» worden sind?
GewiB, wenn man — wie es heute wiederum im theologischen und spekulativ-
metaphysischen Denken in weitem Umfange ganz selbstverstindlich und als
hitte Kants Kritik keine Giiltigkeit mehr, geschieht — einem recht naiven
Begriffsrealismus huldigt, 128t sich gegen die Nivellierung der ontisch diffe-
renten Ereignisarten nichts einwenden und auch noch das « Wortereignis»
(Ebeling) unterbringen. SchlieBlich kénnen wir von allem Seienden und
Geschehenden ausschlieBlich mittels Begriffen reden, und von ihnen her ge-
sehen bleibt es in der Tat gleichgiiltig, ob es sich um bloe Begriffe(also
menschliche Denkerzeugnisse) handelt (wie etwa bei den metaphysischen

254



«Gedankendingen»), oder ob ihnen eigenstandige Objekte, z. B. irdische er-
fahrbare Ereignisse entsprechen. Allein wie soll dann, von diesem Standpunkt
aus, unterschieden werden zwischen der Glaubwiirdigkeit der Seelenwande-
rungslehre, des Dogmas von der Jungfrauengeburt und der Auferstehung
Christi, die sich zwar alle widerspruchslos denken, jedoch niemals erfahren

lassen?
H. Kunz

Eugéne Dupréel: Traité de morale, Presses universitaires de Bruxelles,
1967, Coll. Travaux de la Fac. de philosophie et lettres de I'Uni-
versité libre de Bruxelles, 2 vol., IX + 705 p.

Voici réimprimé aprés trente-cing ans un Traité de morale qui avait
marqué une étape dans un monde bien différent; ceuvre d’un sociologue,
établie en pleine connaissance de la sociologie du premier quart de siécle,
cette morale n’est pourtant pas subordonnée a la sociologie. On constate
aussi que les besoins fondamentaux que, fort consciemment, le traité se
proposait ou se refusait de satisfaire n’ont guére changé: «Ce parti pris
d’étudier sans justifier, d’expliquer sans choisir, décevra peut-étre ’attente de
quelques-uns, voire celle du Législateur qui, en instituant dans les Universités
des cours de philosophie morale, songeait sans doute & quelque catéchisme
supérieur et démonstratif...» (p. VI). L’auteur, en effet, dont on a connu peu
aprés importante Esquisse d’une philosophie des valeurs, avait délibérément
choisi les questions théoriques, P’existence, la relativité, la précarité, la
variabilité, les conflits, mais aussi la constance de la morale. Aussi est-ce une
étude de principes qui forme le noyau du Traité, aprés une assez longue
introduction historique et critique et avant 1’exposé des principales consé-
quences (mértie moral, régles, vertus) et applications. Toute sociologique
qu’elle est, cette morale est fort indépendante: on y retrouve l'idée que la
conscience trouve en elle-méme I’expression de I’approbation idéale du
meilleur, que la moralité recherche d’autres perfections, et il y a bien de la
clairvoyance dans cette déclaration,proche de la conclusion, que la moralité
«est, tout bien considéré, un point d’ honneur». (p. 690).

D. Christoff

Hans Reiner: Die philosophische Ethik — Ihre Fragen und Lehren in
Geschichte und Gegenwart. Quelle & Meyer, Heidelberg 1964.

Hans Reiner, ein ausgezeichneter Kenner der Geschichte der Ethik, ver-
mittelt mit seinem Buch auf knappem Raum eine systematische Orientierung
iiber den gesamten Problembestand der Ethik, unter Einbezug der geschicht-
lich wichtigen Problemstellungen und Positionen, so daB die Darstellung
trotz der systematischen Absicht zugleich eine Problemgeschichte darstellt.
Er erortert die Probleme von seinem eigenen Standpunkt einer modifizierten
phianomenologischen Wertethik, an den er schrittweise heranfiihrt. Seine
Position, die er in fritheren Verdffentlichungen ausfiithrlich dargelegt hat
(vgl. insbesondere Pflicht und Neigung, 1951), faBt er am SchluB3 des Buches

255



kurz zusammen. In einem I. kurzen Teil (15-28) werden die «Fragen der
Ethik als philosophische Wissenschaft von der Sittlichkeit» behandelt. Dazu
gehoren die Erorterung des Gegenstandes, der heute, im Unterschied zur
ontologisch fundierten Lehre vom héchsten Gut, die sittlichen Normen und
den Gegensatz von gut und bose seien, die Aufgabe der Ethik, die keine
bloB deskriptive sein konne, sondern eine normative sein miisse, und die
Methoden, die in empirische sowie rationale und ferner in ontologisch-
metaphysische und phinomenologische eingeteilt werden. Dal3 hierbei die
transzendentale Methode nach meinem Dafiirhalten verkannt, und, wenn
auch mit Vorbehalten, der ontologisch-metaphysischen Methode zugezihlt
wird, ergibt sich aus Reiners Entscheidung fiir eine vorwiegend deskriptiv
verstandene, auf den tatsichlichen BewuBtseinserlebnissen aufbauende
Phinomenologie. Der weit umfangreichere II. Teil (29-219) ist den «Fragen
der Sittlichkeit als Themen der Ethik» gewidmet und behandelt in fiinf
Kapiteln die wichtigsten Probleme. Die Ausfithrungen des 1. Kapitels iiber
die Freiheitsproblematik sind recht kurz ausgefallen (29-33) und lassen die
sonst vorhandene ausreichende Bedachtnahme auf die historisch bedeut-
samen Positionen vermissen. Wihrend Aristoteles ausfiihrlich zur Sprache
kommt, wird z. B. Kant hier nur fliichtig beriihrt. In der Erérterung des
«letzten Bestimmungsgrundes des menschlichen Handelns» (Hedonismus
und Eudidmonismus), der sich das 2. Kapitel zuwendet, besticht vor allem
die kenntnisreiche Darstellung der antiken Lehren und der Verschriankung
der allgemeinen Handlungstheorie mit der eigentlichen ethischen Proble-
matik. Der meist allzu global verwendete Begriff des FEudimonismus mub,
wie Reiner zeigt, in der Anwendung auf die geschichtlichen Positionen sorg-
faltig differenziert werden. Wiahrend die ersten zwei Kapitel « Vorfragen»
galten, fiithrt das 3. Kapitel («Die Verbindlichkeit des Anspruchs der Sitt-
lichkeit», 59-127) an die eigentlichen ethischen Probleme heran. In der
kritischen Erorterung der mannigfachen Formen des Amoralismus, der
ethischen Skepsis und des Relativismus sowie der Positionen, die eine «Ethik
der Sittlichkeit ohne verpflichtendes Sollen» vertreten (Eudimonismus
sowie Spencer, Guyeau und Bergson), versucht Reiner zu zeigen, daB es ein
originires SollensbewuBtsein gibt. Bei der Untersuchung der Sollensethik,
an die wir so verwiesen sind und die in die drei Gruppen einer «unechten
(sanktionistisch-euddmonistischen) », einer «theonomen» und einer «inner-
weltlich-philosophisch begriindeten» gegliedert werden, stellt sich Reiner
auf den Boden der von ihm modifizierten phinomenologischen Wertethik.
Danach beruht das SollensbewuBtsein auf dem Vorhandensein objektiver
Werte. Der Verfasser distanziert sich von der «metaphysisch belasteten
Beschreibung des Wertphinomens» bei Scheler und Hartmann und formu-
liert seine schon in den vorhergehenden Kapiteln vorbereitete Position
dahin, daB «der positive Wert generell als das Erfreuliche, der Unwert als
das Unerfreuliche oder Bedauerliche» zu bestimmen seien. «Fir den
stellungnehmenden Willen besagt dann die Erfreulichkeit des Erfreulichen
ohne weiteres sein Seinsollen, die Bedauerlichkeit des Bedauerlichen dagegen
sein Nichtseinsollen. Das sittliche Sollen als ein Tunsollen (oder Unterlassen-
sollen) ergibt sich des weiteren dann noch nicht einfach aus der situations-

256



gegebenen Moglichkeit und dem daraus entspringenden Streben nach Reali-
sierung eines (hoheren) Wertes schlechthin (wie Scheler und Hartmann
erklart hatten). Vielmehr spielt hierbei nun die von Scheler und Hartmann
noch nicht gemachte, aber aus Schelers Unterscheidung von «relativen»
und «absoluten» Werten einerseits und von «Fremdwerten» und «Eigen-
werten» andererseits notwendig sich ergebende weitere Unterscheidung von
«eigenrelativen» und «fremdrelativen» Werten eine wesentliche Rolle. Nur
aus der Moglichkeit namlich, in die Wirklichkeit eines absoluten oder fremd-
relativen Wertes einzugreifen, entsteht ein sittliches Sollen (ihn zu verwirk-
lichen, oder einen schon wirklichen zu erhalten oder mindestens nicht anzu-
tasten). Diese beiden Wertformen kénnen daher als «objektiv bedeutsame»
Werte zusammengefaBBt werden, denen dann die eigenrelativen als «nur
subjektiv bedeutsam» gegeniiberstechen. Dagegen kann die sittliche Person
auf einen «eigenrelativen», das heil3t einen Wert, der nur ihr selbst zugute
kommt oder zugute kommen wiirde, verzichten; eine sittliche Forderung zu
seiner Realisierung (oder Erhaltung) kann nur insoweit entstehen, als mit
ihr ein objektiv bedeutsamer Wert verbunden ist. Im Falle der Konkurrenz
eines nur eigenrelativen, nur subjektiv bedeutsamen Wertes mit einem
objektiv bedeutsamen dagegen entsteht ein Sollen, das zugleich zum Ver-
zicht auf den ersteren auffordert. Diese allgemeinen Formunterschiede der
Werte und die in ihnen griindenden Verhiltnisse des Sollens lassen sich
dabei als echtes, iibergeschichtliches Apriori der menschlichen Sittlichkeit
erweisen, das von aller im {iibrigen etwa bestehenden «Relativitit der
Werte unberiihrt bleibt» (126f.). Das kurze 4. Zwischenkapitel (mit dem
etwas barocken Titel «Das seelische Organ fiir die grundlegenden sittlichen
Unterscheidungen», 128-140) geht der Rolle von Vernunft und Gefiihl im
sittlichen Bereich nach. Reiner selbst weist, im Gegensatz zu Scheler und
Hartmann, der Vernunft die wesentliche Funktion zu. Die eigentlichen
zentralen Fragen behandelt das wiederum umfangreiche 5. Kapitel (141-219),
das «das inhaltliche Prinzip der Sittlichkeit» zum Gegenstand hat. Voraus-
geschickt wird eine Erorterung der «Situationsethik», der der Verfasser nicht
viel abgewinnen kann. Alle anderen nach verschiedenen Gesichtspunkten
gegliederten Positionen werden unter den Titel der « Wesensethik» gestellt,
womit so unterschiedliche Standpunkte wie der Utilitarismus, der aristo-
telisch-thomistische Ontologismus, Kants Ethik und die phinomenologische
Ethik zusammengefalt werden. Die Kritik erfolgt unter dem Gesichtspunkt
des «Prinzips des Einsatzes fiir einen ,objektiv bedeutsamen® Wert ohne
Riicksicht auf einen ,nur subjektiv bedeutsamen‘», mit dem Reiner am
SchluB seinen eigenen Standpunkt charakterisiert (216ff.). Aus diesem
Prinzip ergibt sich fiir Reiner: «Sittlich gut ist das Wollen und Handeln, in
welchem der von einem objektiv bedeutsamen Wert ausgehenden Forderung
entsprochen wird. Bose dagegen ist das Wollen und Handeln, in welchem
einer solchen Forderung nicht entsprochen wird; was zumeist um eines nur
subjektiv bedeutsamen Wertes willen geschicht» (218). Dieses Prinzip miisse
allerdings noch durch ein zweites erginzt werden: «Oft ist namlich nicht
zwischen einem objektiv bedeutsamen und einem nur subjektiv bedeutsamen
Wert zu wihlen, sondern zwischen zwei oder mehreren objektiv bedeut-

257



samen. Welcher davon dann vorzuziehen ist, ist keine Frage von Gut und
Bose, sondern eine solche des sittlich Richtigen oder Falschen. Wer niamlich
zweifelt, was hier zu tun ist, und dann trotz bestem Willen das Rechte zu
tun nicht den angemessenen Wertvorzug trifft, hat nicht die Gesinnung des
Bosen, sondern die des Guten. Fiir die Angemessenheit des Wertvorzugs sind
hier aber — und erst hier — die Gesichtspunkte der Werthéhe und Wertstirke
sowie noch zahlreiche andere Gesichtspunkte maBgebend» (218). In einem
kurzen «Ausblick auf weitere Fragebereiche der Sittlichkeit» (220f.) werden
die «Fragen nach der Verwerflichkeit der schlechten Mittel» und «kon-
kretere Einzelfragen der Sittlichkeit» gestreift.

Das Buch entspricht einem legitimen Informationsbediirfnis, insofern es
iibersichtlich und, soviel ich sehe, zuverlissig iiber den iiberlieferten Pro-
blembestand orientiert. Eine vergleichbare Darstellung hat im deutschen
Sprachbereich bisher gefehlt. Doch hege ich starke Zweifel, ob dem Werk
der im Untertitel in Anspruch genommene Gegenwartsbezug zugeschrieben
werden darf. Der Verfasser nimmt auf die heute im Vordergrund stehenden
Probleme nicht oder doch zu wenig Bezug und vertritt seinerseits einen
Standpunkt, der weder die iiberlieferten Probleme aufarbeiten noch zur
Klarung der heutigen Situation im normativen Betracht Wesentliches bei-
tragen kann. Die vor allem angelsachsischen sprachanalytischen Bestrebungen
finden heute eine so starke Resonanz, namentlich bei der jungen Generation,
daB man sie nicht auBer acht lassen kann. Auch die neomarxistischen Ver-
suche wiren einzubeziehen, was vor Simplifizierungen bewahren miiBte, und
Sartres Position kann man im Jahre 1964 nicht ohne Bedachtnahme auf seine
«Critique de la raison pratique» (1960) behandeln. (Dagegen kénnte Albert
Schweitzer, der ausfiithrlich erértert wird, ruhig wegbleiben.) Die angel-
sachsische Literatur wiirde auch AnlaB3 geben, dem Phinomen des Wertes
begrifflich auf den Leib zu riicken (ich verweise z. B. auf R. B. Perry und
R. Lepley), wozu auch sonst Griinde genug bestehen. Die Struktur des
Sollens und der Werte wire im Rahmen der Gesamtstrukturen menschlichen
Verhaltens niher zu bestimmen. Dies wiirde es auch erst erlauben, das
Problem der Relativitit der Werte angemessen zu stellen. Die Thesen vom
SollensbewuBtsein und von objektiv bedeutsamen Werten bleiben bei Reiner
unbewiesene Behauptungen. Der Verfasser begniigt sich im Sinne einer
geradezu empiristisch anmutenden Phénomenologie mit bloBen vermeint-
lichen BewuBtseinstatsachen (vgl. die oben angefiihrten Zitate), denen
andere vermeintliche BewuBtseinstatsachen entgegengestellt werden kénnen.
Die Ethik muB3 aber in der Lage sein, Konflikte grundsitzlich beizulegen,
vor allem heute, nachdem die bisherigen vorgegebenen Ordnungen zusam-
mengebrochen oder geschwunden sind und der moderne Mensch um den
Aufbau neuer offener und beweglicher Ordnungen ringt. Dazu taugen aber
die «objektiv bedeutsamen Werte» im Sinne von Hans Reiner nicht, denn
diese stellen hypostasierte Blankette dar. Jede kollektivistische Ideologie z.B.,
auch eine verabscheuungswiirdige, kann fiir sich in Anspruch nehmen, einem
«objektiv bedeutsamen Wert» zu folgen. Angesichts der mannigfachen
ethischen Konfliktsituationen kann nur eine transzendentale Besinnung auf
die Erméglichungsbedingungen von Konfliktlésungen gangbare Wege wei-

258



sen. Dabei miillte die ethische Problematik, wie mir scheint, heute in weite-
rem Kontext einer Philosophie der Praxis gesehen werden, die Recht, Staat
und Gesellschaft und die Gegebenheiten unseres modernen Daseins mit
einbezieht. Alle groBen Ethiker der Vergangenheit haben iibrigens die
Probleme in diesem weiteren Rahmen bearbeitet, wie sich auch aus Reiners
Darstellung ergibt, wiewohl er dies nicht betont. Nur konnten sie von vor-
gegebenen Ordnungen ausgehen, wihrend in unserer Zeit alle vorgegebenen
Ordnungen fragwiirdig geworden und durch aufgegebene zu ersetzen sind.
Angesichts der heutigen Anforderungen, die an die Ethik gestellt werden,
scheint mir Reiners «philosophische Ethik» einen allzu idyllischen Charakter
zu besitzen.

Hans Ryjfel

Max Weber: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. Dritte erweit. u.
verbess. Auflage, hrsg. von jJohannes Winckelmann. J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tibingen 1968.

Gegeniiber der ersten Auflage (1922) der Sammlung dieser klassischen und
auch heute noch unentbehrlichen Abhandlungen zur Wissenschaftslehre
Max Webers enthilt die vorliegende dritte Auflage zwei neue Texte: «Die
drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», und zu den «Soziologischen
Grundbegriffen» ist ein § 7 hinzugefiigt worden. AuBBerdem hat der Heraus-
geber Joh. Winckelmann die Zitate der von Weber behandelten Autoren
richtiggestellt. Da Winckelmann in absehbarer Zeit einen «Erlduterungs-
band» publizieren will, stellt die jetzige Auflage wieder eine reine Textaus-

gabe dar.
H. Kunz

Hans Albert: Traktat dber kritische Vernunfi. J. G. B. Mohr (Paul Sie-
beck), Tiibingen 1968.

Die in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts und in den ersten Dezennien
nach der Jahrhundertwende blithenden erkenntnis- und wissenschafts-
theoretischen Erérterungen besitzen heute wohl nur noch ein philosophie-
geschichtliches Interesse. Sie sind, da sie die positiven wissenschaftlichen
Forschungen kaum geférdert haben, an ihrer Sterilitit zugrunde gegangen —
und zwar in erster Linie deshalb, weil ihre Vertreter mit diesen konkreten
Forschungen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nur einen sehr losen oder
iiberhaupt keinen Kontakt hatten. Dasselbe gilt heute fiir die formallogischen
(logistischen) und sprachanalytischen Bemiithungen: die Physik und Mathe-
matik und die modernste Richtung der theoretischen Nationalokonomie viel-
leicht ausgenommen bleiben auch sie fiir die iibrige Wirklichkeitserkenntnis
unfruchtbar, weil die diese bildenden primiren Vollziige vor den sprachlich-
logischen Aussagen und den sog. «Protokollsitzen» liegen. Diese Situation
sich zu vergegenwirtigen diirfte im Hinblick auf das faszinierende Buch von
Albert nicht iiberfliissig sein.

Es ist Popper, dem Begriinder eines neuen «kritischen Rationalismus»,

259



gewidmet. Von diesem heilt es: « Dieser neue Kritizismus, der die Neutralitit
des analytischen Denkens iiberwindet und dem totalen Engagement theo-
logischer und quasi-theologischer Denkweisen mit seinen anti-liberalen
Implikationen ein kritisches Engagement fiir rationales Denken und fiir die
unvoreingenommene Suche nach der Wahrheit und nach offenen Problem-
lésungen entgegensetzt, die im Lichte neuer Gesichtspunkte jeweils revidier-
bar sind, kniipft tatsichlich an eine alte Tradition an, die sich bis in die
griechische Antike zuriickverfolgen 148t, die sich in der Entstehungsphase der
neuzeitlichen Naturwissenschaft wieder zur Geltung gebracht und in der
Periode der Aufklirung fiir einige Zeit das allgemeine BewuBtsein geprigt
hat, die aber seit Beginn des neunzehnten Jahrhunderts den durch den Ein-
bruch neuer Irrationalismen hervorgerufenen Belastungen ausgesetzt war.
Das vorliegende Buch will als eine Untersuchung verstanden werden, die die
heutige Problemsituation vom Standpunkt dieses Kritizismus her beleuchtet
und zu zeigen sucht, welche Konsequenzen sich aus ihm fiir die Losung kog-
nitiver, moralischer und politischer Probleme ergeben. Daraus resultiert auch
die zweifache Frontstellung in diesem Buch und der polemische Akzent, den
ich, wie man sehen wird, keineswegs zu verbergen suche. Er richtet sich gegen
eine Philosophie, die sich vor dem offenen Engagement dadurch schiitzen
will, daB3 sie sich auf die Analyse des Gegebenen beschrinkt, jene ,reine’
Philosophie sprachanalytischer oder auch existenzanalytischer Richtung,
die sich in Phidnomenbeschreibungen erschopft und kritischem Denken besten-
falls eine sehr geringe Bedeutung einraumt, aber auch gegen eine Philosophie,
die sich einem totalen Engagement iiberld0t, die den Anspruch macht, im
sicheren Besitz der Wahrheit zu sein und die daher die Tendenz in sich tragt,
in ein radikales Freund-Feind-Denken tiberzugehen, dessen politische
Konsequenzen sich immer wieder als katastrophal erwiesen haben. Ein
kritischer Rationalismus dieser Art kann die Rationalitat nicht auf die
Sphire der Wissenschaft beschrianken, auch nicht auf den technisch-ékono-
mischen Bereich, fiir den man ihre Nitzlichkeit {iblicherweise zuzugestehen
pflegt; er kann sich nicht dazu verstehen, vor irgendwelchen Grenzen halt-
zumachen, weder vor den Grenzen wissenschaftlicher Disziplinen, noch vor
denen irgendwelcher sozialer Bereiche, die durch Gewohnheit und Tradition
oder durch bewuBte Abschirmung gegen rationale Kritik immunisiert zu
sein scheint. Gegen alle neutral-analytischen, konservativ-hermeneutischen,
dogmatisch-apologetischen und utopisch-eschatologischen Tendenzen, die
im heutigen philosophischenund theologischen, aber oft auch im wissenschaft-
lichen Denken anzutreffen sind, tritt er fiir ein kritisches Modell der Ratio-
nalitit ein, das in einem ganz bestimmten Sinne dialektisch genannt werden
mag, allerdings nicht im Sinne jener unter dem EinfluB des Hegelschen
Denkens stehenden Philosophen, die uns laufend zu versichern pflegen, daf3
sich in ihren Reflexionen ,die Sache selbst’ bewege, wihrend andere Leute
blosse Meinungen vorzutragen hitten» (S. 6f.).

In den ersten beiden Kapiteln («Das Problem der Begriindung» und «Die
Idee der Kritik») entwirft Albert die « Grundziige einer Reform des Empiris-
mus . .., wie sie sich im Rahmen des Kritizismus als notwendig erweist.
Diese Reform beseitigt nicht etwa die Bedeutung der Erfahrungstatsachen fiir

260



die Theoriebildung, wie sie der Empirismus immer mit einem gewissen Recht
betont hat. Aber sie eliminiert die Dogmatisierung der Erfahrung, die ja in
gleicher Weise die wesentliche Gefahr des empiristischen Denkens darstellt,
wie etwa die Dogmatisierung der Intuition oder der Vernunft die permanente
Gefahr des Intellektualismus ist. Und zwar erreicht sie das, indem sie die — oft
nicht bewuBtseinsdominante — theoretische Pragung der sogenannten Er-
fahrungstatsachen in Rechnung stellt, die gerade, wenn sie vergessen wird,
die Versuchung mit sich bringt, die Autonomie der Tatsachenbasis des theo-
retischen Denkens zu tberschitzen und damit zur unkritischen Behandlung
und Konservierung derjenigen Theorien beizutragen, deren Begriffsapparat
die Artikulation dieser Basis bestimmt hat. Erst wenn auf diese Weise der
empiristische Mythos des Gegebenen beseitigt wird, kann die kritische Funk-
tion der Tatsachen fiir die Theoriebildung mobilisert werden. Paradoxer-
weise wirkt sich ja dieser Mythos — ganz entgegen den eigentlichen Intentionen
des Empirismus — dahingehend aus, daf3 bestimmte Theorien der Priifung an
Hand der Tatsachen entzogen werden. Er kehrt also die empiristische Tendenz
praktisch ins Gegenteil um, ebenso wie etwa der intellektualistische Mythos
des Gegebenen, der sich auf evidente Intuitionen bezieht, de facto gerade die
Theoriebildung behindert, da er letzten Endes nur die bereits habitualisierten
vorhandenen Theorien zuungunsten der theoretischen Spekulation und der
durch sie moglichen Kritik begunstigt. Sowohl im Hinblick auf die Theorie-
bildung, als auch im Hinblick auf die Beobachtung wird durch diese Revision
der Passivismus iiberwunden, der in der klassischen Lehre die Deutung des
Erkenntnisprozesses beherrscht. An die Stelle der — sinnlichen oder geistigen —
Schau tritt die Konstruktion und das Experiment, also: die menschliche
Aktivitit, die die Erzeugnisse der Einbildungskraft in symbolischen Konstruk-
tionen durchartikuliert und sie in Gedankenexperimenten und Realexperi-
menten, also durch aktive Eingriffe, erprobt, um ihre Leistungsfahigkeit und
damit ihre vergleichsweise Bewahrung beurteilen zu konnen. Die Erkenntnis
bewegt sich also zwischen Konstruktion und Kritik; sie ist ein Teil der mensch-
lichen Praxis, in der laufend Entscheidungen getroffen werden miissen. Die Theo-
rie der Erkenntnis und damit auch die Wissenschaftslehre ist eine Theorie
dieser Praxis, die methodische Gesichtspunkte fiir sie, damit gleichzeitig
kritische Gesichtspunkte fir die Beurteilung ihrer Resultate und Methoden
und Anhaltspunkte fiir rationale Entscheidungen liefert. Wenn die Erkenntnis
aber ein Teil der menschlichen Praxis ist, dann hat es keinen Sinn, zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft zu unterscheiden und zwischen Er-
kenntnis und Entscheidung einen Gegensatz zu konstruieren, wie es von einer
Erkenntnislehre her plausibel erscheint, die die Erkenntnis als Offenbarung
der Vernunft oder der Sinne, also als Ergebnis einer Schau, auffa3t. Es geht
in der Erkenntnistheorie und in der Wissenschaftslehre, soweit sie methodo-
logischen Charakter hat, um den Versuch, die Rationalitit der Entscheidun-
gen und damit der menschlichen Praxis in einem bestimmten Bereich des
sozialen Lebens zu fordern, indem sie relevante Kritik in diesem Bereich
moglich macht. Damit wird aber eine Rationalititskonzeption entworfen, die,
wie sich zeigen wird, Konsequenzen fiir alle Bereiche des sozialen Lebens

haben diirfte» (S. 53f.).

261



Darin scheint uns die zentrale pragmatische These, dergemal3 die Er-
kenntnis ein Teil der menschlichen «Praxis» sein soll, zwar durchaus ver-
standlich, aber trotzdem grundfalsch zu sein und auf einer Verwechslung der
kognitiven Akte als solchen mit den ihren Vollzug mitbestimmenden Bedin-
gungen und zusdtzlichen Faktoren zu beruhen. Es ist vollig zutreffend, «dal
der ErkenntnisprozeB von Normierungen, Wertungen und Entscheidungen
durchsetzt ist», und zwar keineswegs nur im sozialwissenschaftlichen Bereich,
sondern auch in den Naturwissenschaften. Der Ausklammerung der Qualiti-
ten und deren Reduktion auf quantifizierbare Elemente liegt genau so eine
zumeist unausdriickliche taxierend-selektive Aktivitit zugrunde wie etwa der
Unterscheidung zwischen «wesentlichen» und «unwesentlichen» Merkmalen
in den beschreibenden Disziplinen. Desgleichen kénnen sogar, wie Albert mit
Popper betont, spekulativ-metaphysische Gedankenentwiirfe fiir die empi-
rische Forschung unter Umstéanden relevant werden, nicht anders wie Unter-
suchungsprojekte usw. Aber sie miissen sich im Erfahren, d. h. im rezeptiven —
nicht passiven — Hinnehmen des sinnlich und reflexiv gegebenen Begegnenden bewihren,
das den Kern des Erkennens ausmacht, ungeachtet sich auch die Rezeptivitit
tduschen kann und also der Kritik bedarf. Was der Verfasser dem «Positi-
vismus» und «Existentialismus» mit Recht vorwirft: «Beide neigen zu einer
Jaktizistischen Auffassung der Erkenntnis, die teilweise in einer instrumenta-
listischen Deutung der Wissenschaft gipfelt, so daB3 die Wissenschaft nur noch
unter dem Gesichtspunkt der prognostischen Relevanz und der Bereitstellung
von Mitteln fiir die Praxis gesehen wird» (S. 59), das tut er genau genommen
selber. Die aktivistische Fehldeutung des Erkennens ist, um es nochmals zu
sagen, begreiflich, da es seit der Begriindung der modernen Wissenschaft der
Bewaltigung der Natur und also der Lebenspraxis dient. Sie wird scheinbar
dadurch gestiitzt, daB3 wir z. B. im Experiment in die zu erkennende Natur
—und erst recht in die von uns geschaffenen Gegenstandsbereiche (Geschichte,
Gesellschaft, Kultur, Politik) — verdndernd eingreifen und sie sekundir dem
an sie herangetragenen methodischen Prinzip mehr oder minder gewaltsam
«anpassen». Allein das alles beriihrt das Faktum in keiner Weise, daf3 ich
einen als «Habicht» bezeichneten Raubvogel mit noch so emphatischen
Entscheidungs- und Selektionsakten nicht in einen «Bartgeier» genannten
Vogel zu verwandeln vermag. Ich kann zwar den Habicht Bartgeier oder
umgekehrt heilen, und ich kann in einer anschaulich unerfiillt bleibenden
Leerintention dem Wort «Habicht» das Vorstellungsbild «Bartgeier» zu
supponieren versuchen; aber ich kann niemals in einem konkreten Habicht
die Gestalt eines Bartgeiers sehen. Es wire falsch, zu behaupten, Albert aner-
kenne iiberhaupt keine schlichten Tatbestinde, jedoch sind sie fiir ihn nur
von geringem Gewicht. Das dokumentiert sich etwa im folgenden Passus:

«Die Wissenschaft schreitet weder durch Ableitung sicherer Wahr-
heiten aus evidenten Intuitionen mit Hilfe deduktiver Verfahren, noch durch
Ableitung solcher Erkenntnisse aus evidenten Wahrnehmungen unter Ver-
wendung induktiver Verfahren fort, sondern vielmehr durch Spekulation und
rationale Argumentation, durch Konstruktion und Kritik, und in beiden
Hinsichten kénnen metaphysische Konzeptionen Bedeutung gewinnen: durch
Lieferung kontra-intuitiver und kontra-induktiver Ideen, um unsere Denk-

262



und Wahrnehmungsgewohnheiten zu brechen und alternative Erklirungs-
moglichkeiten fiir die realen Zusammenhinge zu skizzieren, von denen aus
eine kritische Beleuchtung bisheriger Uberzeugungen méglich ist. Im Gegen-
satz zu einer solchen konstruktiven und kritischen Metaphysik leistet eine
dogmatische Metaphysik, die entweder nur dazu entwickelt wird, den bis-
herigen Stand des wissenschaftlichen Denkens zu konservieren, oder die sich
sogar ganz vom wissenschaftlichen Denken isoliert, um ein gegen mogliche
Forschungsergebnisse jeder Art immunisiertes Weltbild ungestort aufrecht-
erhalten zu koénnen, nicht nur der Wissenschaft, sondern iiberhaupt der Er-
kenntnis keinen Dienst» (S. 47f.). Gewi kénnen Spekulationen und ratio-
nale Argumentation der wissenschaftlichen Erkenntnis fruchtbare AnstoBe
geben und haben es oft genug getan. Aber entscheidend fiir ihr Fortschreiten
sind nicht sie, sondern — wenigstens innerhalb der Natur — die Entdeckung
neuer Fakten, die zunichst als solche vernommen werden miissen. Es ist
schwer zu verstehen und erweckt den Verdacht auf das Mitspielen ideolo-
gischer Tendenzen, daB3 Albert das Erfahren von Gegebenem stets mit dem
abschitzigen « Offenbarungsmodell» belegt, d. h. ausschlieBlich seine miB-
brauchliche unkritische Verwendung beriicksichtigt. Das geschieht ebenfalls
in der der klassischen Erkenntnislehre angelasteten generellen Unterstellung
von vermeintlich letzten nicht mehr kritisierbaren Gegebenheiten (S. 169),
die er selber zu einem «Mythos des Gegebenen» erhebt; konkrete Beispiele
zitiert er jedenfalls nicht. Nur von diesem Aspekt her gesehen 148t sich auch
der von ihm empfohlene sonderbare Umweg einigermalBen begreifen, dem-
gemidll «man durch geeignete methodische Prinzipien die Moglichkeit des
Scheiterns unserer theoretischen Konstruktionen an der Wirklichkeit»
schaffen miisse (S. 33), statt sich von Anbeginn an dem Begegnenden zuzu-
wenden. Wie sollen diese iiberfliissigen, als Vorurteile fungierenden theoreti-
schen Konstruktionen an der « Wirklichkeit» iiberhaupt «scheitern» kénnen,
wenn diese nicht so zur Kenntnis genommen wird, wie sie sich von sich her
zeigt, also vernehmend? Mit rationalen Argumentationen, sie mogen logisch
korrekt oder inkorrekt sein, lassen sich «wirkliche» Tatbestinde prinzipiell
niemals als «wirkliche» erfassen: das hitten wir nachgerade von den sogenann-
ten Gottesbeweisen und ihrer Kritik lernen kénnen, von andern Erfahrungen
abgesehen.

Trotz dieser Einwinde behilt das, was Albert mit seinem Prinzip der
kritischen Rationalitit intendiert, sein volles Recht: die entschiedene Ver-
werfung aller Dogmatisierungen von wissenschaftlichen und philosophischen
Thesen, von ethischen Normen usw., mit deren Hilfe diese gegen Kritik abge-
schirmt, «immunisiert» werden sollen ; ferner die Ablehnung der in den tradi-
tionellen Erkenntnistheorien (Intellektualismus und Empirismus) herrschen-
den Sicherungs- und Begriindungsanspriiche. Beziiglich des ersten Anspruchs
heiBt es: «Alle Sicherheiten in der Erkenninis sind selbst fabriziert und damit fiir die
Erfassung der Wirklichkeit wertlos. Das heiBt: Wir kénnen uns stets GewiBheit
verschaffen, indem wir irgendwelche Bestandteile unserer Uberzeugungen
durch Dogmalisierung gegen jede mogliche Kritik immunisieren und sie damit gegen
das Risiko des Scheiterns absichern» (S. 30). Ob Albert diese treffliche Einsicht
auch fiir die beiden paradigmatischen axiomatischen Disziplinen, Logik und

263



Mathematik, gelten 148t, hiatte man gern gewufBt. Und im Hinblick auf den
iiblichen Begriindungsanspruch schreibt er: « Wenn man fiir alles eine Be-
griindung verlangt, mu3 man auch fiir die Erkenntnisse, auf die man jeweils
die zu begriindende Auffassung — bzw. die betreffende Aussage-Menge —
zuriickgefiihrt hat, wieder eine Begriindung verlangen. Das fiihrt zu einer
Situation mit drei Alternativen, die alle drei unakzeptabel erscheinen, also:
zu einem Trilemma, das ich angesichts der Analogie, die zwischen unserer
Problematik und dem Problem besteht, das der bekannte Liigenbaron einmal
zu losen hatte, das Miinchhausen-Trilemma nennen mochte. Man hat hier
offenbar nimlich nur die Wahl zwischen: 1. einem infiniten Regref, der durch
die Notwendigkeit gegeben erscheint, in der Suche nach Griinden immer
weiter zuriickzugehen, der aber praktisch nicht durchzufiihren ist und daher
keine sichere Grundlage liefert; 2. einem logischen Sirkel in der Deduktion, der
dadurch entsteht, daB3 man im Begriindungsverfahren auf Aussagen zuriick-
greift, die vorher schon als begriindungsbediirftig aufgetreten waren, und der,
weil logisch fehlerhaft, ebenfalls zu keiner sicheren Grundlage fiihrt; und
schlieBlich 3. einem Abbruch des Verfahrens an einem bestimmten Punkt, der
zwar prinzipiell durchfiithrbar erscheint, aber eine willkiirliche Suspendierung
des Prinzips der zureichenden Begriindung involvieren wiirde. Da sowohl ein
infiniter Regre3 als auch ein logischer Zirkel offensichtlich unakzeptabel
zu sein scheint, besteht die Neigung, die dritte Moglichkeit, den Abbruch des
Verfahrens, schon deshalb zu akzeptieren, weil ein anderer Ausweg aus dieser
Situation fiir unméglich gehalten wird. Man pflegt in bezug auf Aussagen, bei
denen man bereit ist, das Begriindungsverfahren abzubrechen, von Selbst-
evidenz, Selbstbegriindung, Fundierung in unmittelbarer Erkenntnis — in
Intuition, Erlebnis oder Erfahrung — zu sprechen oder in anderer Weise zu
umschreiben, daB3 man bereit ist, den Begriindungsregre3 an einem bestimm-
ten Punkt abzubrechen und das Begriindungspostulat fiir diesen Punkt zu
suspendieren, indem man ihn als archimedischen Punkt der Erkenntnis
deklariert. Das Verfahren ist ganz analog zur Suspendierung des Kausal-
prinzips durch Einfithrung einer causa sui. Nennt man aber eine Uberzeu-
gung oder Aussage, die selbst nicht zu begriinden ist, aber dabei mitwirken
soll, alles andere zu begriinden, und die als sicher hingestellt wird, obwohl
man eigentlich alles — und also auch sie — grundsitzlich bezweifeln kann, eine
Behauptung, deren Wahrheit gewiff und die daher nicht der Begriindung bediirftig
ist: ein Dogma, dann zeigt sich unsere dritte Moglichkeit als das, was man bei
einer Losung des Begriindungsproblems am wenigsten erwarten sollte: als
Begriindung durch Rekurs auf ein Dogma. Die Suche nach dem archimedischen
Punkt der Erkenntnis scheint im Dogmatismus enden zu miissen. An irgend-
einer Stelle namlich muB3 das Begriindungspostulat der klassischen Methodo-
logie auf jeden Fall suspendiert werden. Auch der Riickgriff auf auBersprach-
liche Instanzen irgendwelcher Art schafft, wie man leicht sieht, in dieser Be-
ziehung keine Abhilfe. Ganz abgesehen von den besonderen Problemen, die
im Hinblick auf solche Instanzen entstehen konnen, besteht auch in bezug auf
sie immer die Méglichkeit, nach einer Begriindung zu fragen. Jede Selbstbe-
griindungsthese fiir letzte Instanzen dieser Art muBl ebenso wie entsprechende
Thesen fiir bestimmte Aussagen als eine Maskerade fiir den Entschluf3

264



betrachtet werden, das Prinzip fiir diesen Fall auBBer Kraft zu setzen. Es sieht
also so aus, als ob ein solcher Entschluf3 unvermeidlich wire, so da3 der mit
ihm verbundene Dogmatismus den Anschein eines notwendigen Ubels oder
gar den der Harmlosigkeit gewinnt» (S. 13 ff.).

Diese kritischen Aspekte illustriert Albert nun in den fiinf folgenden
Kapiteln an verschiedenen Themen: «FErkenntnis und Entscheidung»
(worin vorallem das Problem der Wertfreiheit im Erkennen diskutiert wird),
«Geist und Gesellschaft» (im Zentrum steht das zumal von Geiger exponierte
Ideologieproblem), « Glaube und Wissen» (bevorzugt wird die Entmytholo-
gisierungsthematik), «Sinn und Wirklichkeit» und «Das Problem einer
rationalen Politik». Vom auf die Philosophie beziiglichen Kapitel (Sinn und
Wirklichkeit) abgesehen, auf das wir zuriickkommen, sind die Ausfithrungen
Alberts nicht nur scharfsinnig, sondern auch vielfach iiberzeugend. Gewil3
zieht sich wie ein roter Faden ein heftiger antitheologischer Affekt durch das
ganze Buch, der heute doch etwas antiquiert anmutet, wenn man sich die
auf lange Sicht wohl hoffnungslose oder wenigstens schwer angeschlagene und
mitleidserweckende Situation der Theologie vor Augen hilt. Aber das beriihrt
die sachliche Position Alberts in keiner Weise, der kompromifBlos alle Be-
einflussungen auf das wissenschaftliche und philosophische Erkennen von
seiten der Theologie abweist — man muf3 ihm darin vorbehaltlos zustimmen.
«Die politische Theologie aller Richtungen, von der der groBte Teil der Welt
beherrscht ist und fir die sich sogar Intellektuelle erwarmen, deren Freiheit
der Argumentation davon abhingt, daB sie in einem liberalen Klima leben
koénnen, sorgt dafiir, daB3 die Denkmuster der dogmatischen Rationalisierung
trotz der fatalen Konsequenzen, die sich historisch aus ihnen ergeben haben,
weiterhin hohes Ansehen genieBen» (S. 103).

Einem Autor, der wie Albert der kritischen Rationalitit ein so groBes
Gewicht einrdumt, «Naivitat» zuzubilligen, halt schwer. Indessen mag es
damit wie immer bestellt sein: jedenfalls fallt es auf, daB er eine Reihe
wichtiger Begriffe — Wirklichkeit, Realitiat, Rationalitat, Erfahrung, Wahr-
heit — unerértert 1aBt und sie also wohl im iiblichen mehrdeutigen Sinne ver-
wendet. Das jedoch paf3t schlecht zu seinem kritizistischen Stil. « Die Vernunft
in jeder Gestalt ist», sagt er einmal, «ein sozial-kulturelles Zuchtprodukt
auf vitaler Grundlage» (S. 93). Wie sie als solches ihr vermutlich generelles
kritisches Geschéft soll ausiiben kénnen, bleibt dunkel. Ferner beruft er sich
auf «bloBe Wahrheiten oder bloBe Tatsachen im schlichten Alltagssinne»
(S. 128): auch das mutet, mit dem sonstigen Reflexionsniveau verglichen,
beinah stilwidrig an. Es ware notig gewesen, die von ihm gemeinte Bedeutung
der erwahnten Begriffe ausdriicklich zu prazisieren, nicht zuletzt um MiB-
verstindnisse abzuwehren. Sodann miiBte fiir ihn die Frage nach den ge-
schichtlichen und sachlich-anthropologischen Wurzeln des anscheinend all-
gemeinmenschlichen GewiBheitsstrebens und Begriindungsbediirfnisses wich-
tig sein, allein auch sie unterbleibt. All das stimmt den Leser skeptisch und
erweckt seinerseits in ihm die Frage, ob Albert am Ende aus der kritischen
Rationalitit ein Dogma gemacht habe.

DaB wir heute ohne die wissenschaftlichen Erkenntnisse und ihre tech-
nischen Anwendungen nicht mehr leben kénnen, versteht sich von selbst.

18 Studia Philosophica XXVIII 265



Aber das heil3t keineswegs, dal3 einzig sie unsere Lebensfithrung bestimmen
sollen und miissen — davon ganz abgesehen, dal die Menschheit bisher
langere Zeit ohne sie existiert hat. Es wiirde eine ungeheure Verarmung an
Welt- und inneren Gehalten mit sich bringen, wenn nur noch das wirtschaft-
lich ausmiinzbare Wissen fiir unser Dasein relevant wire. Und schlieBlich
scheint es mir unverantwortlich zu sein, die — faktisch ja bestehende — Ver-
kniipfung von Wissenschaft und (politischer, technischer usw.) Aktivitit zu
preisen, ohne auf die der modernen Wissenschaft von ihren Anfingen ein-
wohnenden destruktiven Tendenzen, die schnell wachsende Gefahren zeitigen,
hinzuweisen. Sie zeigen sich schon in der Ausklammerung der Erscheinungs-
qualititen des Seienden und ihrer Reduktion auf quantifizierbare Faktoren,
und sie sind durch die Technik lediglich gesteigert und ausgeweitet worden.
Damit soll nicht die Illusion gendhrt werden, es konne unserem Schicksal eine
Wendung gegeben werden, ich méchte nur die Verklarung der «schopferi-
schen» Wissenschaft verhindern, zu der Albert zu neigen scheint.

Die Verabsolutierung der wissenschaftlichen und philosophischen Erkennt-
nis — von einer solchen darf man bei ihm wohl reden — als maBgebendster
Aspekt unseres Lebens 148t Albert auch die nicht-kognitive Relevanz der
Religionen iibersehen. Freilich beanspruchen sie ebenfalls, «wahre Erkennt-
nisse» zu enthalten, im Christentum etwa die sog. « Glaubenswahrheiten».
Aber sie beziehen sich auf vorwiegend transempirische Bereiche, die sich dem
erfahrenden Erkennen — dessen Wahrheitsbegriff tbrigens von dem der
«Glaubenswahrheiten» radikal verschieden ist — als pure Erzeugnisse mensch-
lichen Denkens prasentieren. Deshalb sind sie von den empirisch gewonnenen
Einsichten scharf zu trennen. Dennoch eignet den religiésen Gehalten inso-
fern eine unbestreitbare Bedeutung, als sich in ihnen fundamentale mensch-
liche Anliegen (Wiinsche, Angste, Hoffnungen usw.) manifestieren, gleich-
giiltig, ob man das Recht ihres Wahrheitsanspruches von der wissenschaft-
lichen Erkenntnis her verwirft. Man sollte doch nicht vergessen, welche Fiille
von Kunstwerken auf dem Boden des christlichen Glaubens entstanden sind,
neben den ScheuBlichkeiten, die er auch gezeitigt hat.

Was nun Alberts Kritik der «hermeneutischen Philosophie» angeht, so ist
zunichst eine AuBerlichkeit vorwegzunehmen. Fr wirft Gadamer vor (S.
139f.), daB er «gewiBle bedeutende Beitrige zur Sinnproblematik» — gemeint
sind Gomperz und Biihler — iiberhaupt nicht erwihne. Der entsprechende
Vorwurf mul3 gegen Albert selber erhoben werden, denn er scheint von der
damaligen Diskussion iiber «Verstehen» und «Erklaren» in der Psychologie
keine Ahnung zu haben; jedenfalls zitiert er davon nichts. Gewichtiger sind
die Einwinde, die er wider die Geisteswissenschaften und ihren «methodolo-
gischen Autonomieanspruch» erhebt. Der Kern dieser Einwande besteht dar-
in, daB die Geisteswissenschaften einschlieBlich des hermeneutischen Positi-
vismus (von Phinomenologie, Heideggers Ontologie und seinen Nachfolgern
getragen) und des sensualistischen Positivismus (Wiener Kreis, Wittgenstein
und anschlieBende Bestrebungen) die naturwissenschaftliche Methodik, ins-
besondere das «Erkliaren» verschmihen, gegen theoretische Konstruktionen
miBtrauisch seien und als « Erkenntnismittel die unmittelbare vortheoretische
Erfahrung», also das, was Albert abschitzig den «Mythos des Gegebenen»

266



nennt, akzentuieren. Zumal die Vertreter des «methodologischen Historis-
mus richteten ihre Kritik vor allem gegen zwei Verfahrensweisen, die sie als
dem geschichtlichen Denken wesensfremd ansehen zu miissen glaubten:
erstens gegen das Herantragen absoluter und damit zeitenthobener und
geschichtsfremder Mafistdbe an die historischen Erscheinungen, wie sie etwa
im Naturrecht postuliert wurden, und zweitens gegen den Versuch, in der Weise
der Naturwissenschaften den Geschichtsverlauf und damit tberhaupt die
sozialen und kulturellen Erscheinungen mit Hilfe allgemeiner, zeitloser Gesetze
zu erklaren, also: gegen den Naturalismus in den Geisteswissenschaften. Sie
betrachteten das historische Geschehen vielmehr als einen Zusammenhang
von Ereignissen, die ihren Sinn in sich selbst tragen und die in ihrem Sinn-
zusammenhang unmittelbar, das heiBt: ohne die Verwendung allgemeiner
Malstibe oder Gesetze, begriffen werden sollten. An die Stelle des natur-
wissenschaftlichen Erklarens sollte dabei ein das Einmalige und Individuelle
erfassendes, deutendes Verstehen treten, eine individualisierende Methode,die
das Wesen der Phinomene aus ihrem historischen Werdegang verstandlich
machen sollte» (S. 133).

Sehen wir davon ab, daB3 Albert gleich wie die dlteren Erkenntnistheore-
tiker unter «der» Naturwissenschaft ausschlieBlich die exakten experimen-
tellen, nicht aber auch die deskriptiven Disziplinen versteht, so zeigt sich seine
mehr oder minder gewalttitige Tendenz deutlich darin, daB3 er die Erkennt-
nisweisen nicht von den jeweiligen Gegenstandsarten bestimmen 148t, sondern
diese umgekehrt unter das Joch der vorrangigen Methode zwingt und dem-
gemil gelegentlich von «der» naturwissenschaftlichen Methode spricht, als
ob es nur eine giabe. Man gewinnt den Eindruck, als mochte er am liebsten die
in den menschlichen Hervorbringungen selbst nachweisbar enthaltenen
mannigfachen Sinnbeziige ausklammern und ihre Erfassung auf die erklar-
baren naturhaften Fundamente — z. B. die sprachlichen Verlautbarungen auf
ihren physikalischen Bestand — reduzieren. Dafiir argumentiert er mit der
willkiirlichen und verfehlten Behauptung, die «richtig» verstandene sog.
naturwissenschaftliche Methode habe «mit den speziellen Objektbereichen
der Naturwissenschaften wenig zu tun» (S. 155) — man muf3 schon von einem
sturen Methodenfanatismus besessen sein, um dergleichen vertreten zu kén-
nen. Schlicht widersinnig ist der gegen die hermeneutische Philosophie er-
hobene Vorwurf Alberts, sie habe ein unmittelbar Gegebenes postuliert, das
«angeblich jeder Deutung vorgegeben» sei (S. 134): gerade sie und schon
Husserl hat dargelegt, dal3 es ein priméres «factum brutum» nicht gibt, viel-
mehr jeder wahrgenommene Gegenstand immer schon «Deutungen» enthalte.

Begreiflich dagegen und je nach dem berechtigt bleibt ein anderer Ein-
wand, den Albert gegen die hermeneutische Philosophie formuliert: daB sie
namlich das «Textmodell» auf die «Gesamtwirklichkeit» tbertrage, die
«Welt als Text» (von Kempski) auffasse. Die « Verbindung von Hermeneu-
tik und Historismus, von Orientierung am Textmodell und Kult der Ge-
schichtlichkeit, brachte die typischen Ziige der heute noch im deutschen
Sprachbereich vorherrschenden betont antinaturalistischen und quasi-
theologischen Orientierung des geisteswissenschaftlichen und philosophischen
Denkens hervor, das in seiner extremen Form dieses Textmodell auf die

267



Gesamtwirklichkeit zu iibertragen und dariiber hinaus die Denkweise der
Theologie zum philosophischen Ideal zu erheben versucht, und zwar unter
ausdriicklicher Absage an den Methodenbegriff der modernen Wissenschaft,
der zu iiberwinden sei» (S. 132). Diese Ubertragung des Textmodells auf die
Gesamtwirklichkeit — sie dokumentiert sich iibrigens schon in Nietzsches
Behauptung, es gibe nur «Interpretationen», keine «Tatsachen» — geht
denkgeschichtlich wohl auf den griechischen «Weltlogos» und auf die von den
christlichen Theologen dem «gottlichen Wort» zugedachte Schopfermacht
zuriick, in denen dem Seienden selbst, nicht nur seinem Gedacht- und Ange-
sprochenwerden ein wenigstens partieller «logos»- und «worthafter»
Charakter unterstellt wird. Die Analyse der «Weltlichkeit» der Welt in
Heideggers «Sein und Zeit» jedoch beschrankt sich auf die Beziige des Men-
schen zu der von diesem transzendental konstituierten Welt und beriick-
sichtigt die Frage nach der Seinsart der «natiirlichen» eigenstindigen Welt
nur negativ abhebend (was bei Heidegger vielleicht nicht immer klar genug
ersichtlich wird). Die Sinngehalte bei ihm und bereits bei Husserl darf man
nicht mit jenen gleichsetzen, die in den theologisch mitbestimmten finalen
Welt- und Geschichtsdeutungen eine Rolle spielen. Deshalb ist es auch
ungerecht, das hermeneutische Denken kurzweg eine «Fortsetzung der Theo-
logie» zu nennen und zu verschweigen, wie entschieden sich Heidegger in
«Sein und Zeit» von den christlich-theologischen Interpretationen gewisser
Phénomene distanziert hat. Im iibrigen darf man sich fragen, ob in Alberts
Vorliebe fiir theoretische Konstruktionen als besonderer Aktivitdtsart nicht
der alte Wahn der spekulativen Philosophen nachwirkt, «die Welt» denkend
zu entwerfen statt sie zu erfahren.
H. Kunz

Jeanne Parain-Vial: La nature du fait dans les sciences humaines. P.U.F.,
Paris, 1966, Bibliothéque de philosophie contemporaine, 228 p.

L’ouvrage de Madame Parain-Vial est destiné «moins aux spécialistes des
sciences humaines qui savent mieux que personne les limites de leur science
qu’au sens commun, qui en attend trop ou trop peu». Fort critique, en effet,
a I’égard des tests ou des enquétes qu’il apprécie selon des critéres extrinséques
(probablement parce qu’il vise plus le genre de croyance qu’on y attache que
les méthodes elles-mémes), I'ouvrage paraitra au contraire parfois trés
optimiste & P’égard des sciences humaines auxquelles présiderait un esprit
philosophique.

Dans les sciences de la nature, le fait est «systéme conceptuel intégrant une
donnée immédiate, susceptible d’étre reproduite» et «par rapport 4 laquelle
les observateurs sont interchangeables», certains procédés étant d’ailleurs
déterminés pour la recherche. Au contraire, dans les sciences humaines,
concepts et données dépendent des points de vue et les faits accessibles a
Pexpérience se donnent comme les signes de faits qui sont le véritable objet
de ces sciences. Le fait est donc interprétation du signe, qui est interprétation
du vécu. Mais l’interprétation des signes s’opére grace a4 des schémas em-
pruntés 2 une idée de ’homme universel, ou & une intelligence de la nature

268



humaine présente a chacun. Jugements de valeur, choix des points de vue,
théories constituant des objets, schémas d’interprétation des signes ont tous
leur origine dans cette idée de ’homme universel. Cette référence a I’idée
d’homme universel se retrouve au reste sous des formes diverses dans bien des
doctrines philosophiques; il faudrait dés lors constater qu’en somme la
connaissance de ’homme est trés avancée, comme connaissance profonde,
telle que ’expriment poetes et philosophes, et que «les sciences humaines ne
P’accroitront pas réellement ».

D. Christoff

Eike von Savigny: Die Uberpriifbarkeit der Strafrechtssitze. Eine Unter-
suchung wissenschaftlichen Argumentierens. Symposium 24. Philosophische
Schriftenreihe herausgegeben von Max Miiller, Bernhard Welte, Erik Wolf.
Verlag Karl Alber. Freiburg i. Br. und Miinchen 1967.

Ob die Rechtswissenschaft wirklich als Wissenschaft angesprochen werden
diirfe, ist AuBerst umstritten. Weit verbreitet und zeitgemiB ist die Ansicht,
daB sie keine eigentliche Wissenschaft, sondern héchstens eine methodisch
vorgehende Kunstlehre sei. Lange Zeit schien es, wie wenn es eine vergebliche
Plackerei wire, die Wissenschaftlichkeit der Jurisprudenz zu erértern, weil
die Antwort entscheidend von der vorausgesetzten Definition der Wissen-
schaft abhingt. Gilt als Wissenschaft nur das Forschen, welches quantifizier-
bare und jederzeit durch Experiment nachpriifbare Ergebnisse zu erzielen
sucht, so ist die Rechtslehre ohne Zweifel keine Wissenschaft. Halt man je-
doch fiir Wissenschaft jedes methodische Vorgehen, das nicht vom Belieben
des einzelnen Forschers abhingige Ergebnisse zu erreichen sucht, die Begriind-
barkeit der Ergebnisse fordert und die gewonnenen Einsichten stindiger
kritischer Uberpriifung aussetzt, so ist auch die Rechtskunde eine echte
Wissenschaft. Die hier anzuzeigende wissenschaftstheoretische Arbeit von
Eike von Savigny, eine der Miinchner philosophischen Fakultit eingereichte
Dissertation, bietet AnlaB, den Wissenschaftscharakter der Jurisprudenz
erneut zu erortern.

Ausgangspunkt der Untersuchung von von Savigny sind zwei wissenschafts-
theoretische Behauptungen, einmal die:

«Das Rechtgefithl (Wertevidenz, ethische Evidenz, ethische Intuition)
teilt alle Eigenschaften der Beobachtungsevidenz, welche fiir die Rolle der
Beobachtungsevidenz in den empirischen Wissenschaften wesentlich sind.»

Die Begriindung dieser Annahme hebt hervor, daB die empirischen
Wissenschaften nachgerithmte Rationalitiit gerade in Bezug auf die die Uber-
priifung stiitzende Beobachtungsevidenz fehlt. Der naheliegenden Kritik der
Gleichsetzung von Beobachtungs- und Wertevidenz, das Wertgefiihl sei
empirisch bedingt, halt von Savigny entgegen, daBl auch die Beobachtungs-
evidenz empirisch bedingte Voraussetzung besitzt, insbesondere nur die
Beobachtung normalsinniger Wissenschafter als zureichend ansieht. Die
Einigung auf die Kriterien der Evidenz falle bei der Beobachtung nur leichter
als bei der Wertevidenz. Mit diesen Ausfithrungen verbindet sich eine ein-

269



gehende und, wie mir scheint, zutreffende Antikritik der modernen Widerle-
gungen des ethischen Intuitionismus, wie sie vor allem von angelsichsischen
Autoren (insbesondere von Russel und Hare) vorgetragen wurden.

Die zweite Annahme lautet:

«Das Rechtsgefiihl spielt bei der Diskussion strafrechtswissenschaftlicher
Sitze durch den Bundesgerichtshof die gleiche Rolle, wie die Beobachtungs-
evidenz sie bei der Uberpriifung naturwissenschaftlicher Hypothesen spielt.»

Sie wird begriindet durch eine systematische Aufgliederung zahlreicher
strafrechtlicher Urteile des deutschen Bundesgerichtshofes. Die vom Verfasser
vorgenommene Umwandlung der Begriindungen dieser Urteile in Steno-
gramme macht deutlich, daB3 der Bundesgerichtshof von einer im Leitsatz des
Urteils oder in der Alternative dazu ausgesprochenen Bewertungshypothese
ausgeht, sie an einer auf eine als gerecht angesehenen Entscheidung des
Gesetzgebers oder einem unmittelbar auf die Gerechtigkeit zuriickweisenden,
als richtig einleuchtenden Werturteil mif3t und darnach entscheidet, ob die
vorausgesetzte Werthypothese anzunehmen oder zu verwerfen ist. Derart
verstanden gleicht die Arbeitsweise der Rechtswissenschaft der der empirischen
Wissenschaften. Die vom Verfasser untersuchte Strafrechtswissenschaft er-
weist sich als ein System von Werthypothesen.

Die scharfsinnige und griindliche Untersuchung von von Savigny fihrt
dem, kritisch aufgefaBten, ethischen Intuitionismus neue und gewichtige
Argumente zu und fiigt auch die Jurisprudenz in den Kreis der Wissenschaften
ein, welche Gegenstand der heutigen wissenschaftstheoretischen Auseinander-
setzungen, Wissenschaft im engen Sinn verstanden, bilden.

Hans Schuliz

Ulrich Hommes: Die Existenzerhellung und das Rechi. Philosophische Ab-

handlungen, Band XX. Verlag Vittorio Klostermann. Frankfurt
a. M. 1962.

Die Auseinandersetzung der Rechtsphilosophie mit der sogenannten
Existenzphilosophie ist bis jetzt durch die Annahme geprigt, der existenz-
philosophische Ansatz schlieBe eine rechtsphilosophische Weiterfiithrung aus.
Die Versuche von Werner Maihofer (Recht und Sein 1952, Naturrecht als
Existenzrecht, 1963) heben sich davon als ausgesprochene Ausnahmen ab.
Die Unméglichkeit, eine Rechtsphilosophie zu begriinden, wurde vor allem
fir das Werk von Karl Jaspers behauptet, der von den positivierten sozial-
ethischen Normen sagte, sie «sind gleichsam mechanisch und tof» und lassen
das menschliche Handeln berechenbar werden (Philosophie, 2. Aufl. 1948,
S. 603). Doch anerkennt Jaspers das Recht in seiner Bedeutung, das Dasein
als Voraussetzung moglicher Existenz zu sichern (op. cit. 625, 631).

In seiner eindringlichen Untersuchung geht Ulrich Hommes vor allem
diesem Aspekt des]asperschen Philosophierens nach. Er zeichnet dessen Grund-
linien in zwei einleitenden Kapiteln, Existenz vor Transzendenz und Existenz
in Kommunikation. Er betont, dafl « Existenz im Grunde ¢iz Verhaltnis ist»
(S. 93) und «daB die Bedeutsamkeit des Rechts fiir die Existenz griindet in
deren eigenen Struktur als Sein mit den Andern in der Welt. Das Recht als

270



Ordnung des gemeinsamen Daseins ist selbst eine Weise der Wirklichkeit der
urspriinglichen Zusammengefiigtheit allen menschlichen Seins» (S. 93). Die
Aufgabe des Rechts ist, «als dulere verldBliche Regelung des Miteinanders
die sichere Bewahrung und dauernde Vorbereitung» der «Verwirklichung
des wesentlichen Verhaltnisses zum Andern», die «nicht jederzeit vollzogen
werden kann», zu gewihrleisten (S.106). Und auch die Positivitit des
Rechts kommt zu ihrem Recht, sie ist «notwendig . . . zur Erméglichung der
Verwirklichung der Freiheit des Einzelnen» (S. 137). So verstanden riickt die
Betrachtung des Rechts durch Jaspers in die unmittelbare Nihe der Auffas-
sungen von Kant, Doch sogleich folgt die entschiedene Abkehr von jeder Vor-
stellung einer sicheren, allgemein giiltigen und vorgegebenen Ordnung mit
dem Hinweis darauf, da3 das Recht aber «immer existenzvergessene Wirklich-
keit und existentielle Moglichkeit in einem» (S. 153), mithin stets zweideutig
ist und stete Aufgabe bleibt. Hier kommt der existenzphilosophische Ansatz
zu seinem Recht. Mit der Eigenart des Rechts, immerwahrende Aufgabe zu
sein, hingt seine Unableitbarkeit, aber auch die Forderung, die jeweils gel-
tenden Regelungen in gemeinsamer Anstrengung, im Kompromil3, zu erar-
beiten, zusammen.

So kann Hommes abschlieBend sagen, daB3 «die Existenzerhellung in die
Erfahrung der existentiellen Notwendigkeit des Rechts fithrt» (S. 218).

Und wenn der Rechtsphilosophie die Aufgabe zugewiesen wird «im Recht
als der Wirklichkeit der geschichtlichen Gemeinschaft eines Staates ,die
Transzendenz tiberhaupt fithlbar® (I 382) zu machen» (S. 190/1, II 382 =
Existenzerhellung® 382), so ist damit die Briicke geschlagen zu der heute wohl
vorherrschenden Auffassung, die Rechtsphilosophie habe der positiven
Rechtsordnung gegeniiber auf eine unbedingte Richtigkeit hinzuweisen,
selbst wenn zum vornherein feststeht, daf} sie nie erreicht werden kann.

Indessen haftet dieser Betrachtung des Rechts und des Staates ein eigen-
tiumlich idealistischer Zug an. Der Rechtsphilosoph wiirde nach den Erfah-
rungen der letzten Jahrzehnte sogleich fragen, ob es geniigt, alles der ge-
schichtlichen Entscheidung zu tiberlassen und ob nicht wenigstens die Frage
zu stellen ist, ob jede positive Anordnung als Recht gelten oder ob sie nicht
derart verfehlt sein kann, daB sie, nach dem Ausdruck von Radbruch, als
gesetzliches Unrecht bezeichnet werden muf3. Zumindest die staatliche An-
ordnung nicht als Bewahrung der méglichen Existenz, sondern als Verhangnis

miiBte ebenfalls erortert werden.
H. Schultz

Victor 7. Willi: Grundlagen einer empirischen Soziologie der Werte und Wert-
systeme. Versuch einer Uberwindung des Gegensatzes zwischen Kultur-
anthropologie und Soziologie und zwischen allgemein-theoretischer und
speziell-empirizistischer Soziologie. Orell Fiissli Verlag, Ziirich 1966.

In diesem umfangreichen Werk legt Willi die Grundziige einer empiri-
schen Soziologie der Werte und Wertsysteme, also zweifellos eines auch
im Hinblick auf die alltigliche und die groBe Politik wichtigen Themas vor.

271



Liangere Studienaufenthalte in verschiedenen Lindern erleichtern ihm die
Distanzierung zur eigenen unvermeidlich beschrinkten Position innerhalb
der moglichen Werthierarchien. Als praktische Zielsetzung seiner Arbeit
formuliert er die « Vermehrung des Verstindnisses zwischen Einzelmenschen
und ganzen Gruppen beziehungsweise Gesellschaften»; und als «hochstes
Verstiandnis schwebt ihr das Verstindnis der MiBverstandnisse vor, das ganze
Gruppen und Gesellschaften allerdings kaum und niemals unbegrenzt errei-
chen diirften». Theoretisch geht es um drei Anliegen: «a) Herausstellung der
theoretisch-begrifflichen Voraussetzungen fiir eine giiltige ausbaufihige
empirisch-wissenschaftliche Wert- und Wertsystemsoziologie, b) Versuch ei-
ner Uberwindung des Gegensatzes zwischen Soziologie und Kulturanthro-
pologie und zwischen allgemeiner theoretischer Soziologie und empirizisti-
scher Soziologie; c¢) Ermittlung einer ausbaufidhigen Typologie der Wertsy-
steme». Willi sieht heute die Soziologie vom «Dilemma von Bedeutungs-
fiillle und Faktizitat» bedroht, d. h. ihre Sitze sind — wie er an einigen Bei-
spielen demonstriert — oft entweder bedeutungsvoll, aber empirisch verfehlt,
oder empirisch belegt, aber nur Selbstverstdndlichkeiten betreffend.

Als soziologisch relevante Werttheorien unterscheidet er vier: die indivi-
dualistische, die naturalistische, die soziologische und die kulturalistische
Werttheorie, die alle versagen, weil sie einen ansich berechtigten partikularen
Gesichtspunkt jeweils verabsolutieren. Es muf stattdessen eine «realistische»
soziologische Werttheorie erarbeitet werden, fiir die der Verfasser folgenden,
seiner Meinung gemaf3 «haltbaren» Begriff der Wertung und der Werte vor-
schléagt: «Sozialpsychologisch ist die Wertung eine rationalisierte oder wenig-
stens rationalisierbare Vorliebe und wertsoziologisch die vom Typus einer
menschlichen Gesellschaft tatsichlich anerkannte, als gut, beziehungsweise
sein-sollend betrachtete Vorliebe, Bevorzugung beziechungsweise Hochschit-
zung, und der Wert (fiir die Soziologie und iiberhaupt die Sozialwissenschaf-
ten) der Gegenstand einer Wertung. Insofern im Begriff ‘Anerkennung’ be-
reits die Elemente des Typus und der ‘Giite’ enthalten sind, kann man die
Wertung kurz umschreiben als anerkannte Vorliebe beziehungsweise
Bevorzugung beziehungsweise Hochschiatzung». Das ist nun keine sonderlich
subtile Definition, aber sie diirfte aus der Auseinandersetzung Willis zumal
mit amerikanischen Autoren in adiaquater Weise hervorgegangen sein. Dazu
gehort auch die Bestimmung des soziologischen Wertobjektivismus als Vor-
stellung, «daB Gruppenwerten Allgemeingiiltigkeit zukomme», woraus sich
Hierarchien von soziologischen Werten ergeben sollen. Die philosophischen
nicht von den soziologischen Wertrangordnungen unterschieden zu haben
wirft der Verfasser Scheler, Hartmann und Gurvitch vor; allein er verkennt,
daB der philosophische Wertobjektivismus mit dem von ihm postulierten
soziologischen Wertobjektivismus nur das Wort gemeinsam hat — davon ab-
gesehen, daB sich «die» philosophische Werthierarchie sowenig «begriinden »
148t wie «die» soziologische Werthierarchie. Neben der letzteren behandelt
Willi in diesem zweiten Abschnitt noch die verschiedenen Formen des
«Wissenszentrismus», d. h. die Deutung und Bewertung des Unbekannten
(Fremden: andere Menschen, fremde Kulturen usw.) nach Analogie des
Bekannten.

272



Der dritte umfangreichste Teil ist der «Soziologie der Wertsysteme»
gewidmet. Der indirekten und der direkten « Umschreibung des Wertsystem-
begriffes» und dem Aufweis «verschiedener, aber nicht beliebig vieler Wert-
systeme» folgt eine kritische Darstellung der bisherigen Typologien derselben
(T. Parsons, R. Mukerjee, F. R. Kluckhohn, Ch. Morris, F. S. C. Northrop).
Daraus ergeben sich Erfordernisse und Vorschlige zu einer ausbaufahigen
soziologischen Typologie der Wertsysteme, in denen der «monistisch-welt-
entsagende Grundzug im Grundwertsystem des traditionsgebundenen Ori-
ents», der «monistisch-weltbejahende Grundzug im Grundwertsystem des
traditionsgebundenen Europas» und der «dualistisch-gespaltene Grundzug
im szientistischen Grundwertsystem des modernen Amerikas» behandelt
werden. Bei der Schilderung der beiden ersten Grundwertsysteme erfahren
nur die religiésen Werte eine Beriicksichtigung, wéhrend der viel ausfiihr-
lichere Abschnitt iiber Amerika auch andere Wertbereiche einbezieht. Im
iibrigen gewinnt der Verfasser die Grundwertsysteme aus den Antworten
auf drei Fragen, «die im Laufe der Kulturgeschichte tatsichlich von drei
groBen Zivilisationen gegeben worden sind, ndmlich: a) die grunsitzliche Ver-
neinung des Sinnes unseres Daseins, und zwar auch in seinen scheinbar posi-
tiven Seiten (Leben, Gesundheit, Reichtum usw.), b) die grundsitzliche Be-
jahung des Sinnes unseres Daseins, und zwar auch seiner scheinbar negativen
Seiten (Tod, Krankheit, Armut usw.) und c) die teilweise Bejahung und teil-
weise Verneinung des Sinnes unseres Daseins, und zwar je nach seinen schein-
bar positiven beziehungsweise negativen Seiten (Bejahung des Lebens, Ver-
neinung des Todes; Bejahung der Gesundheit, Verneinung der Krankheit;
Bejahung des Reichtums, Verneinung der Armut usw.)».

Im Anhang berichtet Willi einerseits das «Résumé einer Untersuchung
iiber die ‘Glaubens- und Denkhaltungen einer groBen Anzahl texanischer und
New-Yorker-Studenten’», und anderseits iiber seine weiteren schriftstelleri-
schen Plidne zu einer «Soziologie der Soziologie».

(Ein paar Kleinigkeiten: auf S. 217 finden sich zwei fast wortlich miteinan-
der iibereinstimmende Abschnitte; auf S. 278 ist die den Handlungsbereich
betreffende Explikation unter den «idealen Wertbereich» geraten; S. 484:
die im angeblichen «Satz von Hegel: ‘Erst in der Dimmerung tut der Vogel
der Aurora seinen Flug’» vorweggenommene Verwandlung der Eule der
Minerva hat diese sinnigerweise zu einem « Vogel der Morgenrote» gemacht;
und von den nicht wenigen Druckfehlern des Buches sei wenigstens die auf
S. 496 unterlaufene Umbenennung des Berliner Verlages Duncker & Hum-

blot in «Denker und Humboldt» verzeichnet).
H. Kunz

Hanno Helbling: Der Mensch im Bild der Geschichte. Duncker & Humblot,
Berlin 1969.
Der Titel dieser Schrift erweckt irrefithrende Erwartungen, welche durch
die im Vorwort geduBlerte Bemerkung Kurt Schelldorfers, sie liefere einen

«Beitrag zur Begriindung der Philosophischen Anthropologie auf wissen-
schaftlicher Grundlage», noch unterstiitzt werden. In Wirklichkeit handelt

273



es sich um unsystematische Meditationen eines Historikers, der sich in kriti-
scher Weise auf einige fundamentale Kategorien seiner Wissenschaft besinnt.
Mit «Gediachtnis» und «Identitit» sind die zwel ersten Abschnitte, mit
«Schicksal» der dritte Abschnitt iiberschrieben, in welchem Helbling aus-
wihlend den geschichtlichen Wandlungen des Friedensbegriffes, angefangen
bei Augustin, nachgeht. Da sich solche Meditationen, die jeweils an kon-
kreten Sachverhalten ansetzen, nicht angemessen referieren lassen, gebe ich
drei Zitate:

«Der Historiker, der sich in seiner Thematik nach dem Gedichtnis oder
KontinuititsbewuBtsein des Sozialkorpers richtet, welchem er angehort, wird
auch heute nicht in beliebig weite Raume gezogen. Und wenn er sich selbst
seines Standortes in — und nicht iiber — seiner Zeit und seiner Gesellschaft
bewuBt bleibt, kann er die Réinder seines Geschichtsbildes immer noch vom
Vergessen, von wahrhaft vergangener Vergangenheit umflutet sein lassen.
Anderseits wird ihm doch nicht entgehen, daf3 sich der BewuBtseinshorizont
der Menschen, deren Geschichte er schreibt, in den letzten Jahrhunderten
und Jahrzehnten mit wachsender Eile geweitet hat. Und sofern nun Ge-
schichte nicht nur Vergangenheit, sondern auch Zukunft und Gegenwart als
Gewesenes falbar macht, beriihrt das Gewesene heute die Grenzen der Wirk-
lichkeit uberhaupt, freilich ohne dal3 diese Wirklichkeit schon die Zeichen
der einsgewordenen Welt triige, in der man gleichsam das Ziel der Geschichte,
als Heilsgeschichte, erblicken miilite. Solange aber das Universale nur erst
als Horizont der Betrachtung und der ,erlebten Geschichte® erscheint, spiegelt
sich im Geschichtsbild das in Erinnerung und Erwartung gezeitigte Dasein,
aktualisieren wir den Vergangenheit-, Gegenwart-, Zukunftbezug von der
je eigenen Existenzmitte her, bleibt unser Leben vom Gedéachtnis bestimmt.
Aus ihm muf} sich demnach auch der Sinn der Geschichte ergeben. Aus ihm,
das heiBt aus dem spezifischen Anteil, den unser vergegenwirtigendes
Denken aus dem Vergessen heraufholt. Und welches ist nun schlieBlich
dieser spezifische Anteil? Wir sahen, daB wir uns an das Vergingliche er-
innern und an unsere eigne Verganglichkeit». «Die Perspektiven, in denen
sich der Vollzug der Geschichte zeigt, iiberschneiden, verfehlen und wider-
sprechen einander; und dazu noch sind sie in unaufhérlicher Bewegung be-
griffen. Die Historiker kénnen nicht sagen, wer oder was diese oder jene
Gestalt der Vergangenheit ,war‘, oder gar, wer sie ,ist‘: nur, als was und als
wer sie erschien und erscheint: wo, wann und wem». «Im Gedichtnis, sahen
wir, konstituiert sich die Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins. Im
Erinnern wihlen wir unser Bild der Geschichte. Nun ist schon solche Zeiti-
gung ein schicksalhafter Vollzug. Aus ihr erwichst uns die perspektivische
Erscheinung des Menschen — und seines Schicksals. Die Bilder und Begriffe
sind nicht zu zdhlen, in denen das Schicksal sich darstellt. Fremde und Vater-
land, Gétterferne und Gottesbegegnung, Auszug und Riickkehr, so fanden
wir ein groB angelegtes Geschichtsbild bezeichnet, am wesentlichsten aber
durch das Widerspiel des Vergessens und der Erinnerung, durch das Schick-
sal der Geschichtlichkeit selbst. In ihm ist begriindet, daB die Menschen
einander zugeordnet sind: in der Zeit, durch die Sprache».

H. Kunz

274



Giinter Abramowski: Das Geschichisbild Max Webers. Universalgeschichte
am Lettfaden des okzidentalen Rationalisierungsprozesses. Ernst Klett
Verlag, Stuttgart 1966.

In dieser ausgezeichneten, sich einerseits streng an die Originaltexte
haltenden, anderseits aber auch die Sekundarliteratur sorgfaltig bertuicksich-
tigenden Abhandlung stellt Abramowski das Geschichtsbild Max Webers
unter drei Aspekten dar: 1. Vergleichende Strukturanalysen zur Geschichte
des rationalen Kapitalismus, des kapitalistischen Geistes und seiner religiésen
Voraussetzungen; 2. Vergleichende Strukturanalysen zur Geschichte der
europiischen Stadt und des europiischen Biirgertums; und 3. Eine verglei-
chende Strukturtheorie des rationalen Staates. Die universale Tendenz zur
Biirokratisierung. Im abschlieBenden (vierten) Teil arbeitet der Verfasser
die «aktuelle Perspektive und das ethische Motiv der universal-historischen
Forschungen» Webers heraus. Zwei Zitate aus ihm sollen sowohl das Niveau
wie die Klarheit der Studie bezeugen:

«Webers dezisionistische Verantwortungsethik macht auch seine scharfe
Kritik an der herkdmmlichen Geschichtsmetaphysik erst voll verstindlich, sei
sie nun hegelianischer, marxistischer oder romantisch-organologischer Rich-
tung. Diese Art der Geschichtsdeutung ist fiir Weber zunachst wissenschaft-
lich unhaltbar und iiberholt: Sie vermenge in unkritischer Weise Empirisches
und Normatives, wissenschaftliche Tatsachenurteile und auBerwissenschaft-
lich-subjektive Wertbehauptungen; sie priatendiere eine empirisch unmég-
liche Substanzeinsicht in das Wesen der Geschichte; sie berufe sich auf ‘in
letzter Instanz’ bestimmende Faktoren der Geschichte; sie operiere mit solch
unqualifizierten Begriffen wie ‘Volksgeist’ oder ‘Volksseele’, aus der sie be-
bestimmte geschichtliche Zustinde ‘emanieren’ lasse; oder sie mache sich
nicht von Resten eines religiésen Vorsehungsglaubens frei. Aber die Ge-
schichtsbilder der Hegelianer, Marxisten, Organologen und Evolutionisten
sind nicht nur theoretisch unhaltbar; sie sind auch ethisch verkehrt, denn sie
geben, bewulit oder unbewuBt, fiir ein objektiv erkennbares Telos der Ge-
schichte aus, was nach Weber nur Sache subjektiv verantwortlicher Ent-
scheidung sein kann». «Die Fahigkeit zur Distanzierung von seinen Wertun-
gen im Akt des wissenschaftlichen Fragens und Erkennens ist womdglich das
Faszinierendste an dieser groB3en Forscherpersonlichkeit und manchmal etwas
verwirrend. Als politischer Denker bejahte Max Weber den von Bismarck
geschaffenen deutschen Nationalstaat. In der Zugehorigkeit zum deutschen
Volk und seiner Kultur, in der GréBe und Macht der eigenen Nation sah
er einen unbezweifelbaren, hohen ‘Wert’; wenngleich bis heute die Frage
strittig diskutiert wird, ob fiir ihn dieser Wert ein unbedingter, héchster ge-
wesen sei oder ob ihm nicht die persénliche Freiheit des Menschen und die
politische des Staatsbiirgers héher gestanden habe. Aber einer theoretischen
Verklirung des Nationsbegriffes oder einer geschichtsphilosophischen Be-
griindung der deutschen nationalen Machtinteressen hat Weber widerstan-
deny.

H. Kunz

275



Josef Pieper: Hoffnung und Geschichte. Fiinf Salzburger Vorlesungen. Kosel-
Verlag, Miinchen 1967.

In diesen fiinf Salzburger Vorlesungen geht es dem Verfasser um eine
Klarung der Unterschiede der beiden Begriffe « Hofflnung» und « Geschichte».
Das geschieht im Medium einer Auseinandersetzung mit jenen — aufkldre-
risch-fortschrittsglidubigen (Kant), evolutionistischen (Teilhard de Char-
din, Lorenz) und marxistischen (Bloch) — Auffassungen, welche die inhalt-
lichen Hoffnungen in die zukiinftige Geschichte oder in die Evolution ver-
legen. Er findet indessen mit Recht, «dal} in allen diesen Zukunftserwartun-
gen — ganz gleich, ob sie auf dem Boden der idealistischen Fortschrittsphilo-
sophie, des Evolutionismus oder der Sozialreligionen gewachsen sind — kaum
einmal die Rede ist vom Tode». Aber gerade den Einbezug des Todes halt
Pieper in der christlich verstandenen Hoffnung fiir entscheidend, insofern
diese eine «Uberwindung» des Todes verspricht. Man bringe sich selbst,
meint er, «um eine unentbehrliche Einsicht, wenn man sich darauf versteift,
das Wort ‘jenseits’ als eine rein betriigerische Vokabel zu nehmen», wie die
Wendungen «Jenseitsvertrostungen», « Opium fiirs Volk», « Pfaffenkonstruk-
tion» suggerieren. « Es handelt sich nicht um ‘das’ Jenseits, als sei da ein Be-
reich, der wie eine Provinz ausgemessen oder wie eine Landschaft beschrieben
werden konnte; es handelt sich um etwas weit weniger Anspruchsvolles, nim-
lich um einen Namen fiir die Vorstellung, da3 da wirklich, wie auch immer
des niheren beschaffen, iiberhaupt so etwas sei wie ein jenseitiges Ufer.
Gemeint ist die andere Seite des Todes, nichts sonst». Gemeint sei mit der
fraglichen Vokabel «genau die konkrete Zukunft, die uns alle erwartet».

Pieper ist sich durchaus im Klaren dariiber, da3 die Verbindlichkeit der
christlichen Hoffnung und die Bejahung einer legitimen — apokalyptischen —
Geschichtsprophetie den Glauben an die Offenbarung voraussetzt. Und das
ist in der Tat der springende Punkt: es 148t sich nicht einsehen, sondern eben
lediglich glauben, daB die «andere Seite» des Todes oder die uns alle erwar-
tende «konkrete Zukunft» etwas anderes sein sollte als beliebige sonstige
«Jenseitsvorstellungen»: vom glaubenden Denken erzeugte Denkbarkeiten.

H. Kunz

Helmut Kuhn: Schriften zur Asthetik. Im Aufirag des Verfassers herausgegeben
und mit einem Nachwort versehen von Wolfhart Henckmann. Késel-Verlag,
Miinchen 1966.

Die in diesem hiibschen Bande wieder abgedruckten Abhandlungen zur
Asthetik umfassen nicht alle einschligigen Arbeiten, die Kuhn in den rund
dreiflig Jahren veroffentlicht hat. Aber es werden wohl diejenigen sein, die
er selbst und der Herausgeber, Wolfhart Henckmann, fiir die wichtigsten
halten. Es sind folgende: Die Vollendung der klassischen deutschen Asthetik
durch Hegel; Die romantische Kunstphilosophie; Literaturgeschichte als
Geschichtsphilosophie (Zu Erich Auerbachs Mimesis) ; Die Geschichtlichkeit
der Kunst; Das System der Kiinste; Dichten heiBt Rithmen; Die Analogie des
Seins im Kunstwerk; Vom dichterischen Gehalt; Dichter und Dichtung; Die

276



dichterische Fabel und der Syllogismus (Zur Frage der dsthetischen Folge-
richtigkeit und logischen Notwendigkeit) ; Aeschylus: Der gefesselte Prome-
theus (Gedanken iiber den Zusammenhang von Tragddie und Kosmologie) ;
C. S. Lewis: Der Romancier der unerbittlichen Liebe.

Im Nachwort charakterisiert Henckmann priagnant die wesentlichen Ziige
der Kuhnschen Deutung der asthetischen (produktiven und rezeptiven) Hal-
tung, die aus dem Ort und der Funktion innerhalb des menschlichen Daseins
verstanden wird. Kennzeichnend dafiir ist die These: «Das Fest ist der Ort
des Werdens und Fortbestehens der Kunst im Leben». Die beigegebene
Bibliographie, ein Namen- und ein unvermeidlicherweise unvollstindiges
Sachregister (es fehlt etwa das Stichwort «Einsamkeity, in welcher Kuhn
immerhin die «romantische Grunderfahrung» erblickt) erhéhen den Wert
des Bandes.

H. Kunz

Emil Ungerer: Die Wissenschaft vom Leben. Eine Geschichie der Biologie.
Band III: Der Wandel der Problemlage der Biologie in den leizten Fahr-
zehnten. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1966.

Ich weiB nicht mehr, welcher Zeitgenosse Kants sich einmal iiber die
Schwerverstindlichkeit der Kritik der reinen Vernunft mit dem Hinweis
beklagt hat, nicht genug Finger zu besitzen, um in den langen Sitzen die
Nahtstellen der Sinnzusammenhinge fixieren zu kénnen. Dem vorliegenden
Werk Ungerers kann man diesen — einzigen — Vorwurf ebenfalls machen;
aber selbst ihm eignet noch eine positive Seite insofern, als die bandwurmarti-
gen (aber nicht so gut wie die Bandwiirmer gegliederten) Satze oft genug zum
wiederholten Lesen zwingen — und das lohnt sich ganz entschieden: denn das
Buch ist sonst in jeder Hinsicht schlechthin vorbildlich. Im ersten Teil be-
handelt Ungerer naturphilosophische Deutungen und erkenntnistheoretische
Grundlagen der Biologie, im zweiten Teil neuere biologische Erkenntnisfort-
schritte und ihre Verbindung mit wissenschaftstheoretischen Grundfragen
(hier werden vorallem die Wandlungen der Biochemie und der Fundamente
der Physik in ihren Auswirkungen auf die Biologie, ferner die biologische
Relevanz der Kybernetik als Verbindung von Regelungs- und Informations-
theorie erdrtert). Der dritte Teil (Die Auswirkungen des Wandels der Pro-
blemlage auf die Gliedwissenschaften der Biologie) referiert die wesent-
lichen heutigen Erkenntnisse in der Genetik, in der Stoffwechsel- und Ent-
wicklungsphysiologie, in der Neurophysiologie und Verhaltensforschung
(mit EinschluB des sich gegenwirtig stellenden psychophysischen Problems).
Der letzte Abschnitt dieses Teils ist iiberschrieben: « Vergleichende Morpho-
logie und vergleichend-morphologische Entwicklungsgeschichte, biologische
Systematik (Taxonomie), Palidontologie, Biogeographie und Oekologie. Die
Beziehungen der verschiedenen biologischen Teilwissenschaften zueinander
und zur Abstammungslehre (Phylogenetik)». Wo es von Belang ist, beriick-
sichtigt Ungerer auch die sich aufden dialektischen Materialismus berufenden,
von der «westlichen» Biologie abweichenden Theorien und erginzt in allen
Abschnitten die Texte mit ausfiihrlichen Literaturhinweisen.

277



Ungerers Grundhaltung ist die einer kritischen, niichternen, alle spekulativ-
metaphysischen dogmatischen Vorurteile entschieden verwerfenden Offen-
heit fiir die — bei voller Anerkennung einerseits der Wichtigkeit der chemisch-
physikalischen Grundlagen und andererseits des Rechtes der (neo-)darwi-
nistischen Evolutionstheorie — vermutlich noch unbekannte Faktoren ber-
gende Ritselhaftigkeit des Lebendigen, die ihn sich auch vom Mechanismus
und vom Vitalismus distanzieren l1a8t. Vielleicht wire eine Behandlung der
biologischen Probleme der Sexualitit und des Todes am Platz gewesen. Des-
gleichen hitte man gern etwas Sicheres — falls es das gibt — iiber die gegen
Insektizide in kurzer Zeit angeblich resistent gewordenen Mutanten einiger
Insektenarten vernommen, da diese méglicherweise die sonst wohl erledigte
Frage der Vererbung neuer «gerichteter» adaptiver Eigenschaften in ein
anderes Licht riicken koénnten.

H. Kunz

Maurice Blondel|Pierre Teilhard de Chardin: Briefwechsel. Herausgegeben
und kommentiert von Henri de Lubac. Deutsch von Robert Scherer. Verlag
Karl Alber, Freiburg/Miinchen 1967.

Der Titel dieses Buches erweckt eine irrige Erwartung: es handelt sich nicht
um einen Briefwechsel im iiblichen Sinne zwischen Blondel und Teilhard de
Chardin, sondern um Schreiben an ihren gemeinsamen Freund P. Auguste
Valensin, in den sich die beiden Autoren zu ihren sich gegenseitig bekannt
gemachten Problemen dufBlern. Diese Texte umfassen 36 Seiten, die kommen-
tierenden, auch Sekundarliteratur beriicksichtigenden Anmerkungen de
Lubacs 70 Seiten. AuBlerdem finden sich von diesem neben einem Vorwort
zwei Aufsitze: Spannweite und Grenzen des Teilhardschen Werkes, und:
«Absteigende Bewegung» und «aufsteigende Bewegung» im Werke von
P. Teilhard de Chardin, die alle wie der Kommentar eine griindliche Ver-
trautheit de Lubacs mit Tailhard dokumentieren. Den Abschluf3 bildet eine
«Homilie zum Gedéichtnisamt am 10. Todestag von P. Teilhard de Chardin»
von P. André Ravier.

Hilt man Teilhard de Chardin von vornherein fiir einen bedeutenden
theologisch-philosophischen Denker, so wird man an diesen Texten seine
Freude haben; im andern Falle bleiben es Spekulationen ohne verbindlichen
Gehalt. So oder so ist es aber seltsam, wenn de Lubac «dem Materialismus,
dem Agnostizismus oder irgendeiner andern Art von Apriori» «doktrindre
Vorurteile» vorwirft, weil sie «sich seit ‘vier Jahrhunderten’ darin versteiften,
den Menschen ,in die Allgemeinheit der Dinge’ aufzulésen, indem sie
aus dem BewuBtsein ‘eine Anomalie’, ‘einen freien, merkwiirdigen, irrefiih-
renden und akzidentellen Zufall im Weltall’ machten oder ‘von der mensch-
lichen Bedeutungslosigkeit’ sprachen ‘angesichts der {ibrigen Natur’, oder
wenigstens die kostbarsten geistigen Tétigkeiten dazu verurteilten, nur der
Ausbruch eines Funkens zu sein, der alsbald in die Nacht versinkt» —und dabei
mit keinem Wort die gewil3 nicht minder doktrinaren Vorurteile Teilhard de
Chardins erwahnt. Jedoch scheinen solche geistigen Skotome zur «Helden-

278



verehrung» zu gehoren. (Auf S. 178 oben ist in der fliissig lesbaren Uberset-

zung etwas in Unordnung geraten).
H. Kunz

H. Rombach (Hrsg.): Die Frage nach dem Menschen. Aufri8 einer Philo-
sophischen Anthropologie. Verlag Karl Alber, Freiburg/Miinchen
1966.

Diese Max Miiller zum 60. Geburtstag gewidmete Festschrift ist in mehr-
facher Hinsicht bemerkenswert. Einmal halten die von H. Rombach zusam-
mengestellten Beitrage fast durchwegs ein hohes Niveau ein. Zum andern
zeigt sich (von wenigen Aufsitzen abgesehen) eine erstaunliche thematische
Einheit, sodaB3 das Buch sich mit einem gewissen Recht als « AufriB» einer
«philosophischen» Anthropologie anbietet. Trotzdem ist sowohl sein Ober-
wie der Untertitel irrefiihrend: die vermeintliche «Frage» nach dem Men-
schen bleibt — allenfalls den Beitrag Poggelers abgerechnet — rein rhetorisch,
was der Herausgeber selbst vielleicht unbeabsichtigt verrit, wenn er im Vor-
wort sagt: «Eine angemessene Frage ist schon fast soviel wie eine gute Ant-
wort». Denn faktisch sind wohl nur wenige der beteiligten Autoren um eine
— sachlich allerdings problematische — Antwort verlegen, die letztlich weder
von der kritischen Selbst- und Fremderfahrung noch von einem der modernen
«Wissenschaftlichkeit» verpflichteten philosophischen Denken, vielmehr ein-
deutig vom christlichen Glaubensdogma bestimmt wird. Und deshalb handelt
es sich auch nicht um den AufriB3 einer « philosophischen», sondern ebenso ein-
deutig um eine christlich-katholische, also theologische Anthropologie
(schon Haecker hatte seinerzeit eine solche als Scheinfrage vorgetragen) —
gleichgiiltig, ob man Heideggers Behauptung, eine «christliche» Philosophie
sei «ein holzernes Eisen und ein MiBverstindnis», zustimmt oder nicht.
Das besagt indessen keineswegs, die Beitrige seien nicht lesenswert und lehr-
reich. Dariiber hinaus kann man etwa die vorausblickende Klugheit, mit der
K. Rahner die kiinftige und schon heute beginnende Selbstmanipulation der
Menschheit von vornherein in das Siindenfalldogma hineinnimmt und sie
daraus zu einem Teil legitimiert, nur bewundern. Nicht weniger eindriicklich
ist die Subtilitat, mit welcher Hinske die Mehrdeutigkeit der « Anthropologie»
Kants herausarbeitet, um wenigstens auf zwei der 23 Arbeiten besonders
hinzuweisen. Es sind folgende: B. Welte: Zum Begriff der Person; H. Krings:
Wissen und Freiheit; K. Rahner: Experiment Mensch; J. B. Lotz: Christliche
Anthropologie; Th. Kampmann: Der Mensch in der Metamorphose;
O. Kéhler: Erinnerung und Erwartung; E. Wolf: Das Problem einer Rechts-
anthropologie; A. Halder: Von der Kunst, von der Wirklichkeit und der
Menschlichkeit des Menschen; U. Hommes: Vom Sinn moralanthropolo-
gischer Fragestellung in der Gegenwart; H. Liibbe: Herrschaft und Planung;
O. B. Roegele: Bemerkungen zu einem anthropologischen Begriff der Offent-
lichkeit; B. Pfister: Der Mensch in der Welt von Arbeit und Technik; Ph.
Dessauer: Uber die Dringlichkeit des philosophischen Aspekts in der Psycho-
therapie; H. Rombach: Philosophischer Ansatz zum Erziehungsgeschehen;

279



H. Kuhn: Plato iiber den Menschen; K.-H. Voikmann-Schluck: Gedanken
zu Platos Politik; F. Leist: Biblische und gnostische Seinserfahrung; P. Engel-
hardt: Der Mensch und seine Zukunft; L. Oeing-Hanhoff: Der Mensch in der
Philosophie Descartes’; N. Hinske: Kants Idee der Anthropologie; O. Mar-
quard: Weltanschauungstypologie; O. Poggeler: Existenziale Anthropologie;
M. Theunissen: Skeptische Betrachtungen iiber den anthropologischen Per-
sonbegriff.
H. Kunz

Les hommes devant 1’échec, publié sous la direction et avec préface de
Jean Lacroix, P.U.F., Paris, 1968.

Ce recueil réunit treize essais dans des domaines et sur des thémes aussi
divers que la psychologie (et la communication), I’économie (et le probléme
des pays en voie de développement), la médecine, la religion, la philosophie.
Jean Lacroix déclare dans sa préface que son propre essai sur ’échec (on sait
combien ce petit volume est apprécié) I’a amené 2 demander le concours de
spécialistes pour tous les domaines concrets ot ’échec est vécu et pensé.

Entre ces contributions excellentes, les thémes s’échangent, mais, presque
toutes, elles font ressortir ’ambiguité de 1’échec et de toute I’expérience
humaine, telle que ’ont comprise Lacroix ou Ricceur, Mounier ou Merleau-
Ponty. Tout serait a citer, dans des domaines trop divers pour un résumé.
On relévera par exemple I'importance de cette ambiguité dans la communi-
cation qui, pour Raymond Carpentier, «n’a de réalité que tant qu’elle n’a
pas réussi ses aboutissements»; ou encore que ces contributions rétablissent
partout — par exemple en médecine — la vérité éprouvée, alors qu’elle est si
souvent masquée par la continuelle affirmation du succes et de la force.

Avec le P. Congar, le regard chrétien sur I’échec voit I’échec lié au Bien,
a la promesse, 2 la résurrection. Le pasteur Dumas cherche 4 montrer que
«l’acheminement libérateur vers I’échec humain» doit étre «le fondement
d’un univers non tragique» et que ’échec exprimé par la pensée chrétienne
n’est pas li¢ 2 une expérience acquise et triomphante, mais 2 une répétition
au cours de ’histoire du temps qui «déborde» et I’homme et Dieu méme.
Quant aux philosophes, Guilead, toujours avec la clarté qu’il apporte a
interprétation de M. Heidegger, montre que si la «pensée échouante réussis-
sait & un homme, aucun malheur n’arriverait. Il recevrait I'unique don que
I'Etre offre & la pensée». R. Schérer voit la critique de P’humanisme valable
seulement si la volonté de vérité nietzschéenne aboutit positivement & changer
la condition de ’homme. La voie ainsi ouverte aboutit 4 des réflexions de
T. Andréani qui, partant de Freud et de Valéry, s’interroge sur 1’échec et la
crise de la civilisation présente.

D. Christoff

Raymond Carpentier: La connaissance d’autrui. P.U.F., Paris, 1968. Coll.
Initiation philosophique, No. 83. 122 p.

Parmi les petits volumes dont I’ensemble forme aujourd’hui la collection
SUP, la série Initiation philosophique dirigée par Jean Lacroix se distingue par

280



son éclectisme. Bon nombre de ces ouvrages font le point de la réflexion sur un
probléme ou sur un théme de maniére 4 apporter a tout lecteur quelque
chose de nouveau et de bien établi. Ils doivent cependant, dans un champ trés
vaste, réunir les tentatives passées, les discuter, et poser les problémes actuels.

Si nous prenons pour exemple 'un des derniers parus, La connaissance
d’autrui de Raymond Carpentier, nous voyons bien que cet ouvrage doit 4 la
fois informer des procédés scientifiques et surtout de la maniére de les justifier
en un temps ou le probléme actuel n’était guére posé, et montrer en quoi
consistaient les tentatives d’analyse et de réduction aux facteurs élémentaires.
Puis, aprés avoir établi les caractéres des faits humains tels que le devenir,
Pindividualité, et leur genése, dans la caractérisation (opposée 4 la caté-
gorisation impersonnelle), il pose le probléme de la connaissance active
d’autrui et en donne sa clé: la participation active, tout en relevant maint nou-
veau probléme. En particulier, si la connaissance d’autrui est une praxis, si
elle est co-créatrice, peut elle bien respecter I’autonomie de la personne? La
considération du langage, essentielle interaction accomplie en commun, est
une des conditions qui devraient permettre d’approfondir ce probléme.

D. Christoff

Philipp Lersch: Der Mensch als soziales Wesen — Eine Einfiihrung in die
Sozialpsychologie. Johann Ambrosius Barth, Minchen 1964.

Der Verfasser mochte angesichts der immer umfangreicher werdenden
empirischen Forschung im Bereich der Sozialpsychologie «eine Hilfe bieten»,
indem er Orientierungsgesichtspunkte vermittelt, die einen Uberblick iiber
das Gesamtgebiet erlauben. Das Buch entspricht damit ohne Zweifel einem
Bediirfnis, weshalb es denn schon nach einem halben Jahr eine Neuauflage
erlebt hat. In einigen einleitenden Ausfithrungen werden vor allem der Ort
und die Aufgabe der Sozialpsychologie und, besonders anschaulich und ein-
gingig, ihr Verhiltnis zur Soziologie erortert. Lersch unterscheidet drei
Hauptbereiche des «sozialen Feldes»: «das interpersonale Feld» der «Inter-
aktion» der Individuen, das «kulturelle Milieu» als den Inbegriff der all-
gemeinen kulturellen Normen und Vorstellungen, die die Individuen be-
stimmen, sowie die «soziale Struktur» der vielfiltigen Gruppierungen, in
denen der Einzelne steht. In einer vorbereitenden, mehr die allgemeine
Soziologie betreffende «Zwischenbetrachtung» («die Arten der sozialen
Konfigurationen») werden die mdoglichen Gesichtspunkte erdrtert, unter
denen die sozialen Gruppierungen gegliedert werden kénnen. Der Verfasser
referiert dabei, abgesehen von seiner eigenen Terminologie etwa hinsichtlich
des «Bindemomentes der Gruppen» (404f.), im wesentlichen die vorherr-
schenden Unterscheidungen, auf die er dann spiter zuriickgreift. Ein
I. Hauptabschnitt ist der Durchleuchtung des interpersonalen Feldes ge-
widmet. Dieses ist durch zwei Komponenten gekennzeichnet, die «kognitiv-
rezeptive» der Kommunikation und die «aktiv-reaktive» der Interaktion im
engeren Sinne. In Abweichung von sonstigen Darstellungen (z. B. T. M.
Newcomb) werden auch die «expressiven AuBerungen» mit Recht unter den
Gesichtspunkt der Kommunikation geriickt (59ff.). Der II. umfangreichere

19 Studia Philosophica XXVIII 281



Hauptabschnitt behandelt unter dem Titel «Die gruppeneigenen Priagungs-
machte» das Wechselverhaltnis von Einzelnem und «kulturellem Milieuy,
jetzt «Gruppenmilieu» genannt, und Sozialstrukturen («Gruppenstruktur»
und « Gruppe als ProzeB»). In diesem Zusammenhang werden vor allem die
Normen, die Rolle und die generellen und speziellen Sozialisierungsprozesse
erortert. In einer SchluBlbetrachtung kehrt der Verfasser zum Individuum
zuriick, bei dem die Untersuchung angesetzt hat. Sozialitit und Individualitit
werden abschliefend als « Wesensziige menschlichen Seins» dargetan. Ent-
gegen einer heute um sich greifenden Tendenz, das Individuum ganz in den
sozialen Strukturen aufgehen und es nur als «Gruppenselbst», «Rollen-
selbst» und «Spiegelselbst» (d. h. im Spiegel des anderen) gelten zu lassen,
pladiert der Verfasser fiir die Annahme eines selbstindigen «Eigenselbst»,
das auf «Selbstverwirklichung» drangt (2191F.). Er beruft sich dafiir auf die
Erfahrungen der Psychotherapie und der Entwicklungspsychologie und
uberdies, was weniger iiberzeugend sein mag, auf die sogenannten «groBen
Individuen» der Weltgeschichte. In der Darstellung der «Varianten» des
«dialektischen Verhiltnisses zwischen Individuum und Sozietat» geht Lersch
schlieBlich kurz auf die «Situation der Gegenwarty ein, in der er, nicht ohne
Anklang an die Kassandrarufe der Kulturkritik, Freiheit und Individualitat
in Gefahr sieht (als ob frithere Zeiten, in denen das Individuum in feste iiber-
greifende Ordnungen eingebacken war, nicht konformistischer gewesen
wiaren!).

Der Verfasser gibt nach meinem Dafiirhalten einen in mancher Hinsicht
empfehlenswerten Uberblick iiber die Hauptprobleme, der vor allem fiir die
Zwecke einer ersten Einfithrung geeignet ist. Dies umso mehr, als er didaktisch
geschickt verfahrt und in Vor- und Riickblicken stets den Gesamtzusammen-
hang vergegenwirtigt. Dal3 der Verfasser Kontroversen in seiner «Ein-
fihrung» in geringem MalB zur Sprache bringt, seinerseits Kontroverses
vertritt und die Auswahl der Probleme auch kontrovers bleibt, ist unver-
meidlich. Auch kann man an einer Literaturauswahl, wie sie Lersch seinem
Buche beifiigt, stets herumbkritisieren (z. B. daB G. H. Mead, einer der
bedeutendsten Sozialpsychologen und zudem ein groBer Anreger, nicht
fehlen diirfe und dhnliches). Doch seien mir ein paar andere kritische An-
merkungen erlaubt. Bedauerlich scheint mir, daB der empirischen Forschung
nicht mehr Bedeutung eingerdumt wird. Mich diinkt, daB gerade in einer
Einfithrung die Forschungsmethoden und -techniken der Sozialpsychologie
nicht vollig iibergangen werden sollten. DaB auf empirische Forschungen (im
Gegensatz etwa zu T. M. Newcomb und P. R. Hofstatter) nur in geringem
Umfang Bedacht genommen wird, kann man bei der Zielsetzung des Autors
verstehen. Soweit er aber darauf Bezug nimmt, sollten solche Untersuchungen
ausgewihlt werden, die fiir unsere Situation bedeutsam sind (so gibt es gewi3
interessantere und aktuellere Beispiele fiir Heterostereotype als das Bild des
Deutschen in der Literatur des zaristischen RuBlands, 141f.). Des weiteren
scheint mir, daB ein Riickgang auf anthropologische Kategorien, der sich
bei einer Herausarbeitung der grundlegenden Gesichtspunkte doch wohl
aufdriangt, wesentlich zur Klarung der Grundbegriffe beitragen wiirde. Der
Unterschied von «kulturellem Milieu» (das ja auch Sozialstruktur ist) und

282



von sozialer Struktur (die auch spezifisches Sozialmilieu, d. h. «kulturelles
Milieu» ist) scheint mir nicht gekliart; auch nicht das Verhialtnis zu allgemein
menschlichen kulturellen Vorstellungen (dem allgemein menschlichen
«Kulturmilieu»). Ahnliches gilt fiir grundlegende Sachverhalte wie Normen
und Sanktionen. SchlieBlich mu3 man sich fragen, ob nicht alle Sozial-
wissenschaften auf die normative Problematik eigens Bedacht zu nehmen
haben, was gerade in einer Einfithrung zu beriicksichtigen wire. So sollte
etwa beim Hinweis auf Untersuchungen iiber demokratischen und autoriti-
ren Fiithrungsstil in einem vor allem fiir Studenten bestimmten Buch heute
auf die normativen Implikationen eingegangen werden. Die Sozialwissen-
schaften gestalten das menschliche Dasein nolens volens, weshalb man bei
allem Festhalten an der sogenannten Wertfreiheit der Forschung den gesamt-
gesellschaftlichen und kulturellen Kontext nicht ausschlieBen darf. Soweit
der Verfasser die normative Problematik beriihrt, wird iibrigens eine be-
merkenswerte Ausweglosigkeit deutlich. Einerseits wird das «Denken in
Nutzwerten . . ., das sich auf das menschliche Zusammenleben erstreckt»
(214), beklagt. Andererseits scheint der Verfasser einem sonderbaren
Irrationalismus zuzuneigen, wenn er vom intersubjektiv nicht ausweisbaren
«Ruf» spricht, der von den «Ideen» an den Menschen ergehe (18, 111),
was ihn obendrein nicht hindert, die inflationdre Verwendung des Terminus
«Ideologie» fiir alles praktisch Richtige mitzumachen (111ff., 120, 154,
209f.). Die moderne Sozialforschung und gewisse iiberlieferte metaphysisch
gepriagte Vorstellungen scheinen mir unverbunden nebeneinander zu stehen
(vgl. auch die Bemerkung, daB die sozialen Normen und Rollen, «ihnlich
wie auch die Gesetze der Logik und der Mathematik», «gefunden», nicht
«erfunden» wiirden, 225).
Hans Ryffel

Erich Rothacker: Jur Genealogie des menschlichen Bewufiseins; derselbe:
Philosophische Anthropologie. 2. verb. Auflage; derselbe: Die Schichten der
Personlichkeit. 7. Auflage. H. Bouvier u. Co., Bonn 1966.

Die «Genealogie des menschlichen BewuBtseins», das letzte Buch Roth-
ackers, war urspriinglich als Einleitung zu einem nicht mehr zustande-
gekommenen «Worterbuch der kulturphilosophischen Grundbegriffe» ge-
plant. Die Worterbiicher und Grammatiken sollen, wie W. Perpeet in seiner
ausgezeichneten, das Anliegen seines Lehrers in den wesentlichen Ziigen pri-
gnant herausarbeitenden Einleitung formuliert (er hat auch den Text durch-
gesehen), «die solidesten Erkenntnisquellen der Lebenswelten» sein (Roth-
acker selbst sagt: «die methodisch solide Quelle»). Diesen Begriff des spiten
Husserl hat Rothacker zur Thematisierung seines eigenen Vorhabens: den
Ursprung der menschlichen Kultur in ihren geschichtlichen Gestalten aufzu-
decken, iibernommen. Vorausgesetzt wird eine bewuBtseinsunabhingige An-
sich-Wirklichkeit, die als Gegenbegriff zur bewuBtseinsvermittelnden
«Welt» fungiert. « Nur vom realistischen Standpunkt aus ist die weltschop-
ferische Tat des BewuBtseins zu begreifen». «Was immer zum BewuBtsein

283



kommt, ist als Etwas zwar eine Erscheinung der Wirklichkeit selbst, aber eine
solche, die uns die Wirklichkeit nicht von selbst zustellt. Denn der Wirklich-
keit mangelt jeder so-seins-verstindliche Zug. Sie ist der Inbegriff des Sinn-
neutralen, ist an sich selbst bedeutungs- und gehaltlos, hat, was sie an sich
selbst ist, nicht fiir sich. Offenbar hat Erich Rothacker die Natur der exakten
Naturwissenschaften im Blick, wenn er von Wirklichkeit spricht. Jedenfalls
wird eine Wirklichkeit begriffen als eine solche, welche die qualitativ gehalt-
liche Unbestimmtheit zu ihrer Bestimmtheit hat. Sie ist, wie sie ist: unabhin-
gig von unserem Verhiltnis zu ihr, gleichgiiltig gegen Ausdeutungen und Als-
Ansprachen. Was wir an ihr haben, wissen wir nur durch unsere auf sie bezo-
genen Erdeutungen. Die origindre Kontaktstitte der Umwandlung der an
sich erscheinungslosen Wirklichkeit zu phianomenal sinnhafter Bestimmtheit
ist das vor- bzw. aullerwissenschaftliche BewuBtsein. Alles uns BewuBte ist
ein bereits Transponiertes von unverstandlich Gestaltlosem zum verstindlich
Bedeutungsvollen. Diese BewubBtseinstatigkeit hat ihre Regeln: Nach den
Regeln lebensbeziiglicher Bedeutsamkeit und wirklichheitsentsprechender
Sachlichkeit wird im handanlegenden Tun, Wahrnehmen, Bilden, Worten
der Wirklichkeit ein materialer Sinngehalt abgewonnen. Und nach der Regel
der Richtigkeit wird das Gewonnene in bereits erworbene Erlebnis- und
Erscheinungszusammenhénge so eingegliedert, daBl mit einem Minimum
von Erschitterung ein Maximum von Kontinuitat herausspringt». Soweit
Perpeets Charakterisierung.

Die Verwandlung der Wirklichkeit in Welt wird durch zwei selbstidndige,
nebeneinander laufende «BewuBtseinsarten»: die vor- bzw. auBerwissen-
schaftlichen und die wissenschaftspraktischen BewubBtseinsleistungen realisiert.
Damitwill Rothacker « eine Rechtfertigung der anschaulichen vorwissenschaft-
lichen Welt, in der die Menschen je und je lebten und auch heute noch leben »,
erreichen, und zugleich die Giiltigkeit «der traditionellen Versuche, die
Genealogie des BewuBtseins auf der Linie: Empfindung, Anschauung, Be-
griff (Gegenstand) aufzubauen», bestreiten. Ein solches Unterfangen verdient
nicht zuletzt auch deshalb eine vorbehaltslose Zustimmung, weil es ein Ge-
gengewicht einerseits gegen die in der zeitgendssischen deutschen Philosophie
wieder bliihenden abstrakten Spekulationen, und andererseits gegen die an-
geblich allein wissenschaftlich relevanten Mathematisierungen in der Psycho-
logie und Biologie schaffen kénnte. Umso bedauerlicher ist es, daB sich die
Anzeichen einer « TorschluBpanik» — Rothacker selbst spricht von einer sol-
chen — allenthalben bemerkbar machen. Deshalb wire es verfehlt, die Formu-
lierungen, Selbsteinschidtzungen u. a auf die Goldwaage zu legen. Gewil3
setzt die Sprache die der Erhellung der anschaulichen Welt des vorwissen-
schaftlichen Denkens dienenden BewuBtseinsleistungen — Rothacker behan-
delt Selektion, Umgang, Anschauung, Kunst, Ideation, Synthese, Distanz —
fort und erméglicht den Ubergang in die rationale Welt. Aber daf3 der Autor
die an sich sprachlosen Erfahrungs- und Umgangsweisen, die keineswegs nur
in der vorsprachlichen Kindheitsphase eine Rolle spielen, kaum beriick-
sichtigt hat, ist schwer verstindlich, zumal er wiederholt als Beispiel einer
«Bedeutsamkeit» den Bezug des Hasen zu seiner Nahrung, also ein offen-
sichtlich sprachloses Verhalten anfiihrt. Mit diesem einseitigen Ansatz der

284



Begegnung mit der anschaulichen Welt in der — unbestreitbar wichtigen —
Sprachlichkeit hangt es zusammen, daf3 er die Mehrdeutigkeit des Bedeut-
samkeitsbegriffes und der Sinnbeziige verkannt oder jedenfalls nicht analysiert
hat. Rothacker unterlie es, aus seiner eigenen These, dergemil3 «uns nur
selten echte Wahrnehmungen gelingen, . . . wir meist aus den schon gepriag-
ten Sprachen und Bilderwelten konventionelle Wahrnehmungsinhalte ent-
leihen», die Konsequenzen zu ziehen, welche ihn zu einer Revision seines An-
satzes hatte fithren und zeigen kénnen, wie sehr die Sprache den Nebelschleier
des «Seins» liber die Wirklichkeit breitet. Im iibrigen enthilt das Werk als
Erganzungen zu verschiedenen Ausfithrungen noch zehn Aufsitze, die mit
einer Ausnahme schon friiher erschienen sind.

Die «Philosophische Anthropologie» bringt den Text eines Kollegs aus
dem Wintersemester 1953/54, das in mancher Hinsicht — auch in den Bei-
spielen — die Auffassungen der «Genealogie» vorwegnimmt. Dafl das 1938
zuerst erschienene Biichlein iiber «Die Schichten der Personlichkeit» jetzt
in siebter Auflage erschienen ist, dokumentier seine groBe Beliebtheit.

H. Kunz

Michael Balint: Die Urformen der Liebe und die Technik der Psychoanalyse.
Gemeinschaftsverlag Hans Huber, Bern/Ernst Klett, Stuttgart 1966.

Unter dem EinfluB Ferenczis stehend hat sich Balint innerhalb der Psycho-
analyse eine selbstindige Stellung bewahrt, die ihn allerdings nicht zum « Ab-
fall» von ihr bewog, obwohl seine Auffassungen zumal der frithkindlichen
libidinésen Umweltsbeziige von denen der «orthodoxen» Richtungen nicht
unerheblich abweichen. Die im vorliegenden Bande gesammelten, aus drei
Jahrzehnten stammenden und durchwegs bereits veroffentlichten Abhand-
lungen sind ein eindriickliches Zeugnis des vom Verfasser zuriickgelegten
Weges. Es handelt sich um folgende Aufsitze: Psychosexuelle Parallelen zum
biogenetischen Grundgesetz; Zwei Notizen iiber die erotische Komponente
der Ich-Triebe; Zur Kritik der Lehre von den pragenitalen Libidoorganisa-
tionen; Eros und Aphrodite; Frithe Entwicklungsstadien des Ichs. Primére
Objektliebe; (Alice Balint) Liebe zur Mutter und Mutterliebe; Uber genitale
Liebe; Uber Liebe und HaB; Perversion und Genitalitit; Beitrag zum Sym-
posium iiber die Theorie der Eltern-Kind-Beziehung; Charakteranalyse und
Neubeginn; Zur Ubertragung von Affekten; Das Endziel der psychoanalyti-
schen Behandlung; Ich-Stirke, Ich-Pidagogik und «Lernen»; (mit Alice
Balint) Ubertragung und Gegeniibertragung; Wandlungen der therapeu-
tischen Ziele und Techniken in der Psychoanalyse; Uber die Beendigung der
Psychoanalyse; Der Neubeginn, das paranoide und das depressive Syndrom;
Uber das psychoanalytische Ausbildungssystem ; Analytische Ausbildung und
Lehranalyse. Ein beigegebenes Namen- und Sachregister erhéht die Brauch-
barkeit des Buches.

H. Kunz

285



Derrik Sherwin Bailey: Mann und Frau im christlichen Denken. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1963.

In diesem von G. H. Miiller vortrefflich iibersetzten Werk gibt der engli-
sche Theologe D. Sh. Bailey eine auf griindlichen Quellenstudien beruhende
ausgezeichnete Darstellung der Wandlungen, die sich in den Auffassungen
und Bewertungen der zwei Geschlechter, der Ehe, der Ehescheidung und der
Sexualitit vom frithen Christentum und seiner jiidischen, griechischen und
rémischen Umwelt iiber die Kirchenvéter, die mittelalterliche Westkirche, die
Reformation und den Anglikanismus des 17. Jahrhunderts bis in die Gegen-
wart vollzogen haben. Trotzdem Bailey eine eindeutige Tendenz verfolgt:
eine auf den modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen beruhende « Theo-
logie der Sexualitit» zu entwerfen und zu propagieren, innerhalb derer er
sich zumal von der durchgiangigen christlichen Androzentrik kritisch distan-
ziert, bewahrt er — was Thielicke in seinem Nachwort mit Recht betont — eine
vorbildliche Objektivitit.

H. Kunz

Walter Toman: Familienkonstellationen. Thr Einfluf auf den Menschen und
seine Handlungen. Verlag C. H. Beck, Miinchen 1965.

DaB einerseits einzelne und anderseits dlteste und jiingste Kinder in einer
Geschwisterreihe oft durch typische Ziige gekennzeichnet sind, die sich bis ins
Erwachsenenalter erhalten kénnen, will schon die vorwissenschaftliche Men-
schenkenntnis beobachtet haben. In der modernen Psychologie hat vorallem
A. Adler darauf hingewiesen. Im vorliegenden Buch wird dieses reizvolle
Thema auf breiter Grundlage ausfithrlich behandelt. Toman stiitzt sich auf
iiber 400 Fille (sie scheinen sich fast ausschlieBlich aus den «hdheren»
Schichten zu rekrutieren), die in psychotherapeutischer Behandlung oder Be-
ratung standen, in psychologischen Beratungsstellen und Kliniken exploriert
wurden usw. Sie unterwarf er sozusagen einem «Spiel» (er nennt es selber
so) mit der als « Duplikationstheorem» bezeichneten Grundkonzeption, wel-
che besagt: «neue auBerfamilidre soziale Bezichungen werden nach den Vor-
bildern fritherer und frithester innerfamilidrer sozialer Beziehungen gesucht.
Sie haben unter sonst vergleichbaren Bedingungen umso mehr Aussicht auf
Erfolg und Bestand, je dhnlicher sie den fritheren und frithesten sozialen Be-
ziehungen eines Menschen sind . . . Dies gilt auch fiir den Partner jeder sol-
chen neuen auBerfamilidren sozialen Bezichung und dessen eigene frithe
innerfamiliire soziale Beziehungen». Diese Grundkonzeption stehe, meint der
Verfasser, «nicht nur in Einklang mit ‘tiefenpsychologischen’ Theorien der
Entwicklung sozialer Beziehungen . . . oder mit einer allgemeinen Lern- und
Verhaltenstheorie . . . , sondern auch mit dem gesunden Menschenverstand ».

In seinem Material unterscheidet Toman acht « Haupttypen» von Ge-
schwisterpositionen: dltester und jiingster Bruder von Briidern, altester und
jlingster Bruder von Schwestern, ilteste und jiingste Schwester von Schwe-
stern, dlteste und jiingste Schwester von Briidern. Die auf je ca. 10 Seiten
entworfenen Charakterbilder der acht Typen «sind aus den Merkmalen von

286



jeweils mehreren Personen komponiert. Daher gilt nicht jedes Detail oder
konkrete Beispiel fiir den Einzelfall». Sie beriicksichtigen auch die Einstel-
lungen zur Autoritit, zum Besitz, zu den Liebes- und Freundschaftspartnern,
zu Arbeit, Politik, Religion, Tod, Philosophie, also zu lebenswichtigen Sach-
verhalten. Ein aus dem Charakterportrait des jiingsten Bruders von Briidern
ausgewzhltes Bruchstiick mag einen Eindruck dieser Schilderungen ver-
mitteln: «Er kann (fremde) Autoritit nicht nur akzeptieren. Er liebt sie
geradezu, vorausgesetzt, daB sie nicht zu dick aufgetragen ist. Mit einem
wohlwollenden und verstindnisvollen Senioren wiirde er es fiir immer aus-
halten, in keine Konflikte geraten, ihn bewundern und verehren, ihn gegen
jede Kritik anderer verteidigen, ja sich fiir ihn opfern wollen, alles jedoch,
ohne sich selbst nach diesem seinem Vorbild zu gestalten. Er will diesen Mann
vielmehr auch als Leiter seines eigenen Lebens und seinen privaten Bemiithun-
gen zur Verfiigung haben, er will ihm unterworfen bleiben, will manchmal
geradezu unter ihm leiden. Wenn dieser iltere Fiihrer stirbt oder ihm fiir
immer entschwindet, kann er nicht dessen Platz einnehmen. Stattdessen
neigt er dazu, in tiefe Trauer zu versinken. Nur wenn er keine solche ideale
Autorititsperson findet — sie kann sogar eine Frau sein —, wird er oft zum Re-
bellen gegen jene unzuldnglichen Autorititen, die ihm in der Wirklichkeit
begegenen. Dann kann er als ein unverbesserlicher Stérenfried auftreten, als
ein hoffnungsloser Triaumer und Romantiker, als eine Person, die tiberall und
zu allen Zeiten gewissermallen alles will, also immer zuviel. In politisch un-
ruhigen Zeiten gewinnt er dann mitunter starke Sympathien und eine gewisse
Gefolgschaft. In einer Revolution kann er ein Fiihrer von einigem Format
werden, aber diese Stellung biif3t er ein, sobald Ruhe und Ordnung hergestellt
ist, sobald die Revolution ihre Ziele erreicht hat. Dieser Abstieg bleibt aus,
wenn der eigentliche Fiihrer der Revolution, ein Alterer dem Charakter nach,
ihn gerne hat, versteht und als sein Lieblingsexekutivorgan verwendet. Der
jiingste Bruder von Briidern ist nicht besonders darauf erpicht, Eigentum und
Besitz zu schaffen, oder auch nur zu erhalten. Uberall im Leben nimmt er
gerne und gibt bedenkenlos aus, ohne sich Sorgen dariiber zu machen, woher
die nichste Einnahme kommen wird, oder ob seine Ausgaben sich lohnen.
Er kann die Ersparnisse anderer oder das Erbe seiner Familie, aber auch Geld,
das er selber verdient hat, ohne groBe Skrupel verschwenden. Er macht auf
Anhieb, aus der Laune des Augenblicks, mitunter groBartige Geschenke.
Er haBt alle Einschréinkungen durch das Gesetz, durch die Verwaltung oder
die ‘Geizhilse’. Er lebt leicht iiber seine Verhaltnisse und langt noch tiber das
hinaus, was ihm nach menschlichem Ermessen zukime. Wenn er es trotzdem
erhilt, wundert er sich gar nicht. Es befriedigt ihn auch nicht einmal sonder-
lich. Materielle Giiter sind unwichtig. Wichtig sind vielmehr Menschen,
Sympathie, Verstandnis — was fiir ihn hauptsiachlich bedeutet, verstanden zu
werden, obwohl er sich bewuf3t immer bemiiht, andere zu verstehen —und die
Gefiihlsaspekte des Lebens, der Industrie, der Wirtschaft, sogar der Wissen-
schaften. Es erscheint ihm wichtiger, beliebt zu sein als besonders gut in einem
Arbeitsgebiet, und besser, edel, giitig, human zu bleiben als ein Fachmann
oder ein tiichtiger Manager zu werden. Der UberfluB der Welt kann immer
Unerwartetes bringen. Daher bedeuten auch Schulden nichts, ebensowenig

287



wie Reichtum. Man darfnach dem Himmel greifen, solange man niemals auch
nur eine Sekunde dabei zégert. Man kann seinen Kuchen zugleich essen und
aufbewahren, glaubt er. Irgendwie, obschon sporadisch, gibt ihm die Welt
sogar recht. Sie ist offenbar keine ganz pragmatische. Einige ihrer Ziele sind
immer jenseits des menschlichen Verstandes. Alles ist wichtig in der Welt, ist
die Meinung des jiingsten Bruders von Briidern, auch das unbedeutendste
und langweilig vertrauteste Detail. Mit Frauen ist er weich, ein Gentleman,
ein Kavalier, selbst dann noch, wenn er aullerlich den harten Burschen oder
den Zyniker spielt. Dennoch scheint oft wenig Nachdruck hinter seinen Be-
miithungen um weibliche Gunst zu sein. Er gewinnt sie zwar, aber dann weil3
er nicht ganz, was er damit anfangen soll; er ist scheu, ungeschickt, grob und
naiv. Frauen geben ihm oft mehr, als er verlangte. Sie lieben einen Mann,
der nicht so erpicht darauf ist, sie zu besitzen, auch dann, wenn sie ihn erst
lehren miissen, was man mit einer willigen Frau tun kann. Selbst wenn er wie
ein Schiirzenjiager auftritt, weil} er eigentlich nicht viel von den Frauen und
ihren Anliegen. Er scheint sie nicht zu verstehen, er mochte vielmehr von
ihnen verstanden werden».

So anschaulich, amiisant und lebendig wie dieses Bruchstiick sind die Por-
traits durchwegs. Weniger ausfiithrlich werden die mittleren Geschwister-
positionen, das Einzelkind und die Zwillinge geschildert.

Das zweite groBe Thema des Buches bilden die 64 Haupttypen von (zumal
konflikthaltigen) Beziehungen zu den Eltern. Zu diesen 64 Typen kommt es
dadurch, da3 Toman die zu Vitern und Miittern gewordenen Reprisentan-
ten der acht Haupttypen der Geschwisterposition jeweils einerseits zum Sohn
als jiingstem Bruder von Schwestern und von Briidern, als altestem Bruder
von Schwestern und von Briidern, andererseits zur Tochter als dlteste Schwe-
ster von Briidern und von Schwestern und als jiingste Schwester von Briidern
und von Schwestern in Beziehung setzt. «Die Wechselwirkungen anderer
elterlicher Geschwisterpositionen mit den Geschwisterpositionen der Kinder
kann durch Interpolation erschlossen werden», meint der Verfasser. «Eine
Vielzahl von Typen elterlicher Paarungen kann sich mit einer Vielzahl von
Konfigurationen unter ihren Kindern verbinden. Eben deswegen kénnen wir
‘Familienkonstellation’ ein Spiel nennen. Wenn es nicht eine praktisch un-
endliche Fiille von Maoglichkeiten hitte, wire es eher ein Schema oder ein
Inventar als ein Spiel». Die Frage ist indessen, ob und in welchem Umfang
auch die Schilderungen der Haupttypen ein Spiel der kombinatorischen
Phantasie Tomans sind — die wenigen Beispiele konkreter Einzelfille, in denen
er Voraussagen ausschlieBlich auf Grund der Familienkonstellationen machte,
zeugen jedenfalls nicht dagegen. Und ein Spiel bleibt auch die « Algebra» und
quantitative Behandlung der Familienkonstellationen, das einen von den
anschaulichen Portraits vollig verschiedenen Charakter zeigt, eingestandener-
mallen zu jenen nichts beitrigt und gewi3 auch die Glaubwiirdigkeit ihres
empirischen Fundiertseins nicht erhéht.

Ob Toman den jeweiligen Familienkonstellationen als solchen eine dis
Charaktere, das Verhalten und die Stellungnahmen der Einzelnen determi-
nierende Wirksamkeit zuschreibt — so wie etwa die Gene morphologische
und physiologische Merkmale bestimmen —, ist mir nicht klar geworden. Es

288



scheint so zu sein, denn anders lieBe sich weder die interpolierende Kombina-
torik noch das Fehlen von Erorterungen etwa iiber konkrete biographisch-
reaktive Wirkungsweisen der Familienkonstellationen — womit erst die
eigentlich psychologische Analyse beginne — verstehen. Damit hingt es wohl
auch zusammen, dal man aus Tomans Charakter- und Verhaltensschilde-
rungen den Eindruck gewinnt, er fiihre die entsprechenden Ziige allein auf
den EinfluB3 der Familienkonstellationen zuriick, obwohl er ausdriicklich auch
andere Determinanten anerkennt.
H. Kunz

Heinz Heckhausen (Hrsg.): Bericht iiber den 24. Kongref der Deutschen
Gesellschaft fiir Psychologie Wien 1964. Verlag fiir Psychologie Dr.
C. J. Hogrefe, Gottingen 1965.

Die auf dem 24. KongreB der Deutschen Gesellschaft fiir Psychologie in
Wien 1964 gehaltenen Vortrige und Diskussionen liegen jetzt — von den
zwei vollstindig abgedruckten Plenarvortriagen (H. Rohracher: Steuerung
des Verhaltens durch Einstellung; K. von Frisch: Spitzenleistungen im
Sinnenleben der Bienen) abgesehen — als Kurzreferate in diesem iiber 400
Seiten starken Band vor. Eine Anzahl der Vortrdge und Diskussionsvoten
sind in vier Symposien geordnet: 1. Die sog. sozialen Determinanten des Ver-
haltens; 2. Probleme der Wahrnehmungsorganisation; 3. Probleme der Ent-
wicklungspsychologie, und 4. Die biologische Fundierung komplexer mensch-
licher Verhaltensweisen. Die andern 50 Referate behandeln die verschie-
densten Themen.

H. Kunz

C. G. Jung: Jwei Schriften iiber analytische Psychologie. Rascher Verlag,
Zirich und Stuttgart 1964.

Der sicbente Band der «Gesammelten Werke» Jungs enthilt einerseits
die Abhandlung: «Uber die Psychologie des UnbewuBten», und anderer-
seits die in ihrer gedringten Prignanz und begrifflichen Klarheit vielleicht
beste Schrift, in der Jung seine eigenen Theorien dargestellt hat: «Die Be-
ziehungen zwischen dem Ich und dem UnbewuBten». Mit Recht sind im An-
hang des Bandes auch die ersten publizierten Fassungen der beiden Arbeiten
aufgenommen worden, bereichert um ein Autoren-, Text- und Sachregister.

H. Kunz

C. G. Jung: Die Dynamik des Unbewuften. Rascher Verlag, Ziirich und
Stuttgart 1967.

Im vorliegenden achten Band der « Gesammelten Werke» Jungs haben die
Herausgeber vorwiegend jene Arbeiten zusammengestellt, «die grundsitz-
liche Erkenntnisse und wesentliche Arbeitshypothesen C. G. Jungs zur Dar-
stellung bringen». Es sind das folgende: 1. Uber die Energetik der Seele; 2.

289



Die transzendente Funktion; 3. Allgemeines zur Komplextheorie; 4. Die
Bedeutung von Konstitution und Vererbung fiir die Psychologie; 5. Psycholo-
gische Determinanten des menschlichen Verhaltens; 6. Instinkt und Unbe-
wuBtes; 7. Die Struktur der Seele; 8. Theoretische Uberlegungen zum Wesen
des Psychischen; 9. Allgemeine Gesichtspunkte zur Psychologie des Traumes;
10. Vom Wesen der Triume; 11. Die psychologischen Grundlagen des
Geisterglaubens; 12. Geist und Leben; 13. Das Grundproblem der gegenwir-
tigen Psychologie; 14. Analytische Psychologie und Weltanschauung; 15.
Wirklichkeit und Uberwirklichkeit; 16. Die Lebenswende; 17. Seele und Tod,
und 18. Synchronizitit als ein Prinzip akausaler Zusammenhinge. Beigegeben
ist dem Bande ein Personen- und ein sehr ausfiihrliches Sachregister, fiir das
man besonders dankbar ist.
H. Kunz

René A. Spitz: Vom Siugling zum Kleinkind; Einfiihlen — Erinnern — Ver-
stehen. Eine Festschrift fiir René A. Spitz zu seinem 80. Geburtstag. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1967.

1935 begann Spirz mit Hilfe direkter Beobachtung seine «systematische
Erforschung der psychoanalytischen Psychologie des Siuglingsalters» (Vor-
wort S. 15), die seit 1945 in zahlreichen einschlidgigen Arbeiten ihren Nieder-
schlag fand, welche seinen Namen weitherum bekannt machten. Ausgangs-
punkt war die Beschiftigung mit Kleinstkindern, die in auBergewohnlichen
Umstanden zu leben gezwungen sind, mit Heimkindern, bei denen im extre-
men Fall die, bereits von PFAUNDLER 1931 erkannte (im Literaturverzeichnis
von SpITZ, S. 368-386, nicht erwihnte) Erscheinung des Hospitalismus durch
den Wegfall der bedeutungsvollen miitterlichen Zuwendung auftritt. Im vor-
liegenden Buch wird eine Darstellung der « Naturgeschichte der Mutter-Kind-
Beziehungen im ersten Lebensjahr» (wie der Untertitel heiBt) gegeben, die
von dem erwihnten Extrem iiber die von Spirz sogenannte «anaklitische
Depression» und alle moéglichen Zwischenstufen bis zur «normalen Objekt-
beziehung» reicht — wobei, wie sich nicht nur in dieser (genau besehen un-
méglichen) Bezeichnung, sondern durchgehend zeigt, eine einseitige Verhaf-
tung an die psychoanalytische Trieb- oder Libidotherapie besteht, die ihrer-
seits der Spitzschen Forschung wichtige neue Impulse verdankt. Im Zentrum
steht die dyadische Beziehung, die Dyade, eine Bezeichnung, die in der ilte-
ren Soziologie von TARDE (1890) auf das Paar schlechthin, von StMmeL(1908)
auf die Mutter-Kind-Gruppe angewendet wurde, auf deren notwendige Er-
forschung Freup bereits 1895 hingewiesen hat. Wiewohl Freup selbst nur
geringe unmittelbare Kenntnisse von dieser Beziehung hatte, erweist sich
sein Genie in der groBen Zahl treffender Rekonstruktionen aus seinen For-
schungen an Erwachsenen, die von Sprrz stark in den Vordergrund gestellt
werden, wobei man sich freilich gelegentlich des Eindrucks nichterwehren
kann, es handle sich nicht um induktive, sondern um deduktive Ableitungen.
Dies soll jedoch keine Einschriankung der ungeheuren und weitreichenden
Bedeutung der Mutter-Kind-Beziehung, ihrer Stérung oder ihres Fehlens

290



sein, an der vorbei zu gehen oder deren Wichtigkeit zugunsten einer rein spe-
kulativen Anlage- oder Konstitutionskonzeption hintanzusetzen, nur mehr
der Ignoranz der orthodoxesten Psychiatrie méglich sein kann.

Drei Anliegen oder Ziele des Buches seien noch herausgehoben. Das eine
mag den Philosophen interessieren, aber wohl iiber das Ziel hinausschieBend
erscheinen, wenn daraus, daf der Organismus «am Anfang sowohl physio-
logisch als auch psychisch in der Art eines biniren Systems funktioniert, nach
dem Prinzip des ausgeschlossenen Dritten», gute Griinde gefunden werden
«zu fragen, ob die physiologischen Anfinge, auf denen spater die psychischen
Funktionen und schlieBlich die Denkprozesse sich griinden, nicht unver-
mutete, weitreichende und dauernde Wirkungen haben, und ob sie nicht
zugleich die spatere Struktur der Gesetze der Logik bestimmen» (57) ; ferner
sei nach der Uberzeugung des Autors «die Abfolge: Hungergeschrei-Befrie-
digung die fritheste Erfahrung, auf die sich der Beginn der begrifflichen Kate-
gorie der Kausalitat zuriickverfolgen 1aBt» (170).

Den Psychosomatiker, der die vielen vergeblichen Versuche, eine iiberzeu-
gende Atiologie der entsprechenden Krankheiten aufzustellen, kennt, iiber-
rascht Sprrz mit einer «Atiologischen Klassifizierung von psychogenen Er-
krankungen im Sauglingsalter entsprechend den Einstellungen der Miitter»
(Tabelle S. 222), wie z. B. « Primére unverhiillte Ablehnung — Koma des Neu-
geborenen», «Primére dngstlich iibertriebene Besorgnis — Dreimonatskolik »
USW.

SchlieBlich wird, zwar nur andeutungsweise aber doch recht apodiktisch,
auf die Spatfolgen der «Dyade» hingewiesen, gegen die die Soziologie nach
ihrem gegenwartigen Trend einiges einzuwenden haben diirfte: «Alle spite-
ren Beziehungen mit Objektqualitat ... und letzen Endes alle zwischen-
menschlichen Beziehungen haben ihren ersten Ursprung in der Mutter-
Kind-Beziehung. Unsere Untersuchung bietet daher einen Ausgangpunkt fiir
das Verstehen der Krafte und Bedingungen, die aus dem Menschen ein
soziales Wesen machen» (307). Bisher bleibt man freilich noch weitgehend auf
die Rekonstruktion der spezifischen Friihzeit aus der spiateren Untersuchung
angewiesen, da kein Forscherleben ausreicht, eine lebenslange Beobachtung
durchzufiihren und es zur Einrichtung von Forschungsinstitutionen, die diese
Aufgabe iibernehmen kénnten, wohl einer umfinglicheren und weiter gefal3-
ten Fragestellung bedarf, innerhalb der jedoch der Ansatz von SPITZ einen
wichtigen Raum einnehmen wird.

Die Festschrift, ein Sonderdruck aus: «Psyche, Zeitschrift fiir Psychoana-
lyse und ihre Anwendungen» XXI, Jg. 1967, besteht aus den folgenden, dem
Jubilar gewidmeten Aufsidtzen, die nicht im einzelnen referiert werden
konnen, nebst einem Gesamtverzeichnis der Veroffentlichungen von René A.
Spitz (S. 223-231 mit Titeln von 146 Arbeiten und 51 Filmen): A. Freud:
Eine Diskussion mit René Spitz; E. C. M. Frijling-Schreuder: Ubertragung und
Gegeniibertragung in der psychoanalytischen Kindertherapie; F. Berna:
Ich-psychologische Deutungstechnik und Kinderanalyse; S§. Provence: Be-
merkungen {iiber Entwicklungsphasen und psychomatische Symptome;
G. Biermann: Die Mutter-Kind-Situation im Krankenhaus in aller Welt;
F. Lampl-de Groot: Die Zusammenarbeit von Patient und Analytiker in der

201



psychoanalytischen Behandlung; L. S. Kubie: Die Auflésung der Ubertra-
gung, ein offenes Problem der psychoanalytischen Behandlung; U. Moser:
Die Entwicklung der Objektbesetzung; P. 7. van der Leeuw: Uber die Entwick-
lung des Metapsychologiebegriffs; 7. Sandler und W. G. Joffe: Die Persistenz in
der psychischen Funktion und Entwicklung, mit besonderem Bezug auf die
Prozesse der Fixierung und Regression; W. G. Joffe und 7. Sandler: Uber einige
begriffliche Probleme im Zusammenhang mit dem Studium narziBtischer
Storungen; E. Kiinzler: Uber die Méglichkeit einer Zusammenarbeit von Etho-
logie und Psychoanalyse; H. F. Harlow und M. K. Harlow: Reifungsfaktoren im
sozialen Verhalten; H. S. Gaskill und j. E. Norton: Die Psychotherapie-Aus-
bildung in einer psychiatrischen Klinik in den USA.

Rudolf W. Polheim

Claude Lévi-Straufi: Strukturale Anthropologie. Suhrkamp Verlag, Frank-
furt am Main 1967.

Das Buch ist zuerst 1958 in franzosischer Sprache erschienen. Es enthilt
«siebzehn von einigen hundert Texten», die Lévi-Strauss in nahezu dreiBig
Jahren geschrieben hat. Zwei Arbeiten sind hier zum ersten Mal veroffent-
licht. Die Titel der Abhandlungen sind folgende: Geschichte und Ethnologie;
Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthropologie;
Sprache und Gesellschaft; Nachtrag zu den Kapiteln 3 und 4; Der Begriff
des Archaismus in der Ethnologie; Die sozialen Strukturen in Zentral- und
Ostbrasilien; Gibt es dualistische Organisationen?; Der Zauberer und seine
Magie; Die Wirksamkeit der Symbole; Die Struktur der Mythen; Struktur
und Dialektik ; Die Zweiteilung der Darstellung in der Kunst Asiens und Ame-
rikas; Die Schlange mit dem Korper voller Fische; Der Strukturbegriffin der
Ethnologie; Nachtrag zu Kapitel 15; Die Stellung der Anthropologie in den
Sozialwissenschaften und die daraus resultierenden Unterrichtsprobleme.

Es handelt sich also um das, was im deutschen Sprachbereich zumeist als
Ethnologie bezeichnet wird, innerhalb welcher Lévi-Strauss den «Struktur-
charakter der sozialen Phinomene» ernst genommen und in alle Konsequen-
zen verfolgt habe (J. Pouillon). Trotz der prizisen deutschen Ubersetzung
von Hans Naumann muB ich gestehen, nicht sicher zu sein, dieses strukturale
Prinzip verstanden zu haben und es ad4dquat formulieren zu kénnen. Obwohl
Lévi-Strauss die « Tatsachen» von ihren Deutungen, Modellkonstruktionen,
mathematisierenden Darstellungen durchaus klar unterscheidet, kann ich
mich vom Eindruck nicht ganz befreien, daB er gelegentlich der Magie
des zu einer Art « Wesenheit» hypostasierten Wortes « Struktur» von beinahe
universalem Bedeutungsumfang erlegen ist.

H. Kunz

292



Rudolf Bilz: Psychotische Umuwelt. Versuch einer biologisch orientierten
Psychopathologie. Ferdinand Enke Verlag, Stuttgart 1962; der
selbe: Die unbewdltigte Vergangenheit des Menschengeschlechts. Beitrdge
zu ewner Paldonanthropologie. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M. 1967.

In einer im vergangenen Jahre (1968) erschienenen Abhandlung sagt
Bilz, es sei ihm «aus einem anthropologisch-psychopathologischen Interesse
heraus» darum zu tun, «die animalische Basis des Menschen zu erforschen».
Weil er in der Menschwerdung einen Proze8 sieht, «der noch nicht zu einem
Abschlul gekommen ist», scheint ihm der evolutionstheoretische Aspekt
zumal in der Art, wie ihn die moderne Verhaltensforschung verwendet, fiir
sein Anliegen der angemessenste zu sein. Aus der Ethologie ergibt sich ihm
aullerdem ein Vokabular, das die Beschreibung von Zuordnungen im Rah-
men der Psychopathologie erlaubt, «fiir die es treffende Bezeichnungen
nicht oder noch nicht gibt».

In der Tat verfiigt Bilz iiber eine ungewohnliche Fihigkeit, originelle, oft
bildhaft-eindriickliche und geistvolle Begriffe zu priagen. Das hat er, erinnere
ich mich recht, in allen seinen Publikationen getan. Allein mir scheint, daB3
er die darin enthaltene naheliegende Gefahr: die neuen Bezeichnungen mit
den gemeinten Tatbestinden zu identifizieren und dann zu verwechseln,
nicht durchwegs vermieden hat. Zwar stellt er klar und mit Recht fest: «Es
sind bei aller Forschung, wie es scheint, jeweils zwei Ebenen auseinander-
zuhalten: die der Gleichnisse, d. h. der Worte und Erklarungen, allgemein
gesagt, die Ebene der Verstindigungsmittel und Verstindigungsversuche,
wihrend in der anderen Ebene die Dinge selbst sind, denen wir uns zuwenden
miissen, um tber sie sprechen zu konnen. In dieser Ebene liegt z. B. das
Experiment oder erfolgt die archiologische Ausgrabung und was es alles an
Maéglichkeiten gibt, den Dingen empirisch nahezukommen. Die intellektuelle
Redlichkeit verlangt von uns die griindliche und grundlegende Befassung
mit den empirischen Gegebenheiten». «Es gibt keine Autoritit, die uns die
empirische Befassung streitig machen kénnte. Diese Aussage richtet sich
gegen die Manner, die ihre Schreibtische nicht verlassen». «Es kommt
zunichst auf das Widerfahrnis an, und in dieser Ebene gilt es sich auszu-
kennen. Letzten Endes bedeutet ,Zuordnungen entdecken‘ nichts anderes
als iiber moglichst viele empirische Erfahrungen verfiigen und im Zusammen-
hang damit originelle Einfille haben. Es mufl auBerdem gesagt werden, daf3
dem Forscher Moglichkeiten kategorialer Erfassung zu Gebote stehen
miissen. Wen z. B. das Problem der Wildheit-Zahmheit-Zuordnungen, d. h.
im besonderen die Differenzen zwischen Wildheit und Zahmbheit, nicht
interessieren, wird auch entsprechende neue Zuordnungen nicht zu erkennen
vermogen.» Dies alles scheint mir véllig zutreffend zu sein.

Aber sieht man des Verfassers «Zuordnungen» — er unterscheidet zwei
Arten: «die, die das Verhéaltnis des Teils zum Ganzen prononciert, indem
der Teil das Ganze reprisentiert, und die anderen Zuordnungen, die Goethe
unter den Begriff ,Gleich und Gleich® faBte» (Psychotische Umwelt) — sieht
man solche Zuordnungen zwischen dem Verhalten der Tiere und dem der
sogenannten primitiven, gesunden und psychotischen Menschen genauer an,

293



dann kommt man vom Eindruck nicht los, daB Bilz die bei derartigen Zu-
ordnungen wichtigste Differenzierung unterlassen hat: namlich die zwischen
den realen, mithin empirisch entdeck- und aufweisbaren und den nur vom
Denken gestifteten Korrelationen. Denkend kénnen wir schlieSlich alles in
Beziehung miteinander setzen, z. B. die Zahl der Feldsperlinge in einem
Biotop mit der Zahl der Laubblitter der in ihm vorkommenden Apfelbiume.
Ob indessen damit auch Realbeziige, d. h. solche, die unabhingig von unserer
gedanklichen Bezugssetzung bestehen, getroffen werden, das ist darin noch
keineswegs impliziert. Bei Bilz nun gerit diese Unterscheidung vor allem aus
zwei Griinden unters Eis: einmal, weil er sehr umfassende Begriffe (Wach-
Schlaf-Regulationen, Wildheit-Zahmbheit, Subjektzentrismus u. a.) verwen-
det, unter die er zum andern Phinomene subsumiert, die oft nur eine ober-
flachliche Ahnlichkeit zeigen. Unterstiitzt wird diese Tendenz von einer
ausgepragten Vorliebe des Autors fir das — gelegentlich fast magisch an-
mutende — Analogiedenken, von dem André Gide einmal gesagt hat, es sei
vom Teufel erfunden worden. Wenn Bilz beispielsweise das Kontrollprivileg
(Schenkel) des Alpha-Tieres in einem Wolfsrudel und die halluzinierte
«kontrollierende» Minnergesellschaft seines Trinkers Adam unter den
Begriff des «biologischen Radikals» subsumiert, so werden zwei in ihrem
phanomenalen Gehalt vollig verschiedene Fakten analogisiert. Es ist etwa
so, wie wenn ich der Verzweigung der Biume und der Geweihbildung der
Hirsche ein «biologisches Radikal» unterlegen wiirde. Dieselbe vage Analo-
gisierung lieBe sich an den Beispielen aufzeigen, die Bilz fiir das «AnstoB-
nehmen» und den «Trend zur Verwilderung» — neben dem «Subjekt-
zentrismus» und dem «Wiss-Partner» und «Verdrangungsschutz» die zwei
andern Kategorien der allgemeinen Psychopathologie — in Anspruch nimmt.

Fiir die entdifferenzierende, phinomenal nicht ausgewiesene Erweiterung
iiberkommener Begriffe fiihre ich folgendes Beispiel an: Bilz nennt das gegen
seine Hand gerichtete aggressive Verhalten eines aus dem Schlaf aufge-
schreckten und in eine panische Stimmung geratenen Pavians eine «wahn-
hafte Reaktion» und ihn selbst « paranoisch geworden» (bei anderer Gelegen-
heit etwas zuriickhaltender «fast psychotisch» anmutend). Wenn man hier
schon einen psychopathologischen Begriff verwenden will, dann wire der
der «illusiondren» Verkennung oder Mifldeutung vielleicht angemessener.
Aber in Wirklichkeit ist der eine wie der andere Ausdruck héchst fragwiirdig,
weil sich der phdnomenale Gehalt der psychopathologischen Begriffe zur
Hauptsache auf Erlebnisse bezieht, deren Verhaltenskorrelate mehrdeutig
oder unbekannt sind. Deshalb bleibt Bilzens Idee, eine «allgemeine Psycho-
pathologie . . ., die auf der Basis der Verhaltens-Physiologie des Wachens
und des Schlafens» und der Subjekt-Umwelt-Relation «fundiert ist», zu
entwerfen, zwar ein origineller, aber vorerst durch und durch hypothetischer,
d. h. auf puren gedanklichen Konstruktionen beruhender Plan. Faktisch ist
es doch so, daB3 wir einstweilen nicht einmal von den mannigfachen Befind-
lichkeits- und Verhaltensweisen die zugeordneten — vermutlich spezifischen —
physiologischen Prozesse kennen, geschweige denn von den menschlichen
psychopathologischen Phinomenen. Jedoch auch diese selbst — Bilz beriick-
sichtigt neben den Psychosen der Trinker die epileptischen, depressiven,

294



phobischen, anankastischen und neurasthenischen «Befindlichkeiten» -
biiBen ihren spezifischen Gehalt durch ihre Subsumption unter die etho-
logischen Kategorien weitgehend ein. Was besagt es schon, wenn der Ver-
fasser «im epileptischen Anfall ein plétzliches Einschlafen atypischer Art»
sieht, «das uns in das ,Nichts der Umweltlosigkeit® plétzlich einbrechen
1aBt»? Oder wenn er meint, der epileptische Anfall stehe «im Zusammen-
hang mit der verlorenen wilden Umwelt, in der unsere Vorfahren lebten,
bevor sich unser Gehirn, im besonderen unser Sensorium, aber auch das
Lokomotorium, der Domestikation mit ihrer relativen Feindlosigkeit und
der ganz anderen, zivilisationsbedingten Aufmerksamkeit anpaB3te»? Und
was soll es eigentlich heiBen, wenn man die endogene Depression als « vagus-
freundliche» Psychose «bezeichnen miisse, wobei wir die Vagus-Wirkung
gleichsetzten mit der Farbbezeichnung ,Blau‘»? Es ist keineswegs so, daB3
Bilz die «empirische Befassung» nur theoretisch vertreten wiirde: seine an-
schaulichen lebendigen Schilderungen des beobachteten Verhaltens von
Menschen und Tieren belegen das Gegenteil. Aber diese Schilderungen
nehmen bedauerlicherweise nicht nur einen kleinen Raum ein, sondern sie
werden sozusagen erdriickt von der sich uiber sie breitenden «Ebene der
Interpretation», d.h. von der alles iiberwuchernden Wiederholung der
wenigen Begriffe. Wie sehr sich in den Darlegungen des Autors der Akzent
von den empirischen Befunden auf die von ihm geprigten umfassenden
Termini verschiebt und diese an die Stelle der Fakten riicken, zeigt sich in
der hiufigen Wendung, dies oder jenes kénne so oder so bezeichnet werden,
oder auch in der gelegentlichen Einfiithrung von Chiffren (Die unbewiltigte
Vergangenheit, S. 2211T.).

Es ist kein Zufall, daB3 Bilz sich auf den Umweltsbegriff von Uexkiills
beruft: so bahnbrechend und fruchtbar dieser sich in der Biologie aus-
wirkte, so unzureichend erwies er sich fir die menschlichen Umwelts- und
Weltbeziige — und zwar aus empirischen Griinden. Solche empirischen
Griinde sind es auch, die uns vorerst an der Wichtigkeit der «Wildheits-
lehre» (Agriologie), in welcher Bilz «einen neuen Zweig der anthropolo-
gischen Forschung» erblickt, zweifeln lassen. Wenn die Empirie als «die
oberste Autoritit, der wir uns beugen», gilt, dann darf man sich beziiglich
der «Wildheitsmerkmale» des Menschen nicht mit vagen Analogien be-
gniigen, und nur um solche handelt es sich bei den von Bilz beanspruchten
menschlichen Verhaltensziigen.

Der Sammelband «Die unbewiltigte Vergangenheit des Menschen-
geschlechts» enthilt folgende Abhandlungen: Schrittmacherphinomene;
Uber das emotionale Partizipieren; In effigie; Uber die Physiognomik
prognostischer UngewiBheit; chrsprungphanomene; Domestikationsbilanz
und Neurose; Okonomie der Rang-Affekte im menschlichen Handeln und
Werden; Anthropologische Analyse einer Alkoholhalluzinose; Der Vagus-
Tod.

295



Irendus Eibl-Eibesfeldt: Grundriff der vergleichenden Verhaltensforschung.
R. Piper & Co. Verlag, Munchen 1967.

Aus dem Beitrag des Verfassers im Handbuch der Biologie: «Ethologie,
die Biologie des Verhaltens», erwuchs dieses sehr gut ausgestattete und reich-
lich illustrierte Werk, eine in deutscher Sprache einmalige Ubersicht und
Materialsammlung, die lingere Zeit giiltig bleiben wird. Zahlreiche Textver-
weise erleichtern seine Verwendung und erhalten ihm, wie auch das umfang-
reiche Literaturverzeichnis (S. 451-497), das Autoren- und Sachregister,den
Handbuchcharakter.

Hinsichtlich der Durcharbeitung bleiben dagegen noch Wiinsche offen, sei
es die der Darstellung von Experimenten (denen man ohne Beiziehung der
Originalarbeiten kaum folgen kann: 72/73, 77, 387), sei es die mancher Refe-
rate (z. B. iber Sp1Tz’ Arbeiten der menschlichen Frithentwicklung auf S. 234,
wobei Spekulationen wiedergegeben werden, ,als ob® es sich um Erwiesenes
handle), oder schlieBlich die des Stils und der Wortanwendung (z. B. wird
S. 59 von «motivierenden Faktoren» einer Handlungsbereitschaft beim Tier
gesprochen, als ware Motiv dasselbe wie Ursache). Von gewissen Ungereimt-
heiten im tbrigen (47, 84/85 u. a. )abgesehen, fuBBen die theoretischen Aus-
fuhrungen des Verfassers auf zwei tragenden Voraussetzungen und Leitideen,
die keineswegs so selbstverstandlich hingenommen werden kénnen, wie es dem
Leser zugemutet wird.

Die erste ist die fraglose Ubernahme der Evolutionstheorie, iiber deren
Richtigkeit bei Tieren wir weit entfernt sind, uns ein Urteil anzumassen;
bemerkenswert bleibt freilich, daB3 sie nicht imstande ist, ein System zu bieten,
das eine iiberzeugende Ordnung und damit Bewailtigung des ungeheuren
Einzelmaterials erlaubt. Ferner ergibtsich daraus die vehemente Verteidigung
des «Angeborenen, Angeborenseins» von Verhaltensweisen, mit dem die
Theorie steht und fallt (was auch aus der Polemik gegen andere Ansichten er-
hellt: 36, 44), deren Giiltigkeit auch fiir den Menschen bewiesen werden soll
durch — und das ist die zweite, mehr als zweifelhafte Voraussetzung — unzih-
lige Analogien tierischen und menschlichen Verhaltens. Denn die Ethologie
scheint vom Ehrgeiz besessen zu sein, bevor sie auch nur annihernd zu genii-
gender Reife gelangt ist, die Grundlage der menschlichen Verhaltenslehre
abgeben zu wollen; mehr noch: diese wie jene sollen «basieren auf der Ein-
sichs, daB3 man bei ausreichender Kenntnis der Umstande Prognosen machen
kann» (?! S. 11).

Mehrmals wendet sich der Autor mit Schirfe gegen den Vorwurf der Un-
zulassigkeit dieser Analogieschliisse, den er zu widerlegen sucht, leider ohne
dadurch veranlaBt zu sein, das durch das ganze Buch ziehende Analogisieren
in fundierter und bedachter Weise auszuiiben. Vielmehr trifft man nicht sel-
ten dabei auf gianzlich Unbegriindetes, ja geradezu Sinnloses und erheiternd
Absurdes (71, 190, 196, 201, 237, 288, 336, 418, 428, 434 u. a. m.).

Nicht aus einer prinzipiellen Ablehnung dieses Vorgehens, sondern allein
aus den Ausfithrungen des Autors selbst, dringen sich mindestens drei Uber-
legungen auf, die die Fragwiirdigkeit der Analogiesucht deutlich machen.

1. Mit Recht wird beklagt (403 u. a.), wie gering das vorliegende Material

296



iiber zulidnglich beobachtete menschliche Verhaltensweisen ist; desungeachtet
wird aber aus vereinzelten Beobachtungen oder aus lokalen Gepflogenheiten
(einer im Zillertal, S.417) weitreichend und groblich verallgemeinernd
geschlossen.

2. Das angefiihrte Material tierischen Verhaltens macht deutlich, wie ver-
schiedenartig und vielfaltig sich einzelne Tierarten vergleichbar verhalten
kénnen (z. B. hinsichtlich Aggressiv- oder Nichtaggressivseins, 339, Mono-
gamie oder nicht, 358, oder hinsichtlich sexueller Ausléser, 425): Wenn nun
beim Menschen ein dem einen Verhalten ahnliches vorwiegend zu beobach-
ten (oder auch nur wiinschenswert) ist, sollte das zu irgendwelchen Schliissen
berechtigen? Obwohl z. B. mit geringen Ausnahmen (233) iiber den Vorgang
der Prigung bei Saugetieren gar nichts bekannt ist, wird doch allerorts das
sensationelle Experiment von LoreNnz, der Grauginse auf sich prigte, fleiBig
zur Analogie mit menschenkindlichen ,Prigungen® herangezogen; entweder
sind die ethologischen Beobachtungen so sporadisch, die zur Erklarung men-
schlichen Verhaltens dienen sollen, oder sie erscheinen weiter hergeholt als
irgendeine andere, kurz sie entbehren der Wissenschaftlichkeit.

3. Bei dieser Auffassung ist es daher nicht weiter verwunderlich, daB3 die
Autoren der Versuchung nicht widerstehen kénnen (wohl infolge ihrer im
Rahmen der Domestikation angeborenen «,edlen® Tugenden», insbesondere
dem moralischen Handeln, woriiber man auf S. 201 lesen kann), ihre etho-
logische Anthropologie noch durch Weltverbesserungsideen zu krénen (viel-
leicht um Schuldgefiihle zu vermeiden, die sich, wie auf S. 237 steht, bei
einer inaddquaten Rolle infolge angeborener «Regulationsmechanismeny»
entwickeln), was freilich etwas iiber den sonst so wohlgefiillten Rahmen dieses
auBerordentlich verdienstvollen Grundrisses der vergleichenden Verhaltens-

forschung hinausgeht.
Rudolf W. Polheim

B. Rensch (Hrsg.): Handgebrauch und Verstindigung bei Affen und Friih-
menschen. Verlag Hans Huber, Bern und Stuttgart 1968.

Der reich illustrierte Band enthalt die Vortrige und Diskussionsvoten des
im August 1966 durchgefiihrten Symposiums der Werner-Reimers-Stiftung
fir anthropogenetische Forschung. Autoren und Themen sind folgende:
A. H. Schultz: Form und Funktion der Primatenhinde; W. C. O. Hill: Ver-
staindigungsmittel bei Affen; A. Kortlandt: Handgebrauch bei freilebenden
Schimpansen; B. Rensch: Manipulierfihigkeit und Komplikation von Hand-
lungsketten bei Menschenaffen; L. von Bertalanffy: Symbolismus und An-
thropogenese; G. H. R. von Koenigswald: Probleme der altesten mensch-
lichen Kulturen. Wihrend der Beitrag von Bertalanflys etwas viel Spekula-
tion anbietet, bringt als Ausgleich Kortlandt eine Fiille ausgezeichneter
Feldbeobachtungen an Schimpansen. Man legt das Buch mit der dankbaren
GewiBheit aus den Handen, solide Kenntnisse aus ihm gewonnen zu haben.

H. Kunz

20 Studia Philosophica XXVIII 297



Gerhard Heberer: Der Ursprung des Menschen. Unser gegenwdrtiger
Wissensstand. Gustav Fischer Verlag, Stuttgart 1968.

Die Abhandlung gibt eine knappe, sachliche, ausgezeichnet orientierende
Darstellung des augenblicklichen Standes des Wissens um die Abstammung
des Menschen. Heberer betont besonders, wie zutreffend Darwins Konzeption
gewesen ist. Er schreibt: «Es kann heute iiber die grundsitzliche Giiltigkeit
der Abstammungslehre auch fiir den Menschen ebensowenig noch diskutiert
werden, wie iiber die Grundlinien seines spezielleren abstammungsgeschicht-
lichen Weges. Wir diirfen sagen: Darwin hat auch hier recht behalten».
Immerhin wire es vielleicht doch am Platz, wenn die Phylogenetiker ange-
sichts des vergleichsweise noch immer recht spirlichen Materials an ein-
schlagigen Fossilien und des umfangreichen Anteils der spekulativen Mog-
lichkeitserwagungen den problematischen Charakter ihrer Wissenschaft ent-
schiedener einrdumen wiirden.

H. Kunz

Konrad Lorenz: Der Vogelflug; derselbe: Darwin hat recht geschen. Verlag
Giinther Neske, Pfullingen 1965.

Die Abhandlung tiber den Vogelflug ist ein Neudruck der Dissertation
(1933) von Lorenz, in der sich bereits seine bewunderungswiirdige subtile
Beobachtungsgabe auf eindriickliche Weise dokumentiert. Die Darwin-
Schrift vereinigt drei schon frither verdffentlichte Aufsiatze: Naturschonheit
und Daseinskampf; Die «Erfindung» von Flugmaschinen in der Evolution
der Wirbeltiere; Uber die Wahrheit der Abstammungslehre. Hier spricht ver-
nehmbarer der Stammesgeschichtsforscher, als welcher sich Lorenz unter dem
EinfluB von W. Bélsche — er nennt ihn den « Homer monistischer Denkungs-
art» — seit seiner Knabenzeit «hauptberuflich» versteht. «Viele Gebildete
meinen, die bahnbrechende Tat Darwins habe darin gelegen, daB3 er die ge-
meinsame Abstammung aller héheren Lebewesen, einschlieBlich des Men-
schen, von gemeinsamen, einfacher organisierten Ahnen entdeckt hitte. Das
hat er zwar auch getan, aber darin steht er nicht allein. Der Abstammungs-
gedanke lag damals gewissermafBen ‘in der Luft’ und war Lamarck und Wal-
lace ebenso vertraut wie Darwin; ja, Johann Gottfried Herder hatte ihn schon
nahezu ein Jahrhundert frither ausgesprochen. Die Gro8e Darwins liegt viel-
mehr darin, daf3 er die wesentlichen Ursachen des Artenwandels erkannt hat.
Er hat als erster richtig gesehen, daB die arterhaltende Leistung aller Organ-
strukturen und Verhaltensweisen einer Tierart eine scharfe Zuchtwahl in der
Richtung einer Verbesserung dieser Strukturen und Leistungen treibt. Die
Rolle, die dem bewuBt auswéhlenden Ziichter bei der Leistungszucht von
Haustieren zukommt, spielt in der Natur der Konkurrenzkampf zwischen den
Artgenossen. Die arten-wandelnde Wirkung dieses als natiirliche Selektion
bezeichneten Vorgangs hat zur Voraussetzung, daB stindige, ungerichtete
kleine Verinderungen in der Erbmasse der Lebewesen das Material liefern,
aus dem das je nach Umstinden Giinstigste ausgewzhlt und erhalten wird».

298



Die Erforschung der Stammesgeschichte verleitet, da wir bei der faktischen
Entstehung der einen systematischen Einheit aus der anderen nicht dabei sein
kénnen und auch der Vergleich homologer Organe und Verhaltensweisen uns
in dieser Beziehung kein jedem Zweifel entriicktes Wissen vermittelt, offen-
sichtlich oft zu Spekulationen oder zum mindesten zu fragwiirdigen generali-
sierenden Urteilen und zu unkritischen Verwischungen der Grenze zwischen
den beobachtbaren Fakten und ihrer Deutung. Davon macht auch Lorenz
keine Ausnahme. Schon seine These, daBl wir bei den «plakatfarbigen»
Korallenfischen nie «zart schattierte Ubergéinge» in ihren Farben sehen,
widerspricht wenigstens teilweise den wundervollen Bildern, die Lorenz bei-
gefiigt hat. Die kaum bestreitbare Interpretation der «extrem bunten Farb-
muster als Ausloser intraspezifischer Aggression» besagt noch nichts iiber die
primére Entstehung, Ausbildung oder Herausziichtung dieser Farbmuster,
welche von der arterhaltenden Funktion des intraspezifisch-aggressiven Ver-
haltensmechanismus «erzeugt» worden sein sollen. Dann spricht Lorenz
davon, daB es «ganz offenbar» die Funktion sei, welche die Form eines Or-
gans bestimme; ferner von der «arterhaltenden Funktion» des Verhaltens,
von Mutation und Selektion als den beiden groBen «Konstrukteuren» des
Artenwandels mit einer Sicherheit, als ob es sich dabei um auf der Hand lie-
gende Tatsachen und nicht Deutungen handle. Feststellbare Tatsachen sind
iedoch allein die — wahrscheinlich ausschlieSlich oder iiberwiegend ungerich-
teten — Erbinderungen. Der unterstellte funktionelle Primat eines Organs
lauft auf ein wohl unlésbares Problem hinaus, der Frage, ob das Ei oder das
Huhn «friither» sei, vergleichbar. Die objektiv «arterhaltenden» Erscheinun-
gen beruhen auf in das lebendige Geschehen projizierten Auslegungen, deren
im Geschehen selbst enthaltenen moglichen Korrelate vollig dunkel sind
(beobachten lassen sich nur das «lebenerhaltende» Fliehen individueller
Lebewesen und deren Fortpflanzung, nicht «Arten»). Die Selektion und die
intraspezifische Konkurrenz — die iibrigens in der pflanzlichen Sippenbildung
eine, wenn iiberhaupt, verschwindend kleine Rolle spielen — sind aus dem
menschlichen Verhalten gewonnene Modelle, die als bloe Denkbarkeiten
auf die auBermenschlichen Lebensvorginge iibertragen werden. Und noch
als Denkbarkeiten bleiben sie problematisch, wenn man die unterschiedlichen
«Anpassungen» etwa der Darwin-Finken auch nur gedanklich aus ungerich-
teten («zufalligen») Mutationen und dem Selektionsdruck herzuleiten ver-
sucht.

Mit solchen Bedenken soll allerdings keineswegs ein Raum fiir «iiberna-
tiirliche» und akausale Geschehen in der Artbildung und Anpassung, son-
dern lediglich die Moglichkeit offen gehalten werden, daB es in der Natur
noch andere, durch und durch natiirliche Evolutionsfaktoren geben konnte
als wir sie heute zu denken gezwungen sind. Man sollte sich hiiten, an sich
plausible Denkméglichkeiten und Modellvorstellungen mit den gemeinten
primiren Fakten zu verwechseln oder diese von jenen verschleiern zu lassen.

H. Kunz

299



Fulio Caro Baroja: Die Hexen und ihre Welt. Ubersetzt von Susanne und
Benno Hiibner. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1967.

In diesem vorziiglichen Buch riickt Baroja das Hexenwesen, dessen Ge-
schichte er vom Altertum bis in die Gegenwart mit besonderer Beriicksichti-
gung des Baskenlandes darstellt, unter den sozialen Aspekt und erértert
die Themen auf dem Hintergrunde der These, daB3 die Menschen in «friihe-
ren Zeiten» zwischen « Wirklichkeit» und « Traum» («Illusion») nicht eine
scharfe Grenze gezogen hitten. Wire der Verfasser diesem Problem syste-
matisch nachgegangen, hitte er vermutlich feststellen miissen, daB sich heute
in diesem Punkte nicht viel geandert hat. Das scheint eine ironische AuBerung
von ihm zu bestitigen: «Ich muBl von vornherein einige Ménner, die heute
groBe Macht besitzen, um Verzeihung bitten, wenn ich behaupte, daB3 man
zwischen der alten Hexe und dem modernen Politiker groBe Ahnlichkeiten
finden kann. Das ist kein Paradoxon. Beiden schreibt man viel groBere Fihig-
keiten zu, als sie in Wirklichkeit besitzen; sie werden beide in einem Augen-
blick der Illusion gesucht, sie enttiduschen in gleicher Weise, und schlieSlich
gibt man ihnen die ganze Schuld fiir all die Ubel der Gesellschaft. Auch von
den Politikern sagt man, dal sie Sekten bilden mit geheimen und ruchlosen
Losungen; man glaubt an ihren Auftrag, das Ubel zu verbreiten, und an ihre
mysteridosen Versammlungen und Bankette. Wenn sie gestiirzt werden,
werden ihnen sensationelle Prozesse gemacht, in denen strenge Richter und
unschuldige Zeugen all ihre Schuld offenbaren. Wenn es heute noch die
Strafe des Scheiterhaufens gibe, wiirden sicher an erster Stelle die Politiker
verbrannt». Begreiflicher- und bedauerlicherweise hat Baroja nicht nach den
Griinden dieses gemeinsamen Schicksals der Hexen und Politiker gefragt.
Im iibrigen meint er, «daB3 wir einen Irrweg gehen, wenn wir einen gemein-
samen Ursprung, eine kontinuierliche, historische Tradition fiir all die Tat-
sachen suchen, die wir unter dem Namen des Hexenwesens zusammengefa3t
haben. Es ist dagegen weniger riskant, seine direkten historischen Vorldufer
in gewissen weiblichen Gottheiten des europaischen Heidentums auf der einen
Seite und im mittelalterlichen Teufelskult auf der anderen Seite zu suchen».

W.-E. Peuckert hat dem faszinierenden Buch auBler einer sachkundigen
und zugleich persénlich gefarbten Einfiithrung ein ergédnzendes Kapitel iiber
das deutsche Hexenwesen hinzugefiigt.

H. Kunz

Rudolf Gelpke: Vom Rausch im Orient und Okzident. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1966.

Wie der Verfasser im Vorwort mitteilt, hat sein Verleger (Ernst Klett)
vorgeschlagen, das vorliegende Buch «Apologie des Rausches» zu nennen.
Das wire in der Tat der treffende Titel gewesen; der jetzige, «mit Riicksicht
auf die im Zentrum stehende west-ostliche Fragestellung» gewihlte ist nicht
nur farbloser, sondern auch irrefithrend, soweit er wenigstens die Erwartung
einer «objektiven» Untersuchung erweckt. Auf einen solchen Anspruch ver-
zichtet Gelpke ausdriicklich. Als sein Anliegen stellt er die grundsitzliche

300



Frage: «kann der Rausch als solcher, also jeder Rausch, in der modernen Ge-
sellschaft, innerhalb der technischen Zivilisation, wie sie heute ist und morgen
sein wird, noch einen Platz einnehmen, der Rang, Wert und Wiirde besitzt?
Kann er da anders noch als nur rein negativ erlebt und bewertet werden?
Anderes bedeuten als ein Symptom der Flucht, der Kapitulation, der Selbst-
zerstorung und Isolierung, des sinnlosen Protestes gegen Unvermeidliches und
Unaufhaltsames, der Schwiche und Krankheit, der ‘inneren Emigration’, der
nihilistischen Selbstaufgabe?». Noch deutlicher spricht sich die Tendenz des
—in der Wortwahl gelegentlich entgleisenden — Buches in der Vermutung aus,
die «magischen Drogen» (Opium, Haschisch u. a.) konnten als Schliissel
dienen, «die nicht nur einzelnen, sondern ganzen Gruppen die Augen 6ffnen
fiir die verlorene und verschiittete Wirklichkeit der Mystik — ehe es dafiir zu
spét ist, zu spit jedenfalls fiir diese Menschheit auf diesem Planeten».

Auf dem Hintergrund einer heftigen und kompromifBlosen Verwerfung des
hochmiitigen, heuchlerischen, materialistischen, gewalttitigen, nur auf Si-
cherung, Nutzen und Besitz bedachten, vom technischen Fortschrittswahn
besessenen und durch das paulinische eros- und rauschfeindliche Christentum
bestimmten Westens entwirft Gelpke das strahlende Bild eines geliebten und
verehrten Orients, so wie es sich vorallem in dichterisch-schriftstellerischen
AuBerungen iiber Opium, Wein und Haschisch und dessen Auswirkungen auf
die islamische Kunst zeigt. Es folgt eine fesselnde Darstellung des ritselhaften,
historisch kaum mehr erhellbaren Geheimbundes von Alamut, des sog.
«Assassinen-Ordens». Danach charakterisiert Gelpke, wiederum in erster
Linie aufgrund von schriftstellerischen Zeugnissen (Brunel, Baudelaire,
Ernst Jiinger, Benn u. a.) und eigenen Erfahrungen, die Auffassungen und
Bewertung der Riusche und der Rauschmittel im Westen. Im nachsten Ab-
schnitt iiber «Siichtigkeit und sexuelle Perversion» singt der Verfasser
zunichst das hohe Lied auf den «genialen» Hans Blither («noch heute ein
Schreckgespenst aller Mucker, Schulmeister und Paragraphenglidubigen»),
dessen Werk wohl aus Neid oder schlechtem Gewissen von vielen Psychologen
totgeschwiegen oder verleumdet werde. Danach folgen Bemerkungen iiber
Perversion, Siichtigkeit, Puritanismus, bionegative Genialitit u. a., in denen
die mangelhafte Sachkenntnis durch hochtrabende Werturteile ersetzt wird.
Der Abschnitt endet so: «Krank ist nicht Plato, der gestand, er wire kein
Philosoph, wenn es in Athen nicht so schéne Jiinglinge giabe; krank sind viel-
mehr jene gramlichen Schulmeister, die seine Dialoge zensurieren, jene see-
lisch bleichsiichtigen Verfasser und Verteidiger der Homosexuellen- und son-
stigen Tabu-Paragraphen, jene neurotisch verklemmten und gehemmten Ju-
gendrichter und Tugendanwilte. Krank sind weniger die Minderheiten, die
Hexen und Ketzer, Juden und Neger, ‘Siichtigen’ und ‘Perversen’, als viel-
mehr die Inquisitoren, die in ihnen ihr eigenes ‘ungelebtes Leben’ verfolgen
und verbrennen, verhaften und verfehmen. Krank ist keineswegs der Erotiker,
der alle Regenbogenfarben der Liebe kennen und nennen will; aber krank ist
mit Sicherheit der Sittlichkeitsapostel, der hochstens eine Farbe gelten 148t —
am liebsten grau oder griulich —, der Kiinstler zu Pornographen stempelt,
und der Phantasie (weil er selbst keine hat) mit Unzucht verwechselt. Krank
sind nicht die Trunkenen, sondern deren puritanische Neider; nicht die

301



Spieler, sondern die Spielverderber; nicht die Leidenschaftlichen, sondern die
Leidenschaffenden ‘aus Prinzip’, die Rechner und die Ideologen». Im letzten
Kapitel expliziert Gelpke das, was er unter der «mystischen Seinshaltung»
oder der «Absolutheit der mystischen Seinshaltung» verstanden wissen
will.

Zu einem «Bekenntnis», als welches das vorliegende Buch von einigen Be-
kannten des Verfassers, die es schon im Manuskript gelesen hatten, ange-
sprochen wurde, 148t sich schwer sachlich Stellung nehmen. Es kénne wohl,
wie kritische Freunde meinten, «den Gefahrten aus dem eigenen Lager iiber-
zeugen, den Gleichgestimmten und Gleichgesinnten den Riicken stirken,
wiahrend es im Gegenteil den AuBlenstehenden und Andersdenkenden — also
in diesem Falle zweifellos die grosse Mehrzahl — zu Totschweigen oder scharf-
ster Ablehnung herausfordere». In der Tat schlage ich mich zu dieser groen
Mehrzahl und muB3 das Buch mit aller Entschiedenheit verwerfen. Gewil3
steht es jedem frei, die Bereicherung seines Erlebens auch mit Hilfe von Drogen
zu realisieren, wenn er darin ein erstrebenswertes Ziel sieht. Desgleichen
konnen Schilderungen des in den Rauschen Erfahrenen unter bestimmten
Bedingungen eine psychologische, psychopathologische oder (und) &stheti-
sche bzw. kiinstlerische Relevanz gewinnen. Verkniipft sich damit auBerdem
die Absicht, dem kontemplationsfeindlichen, die zunehmende Vermassung
férdernden Westen das Recht der mystischen Seinshaltung vorzudemonstrie-
ren — obwohl es ein v6llig hoffnungsloses Unterfangen sein diirfte —, so mag
sich auch darin noch eine liebenswerte romantische Schwiarmerei bekunden.
Aber wenn damit grobe Méngel in der sachlichen Orientiertheit zusammen-
gehen, wird die Angelegenheit fatal. Gelpke schreibt etwa: «der Orientale
steht zum Phidnomen ‘Rausch’ in einem grundsitzlich anderen Verhiltnis
als der Abendléander. Fiir diesen ist die Realitédt die AuBBenwelt. Infolgedessen
wird er immer versucht sein, jede Lebensform, jede Ansicht und iiberhaupt
alles, was den Menschen vom aulleren 7un abhalt, als ‘Flucht’ ver und aus
der Realitat zu verurteilen. Der Orientale nimmt den entgegengesetzten
Standpunkt ein: fiir ihn ist der ‘Weg nach innen’, die mystische Reise, die
einzige Wirklichkeitserfahrung, die Zeit und Raum, und damit die Schleier
des Verginglichen durchst6Bt. Daher ‘fliecht’, von ihm aus gesehen, wer nach
auBlen lebt: der Tatmensch». Jeder auch nur oberflichlich mit dem abend-
landischen Denken Vertraute weil3, daB die Frage, was «Realitdt» sei, ein
schweres umstrittenes Problem ist. Und wenn der Verfasser behauptet, die
Wirkung der magischen Drogen «zwinge» das Individuum dazu, die Existenz
einer «letzten Wirklichkeit» oder einer auBerraumzeitlichen bzw. «iiberzeit-
lichen Realitit in sich selbst zu erfahren», was ein «ungeheurer Vorteil » sel,
so hitte ihn die wissenschaftliche einschldgige Literatur dariiber belehrt, daf
wenigstens die westlichen Versuchspersonen ihre Rauscherlebnisse nur selten
im Sinne einer «mystischen Wirklichkeit» oder «Absolutheitserfahrung»
deuten — von der Unbestimmtheit dieser Ausdriicke ganz abgesehen. Vollends
verwerflich ist die Verantwortungslosigkeit, mit welcher der Autor iiber die
Gefahren der Freigabe der Rauschmittel zum mindesten im Westen bagatel-
lisierend meint hinweggehen zu diirfen. Und schlieBlich gibt er sich das An-
sehen eines iiberlegenen «Esoterikers», das uns von den sektiererischen Zir-

302



keln mit pseudoaristokratischem Getue vertraut genug ist — in Wirklichkeit
verrit sich darin nur eine peinliche Niveau- und Geschmacklosigkeit.

H. Kunz

Seele —Entwicklung—Leben. Francke Verlag, .Bern und Minchen 1966.

Der Band, aus einem Zyklus kulturhistorischer Vorlesungen der Berner
Universitit im Wintersemester 1964/65 hervorgegangen, vermittelt eine
vorziigliche Ubersicht des gegenwirtigen Standes der im Titel angedeuteten
Probleme. Er enthalt die folgenden Beitrige: O. Gigon: Seele, Leben,
Entwicklung in der Antike; H. Schir: Seele — Entwicklung — Leben im
Lichte der Religionen; W. Hofer: Seele und Leben im Entwicklungsbegriff
der Historie; P.-A. Tschumi: Leben, Entwicklung und Seele im Lichte mo-
derner Biologie; H. Walther-Biiel: Die leib-seelische Beziehung in neuro-
psychiatrischer Sicht; R. Meili: Seele und Personlichkeit in der Psychologie;
Th. Spoerri: Personlichkeitsverwirklichung und -verfehlung im Lebenslauf;
G. W. Locher: Natiirliches, geschichtliches, ewiges Leben; W. Scherrer:
SchluBbetrachtungen.

H. Kunz

Eugéne Dupréel: L’ homme et I euvre. Ed. de 'Institut de Sociologie, Uni-
versité libre de Bruxelles, et numéro spécial de la Revue Inter
nationale de Philosophie (83-84), 22e année, 1968, fascicules 1-2,
240 p.

La mémoire d’Eugéne Dupréel, décédé le 14 février 1967, a été honorée
en un colloque international réuni par l'initiative de ses anciens éléves de
I’Université Libre de Bruxelles. L’ccuvre multiple et la longue activité du
philosophe pluraliste qui fut logicien, sociologue éminent, et avant tout
moraliste, y est évoquée en une vingtaine de contributions accompagnées
d’une bibliographie et d’extraits des carnets du maitre de I’Ecole de Bruxelles.
Les contributions — exposés, résumés, réflexions critiques — sont ordonnées en
trois groupes consacrés I'un a la philosophie générale du théoricien des
Valeurs, le second a Pceuvre théorique et pratique du sociologue auteur du
Rapport social et du Traité de sociologie, le troisiéme aux conceptions de la
philosophie antique de 'auteur du Probléme de Socrate et des Sophistes (P. M.
Schuhl, G. Calogero, P. Aubenque). Citons, parmi les communications de
philosophes étrangers, G. Davy: Le rapport social est-il le tout de la philosophie de
Dupréel?, T. Kotarbinski: La philosophie de la technique de Dupréel, F. Gonseth:
Le contexte d’ouverture dans la pensée d’E. Dupréel. L’émouvante évocation de
M. Barzin, la caractéristique de la philosophie morale de Dupréel tracée par
G. Bastide, I'unité donnée a l’ensemble de I’hommage par la pensée de
Ch. Perelmann, les témoignages de disciples et d’amis font que ce volume
donne une trés heureuse idée de la personne autant que des théories du
philosophe belge dont l'originalité et I'indépendance étaient bien connues
et appréciées de plus d’un philosophe suisse.

D. Christoff

303



Giornale di metafisica, Génes, Année XXIII, 15 janvier — février 1968,
N. 1

Article: Leo Gabriel, Natura, storia, liberta e la logica integrale (continuation).
Notes critiques sur la philosophie contemporaine:

Peter Kampits, La mort et la révolte dans la pensée d’ Albert Camus. L’auteur veut
montrer combien la prise au sérieux de l’existence de la mort marque en
profondeur ’ccuvre de Camus, du Mpythe de Sisyphe & L’homme révolié.

Pietro Faggiotto, L’unificazione del sapere. Examen critique des communica-
tions présentées au XXe Congrés national de philosophie de Pérouse sur le
théme de 'unification du savoir, par Marino Gentile, Vittorio Matthieu,
Enzo Paci et Ugo Spirito.

Dans ce méme numéro de trés nombreux comptes rendus, dont ’un con-
sacré a L’épistémologie de Madame A. Virieux-Reymond (PUF, 1966).

F.-L. Mueller

Rivista di filosofia, Turin, vol LIX — N. 2 — Avril-Juin 1968

N. Badaloni, Vico prima della Scienza nuova. L’auteur entreprend d’étudier
trois exigences de la pensée de Vico qui, avant la Scienza nuova, constituent déja
chez lui une problématique fondamentale: la signification de son temps, la
formulation d’une théorie de I’esprit et la formulation d’une théorie de ’ordre.

C. A. Viano, Marcuse o i rimorst dell’hegelismo perduto. 1’ccuvre de Marcuse
est étudiée, dans son ensemble, avec le souci d’en dégager a la fois ’origine, le
sens et la valeur. L’auteur en reconnait les mérites, mais il dénonce sévérement
certaines virevoltes de cette pensée qui la fait rétrograde plutét que progres-
siste. Il voit en elle un cas typique de rhétorique, en tant que les garanties
invoquées par la «raison» marcusienne sont telles qu’il faut y croire.

R. Frondizi, La fondazione assiologica della norma etica. Recherche sur la
1égitimité et le fondement de la norme éthique. En face des éthiques tradition-
nelles, qui mettent ’accent beaucoup plus sur les prohibitions que sur I’ac-
tion positive, ’éthique axiologique est seule capable d’orienter la vie dans un
sens créateur, tout en fournissant des critéres de refus, de préférence et
d’élévation morale.

W. K. Frankena, Frondizi e i fondamenti delle norme morali. Critique amicale
des vues de M. Frondizi, exposées dans l’article précédent. L’auteur con-
teste qu'une théorie purement axiologique puisse garantir véritablement le
fondement des normes morales. Dans une réplique a cette étude critique,
M. Frondizi insiste sur le fait que la considération des multiples facteurs
constituant la situation ne conduit pas a une hiérarchie axiologique linéaire

et en quelque sorte immuable, mais au contraire complexe et variable.
F.-L. Mueller

304



	Besprechungen = Comptes rendus

