
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Comptes rendus

Nikolaus von Kues: Philosophisch-theologische Schriften. Herausgegeben und

eingeführt von Leo Gabriel. Übersetzt und kommentiert von Dietlind und

Wilhelm Dupré. Studien- und Jubiläumsausgabe, lateinisch-deutsch, Band

II und III. Verlag Herder, Wien 1966 und 1967.

Zwei bzw. drei Jahre nach Erscheinen des ersten Bandes dieser lateinischdeutschen

Cusanus-Ausgabe ist voriges Jahr der zweite und jetzt der dritte
(letzte) Band herausgekommen. Diese beiden Bände enthalten folgende
Schriften, zu denen Gabriel jeweils kurze Einführungen beigesteuert hat : De
coniecturis; De principio; Trialogus de possest; De apice theoriae; Dialogus
de Genesi; De non-aliud; De quaerendo Deum; De filiatione Dei; De dato
patris luminum; Compendium (2. Band); De beryllo; De visione Dei; De
ludo globi; De aequalitate; Idiota de sapientia; Idiota de mente; Idiota de
staticis experimentis; Complementum theologicum; De pace fidei, Cribratio
Alchorani (3. Band). In den «Vorbemerkungen» des 2. Bandes finden sich
nicht nur orientierende Hinweise auf die textlichen Grundlagen der einzelnen
Schriften, sondern auch Aspekte der möglichen Bedeutung des Cusaners für
das nachfolgende und gegenwärtige Denken. Der 3. Band enthält ein recht
ausführliches Gesamt-Register und eine Text-Konkordanz mit der Pariser
Ausgabe von 1514. Die drei trotz ihres Umfanges handlich gebliebenen Bände
erlauben dank der Gegenüberstellung der beiden Texte ein bequemes
Studium und werden deshalb in der Benützung wohl künftig die erste Stelle
einnehmen.

H. Kunz

Bernard Lamy: Entretiens sur les sciences. Ed. critique présentée par
François Girbal et Pierre Clair, P.U.F., Paris, 1966, Coll. Le
mouvement des idées au XVI le siècle, dirigée par André Robinet.
1 vol., 450 p.

Les Entretiens sur les sciences du P. Lamy, de l'Oratoire, n'ont pour objet ni
ce que nous appellerions la «recherche», ni la signification ou le fondement
métaphysique des sciences, mais bien l'éducation, la formation de l'honnête
homme. Non tant de l'honnête homme tel que l'avaient décrit le Chevalier
de Méré ou Saint-Evremont, mais bien de l'honnête homme chrétien, de
l'élève des Pères, auquel il s'agit de donner «l'esprit juste et le cœur droit».
On sait que l'influence des Entretiens fut durable et que Rousseau déclare les
avoir lus «plus de cent fois».

Le cours d'études qui fait l'objet de ces exhortations et de ces considéra-

189



tions est aussi caractéristique de la pédagogie oratorienne: d'abord par son

inspiration augustinienne, cartésienne et plus précisément malebranchiste,
ensuite par la place qu'il occupe entre les pédagogies des Jésuites, de Port-
Royal (dont l'Art de penser est une des sources du P. Lamy), voire à côté des

Discours et Traités de Bossuet - enfin par sa composition : mathématiques et
logique, langues, humanités et, surtout, géographie et histoire, éloquence et
lettres françaises, et tout ce qu'un cours de philosophie renferme alors de

physique nouvelle et expérimentale. A côté d'exposés tels que le Discours sut-

la philosophie (cartésienne et malebranchiste) ou l'exposé de la spiritualité
oratorienne, beaucoup de pages offrent surtout une sorte de revue des

ouvrages lisibles dans les années 1670, sommairement appréciés.
Ce genre de publications est fort important pour la documentation sur

l'histoire des idées et la formation du public. L'apparat critique renseigne,
par la comparaison des textes, sur l'évolution du P. Lamy au fur et à mesure
de ses lectures et donne ainsi encore un aperçu du «mouvement des idées».

D. Christoff

E. Husserl: Husserliana, Band X: gjur Phänomenologie des inneren £eitbe-

wußtseins 1893-1917), hrsg. von R. Boehm. Martinus Nijhoff, Haag
1966.

Der 10. Band der Husserliana enthält einerseits den revidierten Wiederabdruck

der auf Husserls Wunsch von M. Heidegger 1928 herausgegebenen
«Vorlesungen über das innere Zeitbewußtsein aus dem Jahre 1905» samt
den Nachträgen und Ergänzungen aus den Jahren 1905-1910. Neu hinzugekommen

sind andererseits weitere bislang ungedruckte «ergänzende Texte
zur Darstellung der Problementwicklung», die Husserl von etwa 1893 bis
Ende 1911 niedergeschrieben hat. Das beigegebene Sachregister Landgrebes
berücksichtigt leider nur die Vorlesungen des Jahres 1905. In der editorischen
Sorgfalt schließt sich der Band seinen Vorgängern würdig an.

H. Kunz

Giovanni Gentile: Opere complete di G. G., a cura délia fondazione G. G.

per gli studi filosofici. Vol. XIV, Il pensiero italiano del Rinascimiento;

vol. XV, Studi sul Rinascimiento; vol. XVI, Studi Vichiani. Sansoni,
Firenze, 1968, XII + 540, VI + 416, X + 436 p.

Cette réédition des œuvres complètes de G. Gentile doit comporter
55 volumes, dont neuf d'œuvres systématiques et vingt-six de travaux d'histoire

de la philosophie consacrés pour la plupart à la philosophie italienne.
Parmi les présents recueils, celui qui est consacré à la remaissance est augmenté
de six écrits, les études sont accrues de onze comptes rendus ou à propos, enfin
les études sur Vico sont augmentées de 3 écrits depuis leurs précédentes
éditions.

Depuis quelque trente ans, les objets de ces études ont été pour la plupart
repris selon d'autres méthodes. Néanmoins, ces discours, conférences, articles

190



et comptes rendus, en particulier ceux qui concernent Bruno et surtout Vico,
gardent leur intérêt aussi pour le point de vue propre de l'auteur et pour
l'histoire des recherches auxquelles il contribua jadis, tout particulièrement
pour la philosophie de l'histoire et de l'histoire de la philosophie.

D. Christojf

Ludwig Wittgenstein: Schriften. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M. 1960.

Band 1: Tractatus logico-philosophicus, Tagebücher 1914 - 1916,
Philosophische Untersuchungen. 1960. Band 2: Philosophische Bemerkungen.

Aus dem Nachlaß herausgegeben von Rush Rhees. 1964—Beiheft zu den

Schriften mit Beiträgen von Ingeborg Bachmann u. a. 1960.

In die leider ganz unziemlich verspätete Anzeige des ersten Bandes der
Schriften Wittgensteins sei der fünfJahre später erschienene zweite Band, der
der Redaktion nicht zur Besprechung zuging, mit einbezogen. Mit diesen
beiden Bänden werden die von Wittgenstein selbst und wesentliche
nachgelassene Schriften in einer des Autors würdigen Ausgabe dem
philosophischen Publikum zugänglich gemacht.

Der Tractatus logico-philosophicus, der vorerst als «logisch-philosophische
Abhandlung» 1921 in Ostwalds «Annalen der Naturphilosophie» erschienen,
dann unter dem anscheinend von G. E. Moore vorgeschlagenen lateinischen
Titel zweisprachig deutsch und englisch 1922 veröffentlicht worden ist und
jetzt an der Spitze des ersten Bandes der Schriften steht, ist die einzige von
Wittgenstein selbst herausgegebene Schrift. Dieses Werk hat den Verfasser
mit einem Schlag vor allem im angelsächsischen Bereich berühmt gemacht.
Seine außergewöhnliche, schwer zugängliche Form, die aphoristische und
doch scheinbar logisch streng durchgeführte überaus knappe Darstellung
sowie die Überleitung des Versuchs einer logischen Abbildung der Welt in
die Anerkennung von «Unaussprechlichem», das sich als «das Mystische»
«zeigt», haben von vornherein zu den verschiedensten Deutungen Anlaß
gegeben. Während einige geneigt waren, den Tractatus fast wie einen heiligen
Text zu interpretieren, hat das Werk vor allem dem logischen Positivismus
Auftrieb gegeben und auch den Wiener Kreis maßgebend beeinflußt. Die
logischen Positivisten konnten sich auf einen Satz wie den folgenden berufen :

« Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die : Nichts zu sagen,
als was sich sagen läßt, also Sätze der Naturwissenschaft - also etwas, was
mit Philosophie nichts zu tun hat -, und dann immer, wenn ein anderer
etwas Metaphysisches sagen wollte, ihm nachzuweisen, daß er gewissen
Zeichen in seinen Sätzen keine Bedeutung gegeben hat. Diese Methode wäre
für den anderen unbefriedigend - er hätte nicht das Gefühl, daß wir ihn
Philosophie lehrten - aber sie wäre die einzig streng richtige» (Band 1, 82,
Ziff. 6.53). Die Hinweise auf «das Mystische», das sich nicht in die streng
in Sätzen abbildbare Welt der Tatsachen einfügt, wurde unterschlagen,
auch z. B. ein Satz wie der folgende: « Wie die Welt ist, ist für das Höhere
vollkommen gleichgültig. Gott offenbart sich nicht in der Welt» (Band 1, 81,
Ziff. 6.432). Bezeichnend ist die positive Aufnahme des Tractatus durch

191



Bertrand Russell, der in diesem Werk «eine Theorie der Logik» erblickte,
«die an keiner Stelle offenbar falsch ist», und dies heiße «ein Werk von
außerordentlicher Schwierigkeit und Bedeutung vollbracht zu haben» (Vorwort

zum Tractatus, 1922, abgedruckt im Beiheft zu den Schriften, 81).
Daß Wittgenstein auch «das Mystische» kennt, übersieht Russell nicht, doch
glaubt er, daß «die angenommene Sphäre des Mystischen» aufgehoben
werden könne.

Das zweite Werk Wittgensteins, die «Philosophischen Untersuchungen»,
ist erstmals posthum 1953, zwei Jahre nach dem Tode des Verfassers,
zweisprachig unter dem Titel «Philosophical Investigations» erschienen. Es

zerfallt in einen I. Teil, der im Jahre 1945 zur Veröffentlichung
fertiggemacht wurde, und in einen II. Teil, der nach den Angaben der Herausgeber

G. E. Anscombe und R. Rhees zwischen 1947 bis 1949 entstanden ist
und wohl in den I. Teil hätte eingearbeitet werden sollen. Diese Schrift hat,
wie schon die Vorlesungen Wittgensteins in Cambridge, in hohem Maße auf
die sprachanalytische Philosophie im angelsächsischen Bereich eingewirkt.
Wittgenstein distanziert sich in diesem zweiten Werk, das Russell im Gegensatz

zum Tractatus nunmehr als «völlig unverständlich» ablehnte, von
«den schweren Irrtümern» seiner ersten Schrift. Die Voraussetzung einer
logischen Abbildung der Welt in Sätzen wird hier aufgegeben. Oder
vielleicht müßte man eher sagen, daß sie jetzt als ein mögliches Sprachspiel unter
anderen möglichen erscheine. Es erwies sich, daß jede Formalisierung die
Umgangssprache voraussetzt. Deshalb befaßte sich Wittgenstein jetzt mit
der Sprache als dem einzigen Umgang mit der Realität. Die Sprache ist das

letzte, was wir nicht hintergehen und nicht abtragen können, stets sind wir
von ihr umfangen. Sie bekundet sich im Gebrauch, der ein sehr verschiedener
sein kann. Dafür verwendet Wittgenstein den Ausdruck «Sprachspiel», der
auch das nichtsprachliche Verhalten mit einbezieht; denn er meint «das
Ganze: der Sprache und der Tätigkeiten, mit denen sie verwoben ist»
(Band 1, 293). Sprachen sind «Lebensformen» (z.B. 19 u. ö.). «Wenn ein
Löwe sprechen könnte, wir könnten ihn nicht verstehen» (536). Die Welt
erscheint so als auf verschiedene Weise darstellbar, in verschiedenen Sprachen
ausdrückbar. Andererseits kann die Sprache auch in Schwierigkeiten stürzen,
wozu die überlieferte Philosophie geführt hat. Diese möchte deshalb Wittgenstein

auf den richtigen Gebrauch der Sprache, in deren alltäglichen
Verwendung zurückführen. «Die Philosophie ist ein Kampf gegen die
Verhexung unseres Verstandes durch die Mittel unserer Sprache» (342). «Was
ich lehren will, ist: von einem nicht offenkundigen Unsinn zu einem
offenkundigen übergehen» (441). Oder noch drastischer: «Was ist das Ziel in
der Philosophie? - Der Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen» (407).
Freilich bleibt ungeklärt, wie mir scheint, was die tägliche Verwendung der
Sprache ist (worauf der im Beiheft abgedruckte Aufsatz von Erich Heller
mit Recht hinweist). Auch scheint es, daß die philosophischen Bedeutungen
sozusagen aus der Alltagssprache herauswachsen und von ihr nachträglich
nicht abgetrennt werden können, ohne ihren alltäglichen Gebrauch zugleich
auch zu zerstören. Dies zeigt sich vor allem im Gebrauch normativer
Bedeutungen, die im Hinblick auf die Gestaltung der Praxis unerläßlich sind.

192



Vielleicht könnte man sagen, daß Wittgenstein die Unmöglichkeit eines
absoluten Ausgangspunktes und völlig gewisser Schritte von einem solchen
Ausgangspunkt dartue. Die Probleme der Praxis werden aber damit nicht
gelöst. Die verschiedenen Sprachspiele sind stets auch praktische Konflikte.
Die Alternative zum gegenseitigen Einschlagen der Köpfe kann nur in der
Ausbildung eines gemeinsamen Sprachspiels bestehen. Insofern die Alltagssprache

eine solche gemeinsame Sprache nicht schon ist (es sei denn, daß
man sie ganz arbiträr beschreibe), muß eine neue Sprache geschaffen werden,

ob man sie Philosophie nenne oder nicht. Andererseits möchte Wittgenstein

jede Sprache auf die Alltagssprache zurückführen. Nun ist freilich die
angestellte Überlegung so trivial, daß sie Wittgenstein kaum entgehen
konnte. Bekundet sich vielleicht in seinem Rückgang zur Sprache in ihrer
alltäglichen Verwendung das Fortschreiten zum Ursprünglichen und «zeigt»
sich damit in neuer Form «das Mystische» des Tractatus? In diesem

Zusammenhang wäre die Einheit von Denken und Leben zu erwägen, von
der alle dem Philosophen Nahestehenden übereinstimmend berichtet haben.
Die Klärung der Begriffe erfolgt im Hinblick auf lauteres Tun im Alltag, das

in der angestrebten Alltagssprache sich bekundet. Nach Mitteilungen von
N. Malcolm soll Wittgenstein, der im Verzicht auf ererbten Reichtum und
äußere Ehren und im Rückzug aus dem akademischen Getriebe eine seltene
Eigenständigkeit bekundete, vor seinem Tode sein Leben als etwas «Herrliches»

bezeichnet haben. Angesichts der angedeuteten Konsequenzen ist es

sehr fraglich, ob man in Wittgenstein einen Denker der «Destruktion» zu
sehen hat, der die heutige Krise in ihren negativen Aspekten durchgelebt
hätte (so José Ferrater Mora im Beiheft, 21 ff.).

Die Entwicklung der Gedanken Wittgensteins ist teilweise ersichtlich in
den frühen Tagebüchern sowie an deren Aufzeichnungen und, was die Zeit
zwischen den beiden Hauptwerken anbelangt, durch das erst im Jahr 1964

bekannt gewordene Werk «Philosophische Bemerkungen» (mit einem Vorwort

aus dem Jahre 1930), das, herausgegeben von Rush Rhees, den zweiten
Band der Schriften ausfüllt. Das Manuskript war von Wittgenstein selbst
nicht als endgültig betrachtet worden. Ein für die Orientierung nützliches
ausführliches Inhaltsverzeichnis sowie die Einteilung der Kapitel und die
Numerierung der Abschnitte stammen vom Herausgeber. Dieser bringt im
Anhang einige weitere Texte, die das Problem von Komplex und Tatsache,
den Begriff der Unendlichkeit in der Mathematik und, in Aufzeichnungen
F. Waismanns, Maßstab und Satzsystem und Widerspruchsfreiheit
betreffen. Die philosophischen Bemerkungen zeigen schon mit aller Deutlichkeit

die Ablösung vom tragenden Gedanken des Tractatus, daß sich die Welt
logisch abbilden lasse (so etwa 52). Im Vorwort beklagt Wittgenstein das

«Bauen immer größerer und komplizierterer Strukturen», das den Geist
«des großen Stroms der europäischen und amerikanischen Zivilisation»
kennzeichne. Sein Buch sei in einem anderen Geist geschrieben, der sich «in
einem Streben nach Klarheit und Durchsichtigkeit welcher Strukturen
immer» äußere. Gerade die Philosophie sollte «ganz einfach» sein. Dies
setzt voraus, daß wir «die Struktur des Knotens» erkennen (wovon Wittgenstein

in einem anderen Zusammenhang spricht, 184). Könnte es aber nicht

193



sein, daß (wie in der Mathematik, wenn auch auf andere Weise) «das
Gleichnis mit dem Knoten hinkt» (185)? Wenn die philosophische Sprache
aus der Alltagssprache herauswüchse und sozusagen mit ihr selber verknotet
wäre, wäre der Knoten nicht aufzulösen, weil er auch das Wesen der Alltagssprache

ausmachte.
Das Beiheft enthält eine Reihe interessanter (schon anderwärts

publizierter) Texte. Neben den bereits erwähnten Beiträgen von José F. Mora
und Erich Heller sowie dem Vorwort zum Tractatus von Bertrand Russell
solche von Ingeborg Bachmann, Maurice Granston und G. H. von Wright.
Nützlich sind die biographischen Hinweise von Granston und von v. Wright.
Besonders instruktiv scheinen mir ferner die Parallelen, die Heller zu
Nietzsche zieht. Hans Ryffel

Paul Haeberlin: Bréviaire philosophique. Avec une postface de Jean-
Claude Piguet. Trad, de l'allemand par J.-Cl. Piguet. Neuchâtel, La
Baconnière, 1967, Coll. Etre et Penser No. 53. 1 vol., 173 p.
Dr. H. C. de l'Université de Lausanne, Paul Haeberlin avait dédié à la

Faculté des lettres de cette université son Handbüchlein der Philosophie (Zurich,
Schweizer Spiegel Verlag, 1949). Grâce aux soins de M. J.-Cl. Piguet, le
lecteur français a désormais accès à cette œuvre, la seconde de P. Haeberlin
qui soit traduite (la première avait été VAnthropologie philosophique traduite
par P. Thévenaz et publiée aux P.U.F., Nouvelle Encyclopédie Philosophique)

Il n'est pas superflu aujourd'hui de dire qu'une traduction est excellente,
fidèle, portée par la reconnaissance et par une respectueuse amitié
philosophique. De même, la postface, fort claire, n'est pas déplacée en un temps
où l'on nous fait croire qu'il faut tout expliquer et résumer. On réservera
donc telles questions qu'on pourrait se poser, par exemple sur la séparation
et les rapports de la pensée originelle et de l'interprétation, ou sur la comparaison

de Haeberlin et de Bergson (la «signification de la pensée vraie» chez
l'un et l'autre serait «extrinsèque à son expression dans et par le langage»). Il
importe bien plus de souligner le caractère absolu de la pensée de Haeberlin:
il y a une vérité absolue, inconditionnelle, originaire, l'intuition du «je suis».
Mais exister, en ce sens, c'est être «en état de rencontre». Dès lors le monde
est l'ensemble des réalités individuelles en état de rencontre. Nous avons donc
là une monadologie absolue et intuitive, une philosophie de la relation, non
de la relation-expression, de la relation mathématique ou morale, mais de la
relation fondamentale appelée rencontre. Toutes les propositions qui suivent
de ces thèses résultent de ces intuitions fondamentales d'un homme qui fut
grand pédagogue et connaisseur d'hommes, vivant lui-même dans une
perpétuelle rencontre à la fois active et contemplative de l'humain et de tout
le vivant. L'étonnement hésite entre l'effort démesuré entrepris pour
répondre à des questions aussi «simples», et l'aisance de ces réponses qui
constamment franchissent d'énormes épaisseurs de traditions philosophiques
et passent de zones de décompression à des zones de surpression sans gêne
apparente. D. Christoff

194



C. G. Jung: Gesammelte Werke, 3. Band: Psychogenese der

Geisteskrankheiten. Rascher Verlag, Zürich und Stuttgart 1968.

Für diesen 3. Band der «Gesammelten Werke»Jungs wird man den Herausgebern

F. Riklin, L. Jung-Merker und E. Rüf besonders dankbar sein,
enthält er doch die beiden frühen bedeutenden Arbeiten «Über die Psychologie
der Dementia praecox» und «Der Inhalt der Psychose». In ihnen hat Jung
die Fruchtbarkeit seiner Komplextheorie für das - wenn auch begrenzte -
Verständnis der Schizophrenie dargelegt. Er meinte zu keiner Zeit, daß diese
sich ausschließlich «psychogenetisch» deuten lasse. Die übrigen Abhandlungen

des Bandes sind folgende: Kritik über E. Bleuler: Zur Theorie des

schizophrenen Negativismus; Über die Bedeutung des Unbewußten in der
Psychopathologie; Über das Problem der Psychogenese bei Geisteskrankheiten;

Geisteskrankheit und Seele; Über die Psychogenese der Schizophrenie ;

Neuere Betrachtungen zur Schizophrenie; Die Schizophrenie. Drei der
Aufsätze erscheinen hier zum ersten Mal in deutscher Fassung, «leicht bearbeitet»,

wie es etwas unklar heißt. Bibliographie der von Jung zitierten Werke,
Personen- und Sachregister sind beigefügt.

IL Kunz

Uvo Hölscher: Anfängliches Fragen. Studien zur frühen griechischen Philosophie.

Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1968.

Von den in diesem Bande enthaltenen vier Abhandlungen sind die erste

(Anaximander und der Anfang der Philosophie) und die letzte (Empedokles)
bereits früher (im «Hermes») erschienen. Ihr Wiederabdruck ist durch
Zusätze bereichert worden. Die beiden andern Aufsätze behandeln Parmeni-
des und Heraklit. Hölscher will in seinem Buche «keine Geschichte der
frühgriechischen Philosophie darstellen». Er sagt: «Seit Aristoteles ist die
problemgeschichtliche Betrachtung der Philosophiegeschichte vorherrschend,
und das Problem, dem er speziell die Vorsokratiker, als die ,Physiker',
hingegeben sah, war die Frage nach dem Stoff und der Ursache der Bewegung.
Die Geschichte der philosophischen Systeme stellte sich ihm dar als wechselnde

Beantwortungen dieser Frage im Fortschritt des Denkens. Die neuere
Forschung hat sich von der aristotelischen Fragestellung mehr und mehr emanzipiert

und die eigenen Wege und Formen frühgriechischen Denkens zu begreifen

versucht. Auch die vorliegenden Arbeiten stellen sich in den Zusammenhang

dieser Bemühungen. Wenn dabei die frühen Systementwürfe von den
Schematismen der späteren Philosophiegeschichte noch weiter abgelöst
und einerseits in die Nähe vorgriechischer Mythologien gerückt werden,
andererseits hinter ihrer Physik ein existentielles Motiv hervortreten lassen,
das aus der Erfahrung der menschlichen Vergänglichkeit das Problem von
Werden und Vergehen im Ganzen stellt, so wird damit weder einem uferlosen
Orientalismus noch einem Existentialismus das Wort geredet». Es handelt
sich um außerordentlich subtile Analysen der für die vier Denker zentralen
Begriffe und teilweise ihrer Vorgeschichte. Freilich sind - was das gute Recht
des Gräzisten ist - fast ausschließlich die philologischen Aspekte berücksich-

195



tigt worden. Dennoch bleibt es ein wenig verwunderlich, daß Heidegger
nirgends erwähnt wird, obwohl ohne seine Intentionen vermutlich nicht
einmal der Titel des Buches gewählt worden wäre: schließlich hat in erster
Linie er - von seinen eigenen Auslegungen einiger Vorsokratiker abgesehen -
dem Fragen im Philosophieren wiederum die entscheidende Relevanz
zurückgegeben. Und auch die Überlegung scheint mir nicht abwegig zu sein, ob
nicht doch am Ende die Denker den Denkern - trotz aller philologischen
Unzulänglichkeiten - am nächsten stehen. (Auf S. 127 scheint ein «nicht»
ausgefallen zu sein; es muß wohl heißen: «Daß der Tote auch Erkenntnis hat,
wenn auch vielleicht eine begrenztere, das stellt ihn nicht in einen Gegensatz
zum Lebenden, der nicht nur die Privation der Erkenntnis ist»).

H. Kunz

Franz Brentano: Geschichte der griechischen Philosophie. Francke Verlag,
Bern und München 1963.

Der von Franziska Mayer-Hillebrand aus dem Nachlaß veröffentlichten
«Geschichte der griechischen Philosophie» liegt der nur geringfügig
veränderte Vorlesungstext Brentanos zugrunde. Die Darstellung der einzelnen
Denker ist hinsichtlich Ausführlichkeit und Bewertung zwar sehr
unterschiedlich, aber durchwegs klar.

H. Kunz

Helmut Meinhardt: Teilhabe bei Piaton. Ein Beitrag zum Verständnis

platonischen Prinzipiendenkens unter besonderer Berücksichtigung des «Sophistes».

Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1968.

Die vorliegende gründliche Studie über ein zentrales philosophisches
Problem des «platonischen Prinzipiendenkens» weiß sich Stenzeis
Piatonforschungen verpflichtet und versucht, seine Deutung der Spätdialoge «auf
ontologischem Gebiet weiterzuführen». Die platonischen Lehren, sagt
Meinhardt, «fügen sich niemals zum geschlossenen System. Es sind je
verschiedene Vorstöße von jeweils neuen Ansatzpunkten aus. Sie widersetzen
sich einer historistisch verstandenen Wiedergabe, die nur das faktisch Gelehrte
wahrhaben wollte, ohne Berücksichtigung der inneren Dynamik, die in
Piatons Denkansätzen steckt. In dieser Tatsache und in Piatons nachdrücklich

geäußerten Auffassungen liegt die Berechtigung, bei aller gebotenen Vorsicht

doch manchmal über Piatons unmittelbare Aussagen hinauszugehen.
Man muß ihn mitunter weiterdenken, um die überlieferten Texte zu verstehen.

Piaton zwingt zum Philosophieren». In der Mitte der stets vorsichtigen,
in weitem Umfang philologischen Interpretationen stehen die Aussagen über
die «Teilhabe» im «Sophistes», wobei aber auch andere Dialoge, griechische
Schriftsteller und Sekundärliteratur berücksichtigt werden. Das Resultat ist
folgendes: «Teilhabe hat sowohl in den mittleren wie auch in den späten
Dialogen einen ganz genau umrissenen Sinn : das Konstituieren eines bestimmten

-EiaäVmomentes am Seienden durch die diesem Moment entsprechende

196



Einzelidee. Teilhabe ist ein Constituens der Einzelseienden und gehört als
solches in den Bereich der Vielheit. Die Idee des Guten aber liegt vor allen
Einzelideen und kann deshalb auch nicht partizipiert werden. So verstandene
Partizipation setzt Anderssein voraus, sowohl beim Partizipierten als auch
beim Partizipierenden: beide stellen ja bestimmte Einzelinhalte dar und sind
als solche Nichtseiende aller übrigen. In der mit dem ,Ureinen' identischen
Idee des Guten aber ist in der Weise des Grundes alles enthalten, es gibt
nichts, in bezug auf das sie anders, d. h. relativ nichtseiend wäre. Sie bildet
den oberen, allerdings transzendenten Abschluß der unter den Seienden von
unten nach oben stets zunehmenden inhaltlichen Fülle und Vollkommenheit».
Abschließend wirft Meinhardt einen Blick auf die Wirkungsgeschichte des

platonischen Themas bei Proklos, Pseudo-Dionysios Areopagita und Nikolaus
von Kues.

H. Kunz

Hans Blumenberg: Die Legitimität der Neuzeit. Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1966.

Ein Buch von fast 600 Seiten Umfang, das nur in vier Teile mit
entsprechenden Überschriften gegliedert ist, läßt sich kaum inhaltlich adäquat
referieren. Für den vorliegenden Fall entsteht daraus jedoch kein Nachteil, denn
wer sich überhaupt für die Entstehungsgeschichte der neuzeitlichen Wissenschaft

interessiert, wird um die Lektüre dieses faszinierenden, sich auf hohem
Niveau haltenden Werks Blumenbergs nicht herumkommen. Im ersten Teil
unterwirft der Autor den in den letzten Jahrzehnten oft etwas leichtsinnig
gebrauchten Begriff der Säkularisierung als «Kategorie des geschichtlichen
Unrechts» einer überzeugenden Kritik. Es heißt hier: «Legitimität des

Ideenbesitzes zu behaupten und zu begründen, ist in der Geschichte das
elementare Bestreben des Neuen oder des als neu sich Ausgebenden; solche
Legitimität zu bestreiten und das aus ihr resultierende Selbstbewußtsein zu
erschüttern oder zu verhindern, ist die Technik der Verteidigung des Bestehenden.

Das frühe Christentum hat für sich nicht nur Legitimität eines
Wahrheitsbesitzes kraft seiner Offenbarung in Anspruch genommen, sondern es

hat auch der antiken Welt die Legitimität des Besitzes derjenigen Vorstellungen

bestritten, die es mit ihr gemeinsam oder gar von ihr übernommen hatte.
Der Kunstgriff, die Philosophen insgeheim aus der Bibel gelernt haben zu
lassen und so die Rezeption ihrer Sätze als Rückerstattung entfremdeten
Eigentums auszugeben, kehrt in der patristischen Literatur immer wieder und
verleugnet noch die offenkundigsten Abhängigkeiten». «Die Gesamtheit der
Phänomene, die zur Erwägung der Säkularisierung als historischer Kategorie
und zur daraus folgenden Geltendmachung einer objektiven Kulturschuld Anlaß

geben, läßt sich - und das wird die These der folgenden Untersuchungen
sein - aus der Umkehrung des Lastverhältnisses der Verschuldung
interpretieren. Eine Religion, die über Heilserwartung und Rechtfertigungsvertrauen

hinaus geschichtlich ihrem Anspruch nach zum ausschließlichen
System der Welterklärung geworden ist, die aus der Grundidee der Schöpfung
und aus dem Gedanken der Gottebenbildlichkeit des Menschen die Angemes-

197



senheit des Erkenntnisvermögens an die Natur folgern konnte, aber schließlich
in der Konsequenz ihrer scholastischen Sorge um die unendliche Macht und
absolute Freiheit ihres Gottes die Bedingungen selbst zerstörte, die sie für
das Weltverhältnis des Menschen vorgegeben hatte - eine solche Religion
hinterläßt ein Volumen ungesättigter, enttäuschter, zur Insistenz gesteigerter
Erwartungen und Ansprüche. Ein aus der puren Wertschätzung der Tradition
hervorgegangener Geschichtsbegriff hat uns zu sehr darauf festgelegt,
Verbindlichkeiten vor allem in dem Verhältnis jeder Zeit zu ihrer Vergangenheit
und zu dem Ursprung ihrer tradierten Werte zu sehen, und darüber ist der
kritische Blick für das, was die Geschichte jeder Gegenwart schuldig geblieben
ist, geschwächt worden. Solche Formulierungen sollen freilich nicht dazu
dienen, über die Geschichte zu moralisieren, sondern zunächst nur zeigen, wie
problematisch es sein kann, geschichtliche Zusammenhänge in Rechtsbegriffen

auszulegen: 'Im Recht' kann zwar auch derjenige sein, dem sein Recht
zuvor nicht bestritten worden ist, aber das Legitimitätsbewußtsein artikuliert
sich erst am bestrittenen und erstrittenen Recht. Es ist nicht selbstverständlich,
daß sich für eine Epoche das Problem ihrer geschichtlichen Legitimität stellt,
genausowenig wie es selbstverständlich ist, daß sie sich überhaupt als Epoche
versteht. Für die Neuzeit ist das Problem latent in dem Anspruch, einen
radikalen Bruch mit der Tradition zu vollziehen und vollziehen zu können, und
in dem Mißverhältnis dieses Anspruches zur Realität der Geschichte, die nie
von Grund auf neu anzufangen vermag. Die Idee, daß die Geschichte eine

Wendung vom Unheil zum Heil, vom Uneigentlichen zum Eigentlichen nehmen

kann, ist innerhalb des Christentums - und zwar als sekundäre Auslegung

seines gründenden Ereignisses, das ursprünglich nicht Geschichte wenden,

sondern sie beenden sollte - entstanden. Diese Vorstellung hat ohne Zweifel

der Neuzeit zur Artikulation ihrer Selbstauffassung als Epoche im Bruch
mit der bisherigen Geschichte verholfen; aber Belege dafür, daß die
Epochenwende als Analogon des theologischen Ursprungsereignisses des

Christentums gedeutet oder stilisiert worden wäre, werden wohl schon deshalb
vergeblich gesucht, weil die Differenz des immanenten Anfangs zur transzendenten

Setzung des Wendepunktes die formale Entsprechung verdeckt».
Der zweite Teil konfrontiert den «theologischen Absolutismus» mit der

«humanen Selbstbehauptung» in den verschiedenen Gestalten von der
Gnosis bis zu Hegel. «Die Macht, Ereignisse vorauszusehen, ihnen
zuvorzukommen, sie zu verändern oder hervorzubringen, erweist sich als

Selbstbehauptungssinn der auf den Weg kommenden neuzeitlichen Wissenschaft».
Der dritte umfangreichste Teil stellt den «Prozeß der theoretischen Neugierde»
einschließlich ihrer theologischen Verwerfungen von den Griechen bis auf
Kant dar. Schließlich zeigt Blumenberg im vierten Teil an Nicolaus Cusa-

nus und Giordano Bruno «Aspekte der Epochenschwelle» auf. «Beide,
Cusaner und Nolaner, haben ihre unausgesprochenen 'Hintergedanken' ; aber
wenn vom Cusaner gesagt wurde, er habe gleichsam einen Index verbotener innerster

Gedanken geführt, so ist der Grad der Aussperrung dieser Gedanken bei
ihm sicher noch unverhältnismäßig stärker als bei Giordano Bruno, dessen

Lebensform des vagabundierenden outcast der Kirche und der Gesellschaft
unbezweifelbare Sichtbarkeit des Umgangs mit dem Verbotenen bietet. Es

198



ist eben nicht nur Nationalität oder Temperament, was den einen nicht auf
radikale Stoßkraft, sondern aufharmonisierende Synthese ausgehen ließ, den anderen
der Zerrissenheit von Leben und Denken preisgab, sondern es ist Geschichte,
daß für den Cusaner noch möglich war, was dem Nolaner als unvollziehbarer
Widerspruch erschien und als vernichtendes Schicksal entgegentrat. Indem ich
neu zu erfassen versuche, worin eigentlich Unheil und Scheitern des Giordano
Bruno begründet waren, kann ich zugleich deutlicher machen, was dem
Nikolaus von Cues zu bewältigen oder auch nur zu beschwichtigen
vorgeschwebt haben mag. Denn die fundamentalen Aussagen der beiden Denker
erweisen sich in der Konfrontierung als differierende Antworten auf dieselben

Fragen; ihre Systeme erweisen sich als formal in hohem Maße kongruent.
Gerade daran wird die Epochenwende als materialeUmbesetzung formal
identischer Systemstellen auslegbar». Diese wenigen Textproben mögen den Rang
des bedeutenden Werkes belegen.

H. Kunz

Ingetrud Pape: Tradition und Transformation der Modalität. Erster Band:

Möglichkeit-Unmöglichkeit. Verlag Felix Meiner, Hamburg 1966.

«'Modalität' ist das unthematische Thema jedes menschlichen Denkens.
'Modalität' ist das Selbstverständliche alles menschlichen Welt- und
Selbstverständnisses, das selbst der Verständlichkeit entbehrt. 'Modalität' ist das

immer unzeitgemäße Aktuelle, das in seiner Aktualität 'er-innert' werden
muß, weil es von der Reflexion lebt. Hinsichtlich dieser drei Thesen ist das

vorliegende Buch der Versuch, die quaestio juris zu stellen und in einem

geschichtlich-systematischen Aufweis zu beantworten»: mit diesen Sätzen

beginnt die Autorin ihre «Einführung in das Thema 'Modalität'» im vorliegenden

ersten Band, dem noch zwei weitere Bände folgen sollen. Problemgeschichte

- um eine solche geht es hier - «zu schreiben, scheint uns eine der
gegenwärtigen philosophischen Aufgaben zu sein, in der sich der Sinn aller
Philosophiehistorie: im geschichtlichen Betrachten das Systematisch-Problematische

zu vergegenwärtigen, in besonderem Maße erfüllen kann. Daß
das Problem der Modalität in dieser Hinsicht eines der vergessensten ist,
dürfte kein Zufall sein. Kaum ein anderes philosophisches Problem hat eine
ähnlich verworrene Entwicklung durchgemacht; aber auch kaum ein anderes
hat eine so ereignisreiche Vergangenheit und verspricht so aufschließend für
das Verständnis der Geschichte der Metaphysik zu sein, weil alle zentralen
metaphysischen Fragen eine Entscheidung über die modale Struktur des in
Frage stehenden Seienden implizieren». Eine Problemgeschichte der Modalität

würde indessen, bemerkt Pape mit gutem Grund, ein «anspruchsvolles
Unternehmen». Der Plan ihrer Untersuchung sei «vergleichsweise bescheiden :

es soll das Problem der Modalität auf der Linie von Descartes-Spinoza-Leibniz-

Wolff bis hin zu Kant verfolgt werden, um insbesondere zu zeigen, wie sich
durch den Einstrom des mathematisch-naturwissenschaftlichen Denkens in
die scholastische Tradition ein Umbruch vollzieht, der eine neue
Modalitätskonzeption und damit zugleich eine weittragende Umwandlung zentraler
metaphysischer Begriffe zur Folge hat».

199



Nach der knappen Skizzierung des Problemstandes in der gegenwärtigen
deutschen Philosophie stellt die Verfasserin im ersten Kapitel auf vorzügliche
Weise die «Ausgangsbasis der neuzeitlichen Möglichkeitsbetrachtung» dar,
gegliedert in die mit der scholastischen Umdeutung einer Aristoteles-Stelle
beginnende «Entstehungsgeschichte des 'possibile logicum'», in das
«scholastische Verständnis des 'possibile logicum' oder 'possibile absolutum'» und
in die «Prävalenz des 'possibile logicum' in ihren systematischen Motiven und
geschichtlichen Wirkungen». Daraus resultieren für die neuzeitlichen
Möglichkeitserörterungen vor allem zwei Anliegen, «und diesen Intentionen
entsprechend zwei Weisen des Möglich-seins, die im Blickpunkt philosophischen
Interesses stehen : Das eine ist - seit der Scholastik schon und bleibt auch für
die Neuzeit noch - gebunden an die 'Schöpfung' als philosophisches Problem
und richtet sich von daher auf ein possibile als Wesenssachverhalt (essentia),
das vor aller Welt und unabhängig von seiner 'logischen' Erwägung im
menschlichen Bewußtsein, ein Sein im göttlichen Verstände hat; dies Mögliche

wird als 'Voraussetzung' der Schöpfung im Hinblick auf seine - mögliche

oder notwendige - Verwirklichung betrachtet. Die andere Intention
der Möglichkeitsbetrachtung nimmt ihren Standort im menschlichen
Bewußtsein und erörtert die innermentale Verstandesidee - als im Bewußtsein

vorgefundene oder synthetisch von ihm erzeugte - im Hinblick auf ihre
'Realität', d. h. außermentale Wirklichkeit; das possibile in diesem Sinne
ist 'Vorausgesetztes' der Erfahrung, - sei es als apriorische Struktur, sei es als

logisch entworfener Begriff mit dem Charakter der Hypothese - und wird in der
transzendentalen Endphase der Entwicklung zur 'Bedingung möglicher
Erfahrung'». Die sehr eingehenden und sorgfältigen Analysen der
Möglichkeitsbetrachtungen von Descartes, Spinoza, Leibniz, Wolff und Kant - dem
durch seine Originalität und Vielseitigkeit aus dem Rahmen fallenden Chr.
A. Crusius soll eine besondere Untersuchung gewidmet werden - bilden das
zweite Kapitel. Als Resultat ergibt sich die Unterscheidung von vier Möglichkeiten:

die logische Möglichkeit, die Real-Möglichkeit, die Erfahrungs- und
die kontingente Möglichkeit.

«Diese vier verschiedenen Weisen des Möglich-seins beziehen sich nicht
etwa auf verschiedene Zustände oder nur auf verschiedene Aspekte ein
und derselben Sache; sie unterscheiden sich vielmehr durch die je verschiedenen

Dimensionen der Ermöglichung, d. h. sie operieren in Ebenen oder
Bereichen je verschiedener Struktur, in denen sie ihr Mögliches 'möglich
sein' lassen. Dementsprechend sind die Maßstäbe, an denen hier jeweils die

Möglichkeit des Möglichen ermessen wird, unvergleichbare Maßstäbe; denn
es gibt kein tertium comparationis als gemeinsames zwischen ihnen».

Pape versichert, daß «bei aller historischen Sorgfalt doch das
systematische Interesse das leitende» bleiben soll. Das kann man nur begrüßen,
denn so wichtig und unentbehrlich die philosophiehistorischen Untersuchungen

immer sind: zur Klärung der uns heute etwa im sog. «Existentialismus»
bedrängenden Problematik reichen sie sowenig aus wie die ständig neuen und
sich bekämpfenden Interpretationen überlieferter Texte. Ob aber eine solche

Klärung gelingt, wenn man sich weiterhin an die abstrakten « Gedankendinge»
Seiendes, Werdendes, Veränderliches, Kontingentes, Zeitliches, Bewegendes,

200



Notwendiges, Unveränderliches, Ewiges u. a. bindet und sich scheut, statt
nur die Begriffe das einzelne konkrete «Begriffene» zu befragen, muß sich
zeigen. Auf jeden Fall darf man auf Grund dieses ersten Bandes mit hohen
Erwartungen auf die Fortsetzung der versprochenen Untersuchungen der
Autorin vorausblicken.

H. Kunz

Karl Löwith: Gott, Mensch und Welt in der Metaphysik von Descartes bis

zu Nietzsche. Vandenhoeck & Ruprecht, Güttingen 1967.

Nach drei schon früher veröffentlichten Vorstudien gibt Löwith in seinem

neuen Buch eine von der ersten bis zur letzten Seite in Atem haltende «
Darstellung der Geschichte der Philosophie von Descartes bis zu Nietzsche» mit
der kritischen Absicht, «die theologischen Implikationen der gesamten
nachchristlichen Metaphysik herauszustellen, um zu zeigen, daß und weshalb sich
die Metaphysik, die bislang das dreieinige Verhältnis von Gott, Mensch und

Welt betraf, auf den Bezug von Mensch und Welt reduziert hat. Das sachlich
führende Problem, um das es dieser historischen Darstellung geht, ist in dem
Wegfall Gottes und in dem Wort 'Atheismus' beschlossen. Indem sich die
christliche Botschaft vom Reich Gottes von der Kosmotheologie der Griechen
und der moderne, emanzipierte Mensch von der biblischen Anthropotheologie
befreit hat, in welcher Mensch und Gott eine Partnerschaft bilden, erhebt
sich Nietzsches Frage: 'Wozu überhaupt Mensch?'». Nach einer einleitenden
Skizze des Weltverständnisses und seiner unterschiedlichen Beziehungen zum
Göttlichen bzw. zu Gott von den Griechen über das Christentum (Augustin)
bis zum Beginn der modernen Naturwissenschaft folgt zunächst ein Descartes-

Kapitel. In ihm formuliert Löwith die bis zu Hegel - Spinoza ausgenommen -
gültige These: «Gott und Mensch sind einander wesentlich näher als Gott und Welt,
bzw. als Welt und Mensch». «Sie bestimmt nicht nur die metaphysische Theologie

von Cusanus bis zur theologischen Metaphysik von Leibniz und Hegel,
wonach der Mensch ein Deus creatus, also ein 'deus sed non absolute' ist, oder, mit
Hegel gesagt, ein endlicher Geist, der seine Wesensherkunft im absoluten
hat; sie bestimmt auch noch die Idee vom Menschen bei Theodor Haecker
und Max Scheler, Jaspers und Heidegger, sofern sie alle das Wesen des
Menschen nicht aus seiner Natur und dem Ganzen der Welt, sondern im Hinblick
auf eine Transzendenz bestimmen. Der letzte geschichtliche Grundfür diese

Verwandtschaft von Gott und Mensch liegt in der biblischen Schöpfungslehre beschlossen,

wonach nur der Mensch, aber nicht Himmel und Erde, ein Ebenbild Gottes ist. Gott und
Mensch gehören aber nicht nur deshalb zueinander, weil es Gott um das Heil
des Menschen geht, sondern auch deshalb, weil sie uns beide, im Unterschied
zu den Dingen der äußeren Welt, ohne Vermittlung der Sinne unmittelbar
zugänglich sind, nämlich in der Rückwendung des Ich auf sich selbst».

Anschließend referiert Löwith - seinerseits kritisch- die Aussetzungen
(Kants), Husserls, Heideggers, Valérys und Sartres an der Descartesschen

Grundlegung der Philosophie: «Sie alle 'interpretieren' Descartes, d. h. sie

legen ihn auf sich selbst hin aus und zurecht : Husserl auf die transzendental-
phänomenologische Reduktion, Heidegger auf die existenziale Seinsverfas-

14 Studia Philosophica XXVIII 201



sung des 'sum', Valéry auf den Willen zu einer präzisen mathematischen
Konstruktion, Sartre auf eine existentielle Idee von Freiheit als Nichtung.
Ihre Kritik an Descartes betrifft dementsprechend die mangelnde Radikalität
der Reduktion auf das Ich (Husserl), die ontologische Unterbestimmung des

existierenden Daseins als eines bloßen Vorhandenseins (Heidegger), das

Zurückweichen vor den nichtenden Konsequenzen der Freiheit (Sartre).
Wesentliche Bereiche des Gartesischen Unternehmens werden dabei
überhaupt nicht beachtet: Gott und Unsterblichkeit der Seele, physikalischer
Mechanismus, animalischer Automatismus sowie die alles tragende Absicht
auf eine wissenschaftliche Regelung des Verstandes im Hinblick auf eine
mathematische Universalwissenschaft». Dann zeigt Löwith an Kant, Fichte,
Schelling und Hegel überzeugend den « anthropo-theologische (n) Grundzug
der nachchristlichen Metaphysik» auf. «Der entscheidende Wendepunkt
gegen die gesamte biblische Tradition der Meta-physik oder 'Hinterwelt' ist
erst mit Nietzsche erfolgt und lange vorher in Spinozas fragwürdiger
Gleichung von Deus sive Natura zur Sprache gekommen»: ihnen beiden gelten die
letzten zwei Kapitel. Merkwürdigerweise wird Schopenhauer, dessen
atheistische Metaphysik doch eine ungeheure Wirkung ausübte, nur einmal
erwähnt.

Löwiths Anliegen ist also ein historisches, genauer ein historisch-kritisches :

«Die sachliche Aufgabe einer historischen Darstellung der Onto-Theologie
kann nur einen kritischen Sinn haben : sie destruiert explizit und bringt zum
Bewußtsein, was heute jeder Denkende ohnedies nicht mehr glaubt, obwohl
es die Wenigsten wahrhaben wollen: daß wir in einer gottlosen oder Gott
losgewordenen Welt existieren». Von diesem «kritischen» Moment sagt
Löwith polemisch: «Wer nicht versucht, den Gedanken eines Andern so

zu verstehen, wie dieser ihn selbst verstand, kann auch nicht kritisch, sich
von ihm unterscheidend, zu ihm Stellung nehmen. Er wird die Kritik im
Gewände der Interpretation als eine TJmdeutung vollziehen. Die Geschichte der
Philosophie wird dann zu einer Folge von mehr oder weniger produktiven
Mißverständnissen. Denn wer kann bezweifeln, daß Marx Hegel und dieser Kant,
daß Spinoza Descartes und dieser Aristoteles und Aristoteles Piaton nicht so
verstanden, wie sie sich selbst verstanden, sondern anders. Eine universal und
philosophisch seinwollende Hermeneutik widerlegt sich selbst, weil sie die
Frage, wie etwas an ihm selber ist, gar nicht stellt, sondern statt dessen

interpretiert, wie etwas jeweils verstanden wurde». In der Tat umgeht Löwith die
beiden Fragen, was «die Natur» und was «der Mensch» an sich seien, nicht:
aber die Antworten darauf verbergen sich in beiläufigen Erörterungen, von
denen ebenfalls nicht immer klar ist, ob es sich lediglich um Interpretationen
anderer Denker handelt. So heißt es etwa: «Feuerbach, Bauer und Marx
haben den Menschen herstellen wollen und den wirklichen ignoriert - denn
wirklich ist nur der Mensch, wie er leibt und lebt, hier und jetzt, als dieser
und jener. Sie alle glaubten noch wie die Pfaffen der französischen Revolution

an die Wahrheit des Menschen und handelten daher nach dem Grundsatz,

den Menschen die Köpfe abzuschneiden, um dem Menschen als solchem

zu dienen. Der Geist, von dem diese Kritiker des Geistes besessen sind, ist

zwar kein absoluter und heiliger mehr, sondern der Geist der Humanität,

202



aber diese höchst allgemeine Humanität ist vom wirklichen Ich so verschieden
wie die allgemeine Idee von der einzelnen, nichtigen Existenz, die ich je selbst
bin».

Bezüglich der «Natur» beruft sich Löwith auf die griechische Auffassung
als das von sich aus unveränderliche immer Seiende, welches von einem
«Logos» durchwaltet werde. Aber hält eine solche Auslegung unserer
unverstellten, d. h. nicht von vornherein exakt-naturwissenschaftlich reduzierten
Erfahrung der ursprünglichen Natur noch stand? Zum mindesten die lebendige

Natur ist keineswegs unveränderlich und immer seiend, sondern in
den Einzelwesen - und anders als «in» ihnen ist sie überhaupt nicht — sich
verändernd und vergänglich. Und was den «kosmischen Logos» angeht,
so sollte man sich hüten, das unbestreitbare eigenständig-vorgängige mannigfaltige

«Geordnetsein» der Welt wiederum mit einem vieldeutigen Wort zu
bezeichnen, das erneut - angesichts der anscheinend nicht auszutreibenden
Tendenz der Metaphysiker, die «Welt» zu «erdenken» und der faktischen
Welt erdachte «Prinzipien» zu unterstellen - zur Gleichsetzung des kosmischen

mit dem ganz anderen menschlichen «Logos» verleitet, geschehe es

auf dem griechisch-ontologischen, christlich-theologischen oder
transzendental-erkenntnistheoretischen Irrweg.

Für Hegel ist «die Erhebung zu Gott schon mit dem Faktum des Denkens

gegeben. Tiere haben keine Religion, weil sie nicht denken können.
Denken kann nur, wer zu den sinnlichen Dingen der Welt einen Abstand hat
und aus solcher Entfernung von dem unmittelbar Gegebenen absehen oder
abstrahieren kann». Auch wenn nun bereits zu Hegels Zeiten «die meisten

Theologen schon selber nicht mehr an die Hauptlehren des Christentums

(Schöpfung und Sündenfall, Menschwerdung Gottes, Erlösung und Verdammnis)

glaubten», sollte doch einmal die Frage gestellt werden, was es mit diesem
rätselhaften «Denken» im Ganzen des Menschseins einschließlich seiner
Sterblichkeit und seines faktischen Todes auf sich hat. Das produktive - nicht
das rezeptive — Denken hat eine unübersehbare Reihe von religiösen und
metaphysischen Erzeugnissen hervorgebracht, die zwar in sich oft
widerspruchslos und deshalb «möglich», aber von der Erfahrung her beurteilt
trotzdem phantastisch und abstrus sind. Dennoch wurden und werden sie

von ungezählten Menschen «geglaubt», für «wahr» gehalten. Dafür lassen

sich gewiß geschichtliche, gesellschaftliche und individuell-lebensgeschichtliche
Gründe wahrscheinlich machen. Allein man muß auch nach im Wesen

des Denkens selbst gelegenen Zügen fahnden, von denen her seine «Macht»
vielleicht begreiflich würde. Solange das nicht gelingt, bleibt Löwiths Destruktion

der abendländischen Onto-Theologie wie diese selbst «nur» eine bedeutsame

philosophiegeschichtliche Leistung, wird jedoch nicht zum Aufweis ihrer
Wurzeln in der «menschlichen Natur».

H. Kunz

203



Alexandre Koyré: Etudes d'histoire de la pensée scientifique, P.U.F., Paris,
1966, Bibliothèque de philosophie contemporaine. Avant-propos de
René Taton. 1 vol., 372 p.
Ce recueil de l'éminent et regretté philosophe et historien des sciences

réunit dix-huit contributions et conférences sur des questions tantôt très

générales, tantôt très spéciales de l'histoire des sciences, du moyen âge au
17e siècle. Il accompagne ainsi très heureusement les grandes publications de

l'auteur sur Copernic, sur Galilée, sur La Révolution astronomique et sur le

passage du Monde clos à l'Univers infini. On s'attachera donc particulièrement
aux études consacrées à Léonard de Vinci, Tartaglia, Benedetti et surtout à

Galilée. On y voit comment «la liaison de plus en plus étroite entre la
physique céleste et la physique terrestre est à l'origine de la science moderne».

Mais les principes de ces interprétations sont surtout philosophiques;
l'histoire de la pensée scientifique «vise à saisir le cheminement de cette
pensée dans le mouvement même de son activité créatrice»; aussi faut-il
considérer les «œuvres étudiées dans leur milieu intellectuel et spirituel»,
tenir compte des erreurs, des échecs, de la manière dont leurs auteurs et leurs
contemporains comprenaient le sens de leurs propres efforts et de leurs
découvertes. Enfin, l'auteur saisit souvent l'occasion de défendre l'importance
quasi exclusive qu'il accordait au développement de la science théorique et
d'écarter les interprétations qui se fondent exclusivement sur la relation des

applications et de la théorie pour expliquer l'évolution scientifique. Tout
l'ouvrage, au reste, est animé par cette conviction de «l'unité de la pensée
humaine dans ses formes les plus hautes, scientifique, philosophique,
religieuse » dont témoigne toute l'œuvre historique et critique d'Alexandre Koyré.

D. Christoff

Albert Rivaud: Histoire de la philosophie. Tome V, Première partie: De

1'Aufklärung à Schelling; Deuxième partie: De Hegel à Schopenhauer.

P.U.F., Paris, 1968, Coll. Logos. 2 vol., XII + 754 p.

L'avant-propos de M. Guéroult précise que ces deux volumes consacrés
à Kant et à l'idéalisme allemand constituent le tome final de l'Histoire de la
philosophie - en grande partie posthume - d'Albert Rivaud, et donne la liste
des collaborateurs qui ont contribué à l'achèvement de l'édition. On connaît
les mérites de cette œuvre, la mise en perspective heureuse de grandes
pensées, par exemple de Spinoza et de Leibnitz, l'importance justement
accordée aux penseurs et aux courants qui entourent les principaux
philosophes. Quant aux inégalités, elles sont dues à l'inévitable inachèvement de

l'ouvrage. Avec tout ce qu'une comparaison peut comporter de sommaire
et d'injuste, maintes parties de l'ancien Bréhier peuvent sembler plus incisives
et analytiques, tandis que l'histoire de Rivaud ne doit pas seulement à une
certaine abondance de détails ou à ses arrières fonds culturels de paraître plus
large d'horizon.

Dans le présent tome, on retrouve les mêmes caractères; pour le lecteur
de langue française, une «information» qui relie la philosophie au sens

strict à d'autres expressions était indispensable. La partie consacrée à

204



Kant paraît bien la meilleure - y compris les chapitres sur la philosophie de
l'histoire, du droit et Y Opus postumum - ainsi que le chapitre, dont M.
Burgelin est l'auteur, consacré aux premières discussions du kantisme en
Allemagne. De même on lit avec intérêt les chapitres d'introduction (Lessing,
Herder) et le Livre III «en marge des grands systèmes philosophiques»,
notamment les pages consacrées à Schiller, aux Humboldt, voire aux théoriciens

militaires. Le parti suivi dans l'exposé de la philosophie de Fichte
retiendra l'attention. Mais d'autres exposés tournent court, par exemple sur
la gauche hégélienne et sur Marx, tandis que les pages consacrées à Schopenhauer

témoignent plutôt du discrédit où ce philosophie est tombé. Les pages
sur Hölderlin et sur le mouvement romantique sont bienvenues, mais
inévitablement limitées. Quant à l'exposé de la Phénoménologie de l'Esprit, il
sert fidèlement l'abstraction de la Vérité, mais beaucoup moins la vérité
pratique, le concret, le négatif surtout; il parvient même à présenter la
Conscience de soi sans traiter du maître ni de l'esclave ni de la Conscience
malheureuse. Il n'est pas étonnant, dès lors, que l'on trouve abstraite la
philosophie, et l'on se demande comment juger de «la valeur et des limites du
système»; on est remis au discernement de l'auteur, profond et toujours en
éveil, et à sa connaissance - que l'on sait très considérable - de la pensée
allemande. Cependant, la perspective est souvent fort juste - p. ex. sur le
caractère chrétien de la pensée de Hegel, p. 530 - et les grandes lignes bien
marquées — p. ex. au début de la Phénoménologie de l'Esprit. Ce qui est
écarté - sans doute délibérément - c'est l'exposé des moyens et du langage
propres de l'auteur - le négatif, l'infini, le concret, sur plusieurs points. Le
souci de clarté conduit aussi peut-être à l'usage de catégories bien absolues,

p. ex. p. 605 où l'on voit que le Romantisme s'est prolongé après Schelling
chez Schopenhauer, Wagner, Nietzsche, et qu'on le trouve aussi chez

Kierkegaard et chez de nombreux existentialistes modernes... Il reste que la
richesse de l'ouvrage et la relative nouveauté de ses perspectives (pour nombre
de lecteurs français du moins) l'emportent sur quelques jugements et sur
l'inachèvement de certains détails.

D. Christof

Gerhard Krüger: Philosophie und Moral in der Kantischen Kritik. 2. Auflage.
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1967.

Man darf dieses jetzt unverändert in zweiter Auflage erscheinende Werk
Krügers ruhig als klassisch taxieren. Neu beigegeben sind ihm zwei
Abhandlungen: «Der Maß-Stab der Kantischen Kritik» (1934) und «Über
Kants Lehre von der Zeit » 1950) ; sodann eine Bibliographie der Bücher,
Aufsätze, Ausgaben und Besprechungen (bei den Aufsätzen fehlt die Hume-Ar-
beit, die Krüger im Text des Kantbuches zitiert). Wir dürfen also dem
Verlagfür einen doppelten Gewinn dankbar sein : nicht nur hat er das bedeutende
Buch wieder zugänglich gemacht, sondern uns überdies einen Überblick
über das Gesamtwerk des Autors gegeben.

H. Kunz

205



Jacques d'Hondt: Hegel - Philosophie de l'histoire vivante. Presses

Universitaires de France, coll. Epiméthée, Paris, 1966.

Jacques d'Hondt: Hegel secret. Presses Universitaires de France, coli
Epiméthée, Paris, 1968.

Chaque génération refourbit l'image des grands disparus. Il arrive qu'on
retrouve, derrière le masque sévère d'un auteur désormais classique, c'est-à-
dire classé, le frémissement de la vie. Hegel se dresse abruptement au début
de la pensée moderne, terminant la tradition et inaugurant une exigence que
nous n'avons pas encore satisfaite, celle que le philosophe se comprenne
lui-même dans sa pensée et se retrouve dans le monde qu'il appréhende.
Philosophie de la présence! Il valait la peine qu'on nous rappelle ce trait
d'Hegel, qui cherchait à penser la vie en assumant toute la tension interne
que ce projet aussitôt suscite. Jacques d'Hondt commence son «Hegel -
Philosophie de l'histoire vivante» en insistant sur l'appétit de concret qu'il
avait, sur son aversion pour les morgues où l'on range les systèmes momifiés,
pour l'inerte, pour l'habituel, pour la répétition mécanique, pour la prison
que sont un Etat ou un état stables. Le modèle, ici, c'est le marin, celui qui
se lance dans un océan sans rivage. L'écueil, ce sera la pétrification de la
pensée vivante en un système de concepts (qui se ferme sur lui-même en
dogme). Et le remède ou la précaution, c'est de se confier à une méthode
ouverte, qui toujours à la fois fixe et liquéfie, en dépassant ce qui a été fixé.
Même si le vieil Hegel paraît parfois se laisser glisser vers le système fermé, il
ne renie jamais sa présence à l'histoire, et en regardant de plus près, on le voit
modifier, d'année en année, le contenu de ses développements.

Le livre de Jacques d'Hondt nous entraîne ainsi en quatre étapes dans la
spirale du monde hégélien. Dans le premier livre, il introduit la dialectique
du vivant et du figé, de l'histoire concrète et de la pensée qui la saisit. Dans le
second livre (La conscience), il s'élève avec force contre le préjugé répandu qui
voit dans Hegel l'arrêt de l'histoire au système hégélien lui-même, et montre au
contraire qu'Hegel ne ferme que pour le moment la série des figures
spirituelles. Son effort consiste à ressaisir l'histoire pour la continuer avec plus de
conscience. Les termes mêmes qu'Hegel utilise à cet égard, comme celui de

Zeitgeist, sont dans le contexte de son époque, polémiques et subversifs. Le
troisième livre porte sur le «cours des choses», et concerne la dialectique delà
nécessité et du hasard. Ici, Jacques d'Hondt interprète Hegel à la lumière
de Marx, et met au centre de la pensée hégélienne l'outil et le travail: le
travail est ruse de l'homme, qui se sert de la nature contre elle. S'il n'aboutit
pas du premier coup, c'est ruse de la raison, qui se sert des désirs individuels
et des travaux particuliers pour réaliser l'universel. Le tumulte des individus
se résout en une loi nécessaire et universelle.

Le quatrième livre porte sur l'histoire-connaissance historique, et non plus
sur l'histoire-ensemble des événements passés. Hegel y réfléchit sur notre
connaissance du passé, et voit trois types d'histoire, ou d'historiens, l'historien
original, prisonnier de son temps, mais responsable de la mutation du vécu
en image, niant ce que l'événement a d'évanescent pour en fournir un
substitut qui dure; l'historien réfléchissant (le moment négatif), qui part du

206



premier, mais sans le comprendre totalement (tâche impossible), le juge, ou
s'en sert pour en tirer des tableaux ordonnés ; enfin l'historien philosophique,
qui est l'organe par lequel l'humanité ressaisit son passé en l'intériorisant.

On comprend par là qu'Hegel n'a pas voulu contribuer à la «philosophie
de l'histoire». Cette discipline ne naît que quand on l'oppose à l'histoire des

historiens académiques, qui ne peuvent être que de la deuxième catégorie, la
mauvaise catégorie de la réflexion trop courte, applatissante, prisonnière de
l'entendement. En fait, l'historien de deuxième type est un non-être, pris
entre l'historien original qui maintient le présent en drapant le vécu dans le
langage qui l'immortalise, et l'historien philosophe qui délivre le présent de
son passé implicite en interprétant ce passé en fonction de la conscience
totale de l'homme. L'histoire n'est humaine que si l'on invente grâce à elle;
il faut, disait Hegel, construire soi-même sa maison...

On sent le paradoxe impliqué par la vigoureuse démonstration de Jacques
d'Hondt: il renverse allègrement la vue ordinaire d'Hegel pétrifié, arrêtant
le flux de l'histoire sur l'Etat prussien de son temps. Plus encore, il plaide
secrètement pour une nouvelle histoire, celle qui comprend et englobe
l'homme, et dans ce sens, Hegel n'a pas été philosophe en faisant de l'histoire,
mais historien dans le sens plein du terme, seul historien complet. En contrepartie,

tout historien qui n'est pas aussi philosophe ne sait pas ce qu'il fait : ce
n'est peut-être pas une raison pour qu'on lui pardonne.

Cette interprétation d'Hegel selon le clivage qui va conduire aux Jeunes
hégéliens, et que tous les penseurs de droite ont toujours récusée, ranime de
vieilles querelles. Je dirai qu'elle correspond trop à ma propre lecture d'Hegel
pour que j'aie velléité de la disputer. Mais on peut se demander si Jacques
d'Hondt n'a pas exagéremment ouvert le système d'Hegel, au point de

négliger la fermeture du cercle des cercles par laquelle Hegel en démontrait
la cohérence. Hegel devient intensément vivant, certes, mais en même temps
son idéalisme, dont Marx voulait se guérir, s'efface comme un malentendu.
Ou bien le discours hégélien se ferme sur lui-même, et atteint ainsi dans

l'esprit absolu la connaissance parfaite que promettait la conscience sensible,
c'est-à-dire interprète l'objet singulier par la totalité réalisée dans l'histoire,
ou bien nous n'avons plus devant nous qu'un ensemble de propositions
révisibles, en chemin vers leur propre signification qui n'apparaîtra qu'à
l'achèvement de l'histoire, quelque chose qui n'est pas un savoir, ni un absolu,
quelque chose d'ambigu qui ressemble terriblement à l'interprétation que
donnait Reinhold de la pensée kantienne. Certes, sur le point précis de

l'histoire, Jacques d'Hondt séduit en revitalisant Hegel et en le rendant
contemporain de nos attitudes. Mais c'est au prix d'abandonner l'ambition
centrale du système tel qu'Hegel l'avait voulu. A-t-on le droit, quand on fait
visiblement de l'histoire de la philosophie, de choisir un clivage ou une
perspective qui met hors barres ce que le penseur étudié considérait comme son
«proprium»?

Je serait bien plus bref sur le second livre de Jacques d'Hondt. Il porte sur
les divers personnages qui ont inspiré Hegel à un moment quelconque de
l'élaboration de sa pensée, et qui se trouvent tous avoir été francs-maçons.
Je ne suis pas sûr de la portée exacte de cette démonstration. Certes, on met

207



en lumière des aspects ignorés du contexte historique dans lequel Hegel s'est

mû, et on ressuscite des figures oubliées, qui avaient du courage et même de

l'audace dans l'Europe divisée par la Révolution française. Certes encore, on
coupe court, désormais, aux légendes sur le conservatisme d'Hegel, sur son
prussianisme, sur ses affinités avec la réaction, comme le présentait Potter.
Mais si l'on songe combien l'espoir maçonnique a été grand, et combien la
franc-maçonnerie, après ces cent cinquante ans supplémentaires, nous
apparaît secondaire dans le flux des événements, on ne fait guère que souligner
combien Hegel a de la grandeur de ne pas se confondre avec tous ceux avec
lesquels il s'est lié au cours de son existence. Son message spécifique n'est pas
«maçonnique», dans la mesure où il est entré dans le grand courant de la
pensée humaine. S'il l'est, dans le contexte historique, cela nous avertit que
transitoirement, les maçons ont été «milieu directeur» dans la période de la
féodalité finissante, et qu'ils se survivent aujourd'hui. Mais ces explorations
dans les alliances de vrais frères nous apprennent passablement de faits de la
petite histoire, et proposent une interprétation du poème «Eleusis» qui
renouvelle celles qu'on pouvait lire jusqu'ici.

Ph. Müller

Evelina Krieger: Grenzwege. Das Konkrete in Reflexion und Geschichte von

Hegel bis Bloch. Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1968.

Das Buch enthält zehn Aufsätze, von denen acht schon früher erschienen
sind: 1. Das Prinzip Hoffnung. Auseinandersetzung mit Ernst Bloch; 2. Die
Grenzen der Vermittlungsmethode bei Hegel; 3. Sisyphos oder der Mythos
von der intellektuellen Redlichkeit. Gedanken zu Albert Camus; 4. Der
deutsche Neuidealismus als atheistische Gotteslehre; 5. Intuition und Reflexion;

6. Nominalismus und Religion. Antwort auf Robinson; 7. Das Gespräch
der Feinde. Versuch einer Auseinandersetzung mit Friedrich Heer; 8. Pecca-
tum Originale und Hominisation ; 9. Die Auferstehung des Fleisches ; 10. Christus

und die konkrete Gestalt. Von Kleist zu Borges.
Die erste Abhandlung, also eine Auseinandersetzung mit Ernst Bloch,

beginnt mit dem Satz : «Don Quijote de la Mancha vermeinte Dulcinea als die
Schönste aller Frauen». Gewiß kennzeichnet die Autorin damit nicht den
Bereich ihrer Eröterungen ; aber gelegentlich erhält man doch den Eindruck
von phantastischen Gedankendichtungen oder Don Quijoterien, die freilich
nicht so faszinierend sind wie der Roman des großen Spaniers. Zumal in den
drei letzten Aufsätzen finden sich Partien, die vom erfahrbaren gegebenen
Seienden her beurteilt kaum etwas anderes als in - gar nicht wohlklingenden -
Wortgeklingeln sich erschöpfende Abstrusitäten sein dürften (in denen die
Druckfehler nicht mehr störend wirken). So heißt es etwa von Hegel (S. 289) :

«Das Absolute ist als Erstes die Negation in der anderen Kategorie als des

Nicht-Absoluten - die Negation von allem, was der menschliche Geist als

göttlich befragt und als irdisch verneint - und die Setzung des totalen Rechtes

der Besonderheit der fragenden Kategorie gegen jene andere verneinte,
indem und weil sie sich durch jene als Verneinte bestimmt. Das Absolute ist
als Zweites, als Kreis der Kreise des Systems, die Bewegung, die aus jenem

208



falschen Absoluten entsteht, indem die Kategorie bekannte ,Ich bin nicht,was
da kommen sollte'. Die Kategorie wird nie zum Wort. Von allen Weisen der
Offenbarung ist der Begriff am denkbar ungeeignetsten, den Sinn zu
erschließen. Der,konkrete Begriff des Systems ist nicht konkret,weil die,Fleisch-
werdung' dieses Absoluten, die nur in der Stellung der Besonderheiten
gegeneinander besteht, eben die Negation der Fleischwerdung zum Prinzip des

Prozesses hat : die Begegnung des Absoluten mit dem Endlichen vollzieht sich
in der Negation des Besonderen zum Allgemeinen. Es ist jeweils das abstrakt
Besondere, das auch das Absolute des Allgemeinen ist, und das Absolute ist
jeweils auch das abstrakt Allgemeine der Scheidung der Besonderheiten,
deren Vermittlung durch die Differenz dieser doppelten Absolutheit
beansprucht ist. Das Absolute ist bei Hegel wahrhaft an das Kreuz zwischen
Besonderheit und Allgemeinheit geheftet, weil er den Anspruch, es zu inkarnie-
ren ausspricht - und den Glauben nicht hat; weil und indem er ein anderes
Absolutes gegen dieses von der Endlichkeit umworbene Absolute setzen muß,
das am Ende den Platz des fleischgewordenen Logos dem falschen Demetrios
gleich besetzt: das Absolute der Negation der Besonderheit - das Absolute,
das Negation nur ist und nichts außerdem». Oder: «Der Pantheismus ist
ein Reflexionsprodukt. Denn er findet sich erst dort, wo man das Konkrete
zur Endlichkeit reduziert, um sich am ,Alles' aufzuheben. Und wo das
Absolute sich den Schein des Konkreten gibt, weil es den Unterschied der
Vielheit in sich aufgenommen hat, nachdem das Konkrete, das nicht Unterschied

ist, auf solchen verringert wurde. Das einzelne Blatt ist Schein vor
seiner Allheit. Daher aber die Dialektik zwischen abstrakter Besonderheit
und abstraktem Allgemeinem, deren keines das andere konkret in sich
enthält, als Widerspiegelung der Überkreuzung von Schöpfung und Inkarnation,
die weder das eine noch das andere sind : Der furchtbar transzendente Gott
kann nicht konkret werden an Endlichkeit, weil sie ja selber nicht anerkannt
wird als Konkretes — und weil er selbst als das Absolute Konkretes sein müßte
vor der Begnadung der Endlichkeit zu konkreter Gestalt» (S. 295). Solche
Sätze sind gewiß nicht sinnlos: allein lohnt sich die Mühe, ihren Sinn
verstehen zu wollen?

Indessen gibt es im Buch auch andere Argumentationen, so die gegen
Camus. Dieser behaupte die Absurdität des Daseins nur, er begründe sie jedoch
nicht, bemerkt Krieger mit Recht. Sie begegnet der Behauptung mit der
Frage (S. 60) : «Wie kann ich jene Kurzschlüssigkeit des Denkens vermeiden,
die nicht durch das Denken, sondern durch das Unterlassen von Denkbarem
entsteht?». Aber sie verkennt völlig, daß die Denkbarkeit als solche über die
«Wirklichkeit» des Denkbaren noch gar nichts impliziert, weshalb denkbare
«sinnsuchende» Sinngebungen unseres Lebens so unverbindlich sind wie die
ihm von Camus supponierte Sinnlosigkeit. Mit gutem Grund wendet sie sich
sodann in ihrer Auseinandersetzung mit dem u. a. von E. Heintel vertretenen
deutschen Neuidealismus gegen die «vor allem in der Diskussion gepflegte
Tendenz, die Dialektik in der Weise von dem Gegenstand, über den man
philosophiert, zu lösen, daß man sie absolut setzt, und den Gegenstand in so
radikaler Weise in ihr ,enthalten' behauptet, daß man den Sinn des

Gegenstands deuten kann, wie man will; denn er hat keine Selbständigkeit

209



mehr» (S. 90f.). Doch wäre zu fragen, ob diese willkürlichen Sinndeutungen

- wozu doch wohl auch die Kennzeichnung Gottes als «Sinn des Sinnes»
gehören dürfte -nicht in der platonisch-christlichen Spekulation vorgezeichnet
und von ihr ermöglicht worden sind. So verschieden in sich die Lehre von der
Teilhabe der Dinge an den «eigentlich seienden» Ideen und der Glaube an
die Erschaffung der Welt durch den göttlichen Intellekt sind: von der primären

sinnlichen und denkend-vernehmenden, nicht durch Texte vermittelten
Erfahrung des Seienden her gesehen stimmen beide in ihrem rein gedanklichen

Charakter überein.
Im Grunde treibt hier wieder - zugestanden oder nicht - das alte onto-

logische, im so bezeichneten Gottesbeweis klassisch gewordene Denken sein
täuschendes Unwesen, täuschend insofern, als es eine über die Denkbarkeit
hinaus bestehende Unabhängigkeit des Gedachten unterstellt. Nur von dieser
Voraussetzung her gewinnt die Behauptung Kriegers: «der gottloseste
Denker bedarf des Gottes noch immer-um sich aufzulehnen» (S. 82), eine
gewisse Plausibilität. Faktisch braucht sich die besagte Auflehnung gar nicht
gegen Gott selbst, sondern lediglich gegen das, was von ihm allein erfahrbar
ist: gegen die tradierte Gottesvorstellung und ihre Träger zu richten. Aus der
Auflehnung gegen Gott läßt sich dessen «Existenz» so wenig folgern wie aus
dem Begriff des vollkommenen Wesens. Das Buch bildet ein weiteres Dokument

für die gespenstische Wiedergeburt des spekulativen Denkens, von dem
sich die Autorin zwar zumal dann distanziert, wenn es vom deutschen
Neuidealismus vorgeführt wird. Für dessen Programm sei «,Hybris! ein schwaches

Wort, dessen Potenzierung man erst erfinden müßte: denn sein Vertreter
setzt sich nicht Gott gleich, sondern läßt sich von der Bewegung des allmächtigen

Theoretischen zwingen, über ihm zu stehen, um ihm seinen Begriff zu
diktieren» (S. 117). Ob sie damit nicht den illusionären Dorn im Auge des

Neuidealisten zu groß und den entsprechenden Balken im eigenen Auge etwas
zu klein sieht?

H. Kunz

Herbert M. Garelick: The Anti-christianity of Kierkegaard. A Study of
Concluding Unscientific Postscript. Martinus Nijhoff, Den Haag
1965.

Der Titel dieser Studie verspricht viel. Doch wir erfahren bereits im ersten
Kapitel, daß der Verfasser weiß, auf welch weitläufiges, vielschichtiges
Problem er verweist. Er müßte viel weiter ausholen. Doch nicht die Anti-
Christlichkeit Kierkegaards - eine vielleicht verborgene und nicht geahnte -
steht hier im Zentrum, sondern die rational deutbare Ghristlichkeit von
Johannes Climacus, des Pseudonyms der «Abschließenden unwissenschaftlichen

Nachschrift». Der amerikanische Autor stützt seine Ausführungen auf
eine englische Übersetzung der Schrift Kierkegaards (Concluding Unscientific

Postscript, Princeton, N.J., Princeton University Press, 1941). Die
Sekundärliteratur liefert ihm hauptsächlich jener Autorenkreis, der vereinigt ist
in «Kierkegaard's Doctrine of the Paradox», einer Sammlung von Aufsätzen,
die von Howard Johnson und Niels Thulstrup herausgegeben wurden (bei

210



Harper & Row, New York 1962). Es darf nicht unterschlagen werden, wie
sehr sich der Autor bemüht, Kierkegaards Denken mit den Grundproblemen
der großen Tradition, von Aristoteles, Thomas von Aquino, Spinoza, Anselm,
Kant bis zu Hegel, in Verbindung zu setzen.

Obwohl beschränkt auf eine einzige Schrift Kierkegaards, gewinnen die
Studien Garelicks einen weiteren Aspekt. Ist das Paradox, das sich dem Denken
zeigt, noch in die Rationalität zu integrieren? Wenn dies so wäre: darf man
ein Christentum, das sich auf ein Paradox stützt, als irrational deuten? Diese

Fragen deuten an, daß der Verfasser, ohne es klar auszusprechen, einen Typ
christlicher Theologie trifft, der sich eigentlich eher auf die Position des

Johannes Climacus als auf jene des gläubigen Kierkegaard zurückführen
ließe. Gerade die Betonung der Irrationalität, des Anders-Seins Gottes,
ernährt sich aus einer Negierung des rationalen, vernünftigen Denkens und ist
allein aus dieser her verständlich. Indirekt also wird Religion, Christentum,
Gott und Paradox am bleibenden Fixpunkt der Vernünftigkeit bemessen. Es

wäre dann nur eine Sache der Redlichkeit, sich umzuwenden und in die Sonne
direkter Aussagen zu blicken.

Wie der Titel der Schrift verrät, will der Autor den verborgenen Antichrist
in Kierkegaards Argumentation aufdecken. Zu dieser These glaubt er sich
berechtigt, weil Kierkegaard bei dieser Schrift als Herausgeber zeichnet und
somit einigermaßen seine eigene Anonymität lüftet. Die Gedanken von
Johannes Climacus können also weitgehend mit den eigensten Intentionen
Kierkegaards identifiziert werden - so deutet der Verfasser an. Um diese

These zu stützen, wendet er gleichsam eine Methode Kierkegaards auf diesen
selber an : die Analyse der indirekten Aussage. Hat Kierkegaard nicht durch
diese Schrift und durch die Betonung der «Irrationalität» des Christseins
der Rationalität zum Primat verholfen? So könnte die Fragestellung des

Autors nochmals formuliert werden.
Wir glauben, daß so gefragt werden kann. Jedoch welch ein Thema! Was

müßte nicht alles geklärt und bedacht werden. Etwa: Was ist christlich? Was
ist heute noch «anti-christlich»?

Es scheint, daß der Verfasser bewußt diese Frage ausklammert. So analysiert

er gescheit die Thesen der Leugnung der Vernünftigkeit durch die
Vernunft selbst, der Subjektivität als der Wahrheit, der Paradoxic des Gottmenschen

als des Wesens der Christlichkeit, der Paradoxie der Natur Gottes. Im
letzten Kapitel deckt er die Unchristlichkeit - wieder gemäß den tieferen
Einsichten Kierkegaards selbst - dieser theologischen Christlichkeit auf.

Johannes Climacus ist zwar nicht Kierkegaard selbst. Doch was hat es zu
bedeuten, daß er als Herausgeber das Visier halb lüftet? Das ist die Frage,
die diese Studie dem Leser stellt, aber selbst nicht beantwortet. Wir machen
einige kritische Anmerkungen.

Daß sich der Autor lobenswert auf eine einzige Schrift Kierkegaards
beschränkte, ist nicht ohne Tücken - so wenn aus den Thesen eine Gesamtdeutung

Kierkegaards versucht werden soll. Ist auch die abschließende
unwissenschaftliche Nachschrift eine Ergänzung zu den zentralen Philosophischen

Brocken, bleibt dies dennoch unerörtert. Uns scheint, daß auf einen
Kontext der Kierkegaardischen Schriften trotz den Spielen mit den Pseudo-

211



nymen nicht verzichtet werden sollte. Denn wie anders läßt sich die allen
Schriften zu Grunde liegende Lehre von den Stadien oder Stufen erfassen?
So erweckt es Erstaunen, wenn der Autor von einer «anti-christlichen»
Denkweise der Nachschrift spricht und diese in der philosophischen Konzeption

der Subjektivität als der Wahrheit erblickt. Kann anti-christlich sein,
was das philosophische Stadium auf das Christsein vorbereitet, hineinbetrügt
- eben: die Subjektivität? Daß der Autor gerade dieses Problem nicht
berührt, ist begründet in einer Art Blindheit gegenüber der Dimension der
Existenz. Man kann nicht sagen, daß Kierkegaard verfehlt hätte, auf den
«existierenden Geist», auf das «existierende Subjekt» hinzuweisen. Die
Beziehung zwischen der Existenz des Denkers und der gedachten Spekulation
bringt der Autor gar nicht zur Geltung, weil er bloß im Horizont theoretischer

Reflexion operiert. Seine Ausführungen über den Widerspruch
zwischen dem Existieren und dem abstrakten Denken verharren in einer formalen

Vernunftkritik und einer traditionellen Sprachanalyse. Es ist zu zweifeln,
daß man mit Sätzen folgender Art Kierkegaard gerecht wird: «Every denial
of the validity of reason is an affirmation of the validity of reason» (S. 17). Die
Frage, die Kierkegaard mit seinem Existenz-Problem aufwirft, scheint uns
anders gestellt zu sein : vermag irgend eine abstrakte Artikulation die
Wirklichkeit des Existierens auszudrücken? Durch die Verlagerung der Problematik

auf die Seite der formalen Vernunftschlüsse und der Sprachanalyse
geht schließlich die Sache selbst, die artikuliert werden soll, verloren. Darum
hinkt der Vergleich des Autors mit der theoretischen Vernunftkritik Kants
(S. 67). Das Problem des Existierens erfährt durch die «Antinomien der reinen
Vernunft» keine Erhellung, stellt sich doch in ihnen die Frage der praktischen,
existentiellen Vernunft. Denn Kants praktische Vernunft ist der Ursprung
dessen, was heute als Existenzphilosophie klassifiziert wird. Die Antinomie
ist nur eine immanente Grundspannung der Vernunft. Das Paradox von
Kierkegaard kann vielleicht in seinem theoretischen Aspekt mit der Kantischen

Antinomie verglichen werden, doch ist in ihm die Spannung zwischen
Vernunftschluß und praktischer, existentieller Lebendigkeit anvisiert. Das
Paradox weist über sich hinaus in die Situation des Denkers, der das Anti-
nomische denkt. In diesem Sinne reißt Kierkegaard, zwar mit allen Fasern
ihr verhaftet, Hegels abstrakte Dialektik in eine neue Dimension auf, eben
hin in die Wirklichkeit des Existenzaktes, in dem Abstraktion vollzogen wird.

Insofern der Autor die Existenz des Denkers nicht sieht (oder in den Texten
von Kierkegaard nicht ernst nimmt), kommt er zum Schluß, daß Kierkegaard
(oder Johannes Climacus) durch die Verneinung der Vernunft durch die
Vernunft diese indirekt inthronisiert habe - und weil er dies mit Hilfe der
«irrationalen» Subjektivität zu erweisen versuchte, könne diese Position
nicht die christliche, nicht die gläubige sein. Die Antichristlichkeit des

Stadiums vonJohannes Climacus scheint ihm daher erwiesen. Doch noch einmal:
wie aus diesem merkwürdig anti-christlichen Stadium heraus das neue
Stadium vorbereitet wird, inwiefern der «Sprung» schon angelegt ist, macht der
Autor nicht deutlich. Müßte er dies, fiele natürlich auch der Begriff des

«Anti-christlichen» dahin. Die Subjektivität spielt auch in den religiösen
Schriften Kierkegaards eine zentrale Rolle. Die philosophische Kategorie der

212



subjektiven Wahrheit bildet sogar ein überlegen eingesetztes Fechtmittel in
den religiösen Erbauungs- und Streitschriften. Es scheint uns, daß die strukturelle

Schwierigkeit in der Argumentation Kierkegaards gesehen werden sollte.
Denn die Position eines philosophisch artikulierten Christentums ist deswegen
nicht schon antichristlich, weil es mit den Mitteln der Philosophie artikuliert
wird. Vielmehr ist das tiefere Problem anzuvisieren, ob es grundsätzlich
möglich ist, subjektive Wirklichkeit, Wahrheit des Erlebens und der Singularität

des personalen Wesens, in die ausplanierte Begriffssprache zu übersetzen.
Das Christentum, oder das «Christsein», zu dem Kierkegaard vorstoßen will,
steht letztlich nicht in Opposition zur Philosophie - und dies trotz der Absurdität,

trotz des Paradoxes, sondern es ist jene volle Wirklichkeit, auf die hin
alle Stadien - auch die philosophisch artikulierten - verweisen.

Unsere Bemerkungen sollen das Verdienst dieser Studie nicht schmälern.
Durch sie können zum mindesten «mitteleuropäische» Philosophen lernen,
daß es nicht nur eine «existenzphilosophische» Lesart des großen dänischen
Denkers gibt.

Armin Wildermuth

Peter Hünermann: Der Durchbruch des geschichtlichen Denkens im 19.
Jahrhundert. Johann Gustav Droysen, Wühlern Dilthey, Graf Paul Torek von

Wartenburg. Ihr Weg und ihre Weisungfür die Theologie. Verlag Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1967.

Das Buch - eine theologische Habilitationsschrift - enthält fünfAbschnitte.
Der erste behandelt den « geschichtstheologischen Entwurf» der katholischen
Tübinger Schule (Drey, Staudenmaier, Kuhn), der zweite die von Droysen
vertretene Auffassung der Geschichte und Geschichtswissenschaft, der dritte
die «lebensphilosophische Besinnung Wilhelm Diltheys auf die Geschichte
und die Geisteswissenschaften», der vierte den geschichtsphilosophischen und
-theologischen Gedanken Yorcks von Wartenburg und der fünfte schließlich
die Bezüge zwischen «Geschichte und Offenbarung». Hünermann selbst
formuliert sein Anliegen treffend so: «Der Bogen dieser Arbeit spannt sich

vom ersten Drittel des 19. Jahrhunderts bis zum Anbruch unseres Jahrhunderts;

er führt von einer Theologie, welche aus der Auseinandersetzung mit
dem deutschen Idealismus und der Romantik erwachsen ist und selbst

spätidealistische Züge trägt, zur reifen Lebensphilosophie Diltheys, welche
die ganze Problematik des Historismus ebenso wie die Ansätze der
Phänomenologie in sich birgt; er geleitet schließlich zum Spätwerk des Grafen Paul
Yorck von Wartenburg, in dem das geschichtliche Denken - welches sich
selbst als Aufhebung eines metaphysischen Denkens versteht - einen
deutlichen Ausdruck gefunden hat. Der achtsame Nachvollzug dieser theologischen

und philosophischen Entwürfe erweist, daß sich hier Denkern der
verschiedenen Herkunft das Seiende im ganzen auf eine neue Weise offenbart.
So originell jeder dieser Denker ist, sie stehen doch alle in der Gemeinsamkeit
einer Grunderfahrung, welche sich von dem vorausgehenden Verständnis
des Seienden unterscheidet. Ihre Arbeit ist der Versuch, diese Erfahrung ins

213



Wort zu bringen. So verbindet diese Männer, die Tübinger Theologen,
Droysen, Dilthey und Yorck von Wartenburg, die Einheit eines Gespräches,
in dem jeder Teilnehmer auf eigene Art und aus eigener Ursprünglichkeit
seinen Beitrag leistet». Bezüglich der Rolle Droysens schreibt der Verfasser:
«Die historische Schule, welche aufgebrochen war, um die Wirklichkeit,
das Ephemere und Empirische zu erforschen, findet kraft ihrer methodischen
Maximen einen Ideenkosmos, der lebendige Mensch bleibt aus: dies hat
Droysen aufgedeckt, darin liegt die Bedeutung seiner Ausführungen über die
psychologische und ideelle Interpretation. Er führt damit nicht nur das
Denken der historischen Schule an seine Grenze, es kündigt sich hier das Ende
jenes 'poetischen' Verständnisses historischer Forschung an, welches etwa
Humboldt und Schleiermacher aus ihrer ästhetischen Sicht der Geschichte -
als einer Folge von Gestaltungen des Geistes - erwuchs, und - freilich
verborgener - ein Scheitern der metaphysischen Geschichtsdeutung
überhaupt».

Die Lektüre des Buches hinterläßt, der Uneinheitlichkeit seines Sachgehaltes

und Stils entsprechend, einen zwiespältigen Eindruck. Davon
abgesehen, daß zwischen den Tübinger Theologen und den drei Hauptautoren
keine relevanten Beziehungen bestehen, sind die im engeren Sinne historischen

Ausführungen dank der zahlreichen Zitate, ihren sachlichen
Interpretationen und der sorgfältigen Berücksichtigung sowohl der die Thematik
Droysens, Diltheys und Yorcks prägenden Einflüsse wie der Sekundärliteratur
überaus lehrreich und weithin überzeugend. Allein es finden sich schon hier
sonderbare, auf geliehenen hohen Sprachstelzen daherkommende Passagen

eingefügt, und der letzte Abschnitt besteht überhaupt nur aus einem
leerabstrakten gesuchten Gerede über Geschichte, Gemeinschaft, Zeugnis, Feier,
Fest, Theologie usw., das unerträglich ist, «Schall und Rauch»; was er mit
den vorangegangenen Abschnitten zu tun haben soll, bleibt dunkel. Freilich
hat zumal Droysen dem «Heiligen» in der Geschichte eine entscheidende
Rolle zugedacht ; aber das rechtfertigt den Schluß von Hünermanns Behauptung

keineswegs: «Dilthey erweist sich - vornehmlich in seinem fragmentarischen

Spätwerk - als einer der richtungsweisenden Denker unserer Zeit.
Hört man seine späten Ausführungen über das geschichtliche Bewußtsein und
die Hingabe an das Leben aufmerksam und genau, dann wird man hier —

verborgen in einer profanen und säkularen Sprache - Klänge finden, die wenigstens

von ferne an Droysens Erfahrungen des Heiligen in der Geschichte
erinnern». Illusionen kann man zu jeder Zeit «erfahren». Wenn sich die
Offenbarung als «göttliches Wort» «ereignet» hat und ihre Vermittlung sich in
adäquater Weise der Predigt bedient, so folgt daraus nicht, daß sich ein
entsprechender Stil auch für ein mit wissenschaftlichen Ansprüchen auftretendes
Buch eignet.

H. Kunz

214



François Dagognet: Méthodes et doctrine dans l'œuvre de Pasteur. P.U.F.,
Paris, 1967, Coll. Galien, Histoire et philosophie de la biologie et
de la médecine. 1 vol., 264 p.

Le nouvel esprit scientifique discerné naguère par Bachelard ne fait pas
qu'animer les découvertes du siècle; il inspire aussi l'histoire et l'explication
des découvertes passées, et cela notamment dans les ouvrages de F. Dagognet
{Philosophie biologique, in Initiation philosophique, La Raison et les remèdes, in
Coll. Galien).

L'oeuvre de Pasteur offre à une telle méthode un objet excellent; on sait,
malgré toute une littérature laudative, que cette œuvre est pleine d'énigmes.
La méthode, en effet, est expérimentale, mais l'expérimentation n'est pas
soumise comme ailleurs à l'explication du supérieur par l'inférieur et n'est
pas, comme chez les chimistes tels Berthelot, ordonnée à la reconstitution de
manière systématique du complexe par le simple: l'analyse ne fait pas que
préparer la synthèse, elle doit aussi établir des différences. Différences, au reste,
que, sur un autre plan, la doctrine a fixées en idées directrices; ainsi, le
«végétalisme», la distinction - jugée manichéenne - de l'organique et de

l'inorganique, qui conduira Pasteur à réfuter les doctrines de la génération
spontanée. De cette condamnation, Dagognet démontre remarquablement
qu'elle fut non un principe mais une conséquence de l'idée générale du
végétalisme, du vivant opposé au minéral. «Bannir la vie de toutes les
explications relatives à la chimie organique, tel est le but de nos études» écrivait
au contraire Berthelot en 1860, se référant d'ailleurs à Cl. Bernard (qu'il
faut affranchir la fermentation de la vitalité des cellules). Dagognet montre
admirablement la somme d'idées métaphysiques mises ici en question,
d'Aristote à Malebranche, puis à Pasteur et au delà de celui-ci.

Partout, l'auteur montre comment Pasteur réussit par la méthode,
quelquefois malgré lui, presque toujours en dépit d'idées qu'il tient pour assurées

et qui demeurent contestables, qui sont contestées toujours à nouveau, et qui
sont de pures croyances métaphysiques. Mais ce sont ces idées qui permettent
à l'expérimentateur de diriger ses recherches, de les coordonner, d'en
ordonner les résultats : germes, vaccins, immunologie, on connaissait cela avant
Pasteur, mais de manière éparse. L'inventeur, au contraire, organise, sous des

principes contestables quant à la réalité, mais qui convennent encore à la
classification du moment.

Pour cela, il faut qu'une méthode rigoureuse ait conduit les premières
analyses séparatrices. La démonstration qu'en fait Dagognet dans le premier
chapitre à propos de l'expérientation sur les substances actives et inactives
est impeccable (Pasteur avait démontré que des substances alors tenues pour
inactives à l'état amorphe manifestent en réalité une double activité qui
s'annule, ce qui devait assurer une distinction plus nette de l'organique et de

l'inorganique). Non seulement cet ouvrage offre de nombreux exemples de
telles démonstrations, non seulement il détruit des légendes, mais en mettant
en évidence un fonctionnement de la pensée expérimentale plus beau que les

légendes, il montre comment ce travail d'analyse réussit à s'enrichir même de

paradoxes et d'idées contestables. Le vitalisme de Pasteur était, certes, quoi

215



qu'on en ait dit, métaphysique, mais il triomphait grâce aux méthodes de la
chimie, grâce au pouvoir de différenciation de celles-ci.

Cet ouvrage offre donc un excellent exemple de l'analyse structurale que
l'on cherche à poursuivre aujourd'hui dans tant de domaines, et, par son
héros même, Pasteur, un excellent modèle d'études «interdisciplinaires».

D. Christoff

René Schérer: La phénoménologie des «Recherches Logiques» de Husserl,

Paris, P.U.F. (coll. Epiméthée), 1967, 370 p.

Après avoir pris part, avec H. Elie et L. Kelkel, à la traduction française
des Logische Untersuchungen, R. Schérer offre le commentaire parfaitement
informé, rigoureux et profond que tout lecteur peut souhaiter à cette œuvre
vaste et difficile. L'ouvrage comprend deux parties: la première traite de
«quelques problèmes à l'origine de l'idée de la phénoménologie» et expose
la genèse historique de la pensée phénoménologique, la seconde partie étant
consacrée au commentaire des six recherches qui forment le tome II de

l'œuvre; dans l'une comme dans l'autre, l'auteur, tout en étant d'une grande
précision - avec ce que cela implique de références érudites - va toujours à

l'essentiel en se proposant de dégager, d'une part, la spécificité des
notions mises au jour par Husserl et, d'autre part, les circonstances de
leur apparition puis de leur lente formation. C'est avec une remarquable
maîtrise que R. S. nous guide dans ce qu'il reconnaît lui-même être les

«zigzags» de la pensée husserlienne et qu'il en débrouille la trame pour ne
plus laisser subsister à chaque fois que le noyau essentiel en quoi il faut
reconnaître la figure désormais incorruptible de telle notion propre à la
phénoménologie (ainsi pour la formalisation, Vidéalité, le thème de la corrélation,
Vintentionalité, etc.). Or, un éclaircissement qui vise de la sorte à isoler une
«essence de la phénoménologie» ne requiert-elle pas une sortie résolue hors
du propre langage de celle-ci? Et un commentaire qui ne quitterait pas le
langage de son objet n'est-il pas condamné à accroître le besoin même
d'explications et à ne pouvoir s'achever? Telle est la question qui vient à

l'esprit de qui aborde l'ouvrage de R. S. : il semble en effet qu'à s'écrire dans
les termes mêmes des Recherches, son commentaire court le risque de connaître
l'épaisseur vide et tautologique résultant d'une telle «isologie». A ce doute
préjudiciel, il est amplement répondu dans un paragraphe consacré au
rapport que soutient la phénoménologie des Recherches avec le langage: «L'élu-
cidation ne peut échapper au cercle du langage - qui se retrouve au niveau
de sa transposition dans la métalangue - qu'en utilisant un effet de retentissement

du langage sur lui-même, en le brisant, pour ainsi dire, dans sa
cohérence interne, en quoi il se caractérise comme approprié à son usage, pour
suspendre cette fonction d'usage, se laissant alors guider exclusivement par
ce que le langage porte en lui-même - et non par ce qui le fait réductible à

quelque chose d'autre (instrument, moyen, etc.) » (p. 148). Ainsi le problème
du rapport du texte à son commentaire se trouve en l'occurrence résolu (ou
au moins clairement posé) en tant que problème propre aux Recherches. Ce
n'est pas là le trait le moins remarquable d'un livre qui réussit fort bien à

216



faire «retentir la phénoménologie sur elle-même» et entend par là l'élucider,
bien que l'«on aboutisse toujours de nouveau à des mots, à des énoncés».
Si, de plus, l'on admet que le «,passage' au vécu s'enracine très précisément

dans l'élucidation de l'expression, c'est-à-dire dans la recherche d'une
essence», on voit que le débat interne au langage husserlien qu'institue R. S.

est fidèle au style phénoménologique et est orienté vers les «choses elles-
mêmes». La sûreté dans le recours à cette méthode a permis d'atteindre à un
niveau supérieur dans la clarification de la philosophie de Husserl.

Cet apport de clarté vient sans doute aussi du parti de l'auteur de donner
la parole aux textes dans lesquels Husserl revient sur sa première grande
œuvre, soit pour en dénoncer les insuffisances soit pour relever en elle la
préfiguration non ambiguë des stades ultérieurs de sa pensée : ainsi VEntwurf
einer Vorrede zu den Logischen Untersuchungen (1913), les Leçons de 1925 (Husser-
liana IX). Le projet que revendique R. S. de faire parler le texte en lui-même
et pour lui-même reçoit par là un complément essentiel: celui de permettre
la «réactivation constante de son sens en fonction de son aboutissement».
Il n'est pas possible de faire abstraction de la téléologie immanente à cette
recherche.

L'auteur parvient à redonner tout leur intérêt, l'importance de leur enjeu
aux confrontations avec Frege, Natorp, Brentano, Meinong, Marty et les

paragraphes qui y sont consacrés constituent la base désormais la plus solide

pour des investigations plus spécialisées. Par là, le livre de R. S. est par
excellence aussi un ouvrage de référence (sans pourtant tomber le moins du
monde dans l'accumulation monotone des informations) et, en s'adjoignant
à l'œuvre elle-même, il en facilitera et en fécondera la lecture. Si, dans son
ensemble, il manifeste une adhérence (méthodologique) à l'univers du
discours des Recherches afin de se placer dans l'ouverture de leur langage, sa

Conclusion, une fois cette ouverture trouvée et son champ balisé, est à même
de recourir à d'autres langages (dialectique, criticisme) pour soumettre la
philosophie phénoménologique à des éclairages particulièrement aigus. Le
rapport Husserl-Hegel, tel qu'il est présenté, est non seulement révélateur
pour la phénoménologie mais il a un intérêt intrinsèque, celui de préciser
le problème de la dualité entre la méthode transcendantale et la méthode
dialectique. La «comparaison» avec Kant fait apparaître la différence de
sens des a priori kantien et husserlien et ouvre une voie particulière à la
compréhension du sens ontologique de la réduction — et cela sans qu'il soit
nécessaire de dépasser le niveau propre d'élaboration des Recherches.

Le sens de cette analyse phénoménologique du vécu, de ce que l'on est

en droit d'appeler sa structure (à condition d'abandonner la connotation
objectiviste du mot), rend les Recherches étonnamment proches des travaux
contemporains se réclamant du «structuralisme». «La description
phénoménologique correspond très exactement à une analyse structurale de la
conscience» (p. 138), écrit l'auteur. Ainsi, la phénoménologie (celle des

Recherches), loin d'être tombée dans le discrédit du fait du «structuralisme»,
pourrait fort bien être considérée comme l'une des références fondamentales
de la recherche structurale ; dans cette perspective, il conviendrait d'inverser
la tendance de Husserl consistant à «élever» la problématique des Recherches

15 Studia Philosophica XXVIII 217



au niveau de la phénoménologique transcendantale - et de réinterpréter
celle-ci dans l'espace encore ouvert et neutre que représentent les Recherches

Logiques.
Jean-Louis Galay

Claude Soucy. Pensée logique et pensée politique chez Teilhard de Chardin.

Paris, Presses Universitaires de France, 1967, 230 p.

Les années qui ont suivi la mort de Pierre Teilhard de Chardin ont été
fertiles en études de tous ordres sur son oeuvre. Mais trop souvent l'esprit de

polémique, d'une part, l'absence d'un nombre plus ou moins important de
textes encore en cours de publication, d'autre part, ont restreint la portée ou
la valeur de maints de ces travaux. Ce stade est aujourd'hui dépassé et il
paraît de plus en plus d'œuvres très sérieuses sur cet auteur. Celui que nous
offre Claude Soucy mérite une attention particulière. Il s'agit en effet de la
présentation d'une pensée qui essaie de formuler les lignes d'une politique, au
sens large, «aristotélicien», du terme, issue de ce grand courant synthétique
d'une histoire globale de l'humanité dans le contexte d'un Univers
spatiotemporel orienté. Suivant l'évolution interne de la pensée de Teilhard,
l'auteur s'attache, en outre, à montrer comment cette pensée se constitue
progressivement son instrument méthodologique et logique en rejoignant, par
ses voies propres, une dialectique «de modèle hégélien». Des déviations, de
fausses interprétations sont possibles, Claude Soucy en est conscient, aussi

insiste-t-il sur l'importance du courant «chrétien» constamment sous-jacent à

la pensée de Teilhard de Chardin. Ce livre nous paraît devoir être rangé au
nombre des contributions précieuses à la lecture et à la compréhension du
savant Jésuite, récemment parues.

Georges Cuénot

Claude Cuénot-. Nouveau Lexique Teilhard de Chardin. Paris, Editions du
Seuil, 1968, 224 p.

La science actuelle propose de nouveaux objets à la réflexion humaine,
obligeant le philosophe qui veut les intégrer à sa vision du monde à une révision

de ses concepts, et partant souvent même de son langage. Il en résulte une
double difficulté. D'abord pour le penseur lui-même, qui doit charger d'un
sens nouveau des concepts anciens ou s'en forger de nouveaux. Pour le lecteur
ensuite, qui doit se faire à un esprit nouveau, se réformer en quelque sorte de

l'intérieur, pour s'adapter à son auteur. Les catégories stables de la logique
classique des essences se trouvent doublées aujourd'hui par une philosophie
du mouvement, de l'existence. Quand le penseur Teilhard de Chardin se

propose une philosophie de la nature non plus à la recherche d'un principe
unificateur stable et explicatif du réel, mais les axes de permanence d'une
genèse convergente, il faut bien, pour le suivre et le comprendre correctement,
se livrer à un véritable travail de définition des concepts qu'il emploie et à plus
forte raison de ceux qu'il crée. C'est à cette tâche ardue que s'est livré Claude

218



Cuénot avec une patience, un sérieux et - faut-il le relever - un bonheur qui
font que son Nouveau Lexique est un outil indispensable à qui veut aborder
sérieusement la lecture de Teilhard de Chardin.

Georges Cuénot

Paul Larchevêque: Teilhard de Chardin - Index analytique. Québec, Les
Presses de l'Université Laval, 1967, 175 p.

L'abondance des œuvres de Teilhard de Chardin et surtout leur forme
particulière en rendent parfois difficile la lecture. P. Larchevêque a entrepris
un répertoire de concepts en indiquant les endroits de l'œuvre où ils sont
particulièrement développés. Il faut être reconnaissant à l'auteur de s'être
attelé à une tâche fastidieuse mais nécessaire. Il s'agit essentiellement d'un
ouvrage de référence, utile complément à la collection des œuvres du P.
Teilhard, à qui veut rapidement retrouver les pages essentielles sur les principaux
sujets.

Georges Cuénot

Studies in Recent Philosophy. Tulane Studies in Philosophy. Vol. XII, Mar-
tinus Nijhoff, Den Haag 1963.

In der Reihe der philosophischen Fakultät (department) der Tulane
University bei New Orleans (Louisiana) erscheint als 12. Band diese

Studiensammlung über Probleme heutiger Philosophie. Die sechs Autoren, die
amerikanisches und europäisches Denken fast gleichermaßen berücksichtigen,
legen zum mindesten Zeugnis ab für ein hohes didaktisches Geschick in der
Darstellung ihrer Probleme. Wir nehmen an, daß einige Arbeiten als Unterlagen

für Vorlesungen und Übungen gedient und somit bereits die Probe der
guten Verständlichkeit hinter sich gebracht haben. Dies bedeutet auch, daß
sich die Arbeiten im Bereich gründlicher Orientierung bewegen. So wird der
Leser konfrontiert mit den Grundgedanken von Herbert Mead durch Andrew
J. Reck und Harold N. Leee, mit der symbolischen Aesthetik von Santayana
durch Carl. H. Hamburg und Louise Nisbet Roberts, mit dem Zug zur
Betonung der Aktivität im amerikanischen Pragmatismus durch James K.
Feibleman. Besonders für den europäischen (oder besser: mitteleuropäischen)
Leser instruktiv ist die Einführung in die Philosophie von Martin Heidegger
durch Edward G. Ballard. Das manchmal vorschnelle Gerede, Heidegger sei

letztlich unübersetzbar und dadurch nur ein Sprachphänomen deutscher
Dunkelheit, wird hier indirekt widerlegt. Es hat den Anschein, daß die Zeit
(oder ihr Geist, wie man will) Unverständliches doch der Gewalt des Ver-
stehens beugen kann. Augenfällig ist, daß zum mindesten die Terminologie
von «Sein und Zeit» das Stadium eines internationalen und interlingualen
Jargons erreicht hat. Wir sind nicht bereit, von vorneherein darin nur ein
schlechtes Zeichen zu sehen.

Armin Wildermuth

219



Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften. Band I:Philosophie. Hermeneutik. Band

II: Interpretationen. J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1967.

Die beiden Bände «kleiner Schriften» enthalten folgende, zum Teil hier
erstmalig veröffentlichte, durchwegs ungewöhnlich gehaltvolle Abhandlungen.

Band I : Das Problem der Geschichte in der neueren deutschen
Philosophie; Über die Ursprünglichkeit der Philosophie; Wahrheit in den
Geisteswissenschaften; Was ist Wahrheit?; Die Natur der Sache und die Sprache
der Dinge; Zur Problematik des Selbstverständnisses; Martin Heidegger und
die Marburger Theologie; Mensch und Sprache; Die Universalität des
hermeneutischen Problems; Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik; Die
philosophischen Grundlagen des zwanzigsten Jahrhunderts; Die Kontinuität
der Geschichte und der Augenblick der Existenz; Über die Planung der
Zukunft; Über die Möglichkeit einer philosophischen Ethik; Kausalität in
der Geschichte?; Die Philosophie und die Religion des Judentums; Apologie
der Heilkunst; Philosophische Bemerkungen zum Problem der Intelligenz.
Band II: Ästhetik und Hermeneutik; Dichten und Deuten; Kunst und
Nachahmung; Hölderlin und die Antike; Hölderlin und das Zukünftige;
Prometheus und die Tragödie der Kultur; Bach und Weimar; Goethe und die
Philosophie ; Goethe und die sittliche Welt ; Vom geistigen Laufdes Menschen ;

Karl Immermanns «Chiliastische Sonette»; Zu Immermanns Epigonen-
Roman; Der Gott des innersten Gefühls; Über die Festlichkeit des Theaters;
Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins; Poesie und Interpunktion;
Mythopoietische Umkehrung in Rilkes Duineser Elegien; Bild und Gebärde;
Begriffene Malerei?; Vom Verstummen des Bildes.

Aus dieser Aufzählung der Aufsatzüberschriften ist nicht nur der thematische

Reichtum, sondern auch das Fehlen einiger früher erschienenen
Arbeiten Gadamers zu ersehen; wir hoffen, sie im in Aussicht gestellten
dritten Band zu finden.

Da es unmöglich ist, den sachlichen Gehalt der Abhandlungen zu referieren,

greifen wir ein einziges, für den Autor zweifellos zentrales Problem heraus.

Er nennt die «menschliche Sprachlichkeit» ein «universales Phänomen»,
dem die «Universalität des hermeneutischen Problems» zugeordnet wird. Der
Grund dafür liegt darin, daß «Sein, das verstanden werden kann
Sprache» ist. Das sei, versichert uns Gadamer, «gewiß keine metaphysische
These», sondern die Formulierung beschreibe «von der Mitte des Verstehens
aus die unbeschränkte Weite seines Umblicks» (II, 7). Nun haben sich
angeblich «universale» Prinzipien und Ansprüche schon so oft als willkürliche
unkritische «Universalisierungen» erwiesen, daß wir gegen sie skeptisch
geworden sind. Wie steht es mit der menschlichen Sprachlichkeit? Kann man
mit Recht ohne Einschränkungen des Geltungsbereiches von einer
«universellen Sprachlichkeit des menschlichen Weltverhaltens» (I, 113)
sprechen? Werden damit nicht vor- und außersprachliche Weisen unseres
Weltverhaltens übersehen, ausgeklammert oder unter dem Zwang der Sprachlichkeit

verfälscht?
Sicher haben wir vom vorsprachlichen Umgehen des Kleinkindes mit den

ihm begegnenden Mitmenschen und Dingen kein aus der unmittelbaren Er-

220



fassung gewonnenes Wissen, sondern wir sind dafür aufDeutungen von
Fremdbeobachtungen und gelegentlich auf Erinnerungen angewiesen, die beide nur
Rückschlüsse erlauben. Trotzdem können wir nicht daran zweifeln, daß sich
aus diesen frühesten «Welterfahrungen» ein Teil dessen rekrutiert, was unsere
heutige alltägliche «Lebenswelt» - die Husserl als Faktum gesehen, aber
nicht analysiert hat und von der phänomenologischen Reduktion her auch
nicht adäquat analysieren konnte - mitausmacht und die «apriorischen»
bzw. quasi-apriorischen Voraussetzungen des wissenschaftlichen Erkennens
mitbildet. Das denkend-sprachliche nachträgliche Begreifen dieses versunkenen

vorsprachlichen Bestandes unseres Weltverhaltens verwandelt ihn in
seinem ursprünglichen Geschehensein nicht in ein sprachliches Phänomen -
es sei denn als Verfälschung. Für den Zusammenhang wichtiger sind indessen
die reflektiv aufzeigbaren außersprachlichen Erfahrungen unseres alltäglichen
Daseins. Es scheint mir kein Zufall, sondern ein Hinweis auf den wirklichen
Sachverhalt zu sein, wenn wir in den kurzen Augenblicken des intensiven
vernehmenden Beobachtens eines innerweltlichen Ereignisses zumeist
verstummen. Ich halte es für eine von der dogmatisch vorausgesetzten universalen

Sprachlichkeit motivierte Verkehrung des reflexiv gegebenen
phänomenalen Tatbestandes, wenn Gadamer behauptet, «in Wahrheit» sei es

«doch die Sprachlichkeit der Welterfahrung, die sich hinter dem Schein
der Vorgängigkeit der Dinge vor ihrer sprachlichen Erscheinung verbirgt»
(I, 66). Gewiß, «wenn wir etwas durchschaut haben, das uns seltsam und
unverständlich schien, wenn wir es untergebracht haben in unserer sprachlich
geordneten Welt, geht alles auf, wie bei einer schwierigen Schachaufgabe»
(I, 123) - nur sagt das weder gegen das partikulare vorsprachliche Erfahren
etwas aus noch zeugt es für die ausreichende Adäquatheit der sprachlichen
Ordnung der Welt.

Gadamer verkennt selbstverständlich die der Sprachlichkeit immanenten,
zumal im gesellschaftlich-politischen Bereich sich auswirkenden verschleiernden,

verzerrenden und verfälschenden Tendenzen nicht. Aber er unterschätzt
sie m. E. sowohl in ihrer Ubiquität wie in ihrer Hartnäckigkeit und schweren
Durchschaubarkeit. Das gilt hinsichtlich der sprachlich gefaßten Erfahrungen
des weltzugehörigen Begegnenden und der je eigenen Innerlichkeit. Deshalb
ist es wichtig, sich die primär außersprachlichen Bestände des Menschseins
der einzelnen Individuen zu vergegenwärtigen. Das Geborensein, das Zeugen,
das Atmen, das endogene Gestimmtsein, der Lebenslauf, das Sterben u. a. :

was haben diese Geschehen von sich her mit der Sprache zu tun? Offenbar gar
nichts. Man mag in ihnen ein nivelliertes Gelebtwerden (I, 145) oder die
«noch immer» bestehende «Naturwüchsigkeit» des Menschen sehen, muß
sich dann aber hüten, sie als «Romantik» zu verwerfen, wie es Gadamer im
Hinblick auf einige Wendungen von Habermas tut (I, 126). «Wer es mit der
Endlichkeit des menschlichen Daseins ernst nimmt», sagt der Verfasser, «und
sich kein ,Bewußtsein überhaupt' oder einen intellectus archetypus oder ein
transzendentales Ego konstruiert, das alle Geltung konstituieren soll, wird
sich der Frage nicht entziehen können, wie sein eigenes Denken als transzendentales

selber empirisch möglich ist» (1. c.). Er wird überdies jene an sich
sprachlosen Geschehen im Menschsein mit illusionsloser Nüchternheit ernst

221



nehmen und sich fragen müssen, ob dem sprachlichen Verstehen im gleichen
Sinne ein Geschehenscharakter eignet (I, 121, 145). Das dürfte nicht der Fall sein,
ungeachtet Heidegger «das Verstehen als die Grundbewegtheit des

Daseins beschrieben hat». Hier liegt vielleicht eine analoge Verkennung vor
wie bei Husserls intentionaler Zeitigung, die wohl das «innere Zeitbewußtsein»,

keineswegs aber die auch im Schlaf «ablaufende» gelebte endliche
Zeitlichkeit trifft. In diese ist die Sprachlichkeit seinsmäßig eingefügt,
desgleichen die Reflexivität, obwohl sie - jene Zeitlichkeit - nur mit deren Hilfe
erfaßt werden kann. Gadamer scheint das alles Verstehen und alle Sprachlichkeit

ontisch fundierende, in sich zeitliche Geschehen des Menschseins dort
im Auge zu haben, wo er von der unbegreiflichen «Naturbestimmtheit aller
denkenden Wesen, die sie von der Geburt bis zum Tode durchherrscht»
(I, 210), spricht. Müßte die «Transzendentalität» des Verstehens nicht in ihr
verwurzelt werden?

Die Hermeneutik ist nicht, betont der Autor, auf die «ästhetisch-humanistische

Tradition allein beschränkt» und die hermeneutische Philosophie hat
es nicht «mit einer der Welt des ,realen' Seins entgegengesetzten Welt des

,Sinnes' zu tun, die sich in der ,kulturellen Überlieferung' ausbreitet» (I,
118 f.). Vielmehr anerkennt er sowohl in den künstlerischen Schöpfungen wie
in der Geschichte das Mitwirken «unbewußter» Faktoren. Deshalb sind ihm
zumal die Künstler nicht von vornherein die legitimen Interpreten ihrer eigenen

Werke. Diesen Thesen wird man nur vorbehaltlos zustimmen können.
Aber die Frage ist nun, wie die «Kluft» zwischen der «Welt des realen Seins»
und der «Welt des Sinnes» überbrückt wird. Gadamer scheint - dafür dürfte
jedenfalls die Gleichsetzung des verstehbaren Seins mit der «Sprache»
zeugen - dies mit der Ausweitung des « Sinnes» auf alles Seiende zu versuchen,
was indessen die Gefahr einer Wiedergeburt einer völlig willkürlichen universalen

«Sinngebung» mit sich bringt, innerhalb deren beispielsweise auch
jene Deutung «legitim» ist, die ein Anatom des 17. Jahrhunderts der
Fettpolsterung des menschlichen Gesäßes zudachte: sie gewähre, meinte der
wackere Teleologe, dem über die Größe Gottes nachsinnenden Menschen
ein weiches Sitzen. Um dergleichen (logisch keineswegs absurde) «Interpretationen»

zu vermeiden, bedarf es sorgfältiger Analysen des vieldeutigen
Ausdrucks «Sinn», die gewiß vom intentionalen Sinn der Wortbedeutungen
ausgehen können, aber sich nicht von ihm her nivellieren lassen dürfen.

Gadamer hat früher mit Recht den Begriff der Erfahrung einen der
ungeklärtesten Begriffe genannt. Man spricht von alltäglicher, wissenschaftlicher,
dichterischer, künstlerischer, religiöser, metaphysischer, mythischer, sogar
von «apriorischer» «Erfahrung», von der «Erfahrung» der Transzendenz,
des Denkens usw. Vermutlich erweckt die Verwendung des Wortes Vertrauen
und hält denVerdacht fern, als handle es sich bei solchen «Erfahrungen» um
blosse Spekulationen. Denn darin besteht doch wohl der durchgängige Kern
des Erfahrens, daß das mit ihm verknüpfte Wissen oder Erkennen primär von
gegebenen, vernommenen Sachverhalten ausgeht und sich nicht in
Denkerzeugnissen erschöpft. Allerdings sind diese Sachverhalte keineswegs «reine»

- und gar noch nur sinnlich wahrgenommene - «Tatsachen», wie der sensua-
listische Positivismus zu unterstellen liebte. Vielmehr sind an jedem Erfahren

222



produktive und reproduktive Akte des Bewertens, des Deutens, des Begreifens
beteiligt, die das rezeptiv Erfahrene in übergreifende Zusammenhänge
einfügen, bzw. es als von vornherein in sie eingefügt erfahren, und deren Beachtung

auch die Unhaltbarkeit des angeblich voraussetzungslosen wissenschaftlichen

Erkennens ans Licht gebracht hat. Allein diese mit dem Vernehmen
gleichursprünglich verknüpften oder nachträglich hinzutretenden
produktivreproduktiven Akte haben zugleich die Schleusen für den Strom beliebiger
Deutungen und Auffassungen geöffnet, die den rezeptiven Kern des Erfahrens
überwuchert, oft genug auch beseitigt haben. Das hat etwa bei Nietzsche -
trotz seiner Kritik des genuinen und christlichen Piatonismus - zu jener nicht
nur an sich verfehlten, sondern überdies in ihren Konsequenzen widersinnigen
Behauptung geführt, es gäbe keine «Tatsachen », lediglich «Interpretationen ».
Und aus der Nichtexistenz, bzw. dem blossen Erdachtsein reiner Tatsachen
ist die vermeintliche Uberflüssigkeit des kritischen Herausschälens des

«tatsächlichen», d. h. aus begegnenden Gegebenheiten bestehenden Kerns der
Erfahrung gefolgert worden. Das Resultat: jeder spekulative Einfall, er mag
noch so abstrus sein, darf sich heute wiederum als «Erfahrung» anbieten.

Gadamer spricht einmal von im « engen Sinne. raum-zeitlich individuier-
ter Erfahrung» (II, 88). Das kann man gewiß tun, sollte sich dann aber klar
darüber sein, daß der über den engen hinaus erweiterte Sinn die eben
erwähnte Erweichung des Erfahrens stützt. In der gleichen Richtung wirkt sich
die übliche Umdeutung alles, also auch des erfahrenden Erkennens in eine
«schöpferische» Leistung aus. Schöpferisch oder wenigstens produktiv bzw.
reproduktiv sind einerseits die mathematischen, metaphysischen und vielleicht
auch die theologischen Erkenntnisse, mithin diejenigen, deren Gegenstände
primär vom Denken selbst hervorgebracht bzw. wieder hervorgebracht werden.

Und andererseits impliziert das erfahrende, auf vorgängige Gegebenheiten

bezogene Erkennen - von seinen «apriorischen» Voraussetzungen
abgesehen - produktive und reproduktive Faktoren in den begrifflichen (katego-
rialen), logischen und sprachlichen Gestaltungen. Dennoch liegt hier der
Akzent auf den rezeptiven Gehalten, nicht auf den sozusagen an sie

«herangetragenen» Denkanteilen. Daraus resultiert eine unterschiedliche Rolle der
Sprache: im erfahrenden Erkennen reduziert sie sich letzlich über die begrifflichen

Generalisierungen auf die Hinweise auf die ursprünglichen Gegebenheiten,

weshalb deren Wegfall die «Erkenntnisse» in leere Formeln verwandelt.

Während nun das mathematische Denken auf spezifisch sprachliche
Fixierungen seiner Gebilde und Begriffe wenigstens prinzipiell scheint
verzichten zu können, bleibt es bei den metaphysischen und theologischen Wahrheiten

offen, ob und wie weit das Sprachliche zu ihrem primären Bestand

gehört - daher ihre Nähe zur Dichtung. Gadamer zitiert die schöne und
treffende Wendung Valérys: «Das Wort der alltäglichen und ebenso das der
wissenschaftlichen und philosophischen Rede zeigt auf etwas hin und
verschwindet selbst als ein vorübergehendes hinter dem, was es zeigt. Das
dichterische Wort dagegen kommt in seinem Zeigen selber zur Erscheinung
und bleibt gleichsam stehen. Das eine ist wie eine Scheidemünze, die man
nur statt etwas anderem hin und her reicht, das andere, das dichterische
Wort, ist wie das Gold selbst» (II, 10). Das schränkt nicht nur die Universali-

223



tät der Sprachlichkeit ein, sondern läßt auch am Recht des von Gadamer
der kognitiven Funktion der Dichtung und der Kunst überhaupt zugedachten
Gewichtes zweifeln.

Kunst, sagt er, könne, wie immer sie aussehen möge, «nie etwas anderes als

Sprache der Wiedererkennung sein» (II, 210). Wird in dieser These der
vielleicht ursprüngliche — nicht einzige — «Sinn» des künstlerischen Schaffens:
nämlich Mehrung und Bewahrung von nicht naturzugehörigen Weltgehalten
zu sein, nicht zugunsten der sekundären Deutung der Kunstwerke -
«Wiedererkennung» auszusagen - umgebogen? Freilich lassen sich ihre Bezüge zu den
in ihnen dargestellten erfahrbaren «Wirklichkeiten» nicht leugnen. Aber sind
diese Bezüge dasjenige, worum es der Kunst geht? Gadamer schreibt ferner:
«Wenn Sprache ihrem eigentlichen, wahren Wesen nach nicht ein Zeichensystem

ist, sondern wenn in der Sprache in Wahrheit ein Verhältnis des

Sprechenden zum Sein, zu sich und zur Welt notwendig eingeschlossen ist,
wenn das, was dem Dichter gelingt, immer viel mehr ist als nur die Benennung
von Gemeintem, in Wahrheit die Erstellung und Erprobung neuer
Seinsmöglichkeiten, dann wird im Wesen der Dichtung prototypisch etwas sichtbar

von dem, was das Wesen der Philosophie ausmacht» (I, 33). Zielt auch
die Philosophie von ihrem Wesen her faktisch auf die «Erstellung und Erprobung

neuer Seinsmöglichkeiten» und nicht «nur» auf ihren Aufweis? Und
welcher Art sind die dichterisch erstellten und erprobten Seinsmöglichkeiten?
Was den ersten Punkt betrifft, so gesteht Gadamer bei anderer Gelegenheit
doch selber, allein sein «eigenes Handwerk» tun zu wollen, «d. h. durch
Denken zeigen, was ist» (II, 10). «Zeigen» ist offensichtlich keine schöpferische

Tätigkeit, es bringt allenfalls das Seiende aus seiner vorgängigen
Dunkelheit in das «Licht des Seins» hervor.

Mit Gadamers Überbetonung der (m. E. sekundären) kognitiven Relevanz
der Kunstwerke, insbesondere der Dichtungen, und des Einbezuges des

ausgeweiteten «Erfahrens» in sie hängt vermutlich seine Überschätzung des

Wirkungsgewichtes der Reflexion zusammen. Zwar bemerkt er einmal mit
großem Recht : « Die SelbstmachtderVernunft ist eine der Illusionen des modernen

Denkens» (II, 106). Dennoch räumt er sowohl der innerhalb der
psychoanalytischen Therapie spielenden wie der gesellschaftswissenschaftlichen
Reflexion eine «emanzipatorische Macht» ein (I, 122). In beiden Fällen
dürfte eine Verwechslung der Reflexion als solcher mit den in ihren Dienst
gestellten Antrieben und Absichten, deren Wirkmacht nicht der Reflexion
entspringt, vorliegen. Von einem entsprechenden Zweifel wird auch die
«magische» Gewalt der Sprache betroffen: wurzelt sie in den die spezifische
Sprachlichkeit konstituierenden sinnverleihenden vernünftigen Akten oder in
den Verlautbarungen als solchen? Ändert sich auch nur das Geringste am
Ablauf eines Naturgeschehens, wenn ich ihm diesen oder jenen «Sinn» unterstelle

oder ihm diesen oder jenen Namen gebe, es also in den Aspekt der
Sprachlichkeit rücke? Und gilt nicht dasselbe von den «unveränderlichen und
bestandhaften Wirklichkeiten - Geburt und Tod, Jugend und Alter, Heimat
und Fremde, Bindung und Freiheit» (I, 178)? Gewiß: im Menschsein und
in den menschlichen Hervorbringungen bilden die «Realität» und die
«Idealität» - um die Ausdrücke des deutschen Idealismus zu verwenden -
224



eine Einheit; aber sie sind weder identisch noch läßt sich die «Idealität» auf
die «Realität» reduzieren, obwohl diese jene ontisch fundiert. «Sein, das
verstanden werden kann, ist Sprache»: das sei, hörten wir von Gadamer,
keine metaphysische These. Allein setzen diese Behauptung und diejenige
von der Universalität der menschlichen Sprachlichkeit nicht den Glauben
an die Erschaffung der Welt durch das «göttliche Wort» voraus? Und wie
steht es mit der Glaubwürdigkeit dieses Glaubens?

H. Kunz

Georg Picht: Der Gott der Philosophen und die Wissenschaft der Neuzeit.

Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1966.

Das Bändchen enthält drei Abhandlungen: Der Gott der Philosophen.
Aufklärung und Offenbarung. Struktur und Verantwortung der Wissenschaft
im 20. Jahrhundert.

Im ersten Aufsatz versucht Picht zu zeigen, daß der von Nietzsche als

«tot» verkündete Gott u. a. Piatons Idee des Guten, Kants transzendentales
Ideal und Hegels absoluter Geist sei. «Die Kategorien: Zweck, Einheit,
Wahrheit sind die Transzendentalien der philosophischen Gotteslehre : bonum,
unum, verum. Als die Einheit dieser drei Begriffe hat die philosophische
Gotteslehre von Piaton bis Hegel das dem menschlichen Wissen unerreichbare
und es doch zugleich erst ermöglichende Wesen Gottes zu bestimmen versucht.
Daß Nietzsche das dritte Glied dieser philosophischen Trinität zuerst als

Wahrheit, dann als Sein bestimmt, beweist das Verständnis, das er als klassischer

Philologe für die griechische, die platonische Herkunft dieses

Gottesbegriffes besaß. Denn die Wahrheit gehört bei Piaton und überhaupt bei den
Griechen nicht auf die Seite des Erkennens, sondern auf die Seite des Seins.

Wir können also auf Grund der Texte nunmehr sagen: der Gott, von dem
Nietzsche verkündet, er sei tot, ist der Gott der Philosophie bis Hegel, und
dieser Gott ist seiner geschichtlichen Herkunft nach der Gott der griechischen
Philosophie. Er ist der Gott der Metaphysiker. Er ist der Gott jener Epoche des

Denkens, die lehrt, daß die Wahrheit, wenn sie überhaupt erkannt werden
soll, dann nur von ihrem Grunde, von Gott her erkannt werden kann». «Die
Ineinssetzung des Gottes der biblischen Offenbarung mit dem Gott der
griechischen Philosophie beginnt bereits bei Paulus und wird sich in der
christlichen Theologie so lange erhalten, als man den Römerbrief noch als ein
Zeugnis der Offenbarung Christi ernst nimmt. Theologisch bedeutet das : die
Eschatologie ist nicht zu trennen von der Theologie der Schöpfung, und in
der Theologie der Schöpfung geht es um das Erblicken von Gottes unsichtbarem

Wesen in der Schöpfung. Trennt man die Eschatologie von der Theologie

der Schöpfung, so wird sie, wie die Geschichte der Kirche immer wieder
lehrt, zur Schwärmerei. Trennt man die Theologie der Schöpfung von der
Eschatologie, so wird sie Ordnungstheologie und Weltvergötterung. Das

zwiespältige Bündnis zwischen dem Gott der biblischen Offenbarung und dem
Gott der Philosophie ist. der Theologie von ihrem Ursprung her aufgegeben,

und keine historische Reflexion kann uns die Last dieses Bündnisses von
den Schultern nehmen». Darauf folgt eine kurze Interpretation des Nous-

225



bzw. Vernunftbegriffes. «Der Gott der Philosophen ist die Wahrheit des
Seins in ihrer Einheit und ihrem sich erhaltenden Wesen. Der Gott des christlichen

Glaubens ist nicht von dieser Welt. Ihn mit der Wahrheit des Seins
dieser Welt zu identifizieren, ist in der Tat eine unbewußte Blasphemie, mag
diese Blasphemie auch bis zum heutigen Tage die Theologie zusammengehalten

haben».
In den Ausführungen über das zweite Thema geht Picht von Kants

Begriffsbestimmung aus: «'Aufklärung' - so hieß es bei Kant - 'ist der Ausgang
des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit'. Aufklärung ist
also ein Prozeß, der das geschichtliche Dasein des Menschen im ganzen
ergreift. Daraus ergibt sich die Schwierigkeit, ja Unmöglichkeit, den Begriff
der Aufklärung zu definieren. Sofern Aufklärung überhaupt vollzogen wird,
wird sie in allen Bereichen zugleich vollzogen. In der Religion erscheint sie als
der Aufstand des Gewissens und der Vernunft gegen Priesterherrschaft und
Orthodoxie, als der Kampffür Toleranz gegen Aberglauben und Inquisition.
In der Politik erscheint sie als der Kampf für Gedankenfreiheit, Rechtsgleichheit

und gemeines Wohl gegen ständische Willkür und Despotie. In der
Naturwissenschaft bedeutet sie Empirismus und Mechanismus, Technik und
wissenschaftliche Expansion. In der Wissenschaft überhaupt bedeutet sie die Uber-
tragung naturwissenschaftlicher Denkformen und Methoden auf die gesamte
Erforschung der erkennbaren Welt. In der Philosophie tritt sie auf als

Befreiung aus der Vormundschaft der Theologie, als Kampfgegen Dogmatismus
und Metaphysik, als Analyse des Bewußtseins und philosophische Anthropologie.

Auf allen diesen Gebieten vollzieht sich der gewaltige Gärungsprozeß
einer einzigen großen Emanzipation. Überall werden die überkommenen
Satzungen und Formeln, die Bindungen und Traditionen über Bord geworfen

und neue Fundamente gelegt, die uns inzwischen so selbstverständlich
geworden sind, daß wir kaum mehr bemerken, in welcher Breite wir uns vom
Denken des 18. Jahrhunderts bestimmen lassen. Die Wissenschaft und
Philosophie vollzieht in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts auf allen
Gebieten eine Rückkehr zum Empirismus und Pragmatismus der großen
Denker des 18. Jahrhunderts. Locke, Hume und Condillac stehen der heutigen
Denkweise näher als Kant, Hegel, Schelling, oder Karl Marx. Das maßgebliche

Modell der heutigen Wissenschaft ist nicht die Enzyklopädie von Hegel,
sondern die Encyclopédie von Diderot, d'Alembert und ihren Freunden.
Deshalb ist gerade heute eine Aufklärung über die Aufklärung vonnöten,
denn was wir heute in der ganzen Welt als vermeintliche Aufklärung erleben,
ist nicht die Befreiung aus den Fesseln einer versunkenen Epoche; es wird
vielmehr ein etabliertes System reproduziert, weil es, wie wir seit Max Weber
wissen, den Herrschaftsstrukturen des industriellen Kapitalismus adäquat
ist. Mit anderen Worten: wir betreiben Aufklärung als Regression». Picht
versteht Kants «Kritik» als eine « Interpretation des Begriffs der Aufklärung».
Jedoch gilt: «Die scheinbar negative Seite der Kritik hat. einen eminent
positiven Sinn, ja man kann sagen, daß Kritik nichts anderes ist als die stets

neu zu leistende Wiederherstellung der wahren Positivität dessen, was als das

Positive in Geltung ist». «Als eingrenzende Darstellung der Natur der
Vernunft ist Kritik der Vernunft nichts anderes als die ontologische Wesensbe-

226



Stimmung der Vernunft» - Wesensbestimmung nicht eines Seienden, sondern
des Erkenntnisvermögens. Im Anschluß an ein Zitat aus Leibnizens «
Monadologie» schreibt Picht: «Die menschliche Vernunft gelangt... in der
Reflexion der Selbsterkenntnis nicht zu sich selbst, sondern stets durch sich selbst
hindurch zu Gott, und weil sie zu Gott gelangt, vermag sie jene Wahrheiten
zu erkennen, die vor Gottes Geist ewig gegenwärtig sind. Wenn das so ist und
so gedacht werden darf, dann ist verständlich, wie die menschliche Vernunft
Erkenntnisse gewinnen kann, die allgemein, notwendig und ewig sind, für
alle Menschen zu allen Zeiten gelten und der Natur entsprechen, die erkannt
werden soll. Das Licht der Vernunft, das lumen naturale, ist dann ein
Abglanz des Lichtes Gottes, und jeder Akt der natürlichen Erkenntnis ist
zugleich ein Akt der Erkenntnis jenes Gottes, der sich in seiner Schöpfung offenbart.

Aber bei Kant gelangt die Selbsterkenntnis der menschlichen Vernunft
im Prozeß ihrer Aufklärung über sich selbst zu der Einsicht, daß sie in ihrem
theoretischen Gebrauch nicht Erkenntnis Gottes, sondern endliche, auf die
Grenzen der möglichen Erfahrung beschränkte Vernunft ist. Ubersteigt sie

die Grenzen der möglichen Erfahrung in Raum und Zeit, versucht sie das

Unbedingte, also Gott zu erkennen, so verstrickt sie sich in unaufhebbare
Widersprüche». Indessen ist die Aufklärung bei « Kant nicht stehengeblieben.
Sie nimmt den Gang, daß das bei Kant im Rücken des denkenden Bewußtseins

verharrende Subjekt der Vernunft bei Hegel in seinem vollen Glanz als
absoluter Geist hervortritt und dann erlischt. Der Gott verschwindet aus der
Philosophie, und die Vernunft ist fortan ohne Subjekt. Aber die Aufklärung
verläßt deshalb nicht die durch die Tradition der klassischen Metaphysik
gewiesene Bahn. Die Selbsterkenntnis der Vernunft sieht sich genötigt, ihrem
Vernünftigsein immer neue Subjekte zu substituieren, um sie danach als

unvernünftig zu demaskieren. So erscheint als das Subjekt der Vernunft in
rascher Folge der Volksgeist, die Humanität des Menschen, das Proletariat,
die Nation, der Wille zur Macht, die Existenz, das Unbewußte und seine

Archetypen oder, als letzte Perversion der Vernunft, der als Negation der
Vernunft verstandene Mythos und schließlich die Rasse. Die Suche nach dem
verlorenen Subjekt der Vernunft präsentiert sich als ein gespenstisches
Maskenspiel, und doch vollzieht sich auch in diesem Gespenstertanz der
Weltgeschichte noch ein wichtiger Schritt im Prozeß der Aufklärung. Die Menschheit

klärt sich in ihm darüber auf, daß jene Vernunft, von der Kant noch fraglos

voraussetzt, sie sei zu allen Zeiten mit sich gleich, selbst ein Produkt der
Geschichte. Man entdeckt, daß die Geschichtlichkeit nicht kontingent ist,
sondern die Konstitution der Vernunft bestimmt». Der vom Denken
durchlaufene Prozeß der Erfahrung hat gezeigt, «daß das Subjekt des Denkens und
jenes Licht, in dem uns die Wahrheit erscheint, nicht länger in eins gesetzt
werden können. Das Vernunftvermögen ist nicht mehr sein eigenes Licht, die
beiden bei Hegel noch dialektisch vermittelten Seiten des klassischen
Subjektbegriffes, zugleich denkendes Ich und Grund der Wahrheit zu sein, sind
unwiderruflich auseinandergetreten». Die Vernunft hat in den letzten zweihundert

Jahren ihr Subjekt verloren, aber Kriterien sind geblieben: «Das
kantische Kriterium tritt erst heute durch den weiteren Fortgang der Aufklärung
in sein Recht. Es heißt: Vernunft erweist sich in einem Gebrauch der Freiheit,

227



dessen Konsequenzen Freiheit auch in Zukunft möglich machen. Das
Kriterium der Vernunft ist also nicht die Rationalität, die auch dem Wahnsinn
dienen kann, sondern die in der Freiheit stets enthaltene Verantwortung für die
Erhaltung der Freiheit. Diese Verantwortung ist der Kern der Vernunft». Sie,
die Verantwortung «ist aber ihrem Wesen nach aufdie Zukunft bezogen. Aus
der Zukunft bestimmt sich die Vernünftigkeit der Vernunft. Deshalb lassen
sich nur aus dem schlechterdings unverfügbaren Bereich der Zukunft die
Kriterien gewinnen, nach denen sich entscheidet, ob ein Denken oder ein
Flandeln vernünftig war, das heißt, ob es eine neue Freiheit ermöglicht hat.
Die Einheit der Vernunft gründet sich dann nicht mehr auf ein Subjekt; sie

gründet sich auf die in ihr erscheinende Einheit der in die Zukunft verweisende

Zeit. Die Offenbarung liegt immer jenseits der Vernunft, und der
Prozeß der Aufklärung macht gerade dem aufgeklärten Denken die Formel

von der Religion 'innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft' unmöglich.

Haben demnach vernünftiges Denken und Offenbarung überhaupt
nichts mehr miteinander zu tun?». Wenn, wie Picht sagt, die Vernunft ihr
« Subjekt» gewechseltundschließlich verloren hat: wärees dann -so frage ich -
nicht an der Zeit, sich daran zu erinnern, wer wirkliche vernünftige Akte
vollzieht statt einem hypostasierten Gedankengebilde («die» Vernunft) nachzusinnen?

Und wenn sich die Vernünftigkeit der Vernunft aus der Zukunft
bestimmt : was erlaubt uns dann, in den beliebigen Denkbarkeiten, mit denen die
Menschen die Zukunft bevölkern, zwischen Phantastik und realisierbaren
Möglichkeiten zu unterscheiden? Wird die für die Eschatologie eröffnete Vernunft
nicht der - offensichtlich von der Freiheit nicht beschränkten - willkürlichen
Phantastik ausgeliefert?

Die dritte Abhandlung beginnt mit folgendem Passus: «Die Wissenschaft
erfährt im 20. Jahrhundert einen tief eingreifenden Wandel ihrer gesamten
Struktur. Dieser Wandel erfaßt die wissenschaftlichen Institutionen, ihre
Organisation und ihre Planung; er hat die Berufssituationen und damit auch
die typischen Berufshaltungen der wissenschaftlichen Arbeiter aller Stufen,
ihre Lebenseinstellung, ihre Bedürfnisse und ihre Interessen von Grund auf
verändert; er ergreift aber auch jene Konventionen, die wissenschaftlicher
Arbeit ihre Fragestellungen, Methoden und Normen vorzuschreiben pflegen.
Sogar die Kriterien, nach denen entschieden wird, was als wahr und demnach
wissenschaftlich vertretbar gelten soll und was nicht, haben sich, teils explizit,

teils im Hintergrund des wissenschaftlichen Bewußtseins verändert. Die
Wissenschaft des 20. Jahrhunderts wird, mehr oder weniger bewußt, von
einem Verständnis oder Unverständnis der Wahrheit beherrscht, durch das

sich das Zeitalter, in dem wir leben, von allen früheren Epochen der
europäischen Wissenschaftsgeschichte unterscheidet. Deshalb läßt sich die Wissenschaft

des 20. Jahrhunderts in den Kategorien der überlieferten Wissenschaftstheorie

nicht mehr interpretieren». Eine Begründung dieser Behauptungen
hat Picht nicht gegeben. Sie scheinen mir fragwürdig zu sein, und zwar
vorallem deshalb, weil Picht die zentrale Intention des abendländischen
wissenschaftlichen Erkennens - die sich vielleicht gar nicht in der Physik am reinsten
ausgesprochen hat - nicht von den geschichtlichen, sich wandelnden
Bedingungen seiner Realisierung unterschieden hat. Gewiß: «Wissenschaftsfremde

228



Interessen, Zielsetzungen und Mächte bestimmen den Rhythmus und den
Stil der wissenschaftlichen Forschung und bewirken damit eine gleichsam
unterirdische und wenig bemerkte, aber darum nicht weniger wirksame
Politisierung der Wissenschaft». Aber die heutige Abhängigkeit der
Wissenschaften von Militär, Politik, Wirtschaft, Technik ist nur graduell, nicht
wesensmäßig von derjenigen in früheren Zeiten verschieden. Die moralische
Belastung des einzelnen Forschers und der Teams ist größer geworden, weil
die aufGrund der neuen Erkenntnisse hergestellten technischen Vernichtungsmittel

in ihrer Wirkung maßloser geworden sind und, wie Picht mit Recht
bemerkt, nichts dafür spricht, «daß der moralische Typus, den unsere
wissenschaftliche Ausbildung hervorbringt, der Verführung der Macht besser
gewachsen wäre, als die Politiker, deren Metier es ist, mit diesem gefahrlichen
Element umzugehen». Trotzdem bleibt es falsch und eine fatale Konsequenz
der Begriffshypostasen, zu behaupten, «die Wissenschaft» habe die
Atombombe gebaut - gebaut wurde sie, wie Picht selbst an anderer Stelle sagt,
von einer Anzahl Physiker, die unter dem Angstdruck unzutreffender
Informationen standen.

H. Kunz

Oswald Geißler: Kulturhygiene. Ferdinand Enke Verlag, Stuttgart 1965.

Das hier anzuzeigende Buch ist kein philosophisches, jedoch für den
heutigen Philosophen, der nicht im Elfenbeinturm lebt, von systematischem
Interesse. Denn es dokumentiert die Dringlichkeit von Problemen, die zwar
in engster Verbindung mit den Wissenschaften, aber nur im weiteren Umkreis
der Philosophie angemessen bearbeitet werden können. Der Verfasser, ein
Mediziner, der die Spezialdisziplinen der Hygiene und Sozialhygiene
betreut, entwirft in dem recht locker gefügten Buch einen Grundriß der
«Kulturhygiene» als eines Sondergebietes der allgemeinen Sozialhygiene.
Das Prinzip der Kulturhygiene als einer normativen Disziplin sei «die
Forderung der Achtung vor Leib, Leben und Gesundheit und Seele und
Geist des Menschen», weshalb so verstandene Kulturhygiene mit Sozialethik,

Kultur- und Gesellschaftspolitik in einem weitestmöglichen Sinne
zusammenfließt und als recht nebuloses Gebilde erscheint. Nach einem
kurzen «Allgemeinen Teil» (1—45), der in die Darstellung der allgemeinen
Erklärung der Menschenrechte als «eines kulturhygienischen Manifests»
einmündet, werden im «Speziellen Teil» (46-229) sozusagen alle Bereiche
der Kultur und Gesellschaft unter «kulturhygienischen» Gesichtspunkten
erörtert: einige sozialbiologische Probleme, die öffentliche Kulturpflege, die
allgemeine Staatslehre, öffentliche Ordnung, Recht und Sicherheit,
Sozialordnung, Völkerrecht, Krieg und Frieden, die große Politik und die Religion.
Dies führt zu einem synkretistischen Gesamtgemälde, das auch bei einem
Autor, der in allen diesen Gebieten über fundiertere und breitere Kenntnisse
verfügte, nicht befriedigen könnte. Auch scheint mir das expektorierend
Appellative gar sehr die kritische Erörterung der Sachverhalte und die
darauf gegründete konkrete Prophylaxe zu überwiegen (so etwa in der
Erörterung von «Krieg und Frieden in kulturhygienischer Sicht». «Mit

229



gutem Willen ginge das sicher», 159). Bücher dieser Art sind aber insofern
verdienstlich, als sie deutlich machen, wie sehr wir heute alle anthropologischen

Wissenschaften in einer wahrhaft kritisch betriebenen Gesellschafts-
und Kulturpolitik endlich fruchtbar machen müßten. Diese Aufgabe kann
aber nicht von einer aufgeblähten und usurpativen neuen Mammutdisziplin
übernommen werden. Vielmehr setzt sie eine planmäßige Zusammenarbeit
der einschlägigen Wissenschaften und angemessene Institutionalisierungen
voraus, womit wir leider noch kaum angefangen haben. Dabei sind auch die
normativen Probleme in einer kritischen Weise, die mit den modernen
Gegebenheiten ernst macht, mit einzubeziehen.

Hans Ryffel

Werner Fuchs: Todesbilder in der modernen Gesellschaft. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt a. M. 1969.

Die vorliegende Schrift verdient nicht allein von ihrem Thema her unser
Interesse, vielmehr liefert sie unbeabsichtigt auch einen lehrreichen Beleg
dafür, daß Vertreter der zeitgemäßen «rationalen» Aufklärung und des

«progressiven» Fortschrittsglaubens in illusionären Begriffshypostasen
befangen sein können. Fuchs will die in der neueren Kulturkritik übliche
Behauptung, der gemäß «der Tod in der modernen Industriegesellschaft an
den Rand geschoben worden» sei, zurückweisen. «Diese These von der
Todesverdrängung in der heutigen Gesellschaft durchzieht bei grundsätzlich
gleichbleibendem Argumentationskern nicht nur kulturkritische und
zeitdiagnostische Publikationen, sondern tritt auch in den Wissenschaften auf.
Unter anderem wird sie in einer Reihe von soziologischen Arbeiten
vorgetragen.» Er verfolgt dabei zwei Absichten: «Zum einen ist die
Verdrängungsthese relativ unausgeführt und in ihren Inhalten pauschal. Dies
allein schon macht sie ganz und gar ungeeignet für die Soziologie. Zum
andern ist sie durchsetzt mit ideologischen Momenten und
Handlungsanweisungen. Sie ist nicht nur Diagnose, sondern zugleich Klage über den
vorgefundenen Zustand der Orientierungen über den Tod und ein Versuch,
diese Orientierungen zu ändern, die Individuen wieder zur vollen Anerkennung

ihrer Sterblichkeit zu bringen. In Klage und Handlungsanweisung
wird der Tod als ewige Konstante abgesetzt von der Verfassung der modernen

Gesellschaft, als ewiger Wert verherrlicht, an dem sich die menschliche
Gebrechlichkeit und die Vergeblichkeit aller gesellschaftlichen Praxis
ablesen läßt. Beide Absichten, die differenziertere Untersuchung der heutigen
Todesbilder und ihrer Widersprüche wie die Lösung dieses Themas aus dem
Zusammenhang kulturkritischen Denkens, sind kompatibel» (7).

Zur Realisierung der beiden Absichten bedient sich Fuchs «sozialer
Definitionen des Todes» (21). Was damit gemeint ist, ergibt sich aus seinen
Darlegungen : es sind die in verschiedenen Sozietäten herrschenden Auffassungen
oder Deutungen des Todes, deren Bezug zum erfahrbaren Tod der
individuellen Menschen freilich durchwegs dunkel bleibt. Zwar mißt der Verfasser
diese sozialen Todesbilder am Begriff des «natürlichen Todes», den er selbst

«widersprüchlich» nennt (63 u. s.), aber von ihm meint, er eröffne «bedeut-

230



same Möglichkeiten der historischen und sozialen Differenzierung der
Erfahrung und Realität des Todes» (219). Danach wird man wohl vermuten
dürfen, daß dieser sein Begriff des natürlichen Todes - «natürlich» im
doppelten Sinne: «aufgrund von Natur» wie auch «gerecht» und «normal»
(220) - deshalb für die sozialen Todesauffassungen maßgebend ist, weil er
der erfahrbaren Todesrealität am nächsten kommt. Allein bei genauerem
Zusehen zeigt sich, daß seine entscheidende Bestimmung gar nicht auf der

primären Erfahrung des sich ereignenden naturhaften Todes bzw. Sterbens,
sondern auf einem gesellschaftlichen Postulat beruht, das von der anonymen
hypostasierten «Gesellschaft» vertreten wird. Das Postulat «verlangt eine

gesellschaftliche Verfassung, in der ein solcher natürlicher Tod die Regel ist
oder mindestens zur Regel werden kann. Jedem muß es möglich sein, am
Ende seiner Kräfte zu verlöschen, ohne Gewalt und Krankheit oder
vorzeitigen Tod seine biologischen Lebenskräfte bis an ihre Grenze auszuleben.
Wie anders könnte man von natürlichem Tod reden!» (72).

Nun, ich meine, man kann sehr wohl nicht nur aufandere Weise von einem
«natürlichen Tod» reden, sondern man muß es tun, wenn man nicht von
vornherein wie Fuchs dogmatisch dekrediert, was unter der «Natürlichkeit»
des menschlichen Todes zu verstehen sei. Es würde sich dann um jenen Tod
handeln, der zunächst als ontische - nicht bloß gedanklich konstituierte -
Möglichkeit zum Seinsbestand der individuierten Lebewesen gehört und der
sich im extremen Fall ohne jeglichen Einfluß von außen, also «von sich aus»
als endgültiges Ende des entsprechenden individuellen Lebensablaufes
verwirklicht. Das ist der eindeutige Befund der Erfahrungen, die wir an sterbenden

bzw. toten Lebewesen machen - allerdings ein Befund, der sorgfältig aus
dem vordergründigen Schleier von Deutungen und Wertungen
herausgehoben werden muß. Als «endgültiges Ende» definiert freilich auch Fuchs
seinen Begriff des «natürlichen» Todes, aber er knüpft die Bedingung daran,
die faktisch nur sehr selten - wenn überhaupt - empirisch realisiert ist: daß
der Tod nämlich als «friedliches» Ende sozusagen aufgrund der aufgezehrten
Lebenskräfte eintreten müsse. Nicht allein die Menschen, sondern auch die
Tiere sterben kaum je aus «Altersschwäche», d. h. so, wie Fuchs es verlangt.
Nach seinem Postulat müßten die weitaus überwiegenden Todeseintritte bei
allen Lebewesen als «unnatürlich» bezeichnet werden. Daran wird ersichtlich,

zu welchem Unsinn es führen kann, wenn der Natur zugehörige, nicht
von Menschen aktiv hervorgebrachte Geschehnisse ausschließlich unter
soziologische Aspekte gerückt werden. Damit leugnen wir die vielfältige
gesellschaftliche Relevanz des menschlichen Todes keineswegs, wir bestreiten

lediglich seinen primär sozialen Charakter.
Fuchs bewertet seinen Begriff des natürlichen Todes zumal in der

Konfrontation mit den archaischen (magischen) Todesauffassungen als den

«progressivsten», obwohl er selber bedauernd feststellt, daß er in der modernen

Gesellschaft die konservativen Todesdeutungen nicht völlig verdrängt
habe. Anscheinend sieht er in ihm das Resultat des sozialen

Rationalisierungsprozesses, den er gelegentlich auch als «Säkularisierung» oder «Pro-
fanisierung» der magischen Todesbegriffe bezeichnet. Leider erfahrt man
nicht, was er unter der «Rationalität» verstanden wissen will, so daß man

231



vom Verdacht nicht los kommt, sie fungiere ähnlich wie die agierende
hypostasierte Gesellschaft als «Fetisch». Denn die inhaltliche Bestimmung
des natürlichen Todes als endgültiges Ende hat weder mit Vernünftigkeit,
Denkbarkeit noch mit gesellschaftlicher Verfügbarkeit, sondern einzig und
allein mit der diesseits von «Rationalität» und «Irrationalität» gelegenen
rezeptiven Erfahrbarkeit zu tun. Es scheint, als ob Fuchs den Begriff des

natürlichen Todes ausschließlich deshalb bevorzugt, weil er der «modernste»,
«progressivste», in der heutigen Gesellschaft vermutlich verbreitetste ist;
daraus würde verständlich, weshalb er ihn nirgends auf seine Adäquation
mit den feststellbaren Gegebenheiten hin befragt. Allein die Gültigkeit einer
Erkenntnis vom Grad ihrer Annahme durch die «fortschrittlichste» Gesellschaft

abhängig zu machen, dürfte doch wohl abwegig sein und sie der
Macht der großen Zahl ausliefern.

Postulate sind sinnvoll und notwendig, wo es sich um primär praktische
Angelegenheiten handelt, also etwa um soziale Ordnungen oder um die
Beherrschung der Natur, die der Autor so außerordentlich hoch taxiert und zu
der gewiß auch die Hinausschiebbarkeit des Todes gehört. Im Hinblick auf
die Erfassung des Seienden jedoch führen sie - die Postulate - oft genug zu
Verfälschungen oder Blindheiten. Dafür liefert Fuchs ein weiteres Beispiel.
Er zitiert - mit Recht verwerfend - einige theologische Äußerungen, in denen
die Ubermächtigkeit des Todes mit der Absicht gepriesen wird, die radikale
Hinfälligkeit des Menschen zu demonstrieren und ihn solcherart für den
Glauben an die offenbarte Heilsgewißheit empfänglich zu machen oder
soziale Machtverhältnisse zu «verewigen». Aber dieser Mißbrauch
rechtfertigt die Leugnung oder Verschleierung jener Übermächtigkeit so wenig
wie das Scheitern der illusionären Versuche, den menschlichen Tod durch
dessen Austreibung zu «überwinden», an ihr.

Was nun Fuchs an Informationen über Formeln in Todesanzeigen,
Todesauffassungen der Kinder, Bestattung und Trauer, Medizin und
Altersgarantie usw. beibringt, behält seinen Wert unabhängig von den
fragwürdigen Tendenzen des Autors.

H. Kunz

Jacques Derrida: La Voix et le Phénomène. P.U.F., Paris, 1967 (Coll.
Epiméthée), 1 vol., 117 p.

«Le présent essai, écrit l'auteur, analyse la doctrine de la signification
telle qu'elle se constitue dès la première des Recherches Logiques.» Or, sous

l'aspect sévèrement limité que semble revêtir un tel propos, Jacques Derrida
ne fait rien moins qu'ouvrir une nouvelle voie à ce que, faute de mieux, nous
continuerons d'appeler la philosophie. Car, peut-on, même malentendu
compris, user de ce vocable et d'autres semblables pour désigner le mouvement

d'une recherche qui pose en pleine lumière les frontières du domaine
métaphysique, qui en dessine enfin la clôture? Cette réflexion sur l'analyse
husserlienne du concept de signe (c'est-à-dire sur le système des «distinctions
essentielles» qui commandent cette analyse) conduit à un renversement dans

l'appréciation du rapport de la métaphysique à la phénoménologie. Il ne

232



s'agit plus seulement de déceler en cette dernière quelque présuppostition
d'ordre métaphysique qui rendrait vaine sa prétention à la Voraussetzungs-

losigkeit mais de découvrir dans la phénoménologie comme telle le projet
métaphysique lui-même retrouvant «la pureté seulement restaurée de son
origine».

Tout au long de la tradition de la philosophie occidentale s'est affirmée la
prééminence de la pensée sur la parole, de la parole sur l'écriture, de la
vérité sur le signe. Tel est aussi le fond de la métaphysique, laquelle a charge
de fonder et de confirmer cette prééminence. Le moment où cette structure
surgit comme question est celui de l'achèvement de la métaphysique. Or, cet
achèvement s'annonce dans la métaphysique elle-même lorsque, par sa

fidélité inaltérable à ses motifs instaurateurs et sa volonté de justification
radicale, elle est entraînée à impliquer dans son discours son propre ressort
caché. Mieux, elle en vient à constester sa structure fondamentale - instaura-
trice en même temps que directrice - dans la mesure où ses résultats
s'approfondissent jusqu'à la négation de celle-ci. Tel est le processus que D. nous fait
admirablement voir, à partir de ces simples (mais importantes) prémices de
la phénoménologie qu'offre la première Recherche logique.

L'analyse husserlienne du signe repose sur un système de distinctions plus
logiques que descriptives qui constituent un cadre possible de recherches et

que les analyses ultérieures viendront remplir et confirmer, sans pourtant y
réussir totalement. Dans le 1er chapitre {Le signe et les signes), l'auteur étudie
en détail la dualité (plus fonctionnelle que substantielle) du signe expressif
et de l'indication et s'interroge sur le mutisme du texte husserlien quant au
signe en général (question justifiée déjà au plan de la langue: le renvoi
expressif: Hinzeigen et le renvoi indicatif: Anzeigen semblent requérir un
éclaircissement préalable du Zeigen) • La réponse esquissée parJ. D. est qu'en se

gardant de postuler et de décrire une «essence du signe», Husserl n'a fait
qu'obéir à une nécessité interne à sa problématique et peut-être restée ignorée
de lui: Que le signe, loin de tomber sous la juridiction de la question «qu'est-
ce que?», d'être un «étant», «produit la ,philosophie' comme empire du
ti esti?»

Cette dualité dans le champ du signe en général, Husserl la pense comme
l'extériorité de l'indication au signe expressif. Mais l'analyse n'en révèle-t-elle

pas dans chaque cas et sous diverses formes l'entrelacement de facto?
Sauvegardant la diérèse qu'il a instituée à leur sujet, niant toute validité de jure

pour la combinaison de la face non-signifiante du signe avec sa face expressive,

Husserl postule donc la réductibilité du moment indicatif dans 1'«

expression proprement dite». C'est alors le lieu, pour J. D., de suggérer (Gh. II:
La réduction de l'indice) comment toute la phénoménologie a pu se constituer
dans l'écart entre les deux sortes de signes: Les oppositions fondamentales

qui constituent (pour l'interprète actuel) la conceptualité phénoménologique
(fait/essence, transcendantalité/mondanité, noème/noèse, etc.) ont crû autour
de cette décision, lourde de toutes les conséquences, de l'analyste Husserl.

Réduire le moment indiciel dans les expressions revient à trouver les

conditions de réalisation de l'expressivité pure. Celles-ci sont remplies, d'après
Husserl, dans la «vie solitaire de l'âme», car la proximité absolue de ma vie

16 Studia Philosophica XXVIII 233



psychique à mon ego a pour effet de rendre l'indication, l'usage de signes
empiriques, en général le recours à l'extériorité, inutile dans la sphère de
cette vie. Là, le Hinzeigen n'est plus en entrelacs avec aucun Anzeigen.
L'expressivité est détachée de toute fonction de manifestation ou de communication,

soit de cette non-présence qui, dans le rapport à autrui comme dans le

rapport à soi par la temporalisation, fissure le présent vivant. Dans cette
démarche de Husserl, J. D. nous fait voir tous les traits de ce qui viendra plus
tard - ne faisant peut-être qu'occuper l'espace ouvert par cette première
tentative - sous le nom des réductions. La réduction au monologue intérieur
est bien en effet une «mise entre parenthèses de l'existence mondaine
empirique»: pour Husserl, le signe est, en son fond, signe indicatif, impliquant
une existence qui fait obstacle à sa totale animation par une «Geistlichkeit»,
un esprit-volonté. Ce qui montre que le vouloir-dire est un vouloir-dire, d'où
J. D. se risque à présenter la phénoménologie comme un volontarisme transcen-

dantal, terme par lequel se trouve déterminée plus précisément l'appartenance
de la phénoménologie à la métaphysique. Tel est l'objet du Chapitre III (Le
vouloir-dire comme soliloque). Un domaine privilégié est donc désigné d'où
l'analyse du signe pourra toucher son fond ultime, là où s'annonce le nécessaire

effacement de la notion de signe produite par la métaphysique. L'«in-
tériorité», la «vie spirituelle» semblent n'être que les termes en lesquels se

traduit la métaphysique elle-même, en tant que métaphysique de la présence;
c'est en eux que fonctionne le signe, avec les conséquences suivantes: tout
discours effectif relevant de la représentation, laquelle renferme en elle la
répétition, la reproduction nécessaire à la genèse de toute idéalité, «tout
signe en général est de structure originairement répétitive». Dans le chapitre
IV (Le vouloir-dire et la représentation), J. D. renverse donc en fait la thèse
centrale sur laquelle Husserl avait tenté de rendre compte de l'être du signe
et il découvre que la représentation la plus primitive Vorstellung, Gegen-

wärtigung) dépend de la possibilité de la représentation Vergegenwärtigung).

S'interrogeant alors sur les options husserliennes qui trouvent leur expression
dans les «distinctions essentielles», J. D. montre qu'elles s'appuient sur un
certain concept du temps, en particulier du «maintenant ponctuel»; il s'agit
donc d'éclairer la problématique sémiologique par les analyses des Leçons sur
la conscience intime du temps, ce qui est en grande partie l'objet du ch. V (Le
signe et le clin d'oeil). Si, d'une part, le présent ponctuel est, déjà dans les
Recherches logiques, la forme de la proximité à soi du sujet, les Leçons, «en
découvrant une intimité de la non-présence et de l'altérité à la présence»,
détruisent «en sa racine l'argument de l'inutilité du signe dans le rapport
à soi» (p. 74). De sorte qu'en se demandant si «tout ce qui s'annonce dans la
réduction à la ,vie solitaire de l'âme' n'est pas comme fissuré dans sa

possibilité par ce qui se nomme le temps», J. D. forge ici les concepts témoins
d'une tranquille subversion de la phénoménologie. Subversion qui trouve ses

moyens dans cela-même qu'elle met en question. Le ch. VI (La voix qui garde
le silence) illustre particulièrement bien cette démarche en donnant forme aux
contradictions qui minent le fond même des thèses de Husserl sur l'être du
sens. Husserl croit en effet trouver le sens «pur» dans une couche
préindicative et pré-expressive du vécu, de sorte que le heu d'origine du sens est

234



le silence absolu du rapport à soi. Or, le pur «s'entendre parler» que devrait
permettre ce rapport est, nous l'avons vu, contredit par le temps, lequel ne
peut être la production d'une monade parce qu'on ne peut le penser à partir
du présent et de la présence à soi de cette monade. Aussi, l'entrelacs du sens

avec les «couches» indicative et expressive est bien originaire; il interdit la
réduction complète. Mais si l'indication et l'expression (logique notamment,
le logos) se révèlent nécessaire (contrairement aux thèses husserliennes) à la
constitution du sens, c'est qu'elles sont, d'une certaine manière, plus
originaires que le sens comme vouloir-dire purifié par l'ascèse (sic) phénoménologique:

elles joueront pour cette raison, le rôle d'un supplément d'origine
(Ch. VII), terme qui marque à la fois l'attachement inévitable de la pensée

aux schèmes métaphysiques et son émancipation sur le chemin de leur
déconstruction.

Cette évocation de quelques thèmes de la pensée de J. D. est sans doute
impuissante à suggérer les qualités de son livre: une foisonnante richesse, un
mouvement vers une clarté de plus en plus grande, une maîtrise unique dans
la continuelle création d'un langage. Cette lecture de Husserl a entre autres
mérites celui de diriger l'attention sur des aspects très souvent négligés des

commentateurs mais toutefois assez fondamentaux pour ouvrir immédiatement

à une critique globale de la phénoménologie. D'autre part, le violent
éclairage qui frappe le domaine opératoire de l'analyse husserlienne débutante

révèle certaines faiblesses étonnantes de celle-ci : le caractère sommaire
des «distinctions essentielles», leur absence complète de remise en question
dans le progrès de la recherche et des Recherches. La description phénoménologique

ne revient pas sur ses assises, ne se critique pas en tant que projet
global - ou alors amorce cette critique à son insu - projet qui est, de quelque
manière, pré-phénoménologique; la réflexion de J. D. confirme ainsi le
caractère adialectique de la phénoménologie. Cependant, l'apport décisif de
La Voix et le Phénomène consiste en ce que cette œuvre donne naissance, au
cœur du travail critique, à des notions nouvelles (différance, trace, supplément,

etc.) et aptes à saisir un champ échappant à la juridiction de la
métaphysique de la présence. Un pas important est donc en train d'être accompli
dans le dépassement effectif de la métaphysique. Effectif car, du même coup,
un pas est fait vers une pensée plus aurorale que celle qui engage le logos
grec-occidental et pour laquelle l'histoire de l'être n'est qu'une époque du
jeu de la différance qui porte et borde le sens de l'être (voir la conférence
intitulée: La différance, in Tel quel, Théorie d'ensemble, 1968).

Jean-Louis Galay

Karl Dürr: Metaphysik und wissenschaftliche Philosophie. Duncker & Hum-
blot, Berlin 1967.

An seinen Aufsatz «Metaphysik und Logischer Positivismus» in den Studia
Philosophica, Band 22 (1962) anknüpfend, rückt Dürr einige als

«metaphysische» beanspruchten Sätze von Aristoteles und Leibniz unter Beiziehung
von Sekundärliteratur, Hume und Kant, in das «Licht» jener logistisch-
sprachanalytischen Philosophie, die er in den «Principia Mathematica», im

235



«Tractatus Logico-Philosophicus» und im «Wiener Kreis» dokumentiert
sieht. Diese Philosophie hält Dürr offenbar, obzwar stillschweigend für eine
«wissenschaftliche Philosophie», wenngleich er an ihr weder den
«wissenschaftlichen» noch den «philosophischen» Charakter expliziert oder gar
begründet. Ebenso wenig stellt er die Frage nach dem Recht und Sinn einer
solchen Konfrontation, die er indessen - vermutlich um der Präzision der
Formulierungen willen - mit einem unverhältnismäßigen Aufwand an
Umständlichkeit durchführt. Dafür ein Beispiel: «Es sind zwei Ausgaben der
Kritik der reinen Vernunft ins Auge zu fassen und es ist festzustellen, daß die
eine dieser Ausgaben 1781, die andere 1787 erschienen ist; man nennt
diejenige vom Jahre 1781 die erste und diejenige vom Jahre 1787 die zweite
Auflage Jede der beiden Fassungen des Werkes von Kant ist eindeutig
durch eine der beiden Auflagen repräsentiert, so daß jeder Fassung genau
eine Auflage und jeder Auflage genau eine Fassung entspricht». Danach
beleuchtet der Verfasser einen «Fortschritt» im «Gebiet der Geschichte der
Philosophie», weshalb man «jetzt nicht mehr sagen kann, daß es in der
Philosophie keinen wissenschaftlichen Fortschritt gebe». Er besteht darin, daß
der Wiener Kreis und Wittgenstein drei Dinge geleistet haben, die bei Kant
fehlen oder falsch sind : sie haben die Kontradiktionen beachtet und gezeigt,
daß einerseits die logischen und mathematischen Sätze «als analytisch zu
betrachten sind», und daß es andererseits synthetische Urteile a priori nicht
geben kann. Der Wiener Kreis hat aber aus seiner Interesse- oder Verständ-
nislosigkeit für «metaphysische Sätze» deren «Sinnlosigkeit» dekretiert:
ist das auch «wissenschaftlich»?

H. Kunz

Otto Janssen: Gesammelte Abhandlungen zur Frage des Seins. Ernst
Reinhardt Verlag, München/Basel 1963.

Kennt man die Hauptschriften Janssens nicht und gerät man unvorbereitet

an diese «Gesammelten Abhandlungen», dann steht eine schwierige
Lektüre bevor. Oft taucht die bemühende Floskel auf, «an anderer Stelle» sei

gründlicher über das Verhandelte geschrieben worden. Dieses «umkreisende»
Denken prägt auch den Stil. Die Sätze sind durchwirkt und durchbrochen von
Rückverweisungen, Beifälligem, Erweiterungen, Korrekturen. Bei «Gesammelten

Abhandlungen» sollte man auch den Grundsatz beachten, daß das
Gesammelte tatsächlich ein Ganzes werde. Das ist hier nicht der Fall.
Grundbegriffe bleiben ungeklärt, wie z. B. das «ichterminierte Daseinsfeld» - es sei

denn, man greife zurück auf die Schriften «Denken und Bewußtsein. Eine
Studie zur Problematik des Bewußtseins» (Berlin 1933) oder «Seinsordnung
und Gehalt der Idealitäten» (Meisenheim 1950). Auch eine kurze Einleitung
in das Philosophieren dieses Denkers hätte nicht geschadet.

Der Wert der vorliegenden Sammlung ist hauptsächlich ein kritischer.
Vorzüglich gelingt es dem Verfasser, aufdie überall unbesehen in unserer Sprache
und philosophischen Begriffsweit verborgenen Residuen alter Weltbilder
aufmerksam zu machen. Im Mittelpunkt steht das «Feld des Daseienden»,
auf das bezogen die Grundbegriffe wie «Ich», «Bewußtsein», aber auch

236



«Sein» und «Nichts» analysiert werden. Wenn wir richtig verstehen, will
der Verfasser einen Standort beziehen, der ihn gleicherweise absichert gegen
ein Hineingleiten in die Tiefen des «Seins» und gegen eine existentielle
«Fundierung» der philosophischen Grundbegriffe. Das bringt dieses Denken
in ein Fluktuieren eigentümlicher Art. Kennt es auch nach beiden Seiten seine

Grenzen, möchte es doch - seinem Ansatz beim «Feld des Daseienden»
(u. a. S. 60) gemäß - beiden Anliegen, den rein ontologischen und den rein
existentiellen, gerecht werden. Allerdings vermischt sich im Begriff des

«Daseienden» als dem gegenwärtigen «Etwas» Vieles, das unterschieden gehört.
Der Autor nimmt seinen Einsatz beim «gegenwärtigen Daseienden», aus dem

er Gegenwärtigkeit, «Idealität», den Modus des «Nicht-daseienden», ja
sogar der Begriff des Seins eruiert; indem er das Etwas, das «da» ist, besonders

heraushebt, kommt aber auch die existentielle Instanz, dem dieses Da widerfahrt,

ins Spiel.
Etwas deutlicher wird dieser Standpunkt in der Diskussion des Begriffs

der Zeit. Die Darlegungen bleiben allerdings eindeutig dem Bereich des

Ontologischen verhaftet. Darüber gibt der Verfasser selber klaren Bescheid:
«Vorerst möge festgestellt werden, daß Zeit, gleichviel wessen Zeit sie sein mag,
durchaus in der Bestimmtheit ihres evidenten und ideellen Daseins zu stehen
vermöchte, mag immer sie nur als etwas Unselbständiges, auf Fundierung
Angewiesenes, da sein, und weiter : daß diese Bestimmtheit, rein auf sie selber,
nicht aber auf irgendwelche Fundierungen hin bestehen, nicht anders zu
verstehen sei, als die bloße Daseinsbestimmtheit irgend eines, selbst irgend eines

beliebigen, anschaulichen Etwas, das vor' uns steht und dessen unumgängliche

Verfassung sie bildete» (S. 104). Wenn wir den Autor bei dieser

Formulierung behaften dürfen, so lehnt er im gleichen Satze zwar eine externe
«Fundierung» der Zeit ab, legt sie aber unversehens aus als eine
«Daseinsbestimmtheit irgend eines Etwas». Das Postulat, Zeit frei aus sich selbst zu
deuten, wird damit aufgestellt und zugleich dispensiert. Aus diesen Gründen
ist auch die Formulierung einer «daseienden Zeit» fragwürdig, ja in sich selbst

widersprüchlich. Damit wird versucht, Zeit durch die Charakterisierung des

«Daseins» oder des «Daseienden» zu spezifizieren. Seltsamerweise besteht
der Verfasser stets darauf, die Existenz, die das Daseiende erfahrt, gleichsam
zu überspringen. Nun ist aber ganz unerfindlich, wie die Zeitphasen Gegenwart,

Zukunft und Vergangenheit ohne Reflexion auf die Wirklichkeit des

Existierens überhaupt ausgemacht werden können. Offenbar ist im
vielverwendeten Fundamentalbegriff des «Feld des Daseienden» bereits die
«Gegenwärtigkeit» und Zeit miteingeschlossen. - An diesem Beispiel sei gezeigt,
daß dieses Denken viele «Selbstverständlichkeiten» in die Schwebe bringen
kann, doch wegen seiner massiven ontologischen Tendenz begriffliche Ver-
waschungen allzuwillig in Kauf nimmt. Armin Wildermuth

Franz Brentano: Die Abkehr vom Nichtrealen. Francke Verlag, Bern und
München 1966.

Nach der Jahrhundertwende hat sich im Denken Brentanos eine Art - wie
O. Kraus sie genannt hat - «kopernikanische» Wendung vollzogen; derart,

237



daß er eine Anzahl überlieferter philosophischer Begriffe (intentionale Inhalte,
Universalien, Unmöglichkeiten, entia rationis, Relationen u.a.) als
«Fiktionen der Sprache» erklärte. Dem stellte er die These gegenüber: «Keiner
denkt etwas, was nicht so wie er es denkt, den Begriff des Realen in sich
begreift. Es gilt dies für alle Modi des Denkens im weitesten Sinne des Wortes,
für das Urteilen und Lieben oder Hassen ebenso wie für das Vorstellen. So

ist denn auch kein Name, der wahrhaft und eigentlich etwas nennt, der nicht
ein Reales nennt».

Im vorliegenden Band findet diese von der Herausgeberin Franziska Mayer-
Hillebrand als «Abkehr vom Nichtrealen» gekennzeichnete Lehre eine mehrfache

Darstellung. Einmal druckt sie als «Einleitung» ihre 1917/18 unter
Leitung von A. Kastil entstandene (hier jetzt veränderte) Dissertation ab, in
welcher vorallem die Einwände A. Martys gegen die neue Lehre Brentanos
erörtert und widerlegt werden. Sodann wählt sie aus dem umfangreichen
Briefwechsel Brentanos mit Marty und Kraus die auf das Thema bezüglichen
Partien zur Publikation aus. Und schließlich enthält der Band 14 teilweise
noch unveröffentlichte kurze Abhandlungen von Brentano.

Der zitierte Passus und andere Formulierungen zeigen, daß es Brentano
um den Begriff des Realen und nicht um die einzelnen «realen» Dinge und
Ereignisse geht. Das ergibt sich auch aus den illustrierenden Beispielen, die
sich vorwiegend aus erdachten Abstraktionen - etwa: ein Denkendes stellt
ein Denkendes, das ein Rotes oder Blaues denkt, vor - rekrutieren. Sollten
Brentano und seine Anhänger nun verkannt haben, daß dieses «Reale» genauso

eine Sprachfiktion ist wie die von ihm als solche beanspruchten Gebilde?
Wenn alles das «real» sein soll, was ich zum Gegenstand des «Denkens»
(Vorstellens, Urteilens, Liebens, Hassens, Wünschens, Zweifeins usw.)
machen kann, das «Realsein» oder der Begriff des «Realen» also vom
Gedachtwerdenkönnen bestimmt wird, dann ist unser vorgestellter Mond ebenso
«real» wie ein Sehakt oder wie ein phantasierter Kentaur. Nur fallt dann
eben der vermeintliche Unterschied zwischen angeblich «Realem» und
«Nichtrealem» dahin.

Ob diese merkwürdige Lehre Brentanos für die gegenwärtige philosophische

und psychologische Forschung - von den Liebhabern der Reflexionsund

Sprachspiele also abgesehen — noch relevant sein kann, wird man
bezweifeln müssen. Für die Geschichte der Brentano-Schule bleibt der Band
indessen wertvoll. Er hat durch die von der Herausgeberin beigesteuerten
ausführlichen Inhaltsübersichten an Brauchbarkeit erheblich gewonnen.

H. Kunz

Ernst Konrad Specht: Sprache und Sein. Untersuchungen zur sprachanalytischen

Grundlegung der Ontologie. Walter de Gruyter & Co. Berlin
1967.

Im vorliegenden Buche geht es Specht um eine «sprachanalytische Grundlegung

der Ontologie». Wie er selbst gegen das Ende sagt, sind seine Unter-

238



suchungen «eigentlich Explikationen des Kantischen Diktums, daß das
Sein kein reales Prädikat» sei, weil «'sein' kein inhaltlich bestimmter
Gattungsbegriff, sondern ein inhaltlich leerer, formaler Begriff ist». «Die
sprachliche Analyse der verschiedenen Existenzaussagen», so faßt der
Verfasser seine Ergebnisse zusammen, «hat nun gezeigt, daß diese prinzipiell
anders funktionieren als die entsprechenden S-P-Sätze mit Vollwerben.
Welche Form der Existenzaussage man auch betrachtet, in jedem Falle wird
das Wort 'sein' nicht als Prädikat verwandt, das von Dingen ausgesagt würde.
Existenzaussagen informieren uns vielmehr über die Beziehungen, die
zwischen einem bestimmten Ausdruck der Sprache und dem für die Anwendung
des betreffenden Ausdrucks in Aussicht genommenen Gegenstandsbereich
bestehen». Das Wort «sein» bezeichnet «kein Seiendes, weder eine Idee noch
ein Attribut, noch sonst irgendetwas Damit wird allerdings nicht behauptet,

daß 'sein' ein sinnloser Stimmhauch, ein flatus vocis sei. Die Disjunktion:
ein Wort bezeichnet entweder etwas oder es ist ein sinnloses Wortgebilde, ist
eben zu eng; es gibt viele Wörter unserer Sprache, die oft eine sehr verwickelte
Funktion haben, ohne deswegen ein Etwas zu bezeichnen, d. h. sie haben
Bedeutung, ohne daß ihnen ein Gegenstand entspricht. Das gilt auch für das
Wort 'sein', das eine sehr wichtige und komplexe Funktion hat, sich indes aber
nicht auf eine Wesenheit namens 'das Sein' bezöge».

Zunächst skizziert Specht «Aufgabe und Umfang der traditionellen
Ontologie», so wie sie vorallem Aristoteles bestimmt hat. Danach folgt die
«sprachanalytische Diskussion des Seinsproblems», wobei Gipper, Wittgenstein u. a.,
nicht aber Lohmann Berücksichtigung finden (entsprechende Beschränkungen

finden sich auch sonst, so fungiert Stegmüller für «die» Logik). Dann
werden die von Aristoteles unterschiedenen Bedeutungen des Wortes «sein»
unter den sprachanalytischen Aspekt gerückt, und schließlich die (durch das

«Sprachsystem über Substanzen und Qualitäten» bedingten) Grenzen der
aristotelischen Lehre in einer «umfassenden Interpretation der Bedeutungsentfaltung

von 'sein'» aufgewiesen.
Wenn die Arbeit auch zu einem guten Teil aus mehr oder weniger künstlich

entworfenen Modellen von Sprachsystemen besteht und insofern ein
«Glasperlenspiel» darstellt, sind ihre Ausführungen doch klar und ohne
verstiegene Spekulationen - was in der jüngsten deutschen Philosophie
bereits wieder ein Plus ist. Gleichwohl bleibt sie unbefriedigend, weil sie nicht
nach den Gründen der offensichtlichen ontischen Unzulänglichkeiten der
(existenzialen und prädikativen) Seinsaussagen frägt. Mit dem zweifellos eine
Seinsaussage implizierenden Satz: «Ein Hund heult in der Nacht», kann ein
wirklicher konkreter Hund, ein «heulender Hund» in einem Roman oder in
einem Film gemeint sein, mithin drei Sachverhalte, die hinsichtlich ihrer
Seinsart trotz der identischen Aussage in sich radikal verschieden sind.
Solange man sich nicht an das (freilich unvermeidlich vergegenständlichte)
Seiende selbst heranwagt und sich auf den sprachlich-logischen Bereich
beschränkt, bleibt das alte ontologische, im entsprechenden Gottesbeweis
repräsentierte Denken in seiner täuschenden, verführenden und nivellierenden
Macht herrschend.

H. Kunz

239



Helmar G. Frank: Kybernetik und Philosophie. Materialien und Grundriß

zu einer Philosophie der Kybernetik. Duncker & Humblot, Berlin 1966.

Frank fragt als Kybernetiker nach dem Verhältnis zwischen Kybernetik
und Philosophie. Seine Wissenschaft bestimmt er als «allgemeine,
mathematische Theorie informationsumsetzender Prozesse und Systeme, darüber
hinaus ihre Konkretisierung auf physikalisch, physiologisch oder psychologisch

zu kennzeichnende informationsumsetzende Prozesse und Systeme und
schließlich die technische Verwirklichung oder Veränderung solcher Prozesse

und Systeme». Er nennt sie auch eine «Wissenschaft über das Ineinandergreifen

von Wissenschaft und Technik» oder eine kalkülisierende «Theorie
oder Technik der Nachrichten und der nachrichtenverarbeitenden Systeme».
Als das «ursprüngliche Anliegen» der Kybernetik bezeichnet er die «Objekti-
vation», d. h. die maschinelle, von Automaten geleistete «Nachahmung»,
«Wiederholung» oder «Abbildung» der «nachrichtenverarbeitenden
Prozesse des Menschen, also insbesondere des Wahrnehmens, Denkens und im
Gedächtnis Behaltens», mit welcher - und das ist entscheidend - die «Welt»
verändert werden soll. «Die Kybernetik bezweckt. wegen ihrer Zielsetzung

der Objektivation geistiger Arbeit stets eine 'Weltveränderung. Die Welt
verändern heißt aber streng genommen nur: bestimmte veränderte
Sinneswahrnehmungen bewirken».

Bezüglich des Begriffs der Philosophie hält sich der Verfasser an Bolzanos
Definition, dergemäß sie die «Wissenschaft von dem objektiven Zusammenhange

aller derjenigen Wahrheiten, in deren letzte Gründe nach Möglichkeit
einzudringen, wir uns zu einer Aufgabe machen, um dadurch weiser und
besser zu werden», sei. Von da aus stellt er die Ubereinstimmungen und die
Unterschiede zwischen der Kybernetik und «der» Philosophie heraus. Als
Grundthesen des Buches formuliert er folgende: «(1) Kybernetik und
Philosophie sind nicht aufeinander zurückführbar, aber aufeinander beziehbar,
nämlich zueinander komplementär. Insbesondere ist also neben einer
Philosophie der Kybernetik auch eine Kybernetik der Philosophie möglich. (2) In
der Kybernetik vollzieht sich, und zwar bei der Analyse des Begriffs der Nachricht,

eine Konfrontation der Bewußtseinsthematik mit einem dem Kalkül
und der technischen Konstruktion verpflichteten Denken, ohne daß die
Kybernetik dadurch eine metaphysische Komponente erhalten müßte.
(3) Die grundsätzliche Bedeutung der Modellthematik für die Kybernetik liegt
in der heuristischen Funktion des Modells, insofern die Heurisitk jene Hintergründe

der Denkprozesse behandelt, die dem Menschen selbst noch so unklar
sind, daß ihm ihre Objektivierung in Automaten Schwierigkeiten bereitet. Die
Kybernetik sieht sich also gezwungen, über den Bereich von Wahrnehmung
und Logik hinaus zur 'intellektuellen Intimsphäre' des Menschen
vorzudringen. (4) Durch die Kybernetik bahnt sich eine Ausdehnung eines dem
Kalkül verpflichteten Denkens noch über die Kybernetik hinaus in den
Bereich der normativen Ideologie hinein an; was im konkreten Falle 'sittlich' ist,
dürfte daher künftig durch Rechenautomaten ermittelbar sein». Rücksichtlich

der letzten These ist anzumerken, daß Frank unter der «Ideologie» jedes
System von Sätzen versteht, das für diese Verbindlichkeit beansprucht, ohne

240



ihre «Wahrheit» - auch nicht die vom Verfasser konzipierte «kybernetische
Wahrheit» - nachweisen zu können. Deshalb gehört z. B. jedes Forderungen
enthaltene System von Sätzen zur Ideologie.

Frank bemüht sich mit Erfolg um eine klare und präzise, in vier Kapiteln
durchgeführte Darstellung der Probleme, deren Überschriften lauten: Das
Verhältnis zwischen Kybernetik und Philosophie; Kybernetik und
philosophische Grundlagenforschung; Kybernetik und Wissenschaftstheorie;
Kybernetik und Ideologie. Obwohl Frank viel besonnener und zurückhaltender

bleibt als etwa Steinbuch, melden sich doch kritische Bedenken. Gewiß
steht es der Kybernetik legitimerweise zu, ihr kognitives Interesse gemäß der
praktischen Abzweckung aufkalkülisierbare Sachverhalte zu beschränken,
zumal etwa für die destruktive Weltveränderung minimale Gegenstandskenntnisse

ausreichen - um ein drastisches Beispiel anzuführen: einer weidenden
Kuh genügt es, die ihr zuträglichen Kräuter von den unzuträglichen
unterscheiden zu können. Allein es mutet dann doch reichlich grotesk oder wie ein
schlechter Witz an, wenn das naturwissenschaftliche Denken dermaßen
eingeschränkt wird, daß ihm zur entsprechenden, d. h. naturwissenschaftlichen
Betrachtung des «deutschen Waldes» nur übrig bleibt, an einem fallenden
Tannenzapfen die Richtigkeit des Fallgesetzes zu bestätigen - was man zweifellos

auch eine «Information über das betrachtete Stück deutschen Waldes»
heißen kann. Entschieden bestreiten muß man indessen das Recht der
Behauptung, daß mittels der kybernetischen Objektivationen der «geistigen
Prozesse» auch nur das kleinste Moment an diesen selbst erfaßt, geschweige
denn das «Verständnis unseres Denkens vertieft» wird und werden kann.
Was die Kybernetiker irreführend als «Objektivationen» geistiger Prozesse

bezeichnen, hat mit den letzteren als solchen überhaupt nichts zu tun;
vielmehr werden mit Automaten Resultate erzeugt, die - sehr viel unzulänglicher
- auch vom menschlichen Denken hervorgebracht werden können. Daraus
nun auf eine qualitative oder energetische Ähnlichkeit, Gleichheit oder
Identität beider Vorgänge, der maschinellen und der psychischen, zu schließen,

ist etwa so, wie wenn man behaupten würde, die Wiedergabe eines
Liedes durch eine Grammophonplatte sei das «gleiche» Geschehen wie
die im Sänger ablaufenden physiologischen und psychischen Prozesse. In
Wirklichkeit spielen die letzteren in den kybernetischen Automaten nicht die
geringste Rolle, sonst müßten sie in ihnen aufweisbar sein.

Hinzu kommt eine ebenfalls von der Orientierung an den gleichen Resultaten

motivierte ausgeprägte Tendenz, Ausdrücke wie «Subjekt» und
«Objekt», «Nachricht» und «Nachrichtenempfänger» zu formalisieren und zu
nivellieren, damit die jeweils gemeinten unterschiedlichen Sachverhalte -
z. B. das menschliche und das automatische «Subjekt» - stillschweigend
einander gleichzusetzen und schließlich allein den kybernetischen Bedeutungsgehalt

der Ausdrücke zu berücksichtigen. Mit einer solchen Taktik läßt sich

z. B. die Frage, ob Automaten «leben» und «denken» können, lediglich verbal

und also täuschend, nicht sachhaltig erörtern. Frank schreibt: «Wenn
man als hinreichendes Kriterium des Lebens die Zielstrebigkeit, Spontaneität

und Selbstproduktionsfähigkeit festlegt, dann sind kybernetische
Maschinen möglich, welche leben». Allein dabei wird gar nicht gefragt, ob die

241



«Zielstrebigkeit», «Spontaneität» und «Selbstreproduktionsfahigkeit» der
Lebewesen mit den anscheinend entsprechenden, ausschließlich von den
gleichen Leistungen her erschlossenen und unterstellten Fähigkeiten der
Automaten wirklich übereinstimmen, oder ob es sich lediglich um
oberflächliche, verbal nivellierte Ähnlichkeiten handelt. Im übrigen kommt es

hier wohl nicht bloß auf die «bewiesene Erkenntnis der Kybernetik» an, daß
Automaten möglich, mithin denkbar sind, «die sich selbst nachzubauen
vermögen ähnlich wie die lebende Zelle», sondern ob solche Automaten faktisch
gebaut worden sind. Und was deren angebliches «Denken» angeht, so darf
man die «Begründung» der positiven Behauptung als eine Erschleichung
bezeichnen, wenn zuvor als Kriterium des menschlichen Denkens die schrittweise

Verarbeitung von Nachrichten, die bereits mit Recht als Leistung den
Automaten zugeschrieben wurde, postuliert worden ist - als ob dies die
zentrale oder gar einzige Fähigkeit des Denkens sei. Die Leugnung der Legitimität

des Schlusses von der Gleichheit der Resultate und Wirkungen auf die
Gleichheit der sie zeitigenden Abläufe und Ursachen entspringt keineswegs
einer metaphysisch-idealistischen Position, etwa um die Eigenart und
Eigenständigkeit des menschlichen Geistes vor der Reduktion auf kybernetische
Prozesse zu «retten». Sondern sie folgt aus der Verpflichtung des

wissenschaftlichen Erkennens, seinen Ausgang von primären Gegebenheiten und
nicht von postulierten oder erschlossenen Sachverhalten zu nehmen. Mit
Recht fordert Frank: «Die philosophische Kritik der Kybernetik muß
unentwegt darüber wachen, daß der bloße Modellcharakter nicht aus den

Augen verloren wird - ohne daß damit die umgekehrte Behauptung stets

berechtigt wäre, daß zwischen einem bestimmten Modell und seinem Urbild
ein 'wesentlicher' Unterschied bestünde». Die Gefahr, das erdachte Modell
mit dem damit verknüpften Tatbestand, das Abbild mit dem Abgebildeten,
das Zeichen mit dem Bezeichneten, das kybernetisch simulierte mit dem
faktischen Denken zu verwechseln oder zu identifizieren, scheint bei Kybernetikern

zu drohen. Und man darf sie vielleicht auch davor warnen, sich selber
unversehens in die Situation des Blinden, der die farbige und gestaltete Welt
leugnet, zu manipulieren.

H. Kunz

Theodor Haecker: Vergil\Schönheil\Metaphysik des Fühlens. Kösel-Verlag,
München 1967.

Mit diesem fünften Band ist die Werk-Ausgabe der Schriften Theodor
Haeckers abgeschlossen. Er enthält außer den drei im Titel genannten
Abhandlungen eine vorzügliche und nicht unkritische Studie von Clemens
Bauer über den Autor, eine Bibliographie seiner Schriften und ein Register
der in diesen zitierten Namen. Das letztere büßt an Brauchbarkeit leider
deshalb ein, weil es «aus sachlichen Gründen nur Stellen aufgenommen»
hat, «an denen etwas Wesentliches über die betreffende Person ausgesagt
ist». Bauer meint, man dürfe Haecker «sehr wohl als Laientheologen bezeichnen,

sogar als den einzigen, den der deutsche Katholizismus in Generationen,

zumindest im 20. Jahrhundert, aufzuweisen hat. Das zeugt bei allem

242



Ruhme doch für eine arge spirituelle Blutarmut eben dieses Katholizismus:
daß ein 'Laientheologe', ein 'religiöser Schriftsteller' von Format nicht aus
seinen eigenen Reihen kam, sondern ihm aus dem 'anderen Lager' auf dem
Weg der Konversion zuwuchs. Haecker hat die 'Spuren' seiner Herkunft ein
Leben lang bewahrt, in einer fast bestürzenden Aversion gegen Reformation
und reformatorische Theologie, in einer oft schneidenden Intoleranz, wo er
'seine' geistige Ordnung und die Substanz seines Glaubens bedroht fühlte,
und in einem nie aufgegebenen Antiliberalismus». Spricht dergleichen nicht
gegen die so heftig für sich in Anspruch genommene «objektive Wahrheit»
des Glaubens?

H. Kunz

Gerhard Funke: Phänomenologie — Metaphysik oder Methode? Verlag
H. Bouvier & Co., Bonn 1966.

«Philosophieren setzt beim faktisch Gegebenen ein, das eine Sache, das
ein Weltstück, das ein ens mentale, das ein irgendwie geartetes Sinnvermeintes

sein kann. Nach den Bedingungen, warum und wieso dies Phänomen, das

sich da in einer bestimmten Bedeutung als zugänglich erweist, so aussieht, wie
es sich gibt - nach diesen Bedingungen fragt das kritische Philosophieren».
«Philosophie ist weder rein faktenfeststellend noch bloß qualiabeschreibend,
sie will vielmehr wissen, warum etwas so ist, wie es ist ; und das heißt, warum
es als Phänomen so auftritt, wie es sich in der je entsprechenden Einstellung
darbietet, warum es verbindlich erscheint». «Sinn und Sein von Bewußtsein,
von Personsein, von Subjektsein, von Existenz verbleibt stets ein Thema der
Bewußtseinsphilosophie insofern, als es hier nicht um die Erlebnisse als solche,
nicht um Stimmungen oder Befindlichkeiten, auch nicht etwa um Kategorien

und Existenzialien als solche geht, sondern insofern alle diese Momente
als das, was sie meinen und leisten, ausgewiesen sind. Philosophie ist Bemühung

um die Aufdeckung der erkenntnisbringenden Vermittlungen. Ein
Dahinleben in bestimmten Einstellungen des Alltagslebens, ein Existieren
als Existieren sagt über dies Leben, sagt über dies Existieren als Leben und
als Existieren gar nichts aus». «Der in einem gängigen Verständnis
Dahinlebende ist enttäuscht, wenn ihm das nicht bestätigt wird, was er, immer in
bestimmten Selbstverständlichkeitshorizonten beheimatet, erwartet. Und in
eben diesem subtileren Sinne ist Philosophie fortlaufend enttäuschend: Sie hebt
stets wieder erneut die eingebürgerten und übernommenen Zusammenhangserklärungen

auf, indem sie iterativ weiter zurückgreift und das jeweils
scheinbar ganz Vertraute unheimlich werden läßt. Das heißt, Philosophie
ist der unabschließbare Prozeß der Enttäuschung liebgewordener
absolutgesetzter Erwartungen. Und gerade weil der Mensch des XX. Jahrhunderts
nichts mehr hegt und pflegt als alte Erwartungen und vermeintlich 'progressive'

Träume, die ihm die Philosophie - tiefer analysierend - dann nicht
bestätigen und erhärten kann, findet dieser selbe Mensch nun umgekehrt die
Philosophie enttäuschend, so jedenfalls, daß er sich von ihr abwendet und die
kritische (weil enttäuschende) Haltung zugunsten der dezisionistischen Wendung
zum engagement, also zur Selbstbindung an dogmatisch-metaphysische Ab-

243



soluta aufgibt: car tel est notre plaisir». ,Gegenstand der Philosophie' wird
genau das sein, was die in allen Einzelwissenschaften jeweilig angesetzte
unbewiesen hingenommene Beweisunterlage ist». «Seit der sokratisch-platonischen
Bemühung erscheint als Hauptaufgabe der Philosophie dies, eine Unterscheidung

zwischen doxa und episteme zu treffen, also subjektive Meinungen und
Überzeugungen von objektiver Erkenntnis der Sachverhalte zu trennen.
Philosophie hat es dann nicht mit mythischen Bildern, nicht mit Vorstellungen

des religiösen Glaubens, nicht mit gnomischen Weisheitssprüchen, nicht
mit dichterischen Bekenntnissen als solchen zu tun. Sie kann als Wissenschaft
oder als Bemühung um Wissen niemals Anweisung für ein bestimmtes Verhalten

geben, wenn sie Seinsverhältnisse erforscht. Als theoretische Disziplin
mag sie Grundlage für normative Wendungen werden, aber sie ist dann nicht
selbst Lebensweisheit, Lebensklugheit, Lebenskunde und Lebenshilfe».

In diesen aus den beiden ersten Kapiteln («Was ist Philosophie?» und
«Dogmatisches Wissen und kritische Grundlagenwissenschaft») des vorliegenden

Buches zitierten Sätzen spricht sich eine Auffassung der Philosophie aus,
die deren Aufgabe auf die transzendentale Kritik der Wissenschaften,
geleitet von der Kantischen Frage nach den Bedingungen ihrer Möglichkeit,
beschränkt. Das ist gewiß eine, auf die geschichtlichen Gestalten hin gesehen,
sehr begrenzte szientistische Auffassung, die nicht einmal Husserls Intentionen

ganz gerecht wird. Trotzdem sind es wohltuende Sätze eines deutschen
philosophischen Autors aus der mittleren Generation, die sich wie eine Oase
der Nüchternheit von den üblichen dogmatischen spekulativen Überschwenglichkeiten

abheben. Und wohltuend ist auch die erfrischende aggressive
entschiedene, das ganze Buch durchziehende Polemik, selbst dort noch, wo man
ihr nicht zustimmen kann. Die übrigen Kapitel behandeln folgende Themen:
«Das reflexive Bewußtsein und der iterierende Regreß auf Bedingungen der
Möglichkeit», «Die historische Entfaltung der Auffassungssysteme», «Die
kritische Auflösung der Überzeugungshorizonte», «Das topische Bewußtsein
und der utopische Rückzug auf Letzterfahrungen der Lebenswelt»,
«Phänomenologische Methode und strenge Wissenschaft», «Was ist Erscheinung in
ihrem Erscheinen?» und «Grundlagenwissen und Bewußtseinsphilosophie».

Die Antwort auf die im Titel des Buches gestellte Frage gibt Funke
eindeutig: «Phänomenologie als Transzendentalphilosophie ist Konstitutionsphilosophie

- aber Phänomenologie als Konstitutionsphilosophie ist auch forlaufende
Kritik, nämlich begründete Auflösung jeweils bewußtwerdender
metaphysischer Positionen. Daraus folgt: Phänomenologie ist nur als Kontrolle
der Metaphysik, nicht aber selbst als Metaphysik möglich». Welche
Phänomenologie er dabei meint, geht aus seinen Ausführungen ebenfalls eindeutig
hervor. Er schreibt: «Zweifellos ist weder in der Personmetaphysik bei
Scheler noch in der Semsmetaphysik bei Heidegger eine irgendwie geartete
Tendenz zur kritischen Überprüfung der eigenen Position hinzugesetzt. Insofern

ist es im Grunde falsch, Heidegger und Scheler in den Kreis der streng
phänomenologisch orientierten Bestrebungen einzuordnen, da ihre Positionen
die Anwendung des Prinzips der fortlaufenden Begründung letztlich ausschließen;

oder es ist zumindest mißverständlich, sie nach dem eigenen Ausweis
ihrer Schriften in diesem Zusammenhang zu belassen». Es handelt sich also um

244



Husserls Konzeption, und im Hinblick darauf habe ich bereits bemerkt,
daß Funke nicht alle Intentionen Husserls berücksichtigt. Gewiß zitiert er
(S. 122) eine Anzahl Husserlscher Wendungen, die sich mit den radikalen
iterativen, die vermeintlichen metaphysischen Selbstverständlichkeiten
enthüllenden Reflexionen nicht ohne weiteres vertragen, wobei um der Gerechtigkeit

willen immerhin zu sagen wäre, daß das keineswegs nur rhetorische Fragen

auch bei Heidegger eine entscheidende Rolle spielt. Was Funke indessen
bei Husserl nicht erwähnt, ist einmal der seltsame Glaube bezüglich der
existenziellen Relevanz der Phänomenologie, den der späte Husserl in der
«Krisis» (Husserliana VI, S. 140) formuliert und in welchem sich sein

ursprünglich ethisches Anliegen manifestiert. Noch wichtiger ist jedoch Husserls

Anspruch auf apodiktische apriorische, allem empirischen Erkennen vermeintlich

überlegene sachhaltige Wesenseinsichten, welche über die Einklammerung

des wirklichen bzw. als wirklich vermeinten Seienden und mittels der
Beschränkung aufdas konstituierende «absolute» Bewußtsein erreicht werden
sollten. Daß Husserl später auf diesen «Traum» verzichtet hat, hebt den
früher durchgängigen Anspruch nicht auf; im übrigen ist Funkes Deutung

der fraglichen Äußerung (S. 164, Anm. 81) m. E. nicht überzeugend.
Funke sagt: «Daß es die Welt an sich nicht gibt, ist Ergebnis der

phänomenologischen Reflexion». Abgesehen davon, daß sich bei Husserl bezüglich
dieses Punktes gegensätzliche Behauptungen finden : liegt hier nicht eine negative

dogmatisch-metaphysische These vor? Daß wir im alltäglichen Leben
von der «Welt an sich», d. h. von der vom Wahrgenommen- und Vermeintwerden

unabhängigen Eigenständigkeit des weltbildenden Seienden überzeugt
sind, was auch Funke ausdrücklich einräumt (S. 199), ist gewiß ein «naiver
Glaube» (obzwar von grundsätzlich anderer Art als der religiöse Glaube),
aber daraus folgt noch nicht sein Unrecht. Und daß uns diese «Welt an sich»

nur als uns erscheinende, vergegenständlichte, intentional konstituierte
zugänglich wird, läßt sich nicht bestreiten ; aber wiederum folgt daraus keineswegs,

daß es sie nicht an sich gibt. Vermutlich spielt sowohl bei der Leugnung
der «Welt an sich» wie bei der Bestreitung ihrer Erkennbarkeit die im
Zusammenhang mit Kants unseligem «Ding an sich» - ein pures Gedankending -
stehende Konstruktion einer erdachten «Hinter»- oder «Überwelt» mit.
Denn so korrekt logisch die beiden Leugnungen «begründet» sind: sie lassen

sich über die gedankliche Argumentation hinaus weder «beweisen» noch
«widerlegen», sind also bloße Behauptungen. «Wenn man sagt», schreibt
Funke, «daß alles Seiende in der Subjektität konstituiert sei, dann bedeutet das,
daß es von dorther seinen Sinn und Seinscharakter zugemessen erhält; das

heißt aber nicht, daß diese Subjektität dies Seiende real machte oder erzeugte»;

und entsprechend heißt es, die Vorstellung, «die transzendentale
Subjektität sei der absolute Erzeugungsgrund der Wirklichkeit», ist aufzugeben. Was

besagt hier die von der Subjektität nicht gemachte «Realität» des Seienden?

Und wie läßt sie sich einerseits vom dem Seienden von der Subjektität
zugemessenen «Sinn» und «Seinscharakter», andererseits diese beiden von den
willkürlichen intentionalen «Sinngebungen» und «Seinsaussagen»
unterscheiden, wenn das Seiende «an sich» unzugänglich sein soll? Wir hören von
Funke weiter: «Die Phänomenologie hat als transzendentale Philosophie

245



stets Recht, wenn sie insofern eidetisch und synthetisch ist, als sie alle Erscheinungen

als Allgemeinheiten begreift. Für ein begreifendes Erfassen gibt es das
bloße Einzelne, Individuelle, Je-Einmalige nicht». «Allgemeinheiten» sind
faktisch ausschließlich Idealitäten, d. h. (nach Husserl) Erzeugnisse des

menschlichen Denkens, die es «außerhalb» seiner und «außerhalb» der
sprachlich fixierten Begriffe nirgends gibt. Wenn es nun für das begreifende
Erfassen (dem eine generalisierende, obzwar nicht immer reflektierte Tendenz

einwohnt) Einzelnes nicht gibt, so heißt das, daß es sich stets nur auf
Phantome, aufmenschliche Gedankengebilde beziehen könnte; ob sich damit
das Erkennen begnügen will, darf man bezweifeln, obwohl es ihm dann mit
erdachten allgemeinen Wesenseinsichten leicht gemacht wäre und es sich
von der schweren Last des Erfahrens befreit hätte. Mit der Ausklammerung
des Erfahrens, d. h. des rezeptiven Sichgebenlassens des Begegegnenden
entfallt jede Möglichkeit der Korrektur der einmal vermeintlich erfaßten
apriorisch-konstituierten Wesenheiten. Im übrigen dürfte Husserl mit der
betonten reflexiven «Entdeckung» der weltkonstituierenden Leistungen des

transzendentalen Bewußtseins den verdeckten produktiven Anteil der
Reflexion übersehen haben, genauso wie er die das «Wesen» allererst setzende

Leistung der ideierenden Abstraktion in der - freilich auch rezeptiven -
Wesens«schau» verkannt hat. Das alles sagt gegen die Unerläßlichkeit der
reflexiven Generalisierungen gar nichts, man sollte sie nur nicht zu primären
Erkenntnisgegenständen hypostasieren.

Ein kritisches Wort sei schließlich noch zur Frage des intentionalen und
nicht-intentionalen Bewußtseins angemerkt. «Angst und Sorge nur wirklich
als Angst und Sorge genommen, weil eben nur als Angst bzw. Sorge
ausgewiesen, sagen auch nicht mehr aus als dies : Angst und Sorge. Sie sagen nichts
von Existenzialität und Seinsverfassung, berichten nichts vom Dasein, dem
es in seinem Sein um dieses selbst geht. Oder aber sie berichten hiervon doch etwas,
dann sind sie in einem umfassenden Sinne, als es zunächst angesetz twird, doch
intentional». Ist diese Erweiterung des Intentionalitätsbegriffes nicht
dogmatisch, insofern sie von der intentionalen Reflexion her auf die Angst in
ihren präreflexiven Bestand sekundär ein intentionales Moment hineinproji-
ziert (wie es schon Drüe getan hat) und damit ihre primäre Eigenart - die nur
reflexiv erfaßt werden kann - verfälscht? Damit, daß mir ein umweltlicher
Gegenstand oder ein vermutlich in mir abgelaufenes unbewußtes Geschehen
reflexiv bewußt wird, gelangt doch kein reflektiver Bewußtseinsakt in den
Gegenstand oder in das unbewußte Geschehen selbst hinein. So unerläßlich
die mehrfache Reflexion für alles wissenschaftliche und philosophische
Erkennen immer ist und bleibt: sie kann als solche die «Lebenswelt» so wenig
ausreichend konstituieren wie das auf die Reflexivität reduzierte transzendentale

Ego. (Daß Husserl gelegentlich von einem transzendentalen konstituierenden

vollen konkreten Sein und Leben spricht, bleibt eine bloße Redensart
ohne Konsequenzen für die Konstitutionsanalyse der «Lebenswelt»).

Zweifellos hat Funke ein zentrales Anliegen zumal des späten Husserls
der «Krisis» - die transzendental-reduktive, nie endgültig abzuschließende

Kritik der «lebensweltlich-selbstverständlichen» metaphysischen
Voraussetzungen der Wissenschaften und die (von Husserl leider nur noch fragmen-

246



tarisch exponierte) Thematik der «Lebenswelt» - klar dargestellt, für das er
sich selber auch einsetzt («wo die nun bereits historisch gewordene Arbeit
Husserls endet, hat die aktuelle Forschung einzusetzen»). Daß er dabei die
«Geschichtlichkeit» der Vernunft - sachlich m. E. mit Recht - stärker
akzentuiert als Husserl, ist ohne Belang. Wohl jedoch hätte man sich auch Husserl

(und nicht nur Scheler, Heidegger u. a.) gegenüber eine ausgeprägtere
kritische Haltung gewünscht. Denn man kann doch schwerlich übersehen, daß
das von Husserl beklagte Mißverstandenwerden auch durch seine eigenen
Wandlungen, Unklarheiten und «absoluten» Ansprüche mitbedingt worden
ist. Die Überweisung der regressiven gestuften Reflexion an ein absolutes
«Bewußtsein überhaupt» oder an ein transzendentales Subjekt, d. h. an
sekundäre Gedankengebilde scheint gelegentlich die konkrete empirische
Selbstkritik verhindert zu haben. Ich hoffe, daß meine an Funke gerichteten
Fragen und gegen ihn erhobenen Einwände die Bedeutung seines durch und
durch soliden, anregenden, auf weite Strecken überzeugenden Buches nicht
verdunkelt haben.

H. Kunz

Willy Hochkeppel (Hrsg.): Die Antworten der Philosophie heute. Szczesny
Verlag, München 1967.

Das Buch Hochkeppels will ein Pendant zu dem vor drei Jahren von G.
Szczesny herausgegebenen Werk «Antwort der Religionen» sein. Im Unterschied

zu dieser Publikation hat sich Hochkeppel jedoch an acht fast noch
unbekannte Philosophen der jüngsten Generation - «Assistenten, Dozenten
und ein junger Professor» - gewandt und ihnen vierzig Fragen zur Beantwortung

vorgelegt. Das geschah aus einer gewissen Besorgnis heraus, «denn daß
in der Öffentlichkeit nur noch ein recht geringes Interesse an der Philosophie
besteht, unterliegt keinem Zweifel». «Die veränderte Einschätzung wie die
innere Umwandlung und Komprimierung der Philosophie haben ihr nicht
unbedingt geschadet. Sie ist in sublimerer, differenzierterer Form daraus
hervorgegangen. Außerhalb der philosophischen Forschung aber ist man bei
jenen altehrwürdigen, 'ewigen' Fragen stehengeblieben, die zum Teil in der
Tat historisch geworden sind, oft aber nur unzeitgemäß wirken. Wenn sich

jedoch die Philosophen gar nicht mehr auf solche vermeintlich naiven oder
trivialen Fragen einlassen, dann werden diese den Ideologen gestellt, die sie

ebenso bereitwillig wie restlos beantworten. Denn gewisse allgemeine Fragen
sind nach wie vor philosophisch bedeutsam, sie gehören zu jenen Grund-Fragen,

die am Anfang aller Philosophie stehen und auf deren Klärung letzten
Endes alle Anstrengungen des Denkens gerichtet sind». Diese vierzig Fragen
wurden «unter dem Gesichtspunkt ausgewählt und formuliert, wie sie sich

vorwiegend demjenigen stellen, der nicht 'Fach-Philosoph' ist; sie sollen also

für den philosophisch engagierten Laien repräsentativ sein. Andererseits
wurde Wert darauf gelegt, die Fragen dennoch in eine Beziehung zur
gegenwärtigen Problematik der Philosophie zu setzen». Als Beispiele seien zitiert:
1. Was ist und zu welchem Ende treibt man Philosophie? 3. Ist der Mensch
frei und in seinen Möglichkeiten unbegrenzt oder ist er durch natürliche An-

247



lagen, durch Umwelt oder Bedürfnisse in seiner Willens- und Entscheidungsfreiheit

weitgehend eingeschränkt? 9. Der Sinn des individuellen Daseins kann
in der Entfaltung seiner Möglichkeiten liegen. Oder das Leben des Einzelnen
erhält erst Sinn durch die es übergreifende Geschichte der Menschheit.
Welches Ziel und welchen Sinn hat die Geschichte? Und in welchem
Ursache-Wirkungs-Verhältnis stehen Mensch und Geschichte? 15. Die Welt, so
drücken es die Physiker aus, sei zwar unbegrenzt, aber endlich. Soll sich die
Philosophie bei solchen Feststellungen der Erfahrungswissenschaften
beruhigen, oder soll sie weiter danach fragen, was jenseits dieser unbegrenzten,
endlichen Welt 'ist'? 19. Ist der Mensch als eine Endstufe kosmischer
Entwicklung zu betrachten, oder soll man eine weitere biologische Entwicklung
zu einer höheren Spezies und damit zu höheren geistigen Fähigkeiten für
möglich halten? 21. Gibt es allgemein gültige, ewige Werte, unabhängig von
den Wertschätzungen und Uberzeugungen der Menschen? Oder sind Werte
Ausdruck persönlichen Dafür-Haltens und subjektiver Stellungnahme, folglich

nur bedingt und nicht für jedermann verbindlich? 40. Soll philosophische
Erkenntnis dazu dienen, die Probleme des Daseins zu bewältigen und, wie die
Religionen, Trost im Leid zu spenden, oder ist das oberste Ziel philosophischer
Besinnung die zweckferne Entdeckung und der künstlerische Genuß der
Wahrheit, um höchstens mittelbar dadurch dem Dasein einen Sinn zu
verleihen?

Diese Fragen sind gewiß nicht immer sonderlich glücklich formuliert worden,

was von den antwortenden Autoren auch öfters bemerkt und korrigiert
wird; doch das ließ sich vielleicht nicht ganz vermeiden. Davon abgesehen
wird man indessen bei der Beurteilung der Antworten im Auge behalten
müssen, daß sich ihre Verfasser nicht ungehindert in der ihnen eigenen Form
und auf dem ihnen adäquaten Niveau äußern konnten, wie es wohl der Fall
gewesen wäre, wenn sie einige wenige philosophische Themen ausführlich
hätten behandeln können. Ob die Auswahl für die jüngste deutsche
Philosophie repräsentativ ist, kann ich nicht beurteilen; jedenfalls fehlen Autoren,
die von theologischen und spekulativ-metaphysischen Aspekten mitbestimmt
sind, wie das in der vorangehenden Generation häufig genug ist. Die Mitarbeiter

sind folgende: Wilhelm Karl Essler (geb. 1940) ; Joachim Holling (geb.
1936); Friedrich Kambartel (geb. 1935); Peter Krausser (geb. 1922); Hans
Lenk (geb. 1935) ; Reinhart Klemens Maurer (geb. 1935); Jürgen Mittel-
strass (geb. 1936); Werner Schneider (geb. 1927).

Im Ganzen erhält man den Eindruck, daß es sich bei den hier versammelten

Autoren um ernsthafte, nüchterne, an den empirischen Wissenschaften
orientierte, vorsichtige, spekulativen Überschwenglichkeiten abholde
Philosophen handelt. Nur selten bricht der eine oder andere aus dieser Linie aus, so

wenn etwa Holling zur Verteidigung allgemeingültiger ewiger Werte auf die
Unterscheidung von Faktum und Norm rekurriert - wenige Seiten später
spricht Maurer dann vom «Faktum als Norm» - und eine alte abgestandene
logisch korrekte Argumentation gegen den Relativismus vorlegt, ohne zu
merken, daß mit der Entrückung der Normen in die Idealität deren Reflex
im subjektiven Bewerten von vornherein ausgeklammert wird. Die erwähnte
Nüchternheit hat die Verfasser auch dazu befähigt, den in manchen Fragen

248



Hochkeppels enthaltenen Provokationen, ohne Kompetenz in Dingen
mitzureden, fast durchwegs zu widerstehen. So sagt Schneider: «Nach dem
Absterben der großen metaphysischen Entwürfe muß die Philosophie wohl das

begründete Eingeständnis ihres Nichtwissens für eine Tugend halten»; und
Maurer: «Die aus einer merkwürdigen, aber publikumswirksamen Vermischung

von Theologie und Biologie resultierenden Euphorie Teilhard de
Chardins oder die marxistisch-mystische Hoffnung Ernst Blochs zu teilen,
besteht für nüchternes Denken kein Anlaß. Solcher Mystizismus verdeckt nur
das möglicherweise nahe Ende der Geschichte». Man hat Gründe genug,
dem Herausgeber trotz seiner wohl doch zu betonten Popularisierungstendenz

für diese lehrreiche Dokumentation zeitgenössischen Philosophierens
dankbar zu sein.

H. Kunz

Walter Kaufmann: Religion und Philosophie. Eine Kritik des Denkens unserer

Zeit. Szczesny Verlag, München 1966.

Das von Wolfgang Steppe gut übersetzte Buch besteht aus 100 Paragraphen,
die in 11 Abschnitte gegliedert werden. Deren Überschriften lauten: Der
philosophische Flug; Positivismus und Existentialismus; Wahrheit, Sprache
und Erfahrung; Religion, Glaube und Beweisgründe; Der Gott der
Philosophen; Gott, Vieldeutigkeit und Theologie; Satanisches Zwischenspiel oder:
Wie man zum Teufel geht; Wahrheit in drei Religionen; Der Kern der
Religion; Heilige Schrift und Dichtung oder: Wie man die Bibel lesen soll; und
Vernunft und Eros. Im neunten Abschnitt (Der Kern der Religion) kommen
folgende Themen zur Sprache: Mystik, Unsagbarkeit, Mystik als historische
Erscheinung, Kriterien mystischer Erfahrung, Inspiration, Inspiration und
Religion, Gegen Fromm: Die Religion und das Tragische, Religion und
Loyalität, Thomisten und andere, Loyalität und Wahrheit, Religion, Streben
und das Heilige, Das Jenseits, Religion und Dichtung.

Diese Auswahl der Überschriften zeigt vielleicht dem Leser, daß ein
Inhaltsreferat des Werkes unmöglich ist. Ein solches wäre aber auch deshalb
deplaziert, weil es von seiner Lektüre abhalten könnte, und das wäre bedauerlich

- wenigstens für alle diejenigen, die eine vorwiegend polemische tapfere
intellektuelle Redlichkeit zu schätzen wissen. Kaufmann gehört zu den seltenen

zeitgenössischen Denkern, die sich wedervon den Theologen noch von den
Philosophen etwas vormachen lassen. Von seinem Werk sagt er: «Die in
diesem Buch geübte Kritik der Religion und seine Polemik gegen fertige
philosophische Gebäude und gegen das Auskramen von zweifelhaften
Begründungen für das, was man ohnehin glaubt, hätten sich in die Form eines

Hiobkommentars pressen lassen». Als eine Art umgreifende «Definition» des

Themas mag die Formulierung gelten: «Philosophie ist selbstkritisch gewordene

Dichtung. Ist Religion etwa Dichtung, die sich fälschlich für etwas
anderes hält? Philosophie ist Dichtung mit einem intellektuellen Gewissen,
poetische Schau, die dem kritischen Verstand unterworfen ist. Positivismus
ist kritischer Verstand ohne poetische Schau; Dichtung ist poetische Schau
ohne rationale Prüfung, und Religion ist autoritär gewordene Dichtung».

17 Studia Philosophica XXVIII 249



Es ist jedoch gut, wenn man eine von Kaufmann später (Der Glaube eines

Ketzers) vorgeschlagene, obgleich nach seinem eigenen Geständnis nur
bedingt richtige Bestimmung der Philosophie sich vor Augen hält: sie sei

«Suche nach Wahrheit mit Hilfe von Tatsachen und Argumentation ohne
Berufung auf Autoritäten, und ohne daß man die Ergebnisse vorausweiß».
Einige Zitate aus dem vorliegenden Buch mögen einen Eindruck seiner Diktion

vermitteln:
«Sachgemäße Kritik können auch Leute üben, die nie einen philosophischen

Flug unternommen haben. Man kann feststellen, ob ein Ei faul ist,
ohne selbst ein frisches legen zu können. Und zu einer philosophischen
Abhandlung gehört mehr als neue Erkenntnisse: Es braucht dazu auch
Darlegungen und Beweisführungen, die nicht gegen Widerspruch gefeit sind».
Von Moore, der auf Bertrand Rüssel einen entscheidenden Einfluß ausgeübt
haben soll, zitiert Kaufmann den Ausspruch: «Ich wüßte nicht, daß Rüssel
mir etwas verdankt außer ein paar Irrtümern». «Ungezügelte Schau,
unbesehene Eingebung und reine Leidenschaft sind die Quellen, aus denen
Tollheit, Aberglaube und Fanatismus strömen. Aber Geschick und Geduld
ohne Schau sind Verbrauch von Geist in einer Wüste von Spitzfindigkeiten».
«Bald wurde auch aus Wittgensteins zweitem Vorschlag - 'Frage nicht nach
der Bedeutung (Analyse), sondern frage nach dem Gebrauch' - in
Cambridge und Oxford beinahe ein Dogma gemacht, das man mit Moores Achtung

vor dem Common sense verschmolz -, und sehr zu seiner eigenen
Überraschung hatte Wittgenstein einen neuen Zeitvertreib für die Professorenschaft

erfunden. Sein Heilmittel für abgründige Nöte schickte sich vorzüglich
zur geselligen Unterhaltung. Man konnte über den Gebrauch von Wörtern
reden und dabei glänzen, ohne je an einem philosophischen Problem gelitten zu
haben». «Viele große Philosophen waren bemüht, davon zu sprechen, wovon
man kaum sprechen kann, und darum haben sie neue Worte geprägt, in
Gleichnissen und Paradoxen geredet und zuweilen sich anscheinend selbst

widersprochen. Wenn ein Philosoph seltsam redet, müssen wir uns fragen, ob
er etwas Seltsames gesehen hat und uns darauf aufmerksam machen will».
«Wer ins Blaue hinein phantasiert, kann überführt werden, ohne daß man die
Autorität des Common sense anzurufen braucht. Um unsere Achtung zu
verdienen, muß ein Philosoph sich einer gewissen Zucht fügen, die es andern
möglich macht, sachliche Einwände zu erheben. Wenn er mit Mythen oder
Etymologien zu Felde zieht, muß dem Kritiker dasselbe erlaubt sein: Mythe
gegen Mythe, Etymologie gegen Etymologie. Ob einem Philosophen Fehler
unterlaufen sind, darf nie die letzte Frage sein. Antiseptisches Denken ist eine
Tugend, die man Studenten vorhält, die zumeist ganz unfähig sind, mehr als
das zu lernen, wenn sie überhaupt so weit kommen. Aber selten ist diese
Tugend vereint mit Leidenschaft und fruchtbarer Tiefe. Die Schriften der
Philosophen, die zu lesen sich am meisten lohnt, stecken voller Fehler; es ist ganz
gut, wenn man Studenten an diesen Fehlern den Geist üben läßt. Aber es wäre
dumm, sie als Entschuldigungen zu benutzen, um aus den Texten nichts zu
lernen». «Selbst überragende mathematische Fähigkeiten schützen nicht vor
pathetischen Verirrungen, wenn das Gespräch auf die Religion kommt.
Manche Leute meinen ja, der Umstand, daß einige Wissenschaftler, insonder-

250



heit Atomphysiker, sich zu überkommenen Glaubensmeinungen bekennen,
spreche doch sehr dafür, daß diese Meinungen wahr seien. Aber das ist durchaus

unrichtig». «Tillichs 'Sein-selbst' ist weder der Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs noch der Gott von Jesus, Paulus, Matthäus und Lukas noch der
Gott der Märtyrer und Reformatoren noch der Gott, dem heute die große
Menge der Gläubigen anhängt. Der Widerhall, den Tillich findet, beruht auf
der Zweideutigkeit des Wortes 'Gott': Tillich spricht von Sein-selbst und
seine Zuhörer denken an das, was sie eben unter 'Gott' verstehen. Die einen
denken an den Gott Hiobs, die andern an den Gott des Paulus, die dritten an
den Gott Calvins, wieder andere an ihren eigenen Götzen und noch mehr denken

an gar nichts Bestimmtes, sondern fühlen sich erbaut». «Das Christentum
lehrt, Liebe sei göttlich, und nennt Jesus die Verkörperung der Liebe. Aber
ein Buddhist, und nicht nur ein Buddhist, könnte einwenden, ein paar Stunden

am Kreuz, denen ewige Glückseligkeit zur Rechten Gottes folgt, seien kaum
das denkbar beste Symbol für Liebe und Aufopferung, wenn andererseits
Millionen ewige Höllenqualen leiden. Der Sohn des Chefs, der vorübergehend
untergeordnete Arbeiten verrichtet, bevor er neben seinen Vater an die Spitze
der Firma tritt, wird kaum die Arbeiter mit ihrem Los versöhnen, falls sie

unablässige Qualen auszustehen hätten. Gewiß, auch viele Christen haben dies

empfunden, und es hat ihnen zu schaffen gemacht, aber der herrschende
Ton im Neuen Testament und seither ist erstaunlich unbarmherzig». «Unsere

volkstümlichen Streiter für die Religion setzen ihre Hoffnung aufdie
Masse, auf alle, die man mit Bestsellern erreichen kann. Ihr Optimismus ist
seicht, vergleicht man ihn mit der tiefen Illusionslosigkeit der Propheten, Jesu
und Calvins, oder auch mit Nietzsche, Freud und Hermann Hesse. Die Idee
einer geistigen, aber nicht autoritätsgebundenen Massenbewegung ist
utopisch».

Kaufmann vermißt bei manchen Autoren eine «vernünftige (rationale)
Begründung» ihrer Thesen: man hätte gern erfahren, was er darunter
versteht, da dazu heute die formallogische Richtigkeit anscheinend nicht mehr
ausreicht. - Die drei Dialoge zwischen dem Satan und einem Theologen,
einem Christen und einem Atheisten rutschen unter das Niveau der übrigen
Kapitel ab. Und auch die Wendungen: «Der Mensch ist ein Affe, der ein
Gott sein möchte», oder: «der Mensch ist der Gott-trunkene Affe» erinnern
allzu peinlich an Sensationshaschereien wie etwa diejenige Th. Lessings vom
«größenwahnsinnig gewordenen Raubaffen». Schließlich stören die gestelzten

Bernhartschen Übersetzungen der Thomas-Zitate die schlichte und klare
eigene Sprache Kaufmanns empfindlich.

H. Kunz

Jürgen Hübner: Theologie und biologische Entwicklungslehre. Ein Beitrag zum

Gespräch zwischen Theologie und Naturwissenschaft. Verlag C. H. Beck,
München 1966.

Hübner gliedert seinen «Beitrag zum Gespräch zwischen Theologie und
Naturwissenschaft» in vier Abschnitte. Im ersten Abschnitt charakterisiert er

251



an der von Darwin begründeten biologischen Entwicklungslehre als Beispiel
die naturwissenschaftliche, d. h. kausalanalytische, jede Finalität ausklammernde

Methodik. Der zweite Abschnitt enthält eine reiche und mit vielen
Zitaten belegte Auswahl aus den (hier fast ausschließlich berücksichtigten)
deutschen theologischen Äußerungenzur Evolutionstheorie, einerseits von 1859

(Erscheinungsjahr von Darwins «Entstehung der Arten») bis nach dem ersten
Weltkrieg und andererseits von da bis zur Gegenwart reichend. Diese

Äußerungen ordnet der Verfasser unter fünf Aspekte: konservativ-orthodoxe
Auffassungen, Annahme schöpferischer Eingriffe in die Entwicklung der
Lebewesen durch Gott (vorallem katholische Autoren), idealistische
Interpretationen, Scheidung und ineins Zusammenfügung der Gebiete, Verzicht
auf Kombinationen zwischen biologischen und theologischen
Erkenntnisansprüchen. Was man hier von Seiten der Theologie an dogmatischen
Vorschriften und willkürlichen Behauptungen - wie es «sein müsse», was
«undenkbar» sei usw. - zu lesen bekommt, ist außerordentlich eindrücklich,
nicht minder die sich mitunter diametral widersprechenden Thesen, obgleich
sie sich letztlich alle auf die Schrift berufen wollen. Seltsam anmaßend mutet
z. B. auch Barths Bemerkung an, die Naturwissenschaft sei dann «echt»,
wenn sie sich von der Theologie darauf aufmerksam machen lasse, daß sie

insbesondere den Menschen mindestens «potentiell als Gottes Geschöpf zu
sehen» habe. Im dritten Abschnitt illustriert Hübner an der Theologie
Brunners (seit 1938, d. h. seit seiner personalistischen Bestimmung des

Wahrheitsbegriffes als «Begegnung») einen bestimmten Typus theologischer
Begrifflichkeit als «Sprach- und Gesprächsanweisung» mit besonderer
Berücksichtigung der Analogiethematik. Und im vierten Abschnitt schließlich
erörtert er - wiederum mit Hinweisen auf verschiedene Autoren - «Recht
und Überwindung der Trennung von Theologie und Naturwissenschaft».

Der Wert dieses vorzüglichen Buches liegt vorallem in der gründlichen
referierenden Darstellung. Die eigene Position des Verfassers scheint dem
fünften Typus, also der Scheidung der Gebiete - Theologie und
Naturwissenschaft - mit Verzicht auf ihre systematische Zusammenordnung am
nächsten zu stehen. Damit kann er sowohl dem genuin-theologischen
Anliegen wie der davon radikal unterschiedenen Intention des naturwissenschaftlichen

Erkennens am ehesten gerecht werden. Für seine künftigen
Arbeiten dürfte es wichtig sein, daß er gerade diese radikale Differenz im
Ausgang und im Ziel der beiden Haltungen nicht abschwächt, etwa mit
dem Hinweis auf Biologen und Physiker, die zugleich an die biblische
Schöpfungslehre glauben. Das ist deshalb leicht möglich, weil diese sich auf
zwei Dimensionen bezieht, welche der naturwissenschaftlichen Erfahrung
prinzipiell unzugänglich, für die letztere aber auch prinzipiell unverbindlich
sind und sein müssen. Unverbindlich muß die christliche Schöpfungslehre für
die Naturforschung deshalb sein, weil von dieser her gesehen jeder andere die

Erfahrung transzendierende kosmogonische Mythos das gleiche «Recht» hat,
sich selber an den «Anfang» der Welt zu setzen und so die Grenzen des

Erfahrungswissens zu «ergänzen». Würde die naturwissenschaftliche Erkenntnis
auch nur an einer einzigen Stelle Raum für eine supranaturale Erklärung
lassen statt ihre (vorläufige oder unaufhebbare) Begrenztheit zuzugestehen,

252



so wäre sie damit nicht allein jeder beliebigen Phantastik preisgegeben,
sondern sie hätte sich auch ihren eigenen Boden entzogen.

H. Kunz

RudolfBultmann: Glauben und Verstehen. Vierter Band. 2. unver. Auflage;
derselbe: Exegetica. Aufsätze 2ur Erforschung des Neuen Testaments.

Ausgew., eingeleitet u. herausgeg. von E. Dinkier. J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen 1967.

Kein zeitgenössischer Denker hat die (protestantische und katholische)
christliche Theologie so tiefgreifend und nachhaltig beeinflußt wie Heidegger:
und dies, obwohl er sich - im Gegensatz etwa zu Scheler - in seinen Schriften
nur beiläufig zu religiösen und theologischen Problemen geäußert hat. Für
diese außerordentliche Wirkung zeugen beispielsweise die zwei in den letzten
Jahren erschienenen Sammelwerke: «Der späte Heidegger und die Theologie»

(hrsg. von James M. Robinson und John B. Cobb; aus dem Englischen
übersetzt, 1964), und: «Heidegger und die Theologie» (hrsg. von G. Noller,
1967). Der erste führende Theologe, der die Relevanz Heideggers für die
Theologie entschieden und dankbar anerkannt hat, dürfte Rudolf Bultman
gewesen sein. Daher ist die Kenntnis mancher seiner Arbeiten auch für das
Verständnis - oder Mißverständnis - des Heideggerschen Denkens wichtig.
Das gilt von den im vierten Band «Glauben und Verstehen» gesammelten
Aufsätzen in ausgeprägterem Maße als von den «Exegetica». Dennoch sind
die darin enthaltenen Studien wie «Römer 7 und die Anthropologie des

Paulus», «Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum» und «Heilsgeschichte
und Geschichte» für den Historiker des metaphysischen und theologischen
Denkens ebenfalls bedeutsam. E. Dinkier hat übrigens zu den 24Abhandlungen
des Bandes eine ausgezeichnete Einleitung beigesteuert, in der diejeweiligen
Themen der Aufsätze und der «Sitz im Leben» ihres Verfassers prägnant
skizziert werden. Im 4. Band «Glauben und Verstehen» finden sich folgende
Arbeiten: Die Erforschung der synoptischen Evangelien; Der Gedanke der
Freiheit nach antikem und christlichem Verständnis; Erziehung und christlicher

Glaube; Reflexionen zum Thema «Geschichte und Tradition»;
Optimismus und Pessimismus in Antike und Christentum; Das Verständnis
der Geschichte im Griechentum und im Christentum; Zur Frage einer
«Philosophischen Theologie»; Ist der Glaube an Gott erledigt?; Der
Gottesgedanke und der moderne Mensch; Zum Problem der Entmythologisierung;
Was ist der Sinn unseres Weihnachtsfestes heute?; Jesus Christus und die
Mythologie; Antwort an Ernst Käsemann.

H. Kunz

Oscar Cullmann: Vorträge und Aufsätze 1925-1962. Hrsg. von K. Fröhlich.

J. C.B. Mohr (Paul Siebeck),Tübingen/ZwingliVerlag,Zürich 1966.

Anläßlich der Anzeige des Cullmannschen Buches «Heil als Geschichte»
(vgl. Studia Philos. 25 [1965] S. 255ff.) habe ich auf einige Sachverhalte

253



hingewiesen, welche eine auch philosophische Relevanz theologischer Texte
begreiflich und Besprechungen theologischer Schriften in philosophischen
Zeitschriften gerechtfertigt erscheinen lassen. Das gilt auch für den vorliegenden

umfangreichen Band, der die 44 durchgesehenen Arbeiten Cullmanns aus
den Jahren 1925-1962 enthält (ein Radiovortrag ist 1963 gehalten worden).
Einige davon werden hier zum ersten Mal gedruckt; die ursprünglich nicht
in deutscher Sprache erschienenen Abhandlungen hat jetzt in der Hauptsache
Fröhlich in «deutscher Bearbeitung» veröffentlicht. Das Ganze ist in neun
Abschnitte mit folgenden Überschriften geteilt: 1. Zur Hermeneutik; 2.
Johannes und die Synoptiker; 3. Gemeinsame Sonderströmungen des Judentums

und des ältesten Christentums; 4. Eschatologie; 5. Ethische Probleme
des ältesten Christentums; 6. Zum urchristlichen Gottesdienst; 7. Zur Patri-
stik; 8. Zum Gespräch zwischen den Konfessionen; 9. Biographisches und
Autobiographisches. Philosophisch sind der erste und vierte Teil am
belangvollsten.

Wie bei andern theologischen Autoren beansprucht auch bei Cullmann die
Polemik einen außerordentlich breiten Raum, aber sie entgleist bei ihm nie
in persönlichen Angriffen. Gelegentlich geht es dabei um einen Streit um
Worte - der Unbeteiligte würde es eher ein Gezänk um Worte nennen. Das
ist schließlich nicht verwunderlich, wenn man sich die Rolle vergegenwärtigt,
die das «Wort» und das Denken in der christlichen Theologie spielen. Und
im Zusammenhang damit scheint eine Frage der erneuten Diskussion zu
bedürfen, die man seit Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises

erledigt glaubte.
Cullmann rückt den Tod und die Auferstehung Christi zweifellos mit

Recht ins Zentrum der christlichen Heilslehre. Von der Auferstehung und
den sog. « Geisteswirkungen » (Krankenheilungen u. a.) spricht er als von
«Ereignissen», die von den ersten Christen «erlebt» worden seien und eine

Enttäuschung über die ausgebliebene Parusie gar nicht aufkommen ließ.
«Dies stellen wir historisch in unseren Quellen fest. Die theologische Reflexion
setzte erst nachher ein. Am Anfang steht nicht sie, sondern stehen Ereignisse,
in denen die ersten Christen eine Offenbarung über das Gottesreich sahen».
Aber sind die Auferstehung und die Wirkungen des heiligen Geistes im
gleichen Sinne «Ereignisse» wie z. B. das Sterben Christi, das in seiner
«allgemeinmenschlichen», obzwar je singulären Faktizität von jedermann
erfahren werden kann und als solches sich «objektiv», d. h. unabhängig von
seinem Wahrgenommen- und Vermeintwerden ereignet, während jene
«Geschehnisse» nur von den glaubenden Christen «vernommen» worden sind?
Gewiß, wenn man - wie es heute wiederum im theologischen und
spekulativmetaphysischen Denken in weitem Umfange ganz selbstverständlich und als

hätte Kants Kritik keine Gültigkeit mehr, geschieht - einem recht naiven
Begriffsrealismus huldigt, läßt sich gegen die Nivellierung der ontisch diffe-
renten Ereignisarten nichts einwenden und auch noch das «Wortereignis»
(Ebeling) unterbringen. Schließlich können wir von allem Seienden und
Geschehenden ausschließlich mittels Begriffen reden, und von ihnen her
gesehen bleibt es in der Tat gleichgültig, ob es sich um bloße Begriffe (also
menschliche Denkerzeugnisse) handelt (wie etwa bei den metaphysischen

254



«Gedankendingen»), oder ob ihnen eigenständige Objekte, z. B. irdische
erfahrbare Ereignisse entsprechen. Allein wie soll dann, von diesem Standpunkt
aus, unterschieden werden zwischen der Glaubwürdigkeit der Seelenwanderungslehre,

des Dogmas von der Jungfrauengeburt und der Auferstehung
Christi, die sich zwar alle widerspruchslos denken, jedoch niemals erfahren
lassen?

H. Kunz

Eugene Dupréel: Traité de morale, Presses universitaires de Bruxelles,
1967, Coll. Travaux de la Fac. de philosophie et lettres de
l'Université libre de Bruxelles, 2 vol., IX + 705 p.
Voici réimprimé après trente-cinq ans un Traité de morale qui avait

marqué une étape dans un monde bien différent; œuvre d'un sociologue,
établie en pleine connaissance de la sociologie du premier quart de siècle,
cette morale n'est pourtant pas subordonnée à la sociologie. On constate
aussi que les besoins fondamentaux que, fort consciemment, le traité se

proposait ou se refusait de satisfaire n'ont guère changé: «Ce parti pris
d'étudier sans justifier, d'expliquer sans choisir, décevra peut-être l'attente de
quelques-uns, voire celle du Législateur qui, en instituant dans les Universités
des cours de philosophie morale, songeait sans doute à quelque catéchisme
supérieur et démonstratif...» (p. VI). L'auteur, en effet, dont on a connu peu
après l'importante Esquisse d'une philosophie des valeurs, avait délibérément
choisi les questions théoriques, l'existence, la relativité, la précarité, la
variabilité, les conflits, mais aussi la constance de la morale. Aussi est-ce une
étude de principes qui forme le noyau du Traité, après une assez longue
introduction historique et critique et avant l'exposé des principales
conséquences (mértie moral, règles, vertus) et applications. Toute sociologique
qu'elle est, cette morale est fort indépendante: on y retrouve l'idée que la
conscience trouve en elle-même l'expression de l'approbation idéale du
meilleur, que la moralité recherche d'autres perfections, et il y a bien de la
clairvoyance dans cette déclaration,proche de la conclusion, que la moralité
«est, tout bien considéré, un point d'honneur», (p. 690).

D. Christoff

Hans Reiner: Die philosophische Ethik - Ihre Fragen und Lehren in
Geschichte und Gegenwart. Quelle & Meyer, Heidelberg 1964.

Hans Reiner, ein ausgezeichneter Kenner der Geschichte der Ethik,
vermittelt mit seinem Buch auf knappem Raum eine systematische Orientierung
über den gesamten Problembestand der Ethik, unter Einbezug der geschichtlich

wichtigen Problemstellungen und Positionen, so daß die Darstellung
trotz der systematischen Absicht zugleich eine Problemgeschichte darstellt.
Er erörtert die Probleme von seinem eigenen Standpunkt einer modifizierten
phänomenologischen Wertethik, an den er schrittweise heranführt. Seine
Position, die er in früheren Veröffentlichungen ausführlich dargelegt hat
(vgl. insbesondere Pflicht und Neigung, 1951), faßt er am Schluß des Buches

255



kurz zusammen. In einem I. kurzen Teil (15-28) werden die «Fragen der
Ethik als philosophische Wissenschaft von der Sittlichkeit» behandelt. Dazu
gehören die Erörterung des Gegenstandes, der heute, im Unterschied zur
ontologisch fundierten Lehre vom höchsten Gut, die sittlichen Normen und
den Gegensatz von gut und böse seien, die Aufgabe der Ethik, die keine
bloß deskriptive sein könne, sondern eine normative sein müsse, und die
Methoden, die in empirische sowie rationale und ferner in ontologisch-
metaphysische und phänomenologische eingeteilt werden. Daß hierbei die
transzendentale Methode nach meinem Dafürhalten verkannt, und, wenn
auch mit Vorbehalten, der ontologisch-metaphysischen Methode zugezählt
wird, ergibt sich aus Reiners Entscheidung für eine vorwiegend deskriptiv
verstandene, auf den tatsächlichen Bewußtseinserlebnissen aufbauende
Phänomenologie. Der weit umfangreichere II. Teil (29-219) ist den «Fragen
der Sittlichkeit als Themen der Ethik» gewidmet und behandelt in fünf
Kapiteln die wichtigsten Probleme. Die Ausführungen des 1. Kapitels über
die Freiheitsproblematik sind recht kurz ausgefallen (29-33) und lassen die
sonst vorhandene ausreichende Bedachtnahme auf die historisch bedeutsamen

Positionen vermissen. Während Aristoteles ausführlich zur Sprache
kommt, wird z. B. Kant hier nur flüchtig berührt. In der Erörterung des

«letzten Bestimmungsgrundes des menschlichen Handelns» (Hedonismus
und Eudämonismus), der sich das 2. Kapitel zuwendet, besticht vor allem
die kenntnisreiche Darstellung der antiken Lehren und der Verschränkung
der allgemeinen Handlungstheorie mit der eigentlichen ethischen Problematik.

Der meist allzu global verwendete Begriff des Eudämonismus muß,
wie Reiner zeigt, in der Anwendung auf die geschichtlichen Positionen
sorgfaltig differenziert werden. Während die ersten zwei Kapitel «Vorfragen»
galten, führt das 3. Kapitel («Die Verbindlichkeit des Anspruchs der
Sittlichkeit», 59-127) an die eigentlichen ethischen Probleme heran. In der
kritischen Erörterung der mannigfachen Formen des Amoralismus, der
ethischen Skepsis und des Relativismus sowie der Positionen, die eine «Ethik
der Sittlichkeit ohne verpflichtendes Sollen» vertreten (Eudämonismus
sowie Spencer, Guyeau und Bergson), versucht Reiner zu zeigen, daß es ein
originäres Sollensbewußtsein gibt. Bei der Untersuchung der Sollensethik,
an die wir so verwiesen sind und die in die drei Gruppen einer «unechten
(sanktionistisch-eudämonistischen) », einer «theonomen» und einer
«innerweltlich-philosophisch begründeten» gegliedert werden, stellt sich Reiner
auf den Boden der von ihm modifizierten phänomenologischen Wertethik.
Danach beruht das Sollensbewußtsein auf dem Vorhandensein objektiver
Werte. Der Verfasser distanziert sich von der «metaphysisch belasteten
Beschreibung des Wertphänomens» bei Scheler und Hartmann und formuliert

seine schon in den vorhergehenden Kapiteln vorbereitete Position
dahin, daß «der positive Wert generell als das Erfreuliche, der Unwert als

das Unerfreuliche oder Bedauerliche» zu bestimmen seien. «Für den

stellungnehmenden Willen besagt dann die Erfreulichkeit des Erfreulichen
ohne weiteres sein Seinsollen, die Bedauerlichkeit des Bedauerlichen dagegen
sein Nichtseinsollen. Das sittliche Sollen als ein Tunsollen (oder Unterlassensollen)

ergibt sich des weiteren dann noch nicht einfach aus der situations-

256



gegebenen Möglichkeit und dem daraus entspringenden Streben nach
Realisierung eines (höheren) Wertes schlechthin (wie Scheler und Hartmann
erklärt hatten). Vielmehr spielt hierbei nun die von Scheler und Hartmann
noch nicht gemachte, aber aus Schelers Unterscheidung von «relativen»
und «absoluten» Werten einerseits und von «Fremdwerten» und
«Eigenwerten» andererseits notwendig sich ergebende weitere Unterscheidung von
«eigenrelativen» und «fremdrelativen» Werten eine wesentliche Rolle. Nur
aus der Möglichkeit nämlich, in die Wirklichkeit eines absoluten oder
fremdrelativen Wertes einzugreifen, entsteht ein sittliches Sollen (ihn zu verwirklichen,

oder einen schon wirklichen zu erhalten oder mindestens nicht
anzutasten). Diese beiden Wertformen können daher als «objektiv bedeutsame»
Werte zusammengefaßt werden, denen dann die eigenrelativen als «nur
subjektiv bedeutsam» gegenüberstehen. Dagegen kann die sittliche Person
auf einen «eigenrelativen», das heißt einen Wert, der nur ihr selbst zugute
kommt oder zugute kommen würde, verzichten; eine sittliche Forderung zu
seiner Realisierung (oder Erhaltung) kann nur insoweit entstehen, als mit
ihr ein objektiv bedeutsamer Wert verbunden ist. Im Falle der Konkurrenz
eines nur eigenrelativen, nur subjektiv bedeutsamen Wertes mit einem
objektiv bedeutsamen dagegen entsteht ein Sollen, das zugleich zum
Verzicht auf den ersteren auffordert. Diese allgemeinen Formunterschiede der
Werte und die in ihnen gründenden Verhältnisse des Sollens lassen sich
dabei als echtes, übergeschichtliches Apriori der menschlichen Sittlichkeit
erweisen, das von aller im übrigen etwa bestehenden «Relativität der
Werte unberührt bleibt» (126f.). Das kurze 4. Zwischenkapitel (mit dem
etwas barocken Titel «Das seelische Organ für die grundlegenden sittlichen
Unterscheidungen», 128-140) geht der Rolle von Vernunft und Gefühl im
sittlichen Bereich nach. Reiner selbst weist, im Gegensatz zu Scheler und
Hartmann, der Vernunft die wesentliche Funktion zu. Die eigentlichen
zentralen Fragen behandelt das wiederum umfangreiche 5. Kapitel (141-219),
das «das inhaltliche Prinzip der Sittlichkeit» zum Gegenstand hat.
Vorausgeschickt wird eine Erörterung der «Situationsethik», der der Verfasser nicht
viel abgewinnen kann. Alle anderen nach verschiedenen Gesichtspunkten
gegliederten Positionen werden unter den Titel der «Wesensethik» gestellt,
womit so unterschiedliche Standpunkte wie der Utilitarismus, der aristo-
telisch-thomistische Ontologismus, Kants Ethik und die phänomenologische
Ethik zusammengefaßt werden. Die Kritik erfolgt unter dem Gesichtspunkt
des «Prinzips des Einsatzes für einen ,objektiv bedeutsamen' Wert ohne
Rücksicht auf einen ,nur subjektiv bedeutsamen'», mit dem Reiner am
Schluß seinen eigenen Standpunkt charakterisiert (216ff.). Aus diesem

Prinzip ergibt sich für Reiner: «Sittlich gut ist das Wollen und Handeln, in
welchem der von einem objektiv bedeutsamen Wert ausgehenden Forderung
entsprochen wird. Böse dagegen ist das Wollen und Handeln, in welchem
einer solchen Forderung nicht entsprochen wird; was zumeist um eines nur
subjektiv bedeutsamen Wertes willen geschieht» (218). Dieses Prinzip müsse

allerdings noch durch ein zweites ergänzt werden: «Oft ist nämlich nicht
zwischen einem objektiv bedeutsamen und einem nur subjektiv bedeutsamen
Wert zu wählen, sondern zwischen zwei oder mehreren objektiv bedeut-

257



samen. Welcher davon dann vorzuziehen ist, ist keine Frage von Gut und
Böse, sondern eine solche des sittlich Richtigen oder Falschen. Wer nämlich
zweifelt, was hier zu tun ist, und dann trotz bestem Willen das Rechte zu
tun nicht den angemessenen Wertvorzug trifft, hat nicht die Gesinnung des

Bösen, sondern die des Guten. Für die Angemessenheit des Wertvorzugs sind
hier aber - und erst hier - die Gesichtspunkte der Werthöhe und Wertstärke
sowie noch zahlreiche andere Gesichtspunkte maßgebend» (218). In einem
kurzen «Ausblick auf weitere Fragebereiche der Sittlichkeit» (220f.) werden
die «Fragen nach der Verwerflichkeit der schlechten Mittel» und
«konkretere Einzelfragen der Sittlichkeit» gestreift.

Das Buch entspricht einem legitimen Informationsbedürfnis, insofern es

übersichtlich und, soviel ich sehe, zuverlässig über den überlieferten
Problembestand orientiert. Eine vergleichbare Darstellung hat im deutschen
Sprachbereich bisher gefehlt. Doch hege ich starke Zweifel, ob dem Werk
der im Untertitel in Anspruch genommene Gegenwartsbezug zugeschrieben
werden darf. Der Verfasser nimmt auf die heute im Vordergrund stehenden
Probleme nicht oder doch zu wenig Bezug und vertritt seinerseits einen
Standpunkt, der weder die überlieferten Probleme aufarbeiten noch zur
Klärung der heutigen Situation im normativen Betracht Wesentliches
beitragen kann. Die vor allem angelsächsischen sprachanalytischen Bestrebungen
finden heute eine so starke Resonanz, namentlich bei der jungen Generation,
daß man sie nicht außer acht lassen kann. Auch die neomarxistischen
Versuche wären einzubeziehen, was vor Simplifizierungen bewahren müßte, und
Sartres Position kann man im Jahre 1964 nicht ohne Bedachtnahme auf seine

«Critique de la raison pratique» (1960) behandeln. (Dagegen könnte Albert
Schweitzer, der ausführlich erörtert wird, ruhig wegbleiben.) Die
angelsächsische Literatur würde auch Anlaß geben, dem Phänomen des Wertes
begrifflich auf den Leib zu rücken (ich verweise z. B. auf R. B. Perry und
R. Lepley), wozu auch sonst Gründe genug bestehen. Die Struktur des
Sollens und der Werte wäre im Rahmen der Gesamtstrukturen menschlichen
Verhaltens näher zu bestimmen. Dies würde es auch erst erlauben, das
Problem der Relativität der Werte angemessen zu stellen. Die Thesen vom
Sollensbewußtsein und von objektiv bedeutsamen Werten bleiben bei Reiner
unbewiesene Behauptungen. Der Verfasser begnügt sich im Sinne einer
geradezu empiristisch anmutenden Phänomenologie mit bloßen vermeintlichen

Bewußtseinstatsachen (vgl. die oben angeführten Zitate), denen
andere vermeintliche Bewußtseinstatsachen entgegengestellt werden können.
Die Ethik muß aber in der Lage sein, Konflikte grundsätzlich beizulegen,
vor allem heute, nachdem die bisherigen vorgegebenen Ordnungen
zusammengebrochen oder geschwunden sind und der moderne Mensch um den
Aufbau neuer offener und beweglicher Ordnungen ringt. Dazu taugen aber
die «objektiv bedeutsamen Werte» im Sinne von Hans Reiner nicht, denn
diese stellen hypostasierte Blankette dar. Jede kollektivistische Ideologie z.B.,
auch eine verabscheuungswürdige, kann für sich in Anspruch nehmen, einem
«objektiv bedeutsamen Wert» zu folgen. Angesichts der mannigfachen
ethischen Konfliktsituationen kann nur eine transzendentale Besinnung auf
die Ermöglichungsbedingungen von Konfliktlösungen gangbare Wege wei-

258



sen. Dabei müßte die ethische Problematik, wie mir scheint, heute in weiterem

Kontext einer Philosophie der Praxis gesehen werden, die Recht, Staat
und Gesellschaft und die Gegebenheiten unseres modernen Daseins mit
einbezieht. Alle großen Ethiker der Vergangenheit haben übrigens die
Probleme in diesem weiteren Rahmen bearbeitet, wie sich auch aus Reiners
Darstellung ergibt, wiewohl er dies nicht betont. Nur konnten sie von
vorgegebenen Ordnungen ausgehen, während in unserer Zeit alle vorgegebenen
Ordnungen fragwürdig geworden und durch aufgegebene zu ersetzen sind.
Angesichts der heutigen Anforderungen, die an die Ethik gestellt werden,
scheint mir Reiners «philosophische Ethik» einen allzu idyllischen Charakter
zu besitzen.

Hans Ryjfel

Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Dritte erweit. u.
verbess. Auflage, hrsg. von Johannes Winckelmann. J. G. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen 1968.

Gegenüber der ersten Auflage (1922) der Sammlung dieser klassischen und
auch heute noch unentbehrlichen Abhandlungen zur Wissenschaftslehre
Max Webers enthält die vorliegende dritte Auflage zwei neue Texte: «Die
drei reinen Typen der legitimen Herrschaft», und zu den «Soziologischen
Grundbegriffen» ist ein § 7 hinzugefügt worden. Außerdem hat der Herausgeber

Joh. Winckelmann die Zitate der von Weber behandelten Autoren
richtiggestellt. Da Winckelmann in absehbarer Zeit einen «Erläuterungsband»

publizieren will, stellt die jetzige Auflage wieder eine reine Textausgabe

dar.
H. Kunz

Hans Albert: Traktat über kritische Vernunft. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), Tübingen 1968.

Die in der zweiten Hälfte des 19.Jahrhundertsundin den ersten Dezennien
nach der Jahrhundertwende blühenden erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen

Erörterungen besitzen heute wohl nur noch ein
philosophiegeschichtliches Interesse. Sie sind, da sie die positiven wissenschaftlichen
Forschungen kaum gefördert haben, an ihrer Sterilität zugrunde gegangen -
und zwar in erster Linie deshalb, weil ihre Vertreter mit diesen konkreten
Forschungen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, nur einen sehr losen oder
überhaupt keinen Kontakt hatten. Dasselbe gilt heute für die formallogischen
(logistischen) und sprachanalytischen Bemühungen : die Physik und Mathematik

und die modernste Richtung der theoretischen Nationalökonomie
vielleicht ausgenommen bleiben auch sie für die übrige Wirklichkeitserkenntnis
unfruchtbar, weil die diese bildenden primären Vollzüge vor den sprachlichlogischen

Aussagen und den sog. «Protokollsätzen» liegen. Diese Situation
sich zu vergegenwärtigen dürfte im Hinblick auf das faszinierende Buch von
Albert nicht überflüssig sein.

Es ist Popper, dem Begründer eines neuen «kritischen Rationalismus»,

259



gewidmet. Von diesem heißt es: «Dieser neue Kritizismus, der die Neutralität
des analytischen Denkens überwindet und dem totalen Engagement
theologischer und quasi-theologischer Denkweisen mit seinen anti-liberalen
Implikationen ein kritisches Engagement für rationales Denken und für die
unvoreingenommene Suche nach der Wahrheit und nach offenen Problemlösungen

entgegensetzt, die im Lichte neuer Gesichtspunkte jeweils revidierbar

sind, knüpft tatsächlich an eine alte Tradition an, die sich bis in die
griechische Antike zurückverfolgen läßt, die sich in der Entstehungsphase der
neuzeitlichen Naturwissenschaft wieder zur Geltung gebracht und in der
Periode der Aufklärung für einige Zeit das allgemeine Bewußtsein geprägt
hat, die aber seit Beginn des neunzehnten Jahrhunderts den durch den
Einbruch neuer Irrationalismen hervorgerufenen Belastungen ausgesetzt war.
Das vorliegende Buch will als eine Untersuchung verstanden werden, die die
heutige Problemsituation vom Standpunkt dieses Kritizismus her beleuchtet
und zu zeigen sucht, welche Konsequenzen sich aus ihm für die Lösung
kognitiver, moralischer und politischer Probleme ergeben. Daraus resultiert auch
die zweifache Frontstellung in diesem Buch und der polemische Akzent, den
ich, wie man sehen wird, keineswegs zu verbergen suche. Er richtet sich gegen
eine Philosophie, die sich vor dem offenen Engagement dadurch schützen
will, daß sie sich auf die Analyse des Gegebenen beschränkt, jene ,reine'
Philosophie sprachanalytischer oder auch existenzanalytischer Richtung,
die sich in Phänomenbeschreibungen erschöpft und kritischem Denken bestenfalls

eine sehr geringe Bedeutung einräumt, aber auch gegen eine Philosophie,
die sich einem totalen Engagement überläßt, die den Anspruch macht, im
sicheren Besitz der Wahrheit zu sein und die daher die Tendenz in sich trägt,
in ein radikales Freund-Feind-Denken überzugehen, dessen politische
Konsequenzen sich immer wieder als katastrophal erwiesen haben. Ein
kritischer Rationalismus dieser Art kann die Rationalität nicht auf die
Sphäre der Wissenschaft beschränken, auch nicht auf den technisch-ökonomischen

Bereich, für den man ihre Nützlichkeit üblicherweise zuzugestehen
pflegt; er kann sich nicht dazu verstehen, vor irgendwelchen Grenzen
haltzumachen, weder vor den Grenzen wissenschaftlicher Disziplinen, noch vor
denen irgendwelcher sozialer Bereiche, die durch Gewohnheit und Tradition
oder durch bewußte Abschirmung gegen rationale Kritik immunisiert zu
sein scheint. Gegen alle neutral-analytischen, konservativ-hermeneutischen,
dogmatisch-apologetischen und utopisch-eschatologischen Tendenzen, die
im heutigen philosophischen und theologischen, aber oft auch im wissenschaftlichen

Denken anzutreffen sind, tritt er für ein kritisches Modell der
Rationalität ein, das in einem ganz bestimmten Sinne dialektisch genannt werden

mag, allerdings nicht im Sinne jener unter dem Einfluß des Hegeischen
Denkens stehenden Philosophen, die uns laufend zu versichern pflegen, daß
sich in ihren Reflexionen ,die Sache selbst' bewege, während andere Leute
blosse Meinungen vorzutragen hätten» (S. 6f.).

In den ersten beiden Kapiteln («Das Problem der Begründung» und «Die
Idee der Kritik») entwirft Albert die «Grundzüge einer Reform des Empirismus

wie sie sich im Rahmen des Kritizismus als notwendig erweist.
Diese Reform beseitigt nicht etwa die Bedeutung der Erfahrungstatsachen für

260



die Theoriebildung, wie sie der Empirismus immer mit einem gewissen Recht
betont hat. Aber sie eliminiert die Dogmatisierung der Erfahrung, die ja in
gleicher Weise die wesentliche Gefahr des empiristischen Denkens darstellt,
wie etwa die Dogmatisierung der Intuition oder der Vernunft die permanente
Gefahr des Intellektualismus ist. Und zwar erreicht sie das, indem sie die - oft
nicht bewußtseinsdominante - theoretische Prägung der sogenannten
Erfahrungstatsachen in Rechnung stellt, die gerade, wenn sie vergessen wird,
die Versuchung mit sich bringt, die Autonomie der Tatsachenbasis des

theoretischen Denkens zu überschätzen und damit zur unkritischen Behandlung
und Konservierung derjenigen Theorien beizutragen, deren Begriffsapparat
die Artikulation dieser Basis bestimmt hat. Erst wenn auf diese Weise der
empiristische Mythos des Gegebenen beseitigt wird, kann die kritische Funktion

der Tatsachen für die Theoriebildung mobilisert werden. Paradoxerweise

wirkt sich ja dieser Mythos - ganz entgegen den eigentlichen Intentionen
des Empirismus - dahingehend aus, daß bestimmte Theorien der Prüfung an
Hand der Tatsachen entzogen werden. Er kehrt also die empiristische Tendenz
praktisch ins Gegenteil um, ebenso wie etwa der intellektualistische Mythos
des Gegebenen, der sich auf evidente Intuitionen bezieht, de facto gerade die
Theoriebildung behindert, da er letzten Endes nur die bereits habitualisierten
vorhandenen Theorien zuungunsten der theoretischen Spekulation und der
durch sie möglichen Kritik begünstigt. Sowohl im Hinblick auf die Theoriebildung,

als auch im Hinblick auf die Beobachtung wird durch diese Revision
der Passivismus überwunden, der in der klassischen Lehre die Deutung des

Erkenntnisprozesses beherrscht. An die Stelle der - sinnlichen oder geistigen -
Schau tritt die Konstruktion und das Experiment, also: die menschliche
Aktivität, die die Erzeugnisse der Einbildungskraft in symbolischen Konstruktionen

durchartikuliert und sie in Gedankenexperimenten und Realexperimenten,

also durch aktive Eingriffe, erprobt, um ihre Leistungsfähigkeit und
damit ihre vergleichsweise Bewährung beurteilen zu können. Die Erkenntnis
bewegt sich also zwischen Konstruktion und Kritik; sie ist ein Teil der menschlichen

Praxis, in der laufend Entscheidungen getroffen werden müssen. Die Theorie

der Erkenntnis und damit auch die Wissenschaftslehre ist eine Theorie
dieser Praxis, die methodische Gesichtspunkte für sie, damit gleichzeitig
kritische Gesichtspunkte für die Beurteilung ihrer Resultate und Methoden
und Anhaltspunkte für rationale Entscheidungen liefert. Wenn die Erkenntnis
aber ein Teil der menschlichen Praxis ist, dann hat es keinen Sinn, zwischen
theoretischer und praktischer Vernunft zu unterscheiden und zwischen
Erkenntnis und Entscheidung einen Gegensatz zu konstruieren, wie es von einer
Erkenntnislehre her plausibel erscheint, die die Erkenntnis als Offenbarung
der Vernunft oder der Sinne, also als Ergebnis einer Schau, auffaßt. Es geht
in der Erkenntnistheorie und in der Wissenschaftslehre, soweit sie methodologischen

Charakter hat, um den Versuch, die Rationalität der Entscheidungen

und damit der menschlichen Praxis in einem bestimmten Bereich des

sozialen Lebens zu fördern, indem sie relevante Kritik in diesem Bereich
möglich macht. Damit wird aber eine Rationalitätskonzeption entworfen, die,
wie sich zeigen wird, Konsequenzen für alle Bereiche des sozialen Lebens
haben dürfte» (S. 53f.).

261



Darin scheint uns die zentrale pragmatische These, dergemäß die
Erkenntnis ein Teil der menschlichen «Praxis» sein soll, zwar durchaus
verständlich, aber trotzdem grundfalsch zu sein und auf einer Verwechslung der
kognitiven Akte als solchen mit den ihren Vollzug mitbestimmenden
Bedingungen und zusätzlichen Faktoren zu beruhen. Es ist völlig zutreffend, «daß
der Erkenntnisprozeß von Normierungen, Wertungen und Entscheidungen
durchsetzt ist», und zwar keineswegs nur im sozialwissenschaftlichen Bereich,
sondern auch in den Naturwissenschaften. Der Ausklammerung der Qualitäten

und deren Reduktion auf quantifizierbare Elemente liegt genau so eine
zumeist unausdrückliche taxierend-selektive Aktivität zugrunde wie etwa der
Unterscheidung zwischen «wesentlichen» und «unwesentlichen» Merkmalen
in den beschreibenden Disziplinen. Desgleichen können sogar, wie Albert mit
Popper betont, spekulativ-metaphysische Gedankenentwürfe für die
empirische Forschung unter Umständen relevant werden, nicht anders wie
Untersuchungsprojekte usw. Aber sie müssen sich im Erfahren, d. h. im rezeptiven -
nicht passiven - Hinnehmen des sinnlich und reflexiv gegebenen Begegnenden bewähren,
das den Kern des Erkennens ausmacht, ungeachtet sich auch die Rezeptivität
täuschen kann und also der Kritik bedarf. Was der Verfasser dem
«Positivismus» und «Existentialismus» mit Recht vorwirft: «Beide neigen zu einer

faktizistischen Auffassung der Erkenntnis, die teilweise in einer instrumentalistischen

Deutung der Wissenschaft gipfelt, so daß die Wissenschaft nur noch
unter dem Gesichtspunkt der prognostischen Relevanz und der Bereitstellung
von Mitteln für die Praxis gesehen wird» (S. 59), das tut er genau genommen
selber. Die aktivistische Fehldeutung des Erkennens ist, um es nochmals zu
sagen, begreiflich, da es seit der Begründung der modernen Wissenschaft der
Bewältigung der Natur und also der Lebenspraxis dient. Sie wird scheinbar
dadurch gestützt, daß wir z. B. im Experiment in die zu erkennende Natur
- und erst recht in die von uns geschaffenen Gegenstandsbereiche (Geschichte,
Gesellschaft, Kultur, Politik) - verändernd eingreifen und sie sekundär dem
an sie herangetragenen methodischen Prinzip mehr oder minder gewaltsam
«anpassen». Allein das alles berührt das Faktum in keiner Weise, daß ich
einen als «Habicht» bezeichneten Raubvogel mit noch so emphatischen
Entscheidungs- und Selektionsakten nicht in einen «Bartgeier» genannten
Vogel zu verwandeln vermag. Ich kann zwar den Habicht Bartgeier oder
umgekehrt heißen, und ich kann in einer anschaulich unerfüllt bleibenden
Leerintention dem Wort «Habicht» das Vorstellungsbild «Bartgeier» zu
supponieren versuchen; aber ich kann niemals in einem konkreten Habicht
die Gestalt eines Bartgeiers sehen. Es wäre falsch, zu behaupten, Albert
anerkenne überhaupt keine schlichten Tatbestände, jedoch sind sie für ihn nur
von geringem Gewicht. Das dokumentiert sich etwa im folgenden Passus :

«Die Wissenschaft schreitet weder durch Ableitung sicherer Wahrheiten

aus evidenten Intuitionen mit Hilfe deduktiver Verfahren, noch durch
Ableitung solcher Erkenntnisse aus evidenten Wahrnehmungen unter
Verwendung induktiver Verfahren fort, sondern vielmehr durch Spekulation und
rationale Argumentation, durch Konstruktion und Kritik, und in beiden
Hinsichten können metaphysische Konzeptionen Bedeutung gewinnen : durch
Lieferung kontra-intuitiver und kontra-induktiver Ideen, um unsere Denk-

262



und Wahrnehmungsgewohnheiten zu brechen und alternative
Erklärungsmöglichkeiten für die realen Zusammenhänge zu skizzieren, von denen aus
eine kritische Beleuchtung bisheriger Überzeugungen möglich ist. Im Gegensatz

zu einer solchen konstruktiven und kritischen Metaphysik leistet eine
dogmatische Metaphysik, die entweder nur dazu entwickelt wird, den
bisherigen Stand des wissenschaftlichen Denkens zu konservieren, oder die sich

sogar ganz vom wissenschaftlichen Denken isoliert, um ein gegen mögliche
Forschungsergebnisse jeder Art immunisiertes Weltbild ungestört aufrechterhalten

zu können, nicht nur der Wissenschaft, sondern überhaupt der
Erkenntnis keinen Dienst» (S. 47f.). Gewiß können Spekulationen und rationale

Argumentation der wissenschaftlichen Erkenntnis fruchtbare Anstöße
geben und haben es oft genug getan. Aber entscheidend für ihr Fortschreiten
sind nicht sie, sondern - wenigstens innerhalb der Natur - die Entdeckung
neuer Fakten, die zunächst als solche vernommen werden müssen. Es ist
schwer zu verstehen und erweckt den Verdacht auf das Mitspielen
ideologischer Tendenzen, daß Albert das Erfahren von Gegebenem stets mit dem
abschätzigen « Offenbarungsmodell » belegt, d. h. ausschließlich seine
mißbräuchliche unkritische Verwendung berücksichtigt. Das geschieht ebenfalls
in der der klassischen Erkenntnislehre angelasteten generellen Unterstellung
von vermeintlich letzten nicht mehr kritisierbaren Gegebenheiten (S. 169),
die er selber zu einem «Mythos des Gegebenen» erhebt; konkrete Beispiele
zitiert er jedenfalls nicht. Nur von diesem Aspekt her gesehen läßt sich auch
der von ihm empfohlene sonderbare Umweg einigermaßen begreifen,
demgemäß «man durch geeignete methodische Prinzipien die Möglichkeit des

Scheiterns unserer theoretischen Konstruktionen an der Wirklichkeit»
schaffen müsse (S. 33), statt sich von Anbeginn an dem Begegnenden
zuzuwenden. Wie sollen diese überflüssigen, als Vorurteile fungierenden theoretischen

Konstruktionen an der «Wirklichkeit» überhaupt «scheitern» können,
wenn diese nicht so zur Kenntnis genommen wird, wie sie sich von sich her
zeigt, also vernehmend? Mit rationalen Argumentationen, sie mögen logisch
korrekt oder inkorrekt sein, lassen sich «wirkliche» Tatbestände prinzipiell
niemals als «wirkliche» erfassen: das hätten wir nachgerade von den sogenannten

Gottesbeweisen und ihrer Kritik lernen können, von andern Erfahrungen
abgesehen.

Trotz dieser Einwände behält das, was Albert mit seinem Prinzip der
kritischen Rationalität intendiert, sein volles Recht: die entschiedene
Verwerfung aller Dogmatisierungen von wissenschaftlichen und philosophischen
Thesen, von ethischen Normen usw., mit deren Hilfe diese gegen Kritik
abgeschirmt, «immunisiert» werden sollen; ferner die Ablehnung der in den
traditionellen Erkenntnistheorien (Intellektualismus und Empirismus) herrschenden

Sicherungs- und Begründungsansprüche. Bezüglich des ersten Anspruchs
heißt es: «Alle Sicherheiten in der Erkenntnis sind selbst fabriziert und damitfür die

Erfassung der Wirklichkeit wertlos. Das heißt : Wir können uns stets Gewißheit
verschaffen, indem wir irgendwelche Bestandteile unserer Überzeugungen
durch Dogmatisierung gegen jede mögliche Kritik immunisieren und sie damit gegen
das Risiko des Scheiterns absichern» (S. 30). Ob Albert diese treffliche Einsicht
auch für die beiden paradigmatischen axiomatischen Disziplinen, Logik und

263



Mathematik, gelten läßt, hätte man gern gewußt. Und im Hinblick auf den
üblichen Begründungsanspruch schreibt er: «Wenn man für alles eine
Begründung verlangt, muß man auch für die Erkenntnisse, auf die man jeweils
die zu begründende Auffassung — bzw. die betreffende Aussage-Menge —

zurückgeführt hat, wieder eine Begründung verlangen. Das führt zu einer
Situation mit drei Alternativen, die alle drei unakzeptabel erscheinen, also:
zu einem Trilemma, das ich angesichts der Analogie, die zwischen unserer
Problematik und dem Problem besteht, das der bekannte Lügenbaron einmal
zu lösen hatte, das Münchhausen-Trilemma nennen möchte. Man hat hier
offenbar nämlich nur die Wahl zwischen: 1. einem infiniten Regreß, der durch
die Notwendigkeit gegeben erscheint, in der Suche nach Gründen immer
weiter zurückzugehen, der aber praktisch nicht durchzuführen ist und daher
keine sichere Grundlage liefert; 2. einem logischen Zfirkel in der Deduktion, der
dadurch entsteht, daß man im Begründungsverfahren auf Aussagen zurückgreift,

die vorher schon als begründungsbedürftig aufgetreten waren, und der,
weil logisch fehlerhaft, ebenfalls zu keiner sicheren Grundlage führt; und
schließlich 3. einem Abbruch des Verfahrens an einem bestimmten Punkt, der
zwar prinzipiell durchführbar erscheint, aber eine willkürliche Suspendierung
des Prinzips der zureichenden Begründung involvieren würde. Da sowohl ein
infiniter Regreß als auch ein logischer Zirkel offensichtlich unakzeptabel
zu sein scheint, besteht die Neigung, die dritte Möglichkeit, den Abbruch des

Verfahrens, schon deshalb zu akzeptieren, weil ein anderer Ausweg aus dieser
Situation für unmöglich gehalten wird. Man pflegt in bezug auf Aussagen, bei
denen man bereit ist, das Begründungsverfahren abzubrechen, von
Selbstevidenz, Selbstbegründung, Fundierung in unmittelbarer Erkenntnis - in
Intuition, Erlebnis oder Erfahrung - zu sprechen oder in anderer Weise zu
umschreiben, daß man bereit ist, den Begründungsregreß an einem bestimmten

Punkt abzubrechen und das Begründungspostulat für diesen Punkt zu
suspendieren, indem man ihn als archimedischen Punkt der Erkenntnis
deklariert. Das Verfahren ist ganz analog zur Suspendierung des
Kausalprinzips durch Einführung einer causa sui. Nennt man aber eine Überzeugung

oder Aussage, die selbst nicht zu begründen ist, aber dabei mitwirken
soll, alles andere zu begründen, und die als sicher hingestellt wird, obwohl
man eigentlich alles - und also auch sie - grundsätzlich bezweifeln kann, eine
Behauptung, deren Wahrheit gewiß und die daher nicht der Begründung bedürftig
ist : ein Dogma, dann zeigt sich unsere dritte Möglichkeit als das, was man bei
einer Lösung des Begründungsproblems am wenigsten erwarten sollte: als

Begründung durch Rekurs aufein Dogma. Die Suche nach dem archimedischen
Punkt der Erkenntnis scheint im Dogmatismus enden zu müssen. An irgendeiner

Stelle nämlich muß das Begründungspostulat der klassischen Methodologie

aufjeden Fall suspendiert werden. Auch der Rückgriff auf außersprachliche

Instanzen irgendwelcher Art schafft, wie man leicht sieht, in dieser
Beziehung keine Abhilfe. Ganz abgesehen von den besonderen Problemen, die
im Hinblick aufsolche Instanzen entstehen können, besteht auch in bezug auf
sie immer die Möglichkeit, nach einer Begründung zu fragen. Jede
Selbstbegründungsthese für letzte Instanzen dieser Art muß ebenso wie entsprechende
Thesen für bestimmte Aussagen als eine Maskerade für den Entschluß

264



betrachtet werden, das Prinzip für diesen Fall außer Kraft zu setzen. Es sieht
also so aus, als ob ein solcher Entschluß unvermeidlich wäre, so daß der mit
ihm verbundene Dogmatismus den Anschein eines notwendigen Übels oder

gar den der Harmlosigkeit gewinnt» (S. 13ff.).
Diese kritischen Aspekte illustriert Albert nun in den fünf folgenden

Kapiteln an verschiedenen Themen: «Erkenntnis und Entscheidung»
(worin vorallem das Problem der Wertfreiheit im Erkennen diskutiert wird),
«Geist und Gesellschaft» (im Zentrum steht das zumal von Geiger exponierte
Ideologieproblem), «Glaube und Wissen» (bevorzugt wird die Entmytholo-
gisierungsthematik), «Sinn und Wirklichkeit» und «Das Problem einer
rationalen Politik». Vom auf die Philosophie bezüglichen Kapitel (Sinn und
Wirklichkeit) abgesehen, auf das wir zurückkommen, sind die Ausführungen
Alberts nicht nur scharfsinnig, sondern auch vielfach überzeugend. Gewiß
zieht sich wie ein roter Faden ein heftiger antitheologischer Affekt durch das

ganze Buch, der heute doch etwas antiquiert anmutet, wenn man sich die
auf lange Sicht wohl hoffnungslose oder wenigstens schwer angeschlagene und
mitleidserweckende Situation der Theologie vor Augen hält. Aber das berührt
die sachliche Position Alberts in keiner Weise, der kompromißlos alle
Beeinflussungen auf das wissenschaftliche und philosophische Erkennen von
Seiten der Theologie abweist - man muß ihm darin vorbehaltlos zustimmen.
«Die politische Theologie aller Richtungen, von der der größte Teil der Welt
beherrscht ist und für die sich sogar Intellektuelle erwärmen, deren Freiheit
der Argumentation davon abhängt, daß sie in einem liberalen Klima leben
können, sorgt dafür, daß die Denkmuster der dogmatischen Rationalisierung
trotz der fatalen Konsequenzen, die sich historisch aus ihnen ergeben haben,
weiterhin hohes Ansehen genießen» (S. 103).

Einem Autor, der wie Albert der kritischen Rationalität ein so großes
Gewicht einräumt, «Naivität» zuzubilligen, hält schwer. Indessen mag es

damit wie immer bestellt sein: jedenfalls fallt es auf, daß er eine Reihe
wichtiger Begriffe — Wirklichkeit, Realität, Rationalität, Erfahrung, Wahrheit

- unerörtert läßt und sie also wohl im üblichen mehrdeutigen Sinne
verwendet. Das jedoch paßt schlecht zu seinem kritizistischen Stil. «Die Vernunft
in jeder Gestalt ist», sagt er einmal, «ein sozial-kulturelles Zuchtprodukt
auf vitaler Grundlage» (S. 93). Wie sie als solches ihr vermutlich generelles
kritisches Geschäft soll ausüben können, bleibt dunkel. Ferner beruft er sich

auf «bloße Wahrheiten oder bloße Tatsachen im schlichten Alltagssinne»
(S. 128): auch das mutet, mit dem sonstigen Reflexionsniveau verglichen,
beinah stilwidrig an. Es wäre nötig gewesen, die von ihm gemeinte Bedeutung
der erwähnten Begriffe ausdrücklich zu präzisieren, nicht zuletzt um
Mißverständnisse abzuwehren. Sodann müßte für ihn die Frage nach den
geschichtlichen und sachlich-anthropologischen Wurzeln des anscheinend

allgemeinmenschlichen Gewißheitsstrebens und Begründungsbedürfnisses wichtig

sein, allein auch sie unterbleibt. All das stimmt den Leser skeptisch und
erweckt seinerseits in ihm die Frage, ob Albert am Ende aus der kritischen
Rationalität ein Dogma gemacht habe.

Daß wir heute ohne die wissenschaftlichen Erkenntnisse und ihre
technischen Anwendungen nicht mehr leben können, versteht sich von selbst.

18 Studia Philosophica XXVIII 265



Aber das heißt keineswegs, daß einzig sie unsere Lebensführung bestimmen
sollen und müssen - davon ganz abgesehen, daß die Menschheit bisher
längere Zeit ohne sie existiert hat. Es würde eine ungeheure Verarmung an
Welt- und inneren Gehalten mit sich bringen, wenn nur noch das wirtschaftlich

ausmünzbare Wissen für unser Dasein relevant wäre. Und schließlich
scheint es mir unverantwortlich zu sein, die - faktisch ja bestehende —

Verknüpfung von Wissenschaft und (politischer, technischer usw.) Aktivität zu
preisen, ohne auf die der modernen Wissenschaft von ihren Anfangen
einwohnenden destruktiven Tendenzen, die schnell wachsende Gefahren zeitigen,
hinzuweisen. Sie zeigen sich schon in der Ausklammerung der Erscheinungsqualitäten

des Seienden und ihrer Reduktion auf quantifizierbare Faktoren,
und sie sind durch die Technik lediglich gesteigert und ausgeweitet worden.
Damit soll nicht die Illusion genährt werden, es könne unserem Schicksal eine
Wendung gegeben werden, ich möchte nur die Verklärung der «schöpferischen»

Wissenschaft verhindern, zu der Albert zu neigen scheint.
Die Verabsolutierung der wissenschaftlichen und philosophischen Erkenntnis

- von einer solchen darf man bei ihm wohl reden - als maßgebendster
Aspekt unseres Lebens läßt Albert auch die nicht-kognitive Relevanz der
Religionen übersehen. Freilich beanspruchen sie ebenfalls, «wahre Erkenntnisse»

zu enthalten, im Christentum etwa die sog. «Glaubenswahrheiten».
Aber sie beziehen sich auf vorwiegend transempirische Bereiche, die sich dem
erfahrenden Erkennen — dessen Wahrheitsbegriff übrigens von dem der
«Glaubenswahrheiten» radikal verschieden ist - als pure Erzeugnisse menschlichen

Denkens präsentieren. Deshalb sind sie von den empirisch gewonnenen
Einsichten scharf zu trennen. Dennoch eignet den religiösen Gehalten insofern

eine unbestreitbare Bedeutung, als sich in ihnen fundamentale menschliche

Anliegen (Wünsche, Ängste, Hoffnungen usw.) manifestieren, gleichgültig,

ob man das Recht ihres Wahrheitsanspruches von der wissenschaftlichen

Erkenntnis her verwirft. Man sollte doch nicht vergessen, welche Fülle
von Kunstwerken auf dem Boden des christlichen Glaubens entstanden sind,
neben den Scheußlichkeiten, die er auch gezeitigt hat.

Was nun Alberts Kritik der «hermeneutischen Philosophie» angeht, so ist
zunächst eine Äußerlichkeit vorwegzunehmen. Er wirft Gadamer vor (S.
139f.), daß er «gewiße bedeutende Beiträge zur Sinnproblematik» - gemeint
sind Gomperz und Bühler - überhaupt nicht erwähne. Der entsprechende
Vorwurf muß gegen Albert selber erhoben werden, denn er scheint von der
damaligen Diskussion über «Verstehen» und «Erklären» in der Psychologie
keine Ahnung zu haben; jedenfalls zitiert er davon nichts. Gewichtiger sind
die Einwände, die er wider die Geisteswissenschaften und ihren «methodologischen

Autonomieanspruch» erhebt. Der Kern dieser Einwände besteht darin,

daß die Geisteswissenschaften einschließlich des hermeneutischen
Positivismus (von Phänomenologie, Heideggers Ontologie und seinen Nachfolgern
getragen) und des sensualistischen Positivismus (Wiener Kreis, Wittgenstein
und anschließende Bestrebungen) die naturwissenschaftliche Methodik,
insbesondere das «Erklären» verschmähen, gegen theoretische Konstruktionen
mißtrauisch seien und als «Erkenntnismittel die unmittelbare vortheoretische
Erfahrung», also das, was Albert abschätzig den «Mythos des Gegebenen»

266



nennt, akzentuieren. Zumal die Vertreter des «methodologischen Historismus

richteten ihre Kritik vor allem gegen zwei Verfahrensweisen, die sie als
dem geschichtlichen Denken wesensfremd ansehen zu müssen glaubten:
erstens gegen das Herantragen absoluter und damit zeitenthobener und
geschichtsfremder Maßstäbe an die historischen Erscheinungen, wie sie etwa
im Naturrecht postuliert wurden, und zweitens gegen den Versuch, in der Weise
der Naturwissenschaften den Geschichtsverlauf und damit überhaupt die
sozialen und kulturellen Erscheinungen mit Hilfe allgemeiner, zeitloser Gesetze

zu erklären, also: gegen den Naturalismus in den Geisteswissenschaften. Sie
betrachteten das historische Geschehen vielmehr als einen Zusammenhang
von Ereignissen, die ihren Sinn in sich selbst tragen und die in ihrem
Sinnzusammenhang unmittelbar, das heißt: ohne die Verwendung allgemeiner
Maßstäbe oder Gesetze, begriffen werden sollten. An die Stelle des

naturwissenschaftlichen Erklärens sollte dabei ein das Einmalige und Individuelle
erfassendes, deutendes Verstehen treten, eine individualisierende Methode,die
das Wesen der Phänomene aus ihrem historischen Werdegang verständlich
machen sollte» (S. 133).

Sehen wir davon ab, daß Albert gleich wie die älteren Erkenntnistheoretiker

unter «der» Naturwissenschaft ausschließlich die exakten experimentellen,

nicht aber auch die deskriptiven Disziplinen versteht, so zeigt sich seine
mehr oder minder gewalttätige Tendenz deutlich darin, daß er die
Erkenntnisweisen nicht von den jeweiligen Gegenstandsarten bestimmen läßt, sondern
diese umgekehrt unter das Joch der vorrangigen Methode zwingt und
demgemäß gelegentlich von «der» naturwissenschaftlichen Methode spricht, als

ob es nur eine gäbe. Man gewinnt den Eindruck, als möchte er am liebsten die
in den menschlichen Hervorbringungen selbst nachweisbar enthaltenen
mannigfachen Sinnbezüge ausklammern und ihre Erfassung auf die erklärbaren

naturhaften Fundamente - z. B. die sprachlichen Verlautbarungen auf
ihren physikalischen Bestand - reduzieren. Dafür argumentiert er mit der
willkürlichen und verfehlten Behauptung, die «richtig» verstandene sog.
naturwissenschaftliche Methode habe «mit den speziellen Objektbereichen
der Naturwissenschaften wenig zu tun» (S. 155) - man muß schon von einem
sturen Methodenfanatismus besessen sein, um dergleichen vertreten zu können.

Schlicht widersinnig ist der gegen die hermeneutische Philosophie
erhobene Vorwurf Alberts, sie habe ein unmittelbar Gegebenes postuliert, das

«angeblich jeder Deutung vorgegeben» sei (S. 134): gerade sie und schon
Husserl hat dargelegt, daß es ein primäres «factum brutum» nicht gibt,
vielmehrjeder wahrgenommene Gegenstand immer schon «Deutungen» enthalte.

Begreiflich dagegen und je nach dem berechtigt bleibt ein anderer
Einwand, den Albert gegen die hermeneutische Philosophie formuliert: daß sie

nämlich das «Textmodell» auf die «Gesamtwirklichkeit» übertrage, die
«Welt als Text» (von Kempski) auffasse. Die «Verbindung von Hermeneutik

und Historismus, von Orientierung am Textmodell und Kult der
Geschichtlichkeit, brachte die typischen Züge der heute noch im deutschen
Sprachbereich vorherrschenden betont antinaturalistischen und
quasitheologischen Orientierung des geisteswissenschaftlichen und philosophischen
Denkens hervor, das in seiner extremen Form dieses Textmodell auf die

267



Gesamtwirklichkeit zu übertragen und darüber hinaus die Denkweise der
Theologie zum philosophischen Ideal zu erheben versucht, und zwar unter
ausdrücklicher Absage an den Methodenbegriff der modernen Wissenschaft,
der zu überwinden sei» (S. 132). Diese Übertragung des Textmodells auf die
Gesamtwirklichkeit - sie dokumentiert sich übrigens schon in Nietzsches
Behauptung, es gäbe nur «Interpretationen», keine «Tatsachen» - geht
denkgeschichtlich wohl auf den griechischen «Weltlogos» und auf die von den
christlichen Theologen dem «göttlichen Wort» zugedachte Schöpfermacht
zurück, in denen dem Seienden selbst, nicht nur seinem Gedacht- und
Angesprochenwerden ein wenigstens partieller «logos»- und «worthafter»
Charakter unterstellt wird. Die Analyse der «Weltlichkeit» der Welt in
Heideggers «Sein und Zeit» jedoch beschränkt sich auf die Bezüge des
Menschen zu der von diesem transzendental konstituierten Welt und berücksichtigt

die Frage nach der Seinsart der «natürlichen» eigenständigen Welt
nur negativ abhebend (was bei Heidegger vielleicht nicht immer klar genug
ersichtlich wird). Die Sinngehalte bei ihm und bereits bei Husserl darf man
nicht mit jenen gleichsetzen, die in den theologisch mitbestimmten finalen
Welt- und Geschichtsdeutungen eine Rolle spielen. Deshalb ist es auch
ungerecht, das hermeneutische Denken kurzweg eine «Fortsetzung der
Theologie» zu nennen und zu verschweigen, wie entschieden sich Heidegger in
«Sein und Zeit» von den christlich-theologischen Interpretationen gewisser
Phänomene distanziert hat. Im übrigen darf man sich fragen, ob in Alberts
Vorliebe für theoretische Konstruktionen als besonderer Aktivitätsart nicht
der alte Wahn der spekulativen Philosophen nachwirkt, «die Welt» denkend
zu entwerfen statt sie zu erfahren.

H. Kunz

Jeanne Parain-Vial: La nature du fait dans les sciences humaines. P.U.F.,
Paris, 1966, Bibliothèque de philosophie contemporaine, 228 p.

L'ouvrage de Madame Parain-Vial est destiné «moins aux spécialistes des
sciences humaines qui savent mieux que personne les limites de leur science

qu'au sens commun, qui en attend trop ou trop peu». Fort critique, en effet,
à l'égard des tests ou des enquêtes qu'il apprécie selon des critères extrinsèques
(probablement parce qu'il vise plus le genre de croyance qu'on y attache que
les méthodes elles-mêmes), l'ouvrage paraîtra au contraire parfois très

optimiste à l'égard des sciences humaines auxquelles présiderait un esprit
philosophique.

Dans les sciences de la nature, le fait est « système conceptuel intégrant une
donnée immédiate, susceptible d'être reproduite» et «par rapport à laquelle
les observateurs sont interchangeables», certains procédés étant d'ailleurs
déterminés pour la recherche. Au contraire, dans les sciences humaines,
concepts et données dépendent des points de vue et les faits accessibles à

l'expérience se donnent comme les signes de faits qui sont le véritable objet
de ces sciences. Le fait est donc interprétation du signe, qui est interprétation
du vécu. Mais l'interprétation des signes s'opère grâce à des schémas

empruntés à une idée de l'homme universel, ou à une intelligence de la nature

268



humaine présente à chacun. Jugements de valeur, choix des points de vue,
théories constituant des objets, schémas d'interprétation des signes ont tous
leur origine dans cette idée de l'homme universel. Cette référence à l'idée
d'homme universel se retrouve au reste sous des formes diverses dans bien des

doctrines philosophiques; il faudrait dès lors constater qu'en somme la
connaissance de l'homme est très avancée, comme connaissance profonde,
telle que l'expriment poètes et philosophes, et que «les sciences humaines ne
l'accroîtront pas réellement».

D. Christoff

Eike von Savigny: Die Überprüfbarkeit der Strafrechtssätze. Eine

Untersuchung wissenschaftlichen Argumentierens. Symposium 24. Philosophische

Schriftenreihe herausgegeben von Max Müller, Bernhard Welte, Erik Wolf
Verlag Karl Alber. Freiburg i. Br. und München 1967.

Ob die Rechtswissenschaft wirklich als Wissenschaft angesprochen werden
dürfe, ist äußerst umstritten. Weit verbreitet und zeitgemäß ist die Ansicht,
daß sie keine eigentliche Wissenschaft, sondern höchstens eine methodisch
vorgehende Kunstlehre sei. Lange Zeit schien es, wie wenn es eine vergebliche
Plackerei wäre, die Wissenschaftlichkeit der Jurisprudenz zu erörtern, weil
die Antwort entscheidend von der vorausgesetzten Definition der Wissenschaft

abhängt. Gilt als Wissenschaft nur das Forschen, welches quantifizierbare

und jederzeit durch Experiment nachprüfbare Ergebnisse zu erzielen
sucht, so ist die Rechtslehre ohne Zweifel keine Wissenschaft. Hält man
jedoch für Wissenschaft jedes methodische Vorgehen, das nicht vom Belieben
des einzelnen Forschers abhängige Ergebnisse zu erreichen sucht, die Begründ-
barkeit der Ergebnisse fordert und die gewonnenen Einsichten ständiger
kritischer Überprüfung aussetzt, so ist auch die Rechtskunde eine echte
Wissenschaft. Die hier anzuzeigende wissenschaftstheoretische Arbeit von
Eike von Savigny, eine der Münchner philosophischen Fakultät eingereichte
Dissertation, bietet Anlaß, den Wissenschaftscharakter der Jurisprudenz
erneut zu erörtern.

Ausgangspunkt der Untersuchung von von Savigny sind zwei wissenschaftstheoretische

Behauptungen, einmal die:
«Das Rechtgefühl (Wertevidenz, ethische Evidenz, ethische Intuition)

teilt alle Eigenschaften der Beobachtungsevidenz, welche für die Rolle der
Beobachtungsevidenz in den empirischen Wissenschaften wesentlich sind.»

Die Begründung dieser Annahme hebt hervor, daß die empirischen
Wissenschaften nachgerühmte Rationalität gerade in Bezug auf die die
Überprüfung stützende Beobachtungsevidenz fehlt. Der naheliegenden Kritik der
Gleichsetzung von Beobachtungs- und Wertevidenz, das Wertgefühl sei

empirisch bedingt, hält von Savigny entgegen, daß auch die Beobachtungsevidenz

empirisch bedingte Voraussetzung besitzt, insbesondere nur die
Beobachtung normalsinniger Wissenschafter als zureichend ansieht. Die
Einigung auf die Kriterien der Evidenz falle bei der Beobachtung nur leichter
als bei der Wertevidenz. Mit diesen Ausführungen verbindet sich eine ein-

269



gehende und, wie mir scheint, zutreffende Antikritik der modernen Widerlegungen

des ethischen Intuitionismus, wie sie vor allem von angelsächsischen
Autoren (insbesondere von Rüssel und Hare) vorgetragen wurden.

Die zweite Annahme lautet :

«Das Rechtsgefühl spielt bei der Diskussion strafrechtswissenschaftlicher
Sätze durch den Bundesgerichtshof die gleiche Rolle, wie die Beobachtungsevidenz

sie bei der Überprüfung naturwissenschaftlicher Hypothesen spielt. »
Sie wird begründet durch eine systematische Aufgliederung zahlreicher

strafrechtlicher Urteile des deutschen Bundesgerichtshofes. Die vom Verfasser

vorgenommene Umwandlung der Begründungen dieser Urteile in
Stenogramme macht deutlich, daß der Bundesgerichtshof von einer im Leitsatz des

Urteils oder in der Alternative dazu ausgesprochenen Bewertungshypothese
ausgeht, sie an einer auf eine als gerecht angesehenen Entscheidung des

Gesetzgebers oder einem unmittelbar auf die Gerechtigkeit zurückweisenden,
als richtig einleuchtenden Werturteil mißt und darnach entscheidet, ob die
vorausgesetzte Werthypothese anzunehmen oder zu verwerfen ist. Derart
verstanden gleicht die Arbeitsweise der Rechtswissenschaft der der empirischen
Wissenschaften. Die vom Verfasser untersuchte Strafrechtswissenschaft
erweist sich als ein System von Werthypothesen.

Die scharfsinnige und gründliche Untersuchung von von Savigny führt
dem, kritisch aufgefaßten, ethischen Intuitionismus neue und gewichtige
Argumente zu undfügt auch dieJurisprudenz in den Kreis der Wissenschaften
ein, welche Gegenstand der heutigen wissenschaftstheoretischen Auseinandersetzungen,

Wissenschaft im engen Sinn verstanden, bilden.
Hans Schultz

Ulrich Hommes: Die Existenzerhellung und das Recht. Philosophische
Abhandlungen, Band XX. Verlag Vittorio Klostermann. Frankfurt
a. M. 1962.

Die Auseinandersetzung der Rechtsphilosophie mit der sogenannten
Existenzphilosophie ist bis jetzt durch die Annahme geprägt, der
existenzphilosophische Ansatz schließe eine rechtsphilosophische Weiterführung aus.
Die Versuche von Werner Maihofer (Recht und Sein 1952, Naturrecht als

Existenzrecht, 1963) heben sich davon als ausgesprochene Ausnahmen ab.
Die Unmöglichkeit, eine Rechtsphilosophie zu begründen, wurde vor allem
für das Werk von Karl Jaspers behauptet, der von den positivierten
sozialethischen Normen sagte, sie «sind gleichsam mechanisch und tot» und lassen

das menschliche Handeln berechenbar werden (Philosophie, 2. Aufl. 1948,
S. 603). Doch anerkennt Jaspers das Recht in seiner Bedeutung, das Dasein
als Voraussetzung möglicher Existenz zu sichern (op. cit. 625, 631).

In seiner eindringlichen Untersuchung geht Ulrich Hommes vor allem
diesem Aspekt desjasperschen Philosophierens nach. Er zeichnet dessen Grundlinien

in zwei einleitenden Kapiteln, Existenz vor Transzendenz und Existenz
in Kommunikation. Er betont, daß «Existenz im Grunde ein Verhältnis ist»
(S. 93) und «daß die Bedeutsamkeit des Rechts für die Existenz gründet in
deren eigenen Struktur als Sein mit den Andern in der Welt. Das Recht als

270



Ordnung des gemeinsamen Daseins ist selbst eine Weise der Wirklichkeit der
ursprünglichen Zusammengefügtheit allen menschlichen Seins» (S. 95). Die
Aufgabe des Rechts ist, «als äußere verläßliche Regelung des Miteinanders
die sichere Bewahrung und dauernde Vorbereitung» der «Verwirklichung
des wesentlichen Verhältnisses zum Andern», die «nicht jederzeit vollzogen
werden kann», zu gewährleisten (S. 106). Und auch die Positivität des

Rechts kommt zu ihrem Recht, sie ist «notwendig zur Ermöglichung der
Verwirklichung der Freiheit des Einzelnen» (S. 137). So verstanden rückt die
Betrachtung des Rechts durch Jaspers in die unmittelbare Nähe der Auffassungen

von Kant. Doch sogleich folgt die entschiedene Abkehr von jeder
Vorstellung einer sicheren, allgemein gültigen und vorgegebenen Ordnung mit
dem Hinweis darauf, daß das Recht aber « immer existenzvergessene Wirklichkeit

und existentielle Möglichkeit in einem» (S. 153), mithin stets zweideutig
ist und stete Aufgabe bleibt. Hier kommt der existenzphilosophische Ansatz
zu seinem Recht. Mit der Eigenart des Rechts, immerwährende Aufgabe zu
sein, hängt seine Unableitbarkeit, aber auch die Forderung, die jeweils
geltenden Regelungen in gemeinsamer Anstrengung, im Kompromiß, zu
erarbeiten, zusammen.

So kann Hommes abschließend sagen, daß «die Existenzerhellung in die
Erfahrung der existentiellen Notwendigkeit des Rechts führt» (S. 218).

Und wenn der Rechtsphilosophie die Aufgabe zugewiesen wird «im Recht
als der Wirklichkeit der geschichtlichen Gemeinschaft eines Staates ,die
Transzendenz überhaupt fühlbar' (II 382) zu machen» (S. 190/1, II 382

Existenzerhellung3 382), so ist damit die Brücke geschlagen zu der heute wohl
vorherrschenden Auffassung, die Rechtsphilosophie habe der positiven
Rechtsordnung gegenüber auf eine unbedingte Richtigkeit hinzuweisen,
selbst wenn zum vornherein feststeht, daß sie nie erreicht werden kann.

Indessen haftet dieser Betrachtung des Rechts und des Staates ein
eigentümlich idealistischer Zug an. Der Rechtsphilosoph würde nach den
Erfahrungen der letzten Jahrzehnte sogleich fragen, ob es genügt, alles der
geschichtlichen Entscheidung zu überlassen und ob nicht wenigstens die Frage
zu stellen ist, ob jede positive Anordnung als Recht gelten oder ob sie nicht
derart verfehlt sein kann, daß sie, nach dem Ausdruck von Radbruch, als

gesetzliches Unrecht bezeichnet werden muß. Zumindest die staatliche
Anordnung nicht als Bewahrung der möglichen Existenz, sondern als Verhängnis
müßte ebenfalls erörtert werden.

H. Schultz

Victor J. Willi: Grundlagen einer empirischen Soziologie der Werte und

Wertsysteme. Versuch einer Überwindung des Gegensatzes zwischen

Kulturanthropologie und Soziologie und zwischen allgemein-theoretischer und

speziell-empirizistischer Soziologie. Orell Füssli Verlag, Zürich 1966.

In diesem umfangreichen Werk legt Willi die Grundzüge einer empirischen

Soziologie der Werte und Wertsysteme, also zweifellos eines auch
im Hinblick auf die alltägliche und die große Politik wichtigen Themas vor.

271



Längere Studienaufenthalte in verschiedenen Ländern erleichtern ihm die
Distanzierung zur eigenen unvermeidlich beschränkten Position innerhalb
der möglichen Werthierarchien. Als praktische Zielsetzung seiner Arbeit
formuliert er die «Vermehrung des Verständnisses zwischen Einzelmenschen
und ganzen Gruppen beziehungsweise Gesellschaften»; und als «höchstes
Verständnis schwebt ihr das Verständnis der Mißverständnisse vor, das ganze
Gruppen und Gesellschaften allerdings kaum und niemals unbegrenzt erreichen

dürften». Theoretisch geht es um drei Anliegen: «a) Herausstellung der
theoretisch-begrifflichen Voraussetzungen für eine gültige ausbaufähige
empirisch-wissenschaftliche Wert- und Wertsystemsoziologie, b) Versuch
einer Überwindung des Gegensatzes zwischen Soziologie und Kulturanthropologie

und zwischen allgemeiner theoretischer Soziologie und empirizisti-
scher Soziologie; c) Ermittlung einer ausbaufähigen Typologie der Wertsysteme».

Willi sieht heute die Soziologie vom «Dilemma von Bedeutungsfülle

und Faktizität» bedroht, d. h. ihre Sätze sind - wie er an einigen
Beispielen demonstriert - oft entweder bedeutungsvoll, aber empirisch verfehlt,
oder empirisch belegt, aber nur Selbstverständlichkeiten betreffend.

Als soziologisch relevante Werttheorien unterscheidet er vier: die
individualistische, die naturalistische, die soziologische und die kulturalistische
Werttheorie, die alle versagen, weil sie einen ansich berechtigten partikularen
Gesichtspunkt jeweils verabsolutieren. Es muß stattdessen eine «realistische»
soziologische Werttheorie erarbeitet werden, für die der Verfasser folgenden,
seiner Meinung gemäß «haltbaren» Begriff der Wertung und der Werte
vorschlägt: «Sozialpsychologisch ist die Wertung eine rationalisierte oder wenigstens

rationalisierbare Vorliebe und wertsoziologisch die vom Typus einer
menschlichen Gesellschaft tatsächlich anerkannte, als gut, beziehungsweise
sein-sollend betrachtete Vorliebe, Bevorzugung beziehungsweise Hochschätzung,

und der Wert (für die Soziologie und überhaupt die Sozialwissenschaften)

der Gegenstand einer Wertung. Insofern im Begriff 'Anerkennung'
bereits die Elemente des Typus und der 'Güte' enthalten sind, kann man die
Wertung kurz umschreiben als anerkannte Vorliebe beziehungsweise
Bevorzugung beziehungsweise Hochschätzung». Das ist nun keine sonderlich
subtile Definition, aber sie dürfte aus der Auseinandersetzung Willis zumal
mit amerikanischen Autoren in adäquater Weise hervorgegangen sein. Dazu
gehört auch die Bestimmung des soziologischen Wertobjektivismus als

Vorstellung, «daß Gruppenwerten Allgemeingültigkeit zukomme», woraus sich
Hierarchien von soziologischen Werten ergeben sollen. Die philosophischen
nicht von den soziologischen Wertrangordnungen unterschieden zu haben
wirft der Verfasser Scheler, Hartmann und Gurvitch vor; allein er verkennt,
daß der philosophische Wertobjektivismus mit dem von ihm postulierten
soziologischen Wertobjektivismus nur das Wort gemeinsam hat - davon
abgesehen, daß sich «die» philosophische Werthierarchie sowenig «begründen»
läßt wie «die» soziologische Werthierarchie. Neben der letzteren behandelt
Willi in diesem zweiten Abschnitt noch die verschiedenen Formen des

«Wissenszentrismus», d. h. die Deutung und Bewertung des Unbekannten
(Fremden: andere Menschen, fremde Kulturen usw.) nach Analogie des

Bekannten.

272



Der dritte umfangreichste Teil ist der «Soziologie der Wertsysteme»
gewidmet. Der indirekten und der direkten «Umschreibung des Wertsystem-
begriffes» und dem Aufweis «verschiedener, aber nicht beliebig vieler
Wertsysteme» folgt eine kritische Darstellung der bisherigen Typologien derselben

(T. Parsons, R. Mukerjee, F. R. Kluckhohn, Ch. Morris, F. S. C. Northrop).
Daraus ergeben sich Erfordernisse und Vorschläge zu einer ausbaufähigen
soziologischen Typologie der Wertsysteme, in denen der «monistisch-weltentsagende

Grundzug im Grundwertsystem des traditionsgebundenen
Orients», der «monistisch-weltbejahende Grundzug im Grundwertsystem des

traditionsgebundenen Europas» und der «dualistisch-gespaltene Grundzug
im szientistischen Grundwertsystem des modernen Amerikas» behandelt
werden. Bei der Schilderung der beiden ersten Grundwertsysteme erfahren

nur die religiösen Werte eine Berücksichtigung, während der viel ausführlichere

Abschnitt über Amerika auch andere Wertbereiche einbezieht. Im
übrigen gewinnt der Verfasser die Grundwertsysteme aus den Antworten
auf drei Fragen, «die im Laufe der Kulturgeschichte tatsächlich von drei
großen Zivilisationen gegeben worden sind, nämlich : a) die grunsätzliche
Verneinung des Sinnes unseres Daseins, und zwar auch in seinen scheinbar
positiven Seiten (Leben, Gesundheit, Reichtum usw.), b) die grundsätzliche
Bejahung des Sinnes unseres Daseins, und zwar auch seiner scheinbar negativen
Seiten (Tod, Krankheit, Armut usw.) und c) die teilweise Bejahung und
teilweise Verneinung des Sinnes unseres Daseins, und zwar je nach seinen scheinbar

positiven beziehungsweise negativen Seiten (Bejahung des Lebens,
Verneinung des Todes; Bejahung der Gesundheit, Verneinung der Krankheit;
Bejahung des Reichtums, Verneinung der Armut usw.) ».

Im Anhang berichtet Willi einerseits das «Résumé einer Untersuchung
über die 'Glaubens- und Denkhaltungen einer großen Anzahl texanischer und
New-Yorker-Studenten'», und anderseits über seine weiteren schriftstellerischen

Pläne zu einer «Soziologie der Soziologie».
(Ein paar Kleinigkeiten: auf S. 217 finden sich zwei fast wörtlich miteinander

übereinstimmende Abschnitte; auf S. 278 ist die den Handlungsbereich
betreffende Explikation unter den «idealen Wertbereich» geraten; S. 484:
die im angeblichen «Satz von Hegel: 'Erst in der Dämmerung tut der Vogel
der Aurora seinen Flug'» vorweggenommene Verwandlung der Eule der
Minerva hat diese sinnigerweise zu einem «Vogel der Morgenröte» gemacht;
und von den nicht wenigen Druckfehlern des Buches sei wenigstens die auf
S. 496 unterlaufene Umbenennung des Berliner Verlages Duncker & Hum-
blot in «Denker und Humboldt» verzeichnet).

H. Kunz

Hanno Helbling: Der Mensch im Bild der Geschichte. Duncker & Humblot,
Berlin 1969.

Der Titel dieser Schrift erweckt irreführende Erwartungen, welche durch
die im Vorwort geäußerte Bemerkung Kurt Schelldorfers, sie liefere einen
«Beitrag zur Begründung der Philosophischen Anthropologie auf
wissenschaftlicher Grundlage», noch unterstützt werden. In Wirklichkeit handelt

273



es sich um unsystematische Meditationen eines Historikers, der sich in
kritischer Weise auf einige fundamentale Kategorien seiner Wissenschaft besinnt.
Mit «Gedächtnis» und «Identität» sind die zwei ersten Abschnitte, mit
«Schicksal» der dritte Abschnitt überschrieben, in welchem Helbling
auswählend den geschichtlichen Wandlungen des Friedensbegriffes, angefangen
bei Augustin, nachgeht. Da sich solche Meditationen, die jeweils an
konkreten Sachverhalten ansetzen, nicht angemessen referieren lassen, gebe ich
drei Zitate:

«Der Historiker, der sich in seiner Thematik nach dem Gedächtnis oder
Kontinuitätsbewußtsein des Sozialkörpers richtet, welchem er angehört, wird
auch heute nicht in beliebig weite Räume gezogen. Und wenn er sich selbst
seines Standortes in - und nicht über - seiner Zeit und seiner Gesellschaft
bewußt bleibt, kann er die Ränder seines Geschichtsbildes immer noch vom
Vergessen, von wahrhaft vergangener Vergangenheit umflutet sein lassen.

Anderseits wird ihm doch nicht entgehen, daß sich der Bewußtseinshorizont
der Menschen, deren Geschichte er schreibt, in den letzten Jahrhunderten
und Jahrzehnten mit wachsender Eile geweitet hat. Und sofern nun
Geschichte nicht nur Vergangenheit, sondern auch Zukunft und Gegenwart als

Gewesenes faßbar macht, berührt das Gewesene heute die Grenzen der
Wirklichkeit überhaupt, freilich ohne daß diese Wirklichkeit schon die Zeichen
der einsgewordenen Welt trüge, in der man gleichsam das Ziel der Geschichte,
als Heilsgeschichte, erblicken müßte. Solange aber das Universale nur erst
als Horizont der Betrachtung und der erlebten Geschichte' erscheint, spiegelt
sich im Geschichtsbild das in Erinnerung und Erwartung gezeitigte Dasein,
aktualisieren wir den Vergangenheit-, Gegenwart-, Zukunftbezug von der
je eigenen Existenzmitte her, bleibt unser Leben vom Gedächtnis bestimmt.
Aus ihm muß sich demnach auch der Sinn der Geschichte ergeben. Aus ihm,
das heißt aus dem spezifischen Anteil, den unser vergegenwärtigendes
Denken aus dem Vergessen heraufholt. Und welches ist nun schließlich
dieser spezifische Anteil? Wir sahen, daß wir uns an das Vergängliche
erinnern und an unsere eigne Vergänglichkeit». «Die Perspektiven, in denen
sich der Vollzug der Geschichte zeigt, überschneiden, verfehlen und
widersprechen einander; und dazu noch sind sie in unaufhörlicher Bewegung
begriffen. Die Historiker können nicht sagen, wer oder was diese oder jene
Gestalt der Vergangenheit ,war', oder gar, wer sie ,ist': nur, als was und als

wer sie erschien und erscheint: wo, wann und wem». «Im Gedächtnis, sahen

wir, konstituiert sich die Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins. Im
Erinnern wählen wir unser Bild der Geschichte. Nun ist schon solche Zeitigung

ein schicksalhafter Vollzug. Aus ihr erwächst uns die perspektivische
Erscheinung des Menschen - und seines Schicksals. Die Bilder und Begriffe
sind nicht zu zählen, in denen das Schicksal sich darstellt. Fremde und Vaterland,

Götterferne und Gottesbegegnung, Auszug und Rückkehr, so fanden
wir ein groß angelegtes Geschichtsbild bezeichnet, am wesentlichsten aber
durch das Widerspiel des Vergessens und der Erinnerung, durch das Schicksal

der Geschichtlichkeit selbst. In ihm ist begründet, daß die Menschen
einander zugeordnet sind: in der Zeit, durch die Sprache».

H. Kunz

274



Günter Abramowski: Das Geschichtsbild Max Webers. Universalgeschichte

am Leitfaden des okzidentalen Rationalisierungsprozesses. Ernst Klett
Verlag, Stuttgart 1966.

In dieser ausgezeichneten, sich einerseits streng an die Originaltexte
haltenden, anderseits aber auch die Sekundärliteratur sorgfältig berücksichtigenden

Abhandlung stellt Abramowski das Geschichtsbild Max Webers
unter drei Aspekten dar: 1. Vergleichende Strukturanalysen zur Geschichte
des rationalen Kapitalismus, des kapitalistischen Geistes und seiner religiösen
Voraussetzungen; 2. Vergleichende Strukturanalysen zur Geschichte der
europäischen Stadt und des europäischen Bürgertums; und 3. Eine vergleichende

Strukturtheorie des rationalen Staates. Die universale Tendenz zur
Bürokratisierung. Im abschließenden (vierten) Teil arbeitet der Verfasser
die «aktuelle Perspektive und das ethische Motiv der universal-historischen
Forschungen» Webers heraus. Zwei Zitate aus ihm sollen sowohl das Niveau
wie die Klarheit der Studie bezeugen :

«Webers dezisionistische Verantwortungsethik macht auch seine scharfe
Kritik an der herkömmlichen Geschichtsmetaphysik erst voll verständlich, sei
sie nun hegelianischer, marxistischer oder romantisch-organologischer Richtung.

Diese Art der Geschichtsdeutung ist für Weber zunächst wissenschaftlich

unhaltbar und überholt: Sie vermenge in unkritischer Weise Empirisches
und Normatives, wissenschaftliche Tatsachenurteile und außerwissenschaftlich-subjektive

Wertbehauptungen; sie prätendiere eine empirisch unmögliche

Substanzeinsicht in das Wesen der Geschichte; sie berufe sich auf 'in
letzter Instanz' bestimmende Faktoren der Geschichte; sie operiere mit solch

unqualifizierten Begriffen wie 'Volksgeist' oder 'Volksseele', aus der sie

bebestimmte geschichtliche Zustände 'emanieren' lasse; oder sie mache sich

nicht von Resten eines religiösen Vorsehungsglaubens frei. Aber die
Geschichtsbilder der Hegelianer, Marxisten, Organologen und Evolutionisten
sind nicht nur theoretisch unhaltbar; sie sind auch ethisch verkehrt, denn sie

geben, bewußt oder unbewußt, für ein objektiv erkennbares Telos der
Geschichte aus, was nach Weber nur Sache subjektiv verantwortlicher
Entscheidung sein kann». «Die Fähigkeit zur Distanzierung von seinen Wertungen

im Akt des wissenschaftlichen Fragens und Erkennens ist womöglich das

Faszinierendste an dieser großen Forscherpersönlichkeit und manchmal etwas
verwirrend. Als politischer Denker bejahte Max Weber den von Bismarck

geschaffenen deutschen Nationalstaat. In der Zugehörigkeit zum deutschen

Volk und seiner Kultur, in der Größe und Macht der eigenen Nation sah

er einen unbezweifelbaren, hohen 'Wert'; wenngleich bis heute die Frage
strittig diskutiert wird, ob für ihn dieser Wert ein unbedingter, höchster
gewesen sei oder ob ihm nicht die persönliche Freiheit des Menschen und die
politische des Staatsbürgers höher gestanden habe. Aber einer theoretischen

Verklärung des Nationsbegriffes oder einer geschichtsphilosophischen
Begründung der deutschen nationalen Machtinteressen hat Weber widerstanden».

H. Kunz

275



JosefPieper: Hoffnung und Geschichte. Fünf Salzburger Vorlesungen. Kösel-

Verlag, München 1967.

In diesen fünf Salzburger Vorlesungen geht es dem Verfasser um eine

Klärung der Unterschiede der beiden Begriffe « Hoffnung » und « Geschichte ».
Das geschieht im Medium einer Auseinandersetzung mit jenen -
aufklärerisch-fortschrittsgläubigen (Kant), evolutionistischen (Teilhard de Chardin,

Lorenz) und marxistischen (Bloch) - Auffassungen, welche die inhaltlichen

Hoffnungen in die zukünftige Geschichte oder in die Evolution
verlegen. Er findet indessen mit Recht, «daß in allen diesen Zukunftserwartungen

— ganz gleich, ob sie auf dem Boden der idealistischen Fortschrittsphilo-
sophie, des Evolutionismus oder der Sozialreligionen gewachsen sind - kaum
einmal die Rede ist vom Tode». Aber gerade den Einbezug des Todes hält
Pieper in der christlich verstandenen Hoffnung für entscheidend, insofern
diese eine «Überwindung» des Todes verspricht. Man bringe sich selbst,
meint er, «um eine unentbehrliche Einsicht, wenn man sich darauf versteift,
das Wort 'jenseits' als eine rein betrügerische Vokabel zu nehmen», wie die
Wendungen «Jenseitsvertröstungen», «Opiumfürs Volk», «Pfaffenkonstruk-
tion» suggerieren. «Es handelt sich nicht um 'das'Jenseits, als sei da ein
Bereich, der wie eine Provinz ausgemessen oder wie eine Landschaft beschrieben
werden könnte ; es handelt sich um etwas weit weniger Anspruchsvolles, nämlich

um einen Namen für die Vorstellung, daß da wirklich, wie auch immer
des näheren beschaffen, überhaupt so etwas sei wie ein jenseitiges Ufer.
Gemeint ist die andere Seite des Todes, nichts sonst». Gemeint sei mit der
fraglichen Vokabel «genau die konkrete Zukunft, die uns alle erwartet».

Pieper ist sich durchaus im Klaren darüber, daß die Verbindlichkeit der
christlichen Hoffnung und die Bejahung einer legitimen - apokalyptischen —

Geschichtsprophetie den Glauben an die Offenbarung voraussetzt. Und das

ist in der Tat der springende Punkt : es läßt sich nicht einsehen, sondern eben

lediglich glauben, daß die «andere Seite» des Todes oder die uns alle erwartende

«konkrete Zukunft» etwas anderes sein sollte als beliebige sonstige
«Jenseitsvorstellungen»: vom glaubenden Denken erzeugte Denkbarkeiten.

H. Kunz

Helmut Kuhn: Schriften zur Ästhetik. Im Auftrag des Verfassers herausgegeben

und mit einem Nachwort versehen von Wolfhart Henckmann. Kösel-Verlag,
München 1966.

Die in diesem hübschen Bande wieder abgedruckten Abhandlungen zur
Ästhetik umfassen nicht alle einschlägigen Arbeiten, die Kuhn in den rund
dreißig Jahren veröffentlicht hat. Aber es werden wohl diejenigen sein, die
er selbst und der Herausgeber, Wolfhart Henckmann, für die wichtigsten
halten. Es sind folgende: Die Vollendung der klassischen deutschen Ästhetik
durch Hegel; Die romantische Kunstphilosophie; Literaturgeschichte als

Geschichtsphilosophie (Zu Erich Auerbachs Mimesis) ; Die Geschichtlichkeit
der Kunst ; Das System der Künste ; Dichten heißt Rühmen ; Die Analogie des

Seins im Kunstwerk; Vom dichterischen Gehalt; Dichter und Dichtung; Die

276



dichterische Fabel und der Syllogismus (Zur Frage der ästhetischen
Folgerichtigkeit und logischen Notwendigkeit) ; Aeschylus : Der gefesselte Prometheus

(Gedanken über den Zusammenhang von Tragödie und Kosmologie) ;
C. S. Lewis: Der Romancier der unerbittlichen Liebe.

Im Nachwort charakterisiert Henckmann prägnant die wesentlichen Züge
der Kuhnschen Deutung der ästhetischen (produktiven und rezeptiven)
Haltung, die aus dem Ort und der Funktion innerhalb des menschlichen Daseins
verstanden wird. Kennzeichnend dafür ist die These: «Das Fest ist der Ort
des Werdens und Fortbestehens der Kunst im Leben». Die beigegebene
Bibliographie, ein Namen- und ein unvermeidlicherweise unvollständiges
Sachregister (es fehlt etwa das Stichwort «Einsamkeit», in welcher Kuhn
immerhin die «romantische Grunderfahrung» erblickt) erhöhen den Wert
des Bandes.

H. Kunz

Emil Ungerer: Die Wissenschaft vom Leben. Eine Geschichte der Biologie.
Band III: Der Wandel der Problemlage der Biologie in den letzten

Jahrzehnten. Verlag Karl Alber, Freiburg/München 1966.

Ich weiß nicht mehr, welcher Zeitgenosse Kants sich einmal über die
Schwerverständlichkeit der Kritik der reinen Vernunft mit dem Hinweis
beklagt hat, nicht genug Finger zu besitzen, um in den langen Sätzen die
Nahtstellen der Sinnzusammenhänge fixieren zu können. Dem vorliegenden
Werk Ungerers kann man diesen - einzigen - Vorwurf ebenfalls machen;
aber selbst ihm eignet noch eine positive Seite insofern, als die bandwurmartigen

(aber nicht so gut wie die Bandwürmer gegliederten) Sätze oft genug zum
wiederholten Lesen zwingen - und das lohnt sich ganz entschieden : denn das

Buch ist sonst in jeder Hinsicht schlechthin vorbildlich. Im ersten Teil
behandelt Ungerer naturphilosophische Deutungen und erkenntnistheoretische
Grundlagen der Biologie, im zweiten Teil neuere biologische Erkenntnisfortschritte

und ihre Verbindung mit wissenschaftstheoretischen Grundfragen
(hier werden vorallem die Wandlungen der Biochemie und der Fundamente
der Physik in ihren Auswirkungen auf die Biologie, ferner die biologische
Relevanz der Kybernetik als Verbindung von Regelungs- und Informationstheorie

erörtert). Der dritte Teil (Die Auswirkungen des Wandels der
Problemlage auf die Gliedwissenschaften der Biologie) referiert die wesentlichen

heutigen Erkenntnisse in der Genetik, in der Stoffwechsel- und
Entwicklungsphysiologie, in der Neurophysiologie und Verhaltensforschung
(mit Einschluß des sich gegenwärtig stellenden psychophysischen Problems).
Der letzte Abschnitt dieses Teils ist überschrieben: «Vergleichende Morphologie

und vergleichend-morphologische Entwicklungsgeschichte, biologische
Systematik (Taxonomie), Paläontologie, Biogeographie und Oekologie. Die
Beziehungen der verschiedenen biologischen Teilwissenschaften zueinander
und zur Abstammungslehre (Phylogenetik) ». Wo es von Belang ist, berücksichtigt

Ungerer auch die sich aufden dialektischen Materialismus berufenden,
von der «westlichen» Biologie abweichenden Theorien und ergänzt in allen
Abschnitten die Texte mit ausführlichen Literaturhinweisen.

277



Ungerers Grundhaltung ist die einer kritischen, nüchternen, alle
spekulativmetaphysischen dogmatischen Vorurteile entschieden verwerfenden Offenheit

für die - bei voller Anerkennung einerseits der Wichtigkeit der
chemischphysikalischen Grundlagen und andererseits des Rechtes der (neo-)darwi-
nistischen Evolutionstheorie - vermutlich noch unbekannte Faktoren
bergende Rätselhaftigkeit des Lebendigen, die ihn sich auch vom Mechanismus
und vom Vitalismus distanzieren läßt. Vielleicht wäre eine Behandlung der
biologischen Probleme der Sexualität und des Todes am Platz gewesen.
Desgleichen hätte man gern etwas Sicheres - falls es das gibt - über die gegen
Insektizide in kurzer Zeit angeblich resistent gewordenen Mutanten einiger
Insektenarten vernommen, da diese möglicherweise die sonst wohl erledigte
Frage der Vererbung neuer «gerichteter» adaptiver Eigenschaften in ein
anderes Licht rücken könnten.

11. Kunz

Maurice Blondel\Pierre Teilhard de Chardin: Briefwechsel. Herausgegeben

und kommentiert von Henri de Lubac. Deutsch von Robert Scherer. Verlag
Karl Alber, Freiburg/München 1967.

Der Titel dieses Buches erweckt eine irrige Erwartung: es handelt sich nicht
um einen Briefwechsel im üblichen Sinne zwischen Blondel und Teilhard de

Chardin, sondern um Schreiben an ihren gemeinsamen Freund P. Auguste
Valensin, in den sich die beiden Autoren zu ihren sich gegenseitig bekannt
gemachten Problemen äußern. Diese Texte umfassen 36 Seiten, die
kommentierenden, auch Sekundärliteratur berücksichtigenden Anmerkungen de
Lubacs 70 Seiten. Außerdem finden sich von diesem neben einem Vorwort
zwei Aufsätze: Spannweite und Grenzen des Teilhardschen Werkes, und:
«Absteigende Bewegung» und «aufsteigende Bewegung» im Werke von
P. Teilhard de Chardin, die alle wie der Kommentar eine gründliche
Vertrautheit de Lubacs mit Tailhard dokumentieren. Den Abschluß bildet eine
«Homilie zum Gedächtnisamt am 10. Todestag von P. Teilhard de Chardin»
von P. André Ravier.

Hält man Teilhard de Chardin von vornherein für einen bedeutenden
theologisch-philosophischen Denker, so wird man an diesen Texten seine

Freude haben; im andern Falle bleiben es Spekulationen ohne verbindlichen
Gehalt. So oder so ist es aber seltsam, wenn de Lubac «dem Materialismus,
dem Agnostizismus oder irgendeiner andern Art von Apriori» «doktrinäre
Vorurteile» vorwirft, weil sie «sich seit 'vierJahrhunderten' darin versteiften,
den Menschen ,in die Allgemeinheit der Dinge' aufzulösen, indem sie

aus dem Bewußtsein 'eine Anomalie', 'einen freien, merkwürdigen, irreführenden

und akzidentellen Zufall im Weltall' machten oder 'von der menschlichen

Bedeutungslosigkeit' sprachen 'angesichts der übrigen Natur', oder
wenigstens die kostbarsten geistigen Tätigkeiten dazu verurteilten, nur der
Ausbruch eines Funkens zu sein, der alsbald in die Nacht versinkt» — und dabei
mit keinem Wort die gewiß nicht minder doktrinären Vorurteile Teilhard de
Chardins erwähnt. Jedoch scheinen solche geistigen Skotome zur «Helden-

278



Verehrung» zu gehören. (Auf S. 178 oben ist in der flüssig lesbaren Übersetzung

etwas in Unordnung geraten).
H. Kunz

H. Rombach (Hrsg.): Die Frage nach dem Menschen. Aufriß einer

Philosophischen Anthropologie. Verlag Karl Alber, Freiburg/München
1966.

Diese Max Müller zum 60. Geburtstag gewidmete Festschrift ist in
mehrfacher Hinsicht bemerkenswert. Einmal halten die von H. Rombach
zusammengestellten Beiträge fast durchwegs ein hohes Niveau ein. Zum andern
zeigt sich (von wenigen Aufsätzen abgesehen) eine erstaunliche thematische
Einheit, sodaß das Buch sich mit einem gewissen Recht als «Aufriß» einer
«philosophischen» Anthropologie anbietet. Trotzdem ist sowohl sein Ober-
wie der Untertitel irreführend: die vermeintliche «Frage» nach dem
Menschen bleibt - allenfalls den Beitrag Pöggelers abgerechnet - rein rhetorisch,
was der Herausgeber selbst vielleicht unbeabsichtigt verrät, wenn er im Vorwort

sagt: «Eine angemessene Frage ist schon fast soviel wie eine gute
Antwort». Denn faktisch sind wohl nur wenige der beteiligten Autoren um eine

- sachlich allerdings problematische - Antwort verlegen, die letztlich weder
von der kritischen Selbst- und Fremderfahrung noch von einem der modernen
«Wissenschaftlichkeit» verpflichteten philosophischen Denken, vielmehr
eindeutig vom christlichen Glaubensdogma bestimmt wird. Und deshalb handelt
es sich auch nicht um den Aufriß einer «philosophischen», sondern ebenso

eindeutig um eine christlich-katholische, also theologische Anthropologie
(schon Haecker hatte seinerzeit eine solche als Scheinfrage vorgetragen) -
gleichgültig, ob man Heideggers Behauptung, eine «christliche» Philosophie
sei «ein hölzernes Eisen und ein Mißverständnis», zustimmt oder nicht.
Das besagt indessen keineswegs, die Beiträge seien nicht lesenswert und
lehrreich. Darüber hinaus kann man etwa die vorausblickende Klugheit, mit der
K. Rahner die künftige und schon heute beginnende Selbstmanipulation der
Menschheit von vornherein in das Sündenfalldogma hineinnimmt und sie

daraus zu einem Teil legitimiert, nur bewundern. Nicht weniger eindrücklich
ist die Subtilität, mit welcher Hinske die Mehrdeutigkeit der «Anthropologie»
Kants herausarbeitet, um wenigstens auf zwei der 23 Arbeiten besonders
hinzuweisen. Es sind folgende : B. Welte : Zum Begriff der Person ; H. Krings :

Wissen und Freiheit; K. Rahner: Experiment Mensch; J. B. Lötz: Christliche
Anthropologie; Th. Kampmann: Der Mensch in der Metamorphose;
O. Köhler: Erinnerung und Erwartung; E. Wolf: Das Problem einer
Rechtsanthropologie; A. Halder: Von der Kunst, von der Wirklichkeit und der
Menschlichkeit des Menschen; U. Hommes: Vom Sinn moralanthropologischer

Fragestellung in der Gegenwart; H. Lübbe: Herrschaft und Planung;
O. B. Roegele: Bemerkungen zu einem anthropologischen Begriff der
Öffentlichkeit; B. Pfister: Der Mensch in der Welt von Arbeit und Technik; Ph.
Dessauer: Über die Dringlichkeit des philosophischen Aspekts in der
Psychotherapie; H. Rombach: Philosophischer Ansatz zum Erziehungsgeschehen;

279



H. Kuhn: Plato über den Menschen; K.-H. Voixmann-Schluck: Gedanken
zu Piatos Politik; F. Leist: Biblische und gnostische Seinserfahrung; P. Engelhardt:

Der Mensch und seine Zukunft; L. Oeing-Hanhoff: Der Mensch in der
Philosophie Descartes'; N. Hinske: Kants Idee der Anthropologie; O. Mar-
quard: Weltanschauungstypologie; O.Pöggeler:ExistenzialeAnthropologie;
M. Theunissen : Skeptische Betrachtungen über den anthropologischen Per-
sonbegriff.

H. Kunz

Les hommes devant l'échec, publié sous la direction et avec préface de

Jean Lacroix, P.U.F., Paris, 1968.

Ce recueil réunit treize essais dans des domaines et sur des thèmes aussi
divers que la psychologie (et la communication), l'économie (et le problème
des pays en voie de développement), la médecine, la religion, la philosophie.
Jean Lacroix déclare dans sa préface que son propre essai sur l'échec (on sait
combien ce petit volume est apprécié) l'a amené à demander le concours de

spécialistes pour tous les domaines concrets où l'échec est vécu et pensé.
Entre ces contributions excellentes, les thèmes s'échangent, mais, presque

toutes, elles font ressortir l'ambiguïté de l'échec et de toute l'expérience
humaine, telle que l'ont comprise Lacroix ou Ricceur, Mounier ou Merleau-
Ponty. Tout serait à citer, dans des domaines trop divers pour un résumé.
On relèvera par exemple l'importance de cette ambiguïté dans la communication

qui, pour Raymond Carpentier, «n'a de réalité que tant qu'elle n'a
pas réussi ses aboutissements»; ou encore que ces contributions rétablissent

partout — par exemple en médecine — la vérité éprouvée, alors qu'elle est si

souvent masquée par la continuelle affirmation du succès et de la force.
Avec le P. Gongar, le regard chrétien sur l'échec voit l'échec lié au Bien,

à la promesse, à la résurrection. Le pasteur Dumas cherche à montrer que
«l'acheminement libérateur vers l'échec humain» doit être «le fondement
d'un univers non tragique» et que l'échec exprimé par la pensée chrétienne
n'est pas lié à une expérience acquise et triomphante, mais à une répétition
au cours de l'histoire du temps qui «déborde» et l'homme et Dieu même.
Quant aux philosophes, Guilead, toujours avec la clarté qu'il apporte à

l'interprétation de M. Heidegger, montre que si la «pensée échouante réussissait

à un homme, aucun malheur n'arriverait. Il recevrait l'unique don que
l'Etre offre à la pensée». R. Schérer voit la critique de l'humanisme valable
seulement si la volonté de vérité nietzschéenne aboutit positivement à changer
la condition de l'homme. La voie ainsi ouverte aboutit à des réflexions de
T. Andréani qui, partant de Freud et de Valéry, s'interroge sur l'échec et la
crise de la civilisation présente.

D. Christoff

Raymond Carpentier: La connaissance d'autrui. P.U.F., Paris, 1968. Coll.
Initiation philosophique, No. 83. 122 p.
Parmi les petits volumes dont l'ensemble forme aujourd'hui la collection

SUP, la série Initiation philosophique dirigée par Jean Lacroix se distingue par

280



son éclectisme. Bon nombre de ces ouvrages font le point de la réflexion sur un
problème ou sur un thème de manière à apporter à tout lecteur quelque
chose de nouveau et de bien établi. Ils doivent cependant, dans un champ très

vaste, réunir les tentatives passées, les discuter, et poser les problèmes actuels.
Si nous prenons pour exemple l'un des derniers parus, La connaissance

d'autrui de Raymond Carpentier, nous voyons bien que cet ouvrage doit à la
fois informer des procédés scientifiques et surtout de la manière de les justifier
en un temps où le problème actuel n'était guère posé, et montrer en quoi
consistaient les tentatives d'analyse et de réduction aux facteurs élémentaires.
Puis, après avoir établi les caractères des faits humains tels que le devenir,
l'individualité, et leur genèse, dans la caractérisation (opposée à la
catégorisation impersonnelle), il pose le problème de la connaissance active
d'autrui et en donne sa clé : la participation active, tout en relevant maint
nouveau problème. En particulier, si la connaissance d'autrui est une praxis, si

elle est co-créatrice, peut elle bien respecter l'autonomie de la personne? La
considération du langage, essentielle interaction accomplie en commun, est

une des conditions qui devraient permettre d'approfondir ce problème.
D. Christoff

Philipp Lersch: Der Mensch als soziales Wesen — Eine Einführung in die

Sozialpsychologie. Johann Ambrosius Barth, München 1964.

Der Verfasser möchte angesichts der immer umfangreicher werdenden
empirischen Forschung im Bereich der Sozialpsychologie «eine Hilfe bieten»,
indem er Orientierungsgesichtspunkte vermittelt, die einen Überblick über
das Gesamtgebiet erlauben. Das Buch entspricht damit ohne Zweifel einem

Bedürfnis, weshalb es denn schon nach einem halben Jahr eine Neuauflage
erlebt hat. In einigen einleitenden Ausführungen werden vor allem der Ort
und die Aufgabe der Sozialpsychologie und, besonders anschaulich und
eingängig, ihr Verhältnis zur Soziologie erörtert. Lersch unterscheidet drei
Hauptbereiche des «sozialen Feldes»: «das interpersonale Feld» der
«Interaktion» der Individuen, das «kulturelle Milieu» als den Inbegriff der
allgemeinen kulturellen Normen und Vorstellungen, die die Individuen
bestimmen, sowie die «soziale Struktur» der vielfältigen Gruppierungen, in
denen der Einzelne steht. In einer vorbereitenden, mehr die allgemeine
Soziologie betreffende «Zwischenbetrachtung» («die Arten der sozialen

Konfigurationen») werden die möglichen Gesichtspunkte erörtert, unter
denen die sozialen Gruppierungen gegliedert werden können. Der Verfasser

referiert dabei, abgesehen von seiner eigenen Terminologie etwa hinsichtlich
des «Bindemomentes der Gruppen» (40ff.), im wesentlichen die
vorherrschenden Unterscheidungen, auf die er dann später zurückgreift. Ein
I. Hauptabschnitt ist der Durchleuchtung des interpersonalen Feldes

gewidmet. Dieses ist durch zwei Komponenten gekennzeichnet, die «kognitivrezeptive»

der Kommunikation und die «aktiv-reaktive» der Interaktion im
engeren Sinne. In Abweichung von sonstigen Darstellungen (z. B. T. M.
Newcomb) werden auch die «expressiven Äußerungen» mit Recht unter den

Gesichtspunkt der Kommunikation gerückt (59ff). Der II. umfangreichere

19 Studia Philosophica XXVIII 281



Hauptabschnitt behandelt unter dem Titel «Die gruppeneigenen Prägungsmächte»

das Wechselverhältnis von Einzelnem und «kulturellem Milieu»,
jetzt «Gruppenmilieu» genannt, und Sozialstrukturen («Gruppenstruktur»
und « Gruppe als Prozeß »). In diesem Zusammenhang werden vor allem die
Normen, die Rolle und die generellen und speziellen Sozialisierungsprozesse
erörtert. In einer Schlußbetrachtung kehrt der Verfasser zum Individuum
zurück, bei dem die Untersuchung angesetzt hat. Sozialität und Individualität
werden abschließend als «Wesenszüge menschlichen Seins» dargetan.
Entgegen einer heute um sich greifenden Tendenz, das Individuum ganz in den
sozialen Strukturen aufgehen und es nur als «Gruppenselbst», «Rollenselbst»

und «Spiegelselbst» (d. h. im Spiegel des anderen) gelten zu lassen,

plädiert der Verfasser für die Annahme eines selbständigen «Eigenselbst»,
das auf «Selbstverwirklichung» drängt (219ff.). Er beruft sich dafür auf die
Erfahrungen der Psychotherapie und der Entwicklungspsychologie und
überdies, was weniger überzeugend sein mag, auf die sogenannten «großen
Individuen» der Weltgeschichte. In der Darstellung der «Varianten» des

«dialektischen Verhältnisses zwischen Individuum und Sozietät» geht Lersch
schließlich kurz auf die «Situation der Gegenwart» ein, in der er, nicht ohne

Anklang an die Kassandrarufe der Kulturkritik, Freiheit und Individualität
in Gefahr sieht (als ob frühere Zeiten, in denen das Individuum in feste
übergreifende Ordnungen eingebacken war, nicht konformistischer gewesen
wären

Der Verfasser gibt nach meinem Dafürhalten einen in mancher Hinsicht
empfehlenswerten Überblick über die Hauptprobleme, der vor allem für die
Zwecke einer ersten Einführung geeignet ist. Dies umso mehr, als er didaktisch
geschickt verfährt und in Vor- und Rückblicken stets den Gesamtzusammenhang

vergegenwärtigt. Daß der Verfasser Kontroversen in seiner
«Einführung» in geringem Maß zur Sprache bringt, seinerseits Kontroverses
vertritt und die Auswahl der Probleme auch kontrovers bleibt, ist
unvermeidlich. Auch kann man an einer Literaturauswahl, wie sie Lersch seinem
Buche beifügt, stets herumkritisieren (z. B. daß G. H. Mead, einer der
bedeutendsten Sozialpsychologen und zudem ein großer Anreger, nicht
fehlen dürfe und ähnliches). Doch seien mir ein paar andere kritische
Anmerkungen erlaubt. Bedauerlich scheint mir, daß der empirischen Forschung
nicht mehr Bedeutung eingeräumt wird. Mich dünkt, daß gerade in einer
Einführung die Forschungsmethoden und -techniken der Sozialpsychologie
nicht völlig übergangen werden sollten. Daß auf empirische Forschungen (im
Gegensatz etwa zu T. M. Newcomb und P. R. Hofstätter) nur in geringem
Umfang Bedacht genommen wird, kann man bei der Zielsetzung des Autors
verstehen. Soweit er aber darauf Bezug nimmt, sollten solche Untersuchungen
ausgewählt werden, die für unsere Situation bedeutsam sind (so gibt es gewiß
interessantere und aktuellere Beispiele für Heterostereotype als das Bild des

Deutschen in der Literatur des zaristischen Rußlands, 141 f.). Des weiteren
scheint mir, daß ein Rückgang auf anthropologische Kategorien, der sich
bei einer Herausarbeitung der grundlegenden Gesichtspunkte doch wohl
aufdrängt, wesentlich zur Klärung der Grundbegriffe beitragen würde. Der
Unterschied von «kulturellem Milieu» (das ja auch Sozialstruktur ist) und

282



von sozialer Struktur (die auch spezifisches Sozialmilieu, d. h. «kulturelles
Milieu» ist) scheint mir nicht geklärt; auch nicht das Verhältnis zu allgemein
menschlichen kulturellen Vorstellungen (dem allgemein menschlichen
«Kulturmilieu»). Ähnliches gilt für grundlegende Sachverhalte wie Normen
und Sanktionen. Schließlich muß man sich fragen, ob nicht alle
Sozialwissenschaften auf die normative Problematik eigens Bedacht zu nehmen
haben, was gerade in einer Einführung zu berücksichtigen wäre. So sollte
etwa beim Hinweis auf Untersuchungen über demokratischen und autoritären

Führungsstil in einem vor allem für Studenten bestimmten Buch heute
auf die normativen Implikationen eingegangen werden. Die Sozialwissenschaften

gestalten das menschliche Dasein nolens volens, weshalb man bei
allem Festhalten an der sogenannten Wertfreiheit der Forschung den
gesamtgesellschaftlichen und kulturellen Kontext nicht ausschließen darf. Soweit
der Verfasser die normative Problematik berührt, wird übrigens eine
bemerkenswerte Ausweglosigkeit deutlich. Einerseits wird das «Denken in
Nutzwerten das sich auf das menschliche Zusammenleben erstreckt»
(214), beklagt. Andererseits scheint der Verfasser einem sonderbaren
Irrationalismus zuzuneigen, wenn er vom intersubjektiv nicht ausweisbaren
«Ruf» spricht, der von den «Ideen» an den Menschen ergehe (18, 111),
was ihn obendrein nicht hindert, die inflationäre Verwendung des Terminus
«Ideologie» für alles praktisch Richtige mitzumachen (11 Iff., 120, 154,

209f.). Die moderne Sozialforschung und gewisse überlieferte metaphysisch
geprägte Vorstellungen scheinen mir unverbunden nebeneinander zu stehen

(vgl. auch die Bemerkung, daß die sozialen Normen und Rollen, «ähnlich
wie auch die Gesetze der Logik und der Mathematik», «gefunden», nicht
«erfunden» würden, 225).

Hans Ryffel

Erich Rothacker: fur Genealogie des menschlichen Bewußtseins; derselbe:

Philosophische Anthropologie. 2. verb. Auflage; derselbe: Die Schichten der

Persönlichkeit. 7. Auflage. H. Bouvier u. Co., Bonn 1966.

Die «Genealogie des menschlichen Bewußtseins», das letzte Buch
Rothackers, war ursprünglich als Einleitung zu einem nicht mehr
zustandegekommenen «Wörterbuch der kulturphilosophischen Grundbegriffe»
geplant. Die Wörterbücher und Grammatiken sollen, wie W. Perpeet in seiner

ausgezeichneten, das Anliegen seines Lehrers in den wesentlichen Zügen
prägnant herausarbeitenden Einleitung formuliert (er hat auch den Text
durchgesehen), «die solidesten Erkenntnisquellen der Lebenswelten» sein (Rothacker

selbst sagt: «die methodisch solide Quelle»). Diesen Begriff des späten
Husserl hat Rothacker zur Thematisierung seines eigenen Vorhabens: den

Ursprung der menschlichen Kultur in ihren geschichtlichen Gestalten
aufzudecken, übernommen. Vorausgesetzt wird eine bewußtseinsunabhängige An-
sich-Wirklichkeit, die als Gegenbegriff zur bewußtseinsvermittelnden
«Welt» fungiert. «Nur vom realistischen Standpunkt aus ist die weltschöpferische

Tat des Bewußtseins zu begreifen». «Was immer zum Bewußtsein

283



kommt, ist als Etwas zwar eine Erscheinung der Wirklichkeit selbst, aber eine
solche, die uns die Wirklichkeit nicht von selbst zustellt. Denn der Wirklichkeit

mangelt jeder so-seins-verständliche Zug. Sie ist der Inbegriff des

Sinnneutralen, ist an sich selbst bedeutungs- und gehaltlos, hat, was sie an sich
selbst ist, nicht für sich. Offenbar hat Erich Rothacker die Natur der exakten
Naturwissenschaften im Blick, wenn er von Wirklichkeit spricht. Jedenfalls
wird eine Wirklichkeit begriffen als eine solche, welche die qualitativ gehaltliche

Unbestimmtheit zu ihrer Bestimmtheit hat. Sie ist, wie sie ist: unabhängig

von unserem Verhältnis zu ihr, gleichgültig gegen Ausdeutungen und Ais-
Ansprachen. Was wir an ihr haben, wissen wir nur durch unsere auf sie

bezogenen Erdeutungen. Die originäre Kontaktstätte der Umwandlung der an
sich erscheinungslosen Wirklichkeit zu phänomenal sinnhafter Bestimmtheit
ist das vor- bzw. außerwissenschaftliche Bewußtsein. Alles uns Bewußte ist
ein bereits Transponiertes von unverständlich Gestaltlosem zum verständlich
Bedeutungsvollen. Diese Bewußtseinstätigkeit hat ihre Regeln: Nach den
Regeln lebensbezüglicher Bedeutsamkeit und wirklichheitsentsprechender
Sachlichkeit wird im handanlegenden Tun, Wahrnehmen, Bilden, Worten
der Wirklichkeit ein materialer Sinngehalt abgewonnen. Und nach der Regel
der Richtigkeit wird das Gewonnene in bereits erworbene Erlebnis- und
Erscheinungszusammenhänge so eingegliedert, daß mit einem Minimum
von Erschütterung ein Maximum von Kontinuität herausspringt». Soweit
Perpeets Charakterisierung.

Die Verwandlung der Wirklichkeit in Welt wird durch zwei selbständige,
nebeneinander laufende «Bewußtseinsarten»: die vor- bzw. außerwissenschaftlichen

und die wissenschaftspraktischen Bewußtseinsleistungen realisiert.
Damit will Rothacker « eine Rechtfertigung der anschaulichen vorwissenschaftlichen

Welt, in der die Menschen je und je lebten und auch heute noch leben»,
erreichen, und zugleich die Gültigkeit «der traditionellen Versuche, die
Genealogie des Bewußtseins auf der Linie: Empfindung, Anschauung,
Begriff (Gegenstand) aufzubauen», bestreiten. Ein solches Unterfangen verdient
nicht zuletzt auch deshalb eine vorbehaltslose Zustimmung, weil es ein
Gegengewicht einerseits gegen die in der zeitgenössischen deutschen Philosophie
wieder blühenden abstrakten Spekulationen, und andererseits gegen die
angeblich allein wissenschaftlich relevanten Mathematisierungen in der Psychologie

und Biologie schaffen könnte. Umso bedauerlicher ist es, daß sich die
Anzeichen einer «Torschlußpanik» - Rothacker selbst spricht von einer
solchen - allenthalben bemerkbar machen. Deshalb wäre es verfehlt, die
Formulierungen, Selbsteinschätzungen u. a auf die Goldwaage zu legen. Gewiß
setzt die Sprache die der Erhellung der anschaulichen Welt des
vorwissenschaftlichen Denkens dienenden Bewußtseinsleistungen - Rothacker behandelt

Selektion, Umgang, Anschauung, Kunst, Ideation, Synthese, Distanz -
fort und ermöglicht den Übergang in die rationale Welt. Aber daß der Autor
die an sich sprachlosen Erfahrungs- und Umgangsweisen, die keineswegs nur
in der vorsprachlichen Kindheitsphase eine Rolle spielen, kaum berücksichtigt

hat, ist schwer verständlich, zumal er wiederholt als Beispiel einer
«Bedeutsamkeit» den Bezug des Hasen zu seiner Nahrung, also ein
offensichtlich sprachloses Verhalten anführt. Mit diesem einseitigen Ansatz der

284



Begegnung mit der anschaulichen Welt in der - unbestreitbar wichtigen -
Sprachlichkeit hängt es zusammen, daß er die Mehrdeutigkeit des

Bedeutsamkeitsbegriffes und der Sinnbezüge verkannt oder jedenfalls nicht analysiert
hat. Rothacker unterließ es, aus seiner eigenen These, dergemäß «uns nur
selten echte Wahrnehmungen gelingen, wir meist aus den schon geprägten

Sprachen und Bilderwelten konventionelle Wahrnehmungsinhalte
entleihen», die Konsequenzen zu ziehen, welche ihn zu einer Revision seines
Ansatzes hätte führen und zeigen können, wie sehr die Sprache den Nebelschleier
des «Seins» über die Wirklichkeit breitet. Im übrigen enthält das Werk als

Ergänzungen zu verschiedenen Ausführungen noch zehn Aufsätze, die mit
einer Ausnahme schon früher erschienen sind.

Die «Philosophische Anthropologie» bringt den Text eines Kollegs aus
dem Wintersemester 1953/54, das in mancher Hinsicht — auch in den
Beispielen - die Auffassungen der «Genealogie» vorwegnimmt. Daß das 1938

zuerst erschienene Büchlein über «Die Schichten der Persönlichkeit» jetzt
in siebter Auflage erschienen ist, dokumentier seine große Beliebtheit.

H. Kunz

Michael Balint: Die Urformen der Liebe und die Technik der Psychoanalyse.

Gemeinschaftsverlag Hans Huber, Bern/Ernst Klett, Stuttgart 1966.

Unter dem Einfluß Ferenczis stehend hat sich Balint innerhalb der Psychoanalyse

eine selbständige Stellung bewahrt, die ihn allerdings nicht zum «Abfall»

von ihr bewog, obwohl seine Auffassungen zumal der frühkindlichen
libidinösen Umweltsbezüge von denen der «orthodoxen» Richtungen nicht
unerheblich abweichen. Die im vorliegenden Bande gesammelten, aus drei
Jahrzehnten stammenden und durchwegs bereits veröffentlichten Abhandlungen

sind ein eindrückliches Zeugnis des vom Verfasser zurückgelegten
Weges. Es handelt sich um folgende Aufsätze: Psychosexuelle Parallelen zum
biogenetischen Grundgesetz; Zwei Notizen über die erotische Komponente
der Ich-Triebe; Zur Kritik der Lehre von den prägenitalen Libidoorganisa-
tionen; Eros und Aphrodite; Frühe Entwicklungsstadien des Ichs. Primäre
Objektliebe; (Alice Balint) Liebe zur Mutter und Mutterliebe; Über genitale
Liebe; Über Liebe und Haß; Perversion und Genitalität; Beitrag zum
Symposium über die Theorie der Eltern-Kind-Beziehung; Gharakteranalyse und
Neubeginn; Zur Übertragung von Affekten; Das Endziel der psychoanalytischen

Behandlung; Ich-Stärke, Ich-Pädagogik und «Lernen»; (mit Alice
Balint) Übertragung und Gegenübertragung; Wandlungen der therapeutischen

Ziele und Techniken in der Psychoanalyse; Über die Beendigung der
Psychoanalyse; Der Neubeginn, das paranoide und das depressive Syndrom;
Über das psychoanalytische Ausbildungssystem ; Analytische Ausbildung und
Lehranalyse. Ein beigegebenes Namen- und Sachregister erhöht die Brauchbarkeit

des Buches.
H. Kunz

285



Derrik Sherwin Bailey: Mann und Frau im christlichen Denken. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1963.

In diesem von G. H. Müller vortrefflich übersetzten Werk gibt der englische

Theologe D. Sh. Bailey eine auf gründlichen Quellenstudien beruhende
ausgezeichnete Darstellung der Wandlungen, die sich in den Auffassungen
und Bewertungen der zwei Geschlechter, der Ehe, der Ehescheidung und der
Sexualität vom frühen Christentum und seiner jüdischen, griechischen und
römischen Umwelt über die Kirchenväter, die mittelalterliche Westkirche, die
Reformation und den Anglikanismus des 17. Jahrhunderts bis in die Gegenwart

vollzogen haben. Trotzdem Bailey eine eindeutige Tendenz verfolgt:
eine auf den modernen wissenschaftlichen Erkenntnissen beruhende «Theologie

der Sexualität» zu entwerfen und zu propagieren, innerhalb derer er
sich zumal von der durchgängigen christlichen Androzentrik kritisch distanziert,

bewahrt er - was Thielicke in seinem Nachwort mit Recht betont - eine
vorbildliche Objektivität.

H. Kunz

Walter Toman: Familienkonstellationen. Ihr Einfluß auf den Menschen und

seine Handlungen. Verlag G. H. Beck, München 1965.

Daß einerseits einzelne und anderseits älteste und jüngste Kinder in einer
Geschwisterreihe oft durch typische Züge gekennzeichnet sind, die sich bis ins
Erwachsenenalter erhalten können, will schon die vorwissenschaftliche
Menschenkenntnis beobachtet haben. In der modernen Psychologie hat vorallem
A. Adler darauf hingewiesen. Im vorliegenden Buch wird dieses reizvolle
Thema auf breiter Grundlage ausführlich behandelt. Toman stützt sich auf
über 400 Fälle (sie scheinen sich fast ausschließlich aus den «höheren»
Schichten zu rekrutieren), die in psychotherapeutischer Behandlung oder
Beratung standen, in psychologischen Beratungsstellen und Kliniken exploriert
wurden usw. Sie unterwarf er sozusagen einem «Spiel» (er nennt es selber
so) mit der als «Duplikationstheorem» bezeichneten Grundkonzeption, welche

besagt: «neue außerfamiliäre soziale Beziehungen werden nach den
Vorbildern früherer und frühester innerfamiliärer sozialer Beziehungen gesucht.
Sie haben unter sonst vergleichbaren Bedingungen umso mehr Aussicht auf
Erfolg und Bestand, je ähnlicher sie den früheren und frühesten sozialen
Beziehungen eines Menschen sind Dies gilt auch für den Partner jeder
solchen neuen außerfamiliären sozialen Beziehung und dessen eigene frühe
innerfamiliäre soziale Beziehungen». Diese Grundkonzeption stehe, meint der
Verfasser, «nicht nur in Einklang mit 'tiefenpsychologischen' Theorien der
Entwicklung sozialer Beziehungen oder mit einer allgemeinen Lern- und
Verhaltenstheorie sondern auch mit dem gesunden Menschenverstand».

In seinem Material unterscheidet Toman acht «Haupttypen» von
Geschwisterpositionen : ältester und jüngster Bruder von Brüdern, ältester und
jüngster Bruder von Schwestern, älteste und jüngste Schwester von Schwestern,

älteste und jüngste Schwester von Brüdern. Die auf je ca. 10 Seiten
entworfenen Charakterbilder der acht Typen «sind aus den Merkmalen von

286



jeweils mehreren Personen komponiert. Daher gilt nicht jedes Detail oder
konkrete Beispiel für den Einzelfall». Sie berücksichtigen auch die Einstellungen

zur Autorität, zum Besitz, zu den Liebes- und Freundschaftspartnern,
zu Arbeit, Politik, Religion, Tod, Philosophie, also zu lebenswichtigen
Sachverhalten. Ein aus dem Charakterportrait des jüngsten Bruders von Brüdern
ausgewähltes Bruchstück mag einen Eindruck dieser Schilderungen
vermitteln: «Er kann (fremde) Autorität nicht nur akzeptieren. Er liebt sie

geradezu, vorausgesetzt, daß sie nicht zu dick aufgetragen ist. Mit einem
wohlwollenden und verständnisvollen Senioren würde er es für immer
aushalten, in keine Konflikte geraten, ihn bewundern und verehren, ihn gegen
jede Kritik anderer verteidigen, ja sich für ihn opfern wollen, alles jedoch,
ohne sich selbst nach diesem seinem Vorbild zu gestalten. Er will diesen Mann
vielmehr auch als Leiter seines eigenen Lebens und seinen privaten Bemühungen

zur Verfügung haben, er will ihm unterworfen bleiben, will manchmal
geradezu unter ihm leiden. Wenn dieser ältere Führer stirbt oder ihm für
immer entschwindet, kann er nicht dessen Platz einnehmen. Stattdessen

neigt er dazu, in tiefe Trauer zu versinken. Nur wenn er keine solche ideale
Autoritätsperson findet - sie kann sogar eine Frau sein -, wird er oft zum
Rebellen gegen jene unzulänglichen Autoritäten, die ihm in der Wirklichkeit
begegenen. Dann kann er als ein unverbesserlicher Störenfried auftreten, als

ein hoffnungsloser Träumer und Romantiker, als eine Person, die überall und
zu allen Zeiten gewissermaßen alles will, also immer zuviel. In politisch
unruhigen Zeiten gewinnt er dann mitunter starke Sympathien und eine gewisse

Gefolgschaft. In einer Revolution kann er ein Führer von einigem Format
werden, aber diese Stellung büßt er ein, sobald Ruhe und Ordnung hergestellt
ist, sobald die Revolution ihre Ziele erreicht hat. Dieser Abstieg bleibt aus,

wenn der eigentliche Führer der Revolution, ein Älterer dem Charakter nach,
ihn gerne hat, versteht und als sein Lieblingsexekutivorgan verwendet. Der
jüngste Bruder von Brüdern ist nicht besonders darauf erpicht, Eigentum und
Besitz zu schaffen, oder auch nur zu erhalten. Überall im Leben nimmt er

gerne und gibt bedenkenlos aus, ohne sich Sorgen darüber zu machen, woher
die nächste Einnahme kommen wird, oder ob seine Ausgaben sich lohnen.
Er kann die Ersparnisse anderer oder das Erbe seiner Familie, aber auch Geld,
das er selber verdient hat, ohne große Skrupel verschwenden. Er macht auf
Anhieb, aus der Laune des Augenblicks, mitunter großartige Geschenke.

Er haßt alle Einschränkungen durch das Gesetz, durch die Verwaltung oder

die 'Geizhälse'. Er lebt leicht über seine Verhältnisse und langt noch über das

hinaus, was ihm nach menschlichem Ermessen zukäme. Wenn er es trotzdem

erhält, wundert er sich gar nicht. Es befriedigt ihn auch nicht einmal sonderlich.

Materielle Güter sind unwichtig. Wichtig sind vielmehr Menschen,
Sympathie, Verständnis - was für ihn hauptsächlich bedeutet, verstanden zu
werden, obwohl er sich bewußt immer bemüht, andere zu verstehen — und die
Gefühlsaspekte des Lebens, der Industrie, der Wirtschaft, sogar der
Wissenschaften. Es erscheint ihm wichtiger, beliebt zu sein als besonders gut in einem
Arbeitsgebiet, und besser, edel, gütig, human zu bleiben als ein Fachmann
oder ein tüchtiger Manager zu werden. Der Überfluß der Welt kann immer
Unerwartetes bringen. Daher bedeuten auch Schulden nichts, ebensowenig

287



wie Reichtum. Man darfnach dem Himmel greifen, solange man niemals auch

nur eine Sekunde dabei zögert. Man kann seinen Kuchen zugleich essen und
aufbewahren, glaubt er. Irgendwie, obschon sporadisch, gibt ihm die Welt
sogar recht. Sie ist offenbar keine ganz pragmatische. Einige ihrer Ziele sind
immer jenseits des menschlichen Verstandes. Alles ist wichtig in der Welt, ist
die Meinung des jüngsten Bruders von Brüdern, auch das unbedeutendste
und langweilig vertrauteste Detail. Mit Frauen ist er weich, ein Gentleman,
ein Kavalier, selbst dann noch, wenn er äußerlich den harten Burschen oder
den Zyniker spielt. Dennoch scheint oft wenig Nachdruck hinter seinen

Bemühungen um weibliche Gunst zu sein. Er gewinnt sie zwar, aber dann weiß
er nicht ganz, was er damit anfangen soll; er ist scheu, ungeschickt, grob und
naiv. Frauen geben ihm oft mehr, als er verlangte. Sie lieben einen Mann,
der nicht so erpicht darauf ist, sie zu besitzen, auch dann, wenn sie ihn erst
lehren müssen, was man mit einer willigen Frau tun kann. Selbst wenn er wie
ein Schürzenjäger auftritt, weiß er eigentlich nicht viel von den Frauen und
ihren Anliegen. Er scheint sie nicht zu verstehen, er möchte vielmehr von
ihnen verstanden werden».

So anschaulich, amüsant und lebendig wie dieses Bruchstück sind die
Portraits durchwegs. Weniger ausführlich werden die mittleren Geschwisterpositionen,

das Einzelkind und die Zwillinge geschildert.
Das zweite große Thema des Buches bilden die 64 Haupttypen von (zumal

konflikthaltigen) Beziehungen zu den Eltern. Zu diesen 64 Typen kommt es

dadurch, daß Toman die zu Vätern und Müttern gewordenen Repräsentanten
der acht Haupttypen der Geschwisterposition jeweils einerseits zum Sohn

als jüngstem Bruder von Schwestern und von Brüdern, als ältestem Bruder
von Schwestern und von Brüdern, andererseits zur Tochter als älteste Schwester

von Brüdern und von Schwestern und als jüngste Schwester von Brüdern
und von Schwestern in Beziehung setzt. «Die Wechselwirkungen anderer
elterlicher Geschwisterpositionen mit den Geschwisterpositionen der Kinder
kann durch Interpolation erschlossen werden», meint der Verfasser. «Eine
Vielzahl von Typen elterlicher Paarungen kann sich mit einer Vielzahl von
Konfigurationen unter ihren Kindern verbinden. Eben deswegen können wir
'Familienkonstellation' ein Spiel nennen. Wenn es nicht eine praktisch
unendliche Fülle von Möglichkeiten hätte, wäre es eher ein Schema oder ein
Inventar als ein Spiel». Die Frage ist indessen, ob und in welchem Umfang
auch die Schilderungen der Haupttypen ein Spiel der kombinatorischen
Phantasie Tomans sind - die wenigen Beispiele konkreter Einzelfälle, in denen

er Voraussagen ausschließlich auf Grund der Familienkonstellationen machte,
zeugen jedenfalls nicht dagegen. Und ein Spiel bleibt auch die «Algebra» und
quantitative Behandlung der Familienkonstellationen, das einen von den
anschaulichen Portraits völlig verschiedenen Charakter zeigt, eingestandenermaßen

zu jenen nichts beiträgt und gewiß auch die Glaubwürdigkeit ihres

empirischen Fundiertseins nicht erhöht.
Ob Toman den jeweiligen Familienkonstellationen als solchen eine dia

Charaktere, das Verhalten und die Stellungnahmen der Einzelnen
determinierende Wirksamkeit zuschreibt - so wie etwa die Gene morphologische
und physiologische Merkmale bestimmen -, ist mir nicht klar geworden. Es

288



scheint so zu sein, denn anders ließe sich weder die interpolierende Kombinatorik

noch das Fehlen von Erörterungen etwa über konkrete biographischreaktive

Wirkungsweisen der Familienkonstellationen - womit erst die
eigentlich psychologische Analyse begänne - verstehen. Damit hängt es wohl
auch zusammen, daß man aus Tomans Charakter- und Verhaltensschilderungen

den Eindruck gewinnt, er führe die entsprechenden Züge allein auf
den Einfluß der Familienkonstellationen zurück, obwohl er ausdrücklich auch
andere Determinanten anerkennt.

H. Kunz

Heinz Heckhausen (Hrsg.): Bericht über den 24. Kongreß der Deutschen

Gesellschaft für Psychologie Wien 1964. Verlag für Psychologie Dr.
C.J. Hogrefe, Göttingen 1965.

Die auf dem 24. Kongreß der Deutschen Gesellschaft für Psychologie in
Wien 1964 gehaltenen Vorträge und Diskussionen liegen jetzt - von den
zwei vollständig abgedruckten Plenarvorträgen (H. Rohracher: Steuerung
des Verhaltens durch Einstellung; K. von Frisch: Spitzenleistungen im
Sinnenleben der Bienen) abgesehen - als Kurzreferate in diesem über 400
Seiten starken Band vor. Eine Anzahl der Vorträge und Diskussionsvoten
sind in vier Symposien geordnet: 1. Die sog. sozialen Determinanten des

Verhaltens; 2. Probleme der Wahrnehmungsorganisation; 3. Probleme der
Entwicklungspsychologie, und 4. Die biologische Fundierung komplexer menschlicher

Verhaltensweisen. Die andern 50 Referate behandeln die verschiedensten

Themen.
H. Kunz

C. G. Jung: ßfoei Schriften über analytische Psychologie. Rascher Verlag,
Zürich und Stuttgart 1964.

Der siebente Band der «Gesammelten Werke» Jungs enthält einerseits
die Abhandlung: «Über die Psychologie des Unbewußten», und andererseits

die in ihrer gedrängten Prägnanz und begrifflichen Klarheit vielleicht
beste Schrift, in der Jung seine eigenen Theorien dargestellt hat: «Die
Beziehungen zwischen dem Ich und dem Unbewußten». Mit Recht sind im
Anhang des Bandes auch die ersten publizierten Fassungen der beiden Arbeiten
aufgenommen worden, bereichert um ein Autoren-, Text- und Sachregister.

H. Kunz

C. G.Jung: Die Dynamik des Unbewußten. Rascher Verlag, Zürich und

Stuttgart 1967.

Im vorliegenden achten Band der «Gesammelten Werke» Jungs haben die
Herausgeber vorwiegend jene Arbeiten zusammengestellt, «die grundsätzliche

Erkenntnisse und wesentliche Arbeitshypothesen G. G. Jungs zur
Darstellung bringen». Es sind das folgende: 1. Über die Energetik der Seele; 2.

289



Die transzendente Funktion; 3. Allgemeines zur Komplextheorie; 4. Die
Bedeutung von Konstitution und Vererbung für die Psychologie; 5. Psychologische

Determinanten des menschlichen Verhaltens; 6. Instinkt und
Unbewußtes; 7. Die Struktur der Seele; 8. Theoretische Überlegungen zum Wesen
des Psychischen; 9. Allgemeine Gesichtspunkte zur Psychologie des Traumes;
10. Vom Wesen der Träume; 11. Die psychologischen Grundlagen des

Geisterglaubens; 12. Geist und Leben; 13. Das Grundproblem der gegenwärtigen

Psychologie; 14. Analytische Psychologie und Weltanschauung; 15.

Wirklichkeit und Überwirklichkeit; 16. Die Lebenswende; 17. Seele und Tod,
und 18. Synchronizität als ein Prinzip akausaler Zusammenhänge. Beigegeben
ist dem Bande ein Personen- und ein sehr ausführliches Sachregister, für das

man besonders dankbar ist.
H. Kunz

René A. Spitz: Vom Säugling zum Kleinkind; Einfühlen - Erinnern -
Verstehen. Eine Festschriftfür René A. Spitz zu seinem 80. Geburtstag. Ernst
Klett Verlag, Stuttgart 1967.

1935 begann Spitz mit Hilfe direkter Beobachtung seine «systematische
Erforschung der psychoanalytischen Psychologie des Säuglingsalters» (Vorwort

S. 15), die seit 1945 in zahlreichen einschlägigen Arbeiten ihren Niederschlag

fand, welche seinen Namen weitherum bekannt machten. Ausgangspunkt

war die Beschäftigung mit Kleinstkindern, die in außergewöhnlichen
Umständen zu leben gezwungen sind, mit Heimkindern, bei denen im extremen

Fall die, bereits von Pfaundler 1931 erkannte (im Literaturverzeichnis
von Spitz, S. 368-386, nicht erwähnte) Erscheinung des Hospitalismus durch
den Wegfall der bedeutungsvollen mütterlichen Zuwendung auftritt. Im
vorliegenden Buch wird eine Darstellung der «Naturgeschichte der Mutter-Kind-
Beziehungen im ersten Lebensjahr» (wie der Untertitel heißt) gegeben, die
von dem erwähnten Extrem über die von Spitz sogenannte «anaklitische
Depression» und alle möglichen Zwischenstufen bis zur «normalen
Objektbeziehung» reicht - wobei, wie sich nicht nur in dieser (genau besehen
unmöglichen) Bezeichnung, sondern durchgehend zeigt, eine einseitige Verhaftung

an die psychoanalytische Trieb- oder Libidotherapie besteht, die ihrerseits

der SpiTzschen Forschung wichtige neue Impulse verdankt. Im Zentrum
steht die dyadische Beziehung, die Dyade, eine Bezeichnung, die in der älteren

Soziologie von Tarde (1890) auf das Paar schlechthin, von Simmel(1908)
auf die Mutter-Kind-Gruppe angewendet wurde, auf deren notwendige
Erforschung Freud bereits 1895 hingewiesen hat. Wiewohl Freud selbst nur
geringe unmittelbare Kenntnisse von dieser Beziehung hatte, erweist sich
sein Genie in der großen Zahl treffender Rekonstruktionen aus seinen
Forschungen an Erwachsenen, die von Spitz stark in den Vordergrund gestellt
werden, wobei man sich freilich gelegentlich des Eindrucks nichterwehren
kann, es handle sich nicht um induktive, sondern um deduktive Ableitungen.
Dies soll jedoch keine Einschränkung der ungeheuren und weitreichenden
Bedeutung der Mutter-Kind-Beziehung, ihrer Störung oder ihres Fehlens

290



sein, an der vorbei zu gehen oder deren Wichtigkeit zugunsten einer rein
spekulativen Anlage- oder Konstitutionskonzeption hintanzusetzen, nur mehr
der Ignoranz der orthodoxesten Psychiatrie möglich sein kann.

Drei Anliegen oder Ziele des Buches seien noch herausgehoben. Das eine

mag den Philosophen interessieren, aber wohl über das Ziel hinausschießend
erscheinen, wenn daraus, daß der Organismus «am Anfang sowohl physiologisch

als auch psychisch in der Art eines binären Systems funktioniert, nach
dem Prinzip des ausgeschlossenen Dritten», gute Gründe gefunden werden
«zu fragen, ob die physiologischen Anfänge, auf denen später die psychischen
Funktionen und schließlich die Denkprozesse sich gründen, nicht
unvermutete, weitreichende und dauernde Wirkungen haben, und ob sie nicht
zugleich die spätere Struktur der Gesetze der Logik bestimmen» (57) ; ferner
sei nach der Überzeugung des Autors «die Abfolge: Hungergeschrei-Befriedigung

die früheste Erfahrung, aufdie sich der Beginn der begrifflichen Kategorie

der Kausalität zurückverfolgen läßt» (170).
Den Psychosomatiker, der die vielen vergeblichen Versuche, eine überzeugende

Ätiologie der entsprechenden Krankheiten aufzustellen, kennt,
überrascht Spitz mit einer «Ätiologischen Klassifizierung von psychogenen
Erkrankungen im Säuglingsalter entsprechend den Einstellungen der Mütter»
(Tabelle S. 222), wie z. B. «Primäre unverhüllte Ablehnung - Koma des

Neugeborenen», «Primäre ängstlich übertriebene Besorgnis - Dreimonatskolik»
usw.

Schließlich wird, zwar nur andeutungsweise aber doch recht apodiktisch,
auf die Spätfolgen der «Dyade» hingewiesen, gegen die die Soziologie nach
ihrem gegenwärtigen Trend einiges einzuwenden haben dürfte: «Alle späteren

Beziehungen mit Objektqualität und letzen Endes alle
zwischenmenschlichen Beziehungen haben ihren ersten Ursprung in der Mutter-
Kind-Beziehung. Unsere Untersuchung bietet daher einen Ausgangpunkt für
das Verstehen der Kräfte und Bedingungen, die aus dem Menschen ein
soziales Wesen machen» (307). Bisher bleibt man freilich noch weitgehend auf
die Rekonstruktion der spezifischen Frühzeit aus der späteren Untersuchung
angewiesen, da kein Forscherleben ausreicht, eine lebenslange Beobachtung
durchzuführen und es zur Einrichtung von Forschungsinstitutionen, die diese

Aufgabe übernehmen könnten, wohl einer umfänglicheren und weiter gefaßten

Fragestellung bedarf, innerhalb der jedoch der Ansatz von Spitz einen

wichtigen Raum einnehmen wird.
Die Festschrift, ein Sonderdruck aus: «Psyche, Zeitschrift für Psychoanalyse

und ihre Anwendungen» XXI, Jg. 1967, besteht aus den folgenden, dem

Jubilar gewidmeten Aufsätzen, die nicht im einzelnen referiert werden
können, nebst einem Gesamtverzeichnis der Veröffentlichungen von René A.
Spitz (S. 223-231 mit Titeln von 146 Arbeiten und 51 Filmen): A. Freud:

Eine Diskussion mit René Spitz ; E. C. M. Frijling-Schreuder: Übertragung und
Gegenübertragung in der psychoanalytischen Kindertherapie; J. Berna:

Ich-psychologische Deutungstechnik und Kinderanalyse; S.Provence:

Bemerkungen über Entwicklungsphasen und psychomatische Symptome;
G. Biermann: Die Mutter-Kind-Situation im Krankenhaus in aller Welt;
J. Lampl-de Groot: Die Zusammenarbeit von Patient und Analytiker in der

291



psychoanalytischen Behandlung; L. S. Kubie: Die Auflösung der Übertragung,

ein offenes Problem der psychoanalytischen Behandlung; U. Moser:
Die Entwicklung der Objektbesetzung; P. J. van derLeeuw: Über die Entwicklung

des Metapsychologiebegriffs; J. Sandler und W. G. Joffe: Die Persistenz in
der psychischen Funktion und Entwicklung, mit besonderem Bezug auf die
Prozesse der Fixierung und Regression; W. G. Joffe undj. Sandler: Über einige
begriffliche Probleme im Zusammenhang mit dem Studium narzißtischer
Störungen ; E. Künzler: Über die Möglichkeit einer Zusammenarbeit von Ethologie

und Psychoanalyse; H. F. Harlow undM. K. Harlow: Reifungsfaktoren im
sozialen Verhalten; H. S. Gaskill undJ.E. Morton: Die Psychotherapie-Ausbildung

in einer psychiatrischen Klinik in den USA.
Rudolf W. Polheim

Claude Levi-Strauß: Strukturale Anthropologie. Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1967.

Das Buch ist zuerst 1958 in französischer Sprache erschienen. Es enthält
«siebzehn von einigen hundert Texten», die Lévi-Strauss in nahezu dreißig
Jahren geschrieben hat. Zwei Arbeiten sind hier zum ersten Mal veröffentlicht.

Die Titel der Abhandlungen sind folgende: Geschichte und Ethnologie;
Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthropologie;
Sprache und Gesellschaft; Nachtrag zu den Kapiteln 3 und 4; Der Begriff
des Archaismus in der Ethnologie; Die sozialen Strukturen in Zentral- und
Ostbrasilien; Gibt es dualistische Organisationen?; Der Zauberer und seine

Magie; Die Wirksamkeit der Symbole; Die Struktur der Mythen; Struktur
und Dialektik ; Die Zweiteilung der Darstellung in der Kunst Asiens und
Amerikas; Die Schlange mit dem Körper voller Fische; Der Strukturbegriff in der
Ethnologie; Nachtrag zu Kapitel 15; Die Stellung der Anthropologie in den
Sozialwissenschaften und die daraus resultierenden Unterrichtsprobleme.

Es handelt sich also um das, was im deutschen Sprachbereich zumeist als

Ethnologie bezeichnet wird, innerhalb welcher Lévi-Strauss den «Strukturcharakter

der sozialen Phänomene» ernst genommen und in alle Konsequenzen

verfolgt habe (J. Pouillon). Trotz der präzisen deutschen Übersetzung
von Hans Naumann muß ich gestehen, nicht sicher zu sein, dieses strukturale
Prinzip verstanden zu haben und es adäquat formulieren zu können. Obwohl
Lévi-Strauss die «Tatsachen» von ihren Deutungen, Modellkonstruktionen,
mathematisierenden Darstellungen durchaus klar unterscheidet, kann ich
mich vom Eindruck nicht ganz befreien, daß er gelegentlich der Magie
des zu einer Art «Wesenheit» hypostasierten Wortes «Struktur» von beinahe
universalem Bedeutungsumfang erlegen ist.

H. Kunz

292



Rudolf Bilz: Psychotische Umwelt. Versuch einer biologisch orientierten

Psychopathologie. Ferdinand Enke Verlag, Stuttgart 1962; der

selbe: Die unbewältigte Vergangenheit des Menschengeschlechts. Beiträge

zu einerPaläonanthrapologie. Suhrkamp Verlag, Frankfurt a. M. 1967.

In einer im vergangenen Jahre (1968) erschienenen Abhandlung sagt
Bilz, es sei ihm «aus einem anthropologisch-psychopathologischen Interesse
heraus» darum zu tun, «die animalische Basis des Menschen zu erforschen».
Weil er in der Menschwerdung einen Prozeß sieht, «der noch nicht zu einem
Abschluß gekommen ist», scheint ihm der evolutionstheoretische Aspekt
zumal in der Art, wie ihn die moderne Verhaltensforschung verwendet, für
sein Anliegen der angemessenste zu sein. Aus der Ethologie ergibt sich ihm
außerdem ein Vokabular, das die Beschreibung von Zuordnungen im Rahmen

der Psychopathologie erlaubt, «für die es treffende Bezeichnungen
nicht oder noch nicht gibt».

In der Tat verfügt Bilz über eine ungewöhnliche Fähigkeit, originelle, oft
bildhaft-eindrückliche und geistvolle Begriffe zu prägen. Das hat er, erinnere
ich mich recht, in allen seinen Publikationen getan. Allein mir scheint, daß
er die darin enthaltene naheliegende Gefahr: die neuen Bezeichnungen mit
den gemeinten Tatbeständen zu identifizieren und dann zu verwechseln,
nicht durchwegs vermieden hat. Zwar stellt er klar und mit Recht fest: «Es
sind bei aller Forschung, wie es scheint, jeweils zwei Ebenen auseinanderzuhalten

: die der Gleichnisse, d. h. der Worte und Erklärungen, allgemein
gesagt, die Ebene der Verständigungsmittel und Verständigungsversuche,
während in der anderen Ebene die Dinge selbst sind, denen wir uns zuwenden
müssen, um über sie sprechen zu können. In dieser Ebene liegt z. B. das

Experiment oder erfolgt die archäologische Ausgrabung und was es alles an
Möglichkeiten gibt, den Dingen empirisch nahezukommen. Die intellektuelle
Redlichkeit verlangt von uns die gründliche und grundlegende Befassung
mit den empirischen Gegebenheiten». «Es gibt keine Autorität, die uns die
empirische Befassung streitig machen könnte. Diese Aussage richtet sich

gegen die Männer, die ihre Schreibtische nicht verlassen». «Es kommt
zunächst auf das Widerfahrnis an, und in dieser Ebene gilt es sich auszu-
kennen. Letzten Endes bedeutet ,Zuordnungen entdecken' nichts anderes
als über möglichst viele empirische Erfahrungen verfügen und im Zusammenhang

damit originelle Einfälle haben. Es muß außerdem gesagt werden, daß
dem Forscher Möglichkeiten kategorialer Erfassung zu Gebote stehen

müssen. Wen z. B. das Problem der Wildheit-Zahmheit-Zuordnungen, d. h.
im besonderen die Differenzen zwischen Wildheit und Zahmheit, nicht
interessieren, wird auch entsprechende neue Zuordnungen nicht zu erkennen

vermögen. » Dies alles scheint mir völlig zutreffend zu sein.

Aber sieht man des Verfassers «Zuordnungen» - er unterscheidet zwei
Arten: «die, die das Verhältnis des Teils zum Ganzen prononciert, indem
der Teil das Ganze repräsentiert, und die anderen Zuordnungen, die Goethe
unter den Begriff,Gleich und Gleich' faßte» (Psychotische Umwelt) - sieht
man solche Zuordnungen zwischen dem Verhalten der Tiere und dem der

sogenannten primitiven, gesunden und psychotischen Menschen genauer an,

293



dann kommt man vom Eindruck nicht los, daß Bilz die bei derartigen
Zuordnungen wichtigste Differenzierung unterlassen hat : nämlich die zwischen
den realen, mithin empirisch entdeck- und aufweisbaren und den nur vom
Denken gestifteten Korrelationen. Denkend können wir schließlich alles in
Beziehung miteinander setzen, z. B. die Zahl der Feldsperlinge in einem
Biotop mit der Zahl der Laubblätter der in ihm vorkommenden Apfelbäume.
Ob indessen damit auch Realbezüge, d. h. solche, die unabhängig von unserer
gedanklichen Bezugssetzung bestehen, getroffen werden, das ist darin noch
keineswegs impliziert. Bei Bilz nun gerät diese Unterscheidung vor allem aus
zwei Gründen unters Eis: einmal, weil er sehr umfassende Begriffe (Wach-
Schlaf-Regulationen, Wildheit-Zahmheit, Subjektzentrismus u. a.) verwendet,

unter die er zum andern Phänomene subsumiert, die oft nur eine
oberflächliche Ähnlichkeit zeigen. Unterstützt wird diese Tendenz von einer
ausgeprägten Vorliebe des Autors für das - gelegentlich fast magisch
anmutende - Analogiedenken, von dem André Gide einmal gesagt hat, es sei

vom Teufel erfunden worden. Wenn Bilz beispielsweise das Kontrollprivileg
(Schenkel) des Alpha-Tieres in einem Wolfsrudel und die halluzinierte
«kontrollierende» Männergesellschaft seines Trinkers Adam unter den

Begriff des «biologischen Radikals» subsumiert, so werden zwei in ihrem
phänomenalen Gehalt völlig verschiedene Fakten analogisiert. Es ist etwa
so, wie wenn ich der Verzweigung der Bäume und der Geweihbildung der
Hirsche ein «biologisches Radikal» unterlegen würde. Dieselbe vage Analo-
gisierung ließe sich an den Beispielen aufzeigen, die Bilz für das
«Anstoßnehmen» und den «Trend zur Verwilderung» - neben dem
«Subjektzentrismus» und dem «Wiss-Partner» und «Verdrängungsschutz» die zwei
andern Kategorien der allgemeinen Psychopathologie - in Anspruch nimmt.

Für die entdifferenzierende, phänomenal nicht ausgewiesene Erweiterung
überkommener Begriffe führe ich folgendes Beispiel an : Bilz nennt das gegen
seine Hand gerichtete aggressive Verhalten eines aus dem Schlaf
aufgeschreckten und in eine panische Stimmung geratenen Pavians eine «wahnhafte

Reaktion» und ihn selbst «paranoisch geworden» (bei anderer Gelegenheit

etwas zurückhaltender «fast psychotisch» anmutend). Wenn man hier
schon einen psychopathologischen Begriff verwenden will, dann wäre der
der «illusionären» Verkennung oder Mißdeutung vielleicht angemessener.
Aber in Wirklichkeit ist der eine wie der andere Ausdruck höchst fragwürdig,
weil sich der phänomenale Gehalt der psychopathologischen Begriffe zur
Hauptsache auf Erlebnisse bezieht, deren Verhaltenskorrelate mehrdeutig
oder unbekannt sind. Deshalb bleibt Bilzens Idee, eine «allgemeine
Psychopathologie die auf der Basis der Verhaltens-Physiologie des Wachens
und des Schlafens» und der Subjekt-Umwelt-Relation «fundiert ist», zu
entwerfen, zwar ein origineller, aber vorerst durch und durch hypothetischer,
d. h. auf puren gedanklichen Konstruktionen beruhender Plan. Faktisch ist
es doch so, daß wir einstweilen nicht einmal von den mannigfachen Befind-
lichkeits- und Verhaltensweisen die zugeordneten - vermutlich spezifischen -
physiologischen Prozesse kennen, geschweige denn von den menschlichen
psychopathologischen Phänomenen. Jedoch auch diese selbst - Bilz berücksichtigt

neben den Psychosen der Trinker die epileptischen, depressiven,

294



phobischen, anankastischen und neurasthenischen «Befindlichkeiten» -
büßen ihren spezifischen Gehalt durch ihre Subsumption unter die etho-
logischen Kategorien weitgehend ein. Was besagt es schon, wenn der
Verfasser «im epileptischen Anfall ein plötzliches Einschlafen atypischer Art»
sieht, «das uns in das ,Nichts der Umweltlosigkeit' plötzlich einbrechen
läßt»? Oder wenn er meint, der epileptische Anfall stehe «im Zusammenhang

mit der verlorenen wilden Umwelt, in der unsere Vorfahren lebten,
bevor sich unser Gehirn, im besonderen unser Sensorium, aber auch das

Lokomotorium, der Domestikation mit ihrer relativen Feindlosigkeit und
der ganz anderen, zivilisationsbedingten Aufmerksamkeit anpaßte»? Und
was soll es eigentlich heißen, wenn man die endogene Depression als
«vagusfreundliche» Psychose «bezeichnen müsse, wobei wir die Vagus-Wirkung
gleichsetzten mit der Farbbezeichnung ,Blau'»? Es ist keineswegs so, daß
Bilz die «empirische Befassung» nur theoretisch vertreten würde: seine
anschaulichen lebendigen Schilderungen des beobachteten Verhaltens von
Menschen und Tieren belegen das Gegenteil. Aber diese Schilderungen
nehmen bedauerlicherweise nicht nur einen kleinen Raum ein, sondern sie

werden sozusagen erdrückt von der sich über sie breitenden «Ebene der
Interpretation», d. h. von der alles überwuchernden Wiederholung der
wenigen Begriffe. Wie sehr sich in den Darlegungen des Autors der Akzent
von den empirischen Befunden auf die von ihm geprägten umfassenden
Termini verschiebt und diese an die Stelle der Fakten rücken, zeigt sich in
der häufigen Wendimg, dies oder jenes könne so oder so bezeichnet werden,
oder auch in der gelegentlichen Einführung von Chiffren (Die unbewältigte
Vergangenheit, S. 221 ff.).

Es ist kein Zufall, daß Bilz sich auf den Umweltsbegriff von Uexkülls
beruft: so bahnbrechend und fruchtbar dieser sich in der Biologie
auswirkte, so unzureichend erwies er sich für die menschlichen Umwelts- und
Weltbezüge - und zwar aus empirischen Gründen. Solche empirischen
Gründe sind es auch, die uns vorerst an der Wichtigkeit der «Wildheitslehre»

(Agriologie), in welcher Bilz «einen neuen Zweig der anthropologischen

Forschung» erblickt, zweifeln lassen. Wenn die Empirie als «die
oberste Autorität, der wir uns beugen», gilt, dann darf man sich bezüglich
der «Wildheitsmerkmale» des Menschen nicht mit vagen Analogien
begnügen, und nur um solche handelt es sich bei den von Bilz beanspruchten
menschlichen Verhaltenszügen.

Der Sammelband «Die unbewältigte Vergangenheit des

Menschengeschlechts» enthält folgende Abhandlungen: Schrittmacherphänomene;
Über das emotionale Partizipieren; In effigie; Über die Physiognomik
prognostischer Ungewißheit; Übersprungphänomene; Domestikationsbilanz
und Neurose; Ökonomie der Rang-Affekte im menschlichen Handeln und
Werden; Anthropologische Analyse einer Alkoholhalluzinose; Der Vagus-
Tod.

295



Irenaus Eibl-Eibesfeldt: Grundriß der vergleichenden Verhaltensforschung.

R. Piper & Co. Verlag, München 1967.

Aus dem Beitrag des Verfassers im Handbuch der Biologie: «Ethologie,
die Biologie des Verhaltens», erwuchs dieses sehr gut ausgestattete und reichlich

illustrierte Werk, eine in deutscher Sprache einmalige Übersicht und
Materialsammlung, die längere Zeit gültig bleiben wird. Zahlreiche Textverweise

erleichtern seine Verwendung und erhalten ihm, wie auch das umfangreiche

Literaturverzeichnis (S. 451-497), das Autoren- und Sachregister,den
Handbuchcharakter.

Hinsichtlich der Durcharbeitung bleiben dagegen noch Wünsche offen, sei

es die der Darstellung von Experimenten (denen man ohne Beiziehung der
Originalarbeiten kaum folgen kann: 72/73, 77, 387), sei es die mancher Referate

(z. B. über Spitz' Arbeiten der menschlichen Frühentwicklung auf S. 234,
wobei Spekulationen wiedergegeben werden, ,als ob' es sich um Erwiesenes
handle), oder schließlich die des Stils und der Wortanwendung (z. B. wird
S. 59 von «motivierenden Faktoren» einer Handlungsbereitschaft beim Tier
gesprochen, als wäre Motiv dasselbe wie Ursache). Von gewissen Ungereimtheiten

im übrigen (47, 84/85 u. a. abgesehen, fußen die theoretischen
Ausführungen des Verfassers auf zwei tragenden Voraussetzungen und Leitideen,
die keineswegs so selbstverständlich hingenommen werden können, wie es dem
Leser zugemutet wird.

Die erste ist die fraglose Übernahme der Evolutionstheorie, über deren
Richtigkeit bei Tieren wir weit entfernt sind, uns ein Urteil anzumassen;
bemerkenswert bleibt freilich, daß sie nicht imstande ist, ein System zu bieten,
das eine überzeugende Ordnung und damit Bewältigung des ungeheuren
Einzelmaterials erlaubt. Ferner ergibt sich daraus die vehemente Verteidigung
des «Angeborenen, Angeborenseins» von Verhaltensweisen, mit dem die
Theorie steht und fällt (was auch aus der Polemik gegen andere Ansichten
erhellt: 36, 44), deren Gültigkeit auch für den Menschen bewiesen werden soll
durch - und das ist die zweite, mehr als zweifelhafte Voraussetzung - unzählige

Analogien tierischen und menschlichen Verhaltens. Denn die Ethologie
scheint vom Ehrgeiz besessen zu sein, bevor sie auch nur annähernd zu
genügender Reife gelangt ist, die Grundlage der menschlichen Verhaltenslehre
abgeben zu wollen; mehr noch: diese wie jene sollen «basieren auf der
Einsichs, daß man bei ausreichender Kenntnis der Umstände Prognosen machen
kann» S. 11).

Mehrmals wendet sich der Autor mit Schärfe gegen den Vorwurf der
Unzulässigkeit dieser Analogieschlüsse, den er zu widerlegen sucht, leider ohne
dadurch veranlaßt zu sein, das durch das ganze Buch ziehende Analogisieren
in fundierter und bedachter Weise auszuüben. Vielmehr trifft man nicht selten

dabei auf gänzlich Unbegründetes, ja geradezu Sinnloses und erheiternd
Absurdes (71, 190, 196, 201, 237, 288, 336, 418, 428, 434 u. a. m.).

Nicht aus einer prinzipiellen Ablehnung dieses Vorgehens, sondern allein
aus den Ausführungen des Autors selbst, drängen sich mindestens drei
Überlegungen auf, die die Fragwürdigkeit der Analogiesucht deutlich machen.

1. Mit Recht wird beklagt (403 u. a.), wie gering das vorliegende Material

296



über zulänglich beobachtete menschliche Verhaltensweisen ist; desungeachtet
wird aber aus vereinzelten Beobachtungen oder aus lokalen Gepflogenheiten
(einer im Zillertal, S. 417) weitreichend und gröblich verallgemeinernd
geschlossen.

2. Das angeführte Material tierischen Verhaltens macht deutlich, wie
verschiedenartig und vielfältig sich einzelne Tierarten vergleichbar verhalten
können (z. B. hinsichtlich Aggressiv- oder Nichtaggressivseins, 339, Monogamie

oder nicht, 358, oder hinsichtlich sexueller Auslöser, 425) : Wenn nun
beim Menschen ein dem einen Verhalten ähnliches vorwiegend zu beobachten

(oder auch nur wünschenswert) ist, sollte das zu irgendwelchen Schlüssen

berechtigen? Obwohl z. B. mit geringen Ausnahmen (233) über den Vorgang
der Prägung bei Säugetieren gar nichts bekannt ist, wird doch allerorts das
sensationelle Experiment von Lorenz, der Graugänse auf sich prägte, fleißig
zur Analogie mit menschenkindlichen ,Prägungen' herangezogen; entweder
sind die ethologischen Beobachtungen so sporadisch, die zur Erklärung
menschlichen Verhaltens dienen sollen, oder sie erscheinen weiter hergeholt als

irgendeine andere, kurz sie entbehren der Wissenschaftlichkeit.
3. Bei dieser Auffassung ist es daher nicht weiter verwunderlich, daß die

Autoren der Versuchung nicht widerstehen können (wohl infolge ihrer im
Rahmen der Domestikation angeborenen «,edlen' Tugenden», insbesondere
dem moralischen Handeln, worüber man auf S. 201 lesen kann), ihre etho-
logische Anthropologie noch durch Weltverbesserungsideen zu krönen
(vielleicht um Schuldgefühle zu vermeiden, die sich, wie auf S. 237 steht, bei
einer inadäquaten Rolle infolge angeborener «Regulationsmechanismen»
entwickeln), was freilich etwas über den sonst so wohlgefüllten Rahmen dieses

außerordentlich verdienstvollen Grundrisses der vergleichenden Verhaltensforschung

hinausgeht.
Rudolf W. Polheim

B. Rensch (Hrsg.) : Handgebrauch und Verständigung bei Ajfen und
Frühmenschen. Verlag Hans Huber, Bern und Stuttgart 1968.

Der reich illustrierte Band enthält die Vorträge und Diskussionsvoten des

im August 1966 durchgeführten Symposiums der Werner-Reimers-Stiftung
für anthropogenetische Forschung. Autoren und Themen sind folgende:
A. H. Schultz: Form und Funktion der Primatenhände; W. C. O. Hill:
Verständigungsmittel bei Affen; A. Kortlandt: Handgebrauch bei freilebenden
Schimpansen; B. Rensch: Manipulierfähigkeit und Komplikation von
Handlungsketten bei Menschenaffen; L. von Bertalanffy: Symbolismus und An-
thropogenese; G. H. R. von Koenigswald: Probleme der ältesten menschlichen

Kulturen. Während der Beitrag von Bertalanffys etwas viel Spekulation

anbietet, bringt als Ausgleich Kortlandt eine Fülle ausgezeichneter
Feldbeobachtungen an Schimpansen. Man legt das Buch mit der dankbaren
Gewißheit aus den Händen, solide Kenntnisse aus ihm gewonnen zu haben.

H. Kunz

20 Studia Philosophica XXVIII 297



Gerhard Heberer: Der Ursprung des Menschen. Unser gegenwärtiger
Wissensstand. Gustav Fischer Verlag, Stuttgart 1968.

Die Abhandlung gibt eine knappe, sachliche, ausgezeichnet orientierende
Darstellung des augenblicklichen Standes des Wissens um die Abstammung
des Menschen. Heberer betont besonders, wie zutreffend Darwins Konzeption
gewesen ist. Er schreibt: «Es kann heute über die grundsätzliche Gültigkeit
der Abstammungslehre auch für den Menschen ebensowenig noch diskutiert
werden, wie über die Grundlinien seines spezielleren abstammungsgeschichtlichen

Weges. Wir dürfen sagen: Darwin hat auch hier recht behalten».
Immerhin wäre es vielleicht doch am Platz, wenn die Phylogenetiker angesichts

des vergleichsweise noch immer recht spärlichen Materials an
einschlägigen Fossilien und des umfangreichen Anteils der spekulativen
Möglichkeitserwägungen den problematischen Charakter ihrer Wissenschaft
entschiedener einräumen würden.

H. Kunz

Konrad Lorenz: Der Vogelflug; derselbe: Darwin hat recht gesehen. Verlag
Günther Neske, Pfullingen 1965.

Die Abhandlung über den Vogelflug ist ein Neudruck der Dissertation
(1933) von Lorenz, in der sich bereits seine bewunderungswürdige subtile
Beobachtungsgabe auf eindrückliche Weise dokumentiert. Die Darwin-
Schrift vereinigt drei schon früher veröffentlichte Aufsätze: Naturschönheit
und Daseinskampf; Die «Erfindung» von Flugmaschinen in der Evolution
der Wirbeltiere; Über die Wahrheit der Abstammungslehre. Hier spricht
vernehmbarer der Stammesgeschichtsforscher, als welcher sich Lorenz unter dem
Einfluß von W. Bölsche - er nennt ihn den «Homer monistischer Denkungs-
art» — seit seiner Knabenzeit «hauptberuflich» versteht. «Viele Gebildete
meinen, die bahnbrechende Tat Darwins habe darin gelegen, daß er die
gemeinsame Abstammung aller höheren Lebewesen, einschließlich des
Menschen, von gemeinsamen, einfacher organisierten Ahnen entdeckt hätte. Das
hat er zwar auch getan, aber darin steht er nicht allein. Der Abstammungsgedanke

lag damals gewissermaßen 'in der Luft' und war Lamarck und Wallace

ebenso vertraut wie Darwin; ja, Johann Gottfried Herder hatte ihn schon
nahezu ein Jahrhundert früher ausgesprochen. Die Größe Darwins liegt
vielmehr darin, daß er die wesentlichen Ursachen des Artenwandels erkannt hat.
Er hat als erster richtig gesehen, daß die arterhaltende Leistung aller
Organstrukturen und Verhaltensweisen einer Tierart eine scharfe Zuchtwahl in der
Richtung einer Verbesserung dieser Strukturen und Leistungen treibt. Die
Rolle, die dem bewußt auswählenden Züchter bei der Leistungszucht von
Haustieren zukommt, spielt in der Natur der Konkurrenzkampfzwischen den

Artgenossen. Die arten-wandelnde Wirkung dieses als natürliche Selektion
bezeichneten Vorgangs hat zur Voraussetzung, daß ständige, ungerichtete
kleine Veränderungen in der Erbmasse der Lebewesen das Material liefern,
aus dem das je nach Umständen Günstigste ausgewählt und erhalten wird».

298



Die Erforschung der Stammesgeschichte verleitet, da wir bei der faktischen
Entstehung der einen systematischen Einheit aus der anderen nicht dabei sein
können und auch der Vergleich homologer Organe und Verhaltensweisen uns
in dieser Beziehung kein jedem Zweifel entrücktes Wissen vermittelt,
offensichtlich oft zu Spekulationen oder zum mindesten zu fragwürdigen
generalisierenden Urteilen und zu unkritischen Verwischungen der Grenze zwischen
den beobachtbaren Fakten und ihrer Deutung. Davon macht auch Lorenz
keine Ausnahme. Schon seine These, daß wir bei den «plakatfarbigen»
Korallenfischen nie «zart schattierte Übergänge» in ihren Farben sehen,
widerspricht wenigstens teilweise den wundervollen Bildern, die Lorenz
beigefügt hat. Die kaum bestreitbare Interpretation der «extrem bunten
Farbmuster als Auslöser intraspezifischer Aggression» besagt noch nichts über die
primäre Entstehung, Ausbildung oder Herauszüchtung dieser Farbmuster,
welche von der arterhaltenden Funktion des intraspezifisch-aggressiven
Verhaltensmechanismus «erzeugt» worden sein sollen. Dann spricht Lorenz
davon, daß es «ganz offenbar» die Funktion sei, welche die Form eines

Organs bestimme; ferner von der «arterhaltenden Funktion» des Verhaltens,
von Mutation und Selektion als den beiden großen «Konstrukteuren» des

Artenwandels mit einer Sicherheit, als ob es sich dabei um auf der Hand
liegende Tatsachen und nicht Deutungen handle. Feststellbare Tatsachen sind
iedoch allein die - wahrscheinlich ausschließlich oder überwiegend ungerichteten

- Erbänderungen. Der unterstellte funktionelle Primat eines Organs
läuft auf ein wohl unlösbares Problem hinaus, der Frage, ob das Ei oder das
Huhn «früher» sei, vergleichbar. Die objektiv «arterhaltenden» Erscheinungen

beruhen auf in das lebendige Geschehen projizierten Auslegungen, deren
im Geschehen selbst enthaltenen möglichen Korrelate völlig dunkel sind

(beobachten lassen sich nur das «lebenerhaltende» Fliehen individueller
Lebewesen und deren Fortpflanzung, nicht «Arten»). Die Selektion und die
intraspezifische Konkurrenz - die übrigens in der pflanzlichen Sippenbildung
eine, wenn überhaupt, verschwindend kleine Rolle spielen - sind aus dem
menschlichen Verhalten gewonnene Modelle, die als bloße Denkbarkeiten
auf die außermenschlichen Lebensvorgänge übertragen werden. Und noch
als Denkbarkeiten bleiben sie problematisch, wenn man die unterschiedlichen
«Anpassungen» etwa der Darwin-Finken auch nur gedanklich aus ungerichteten

(«zufälligen») Mutationen und dem Selektionsdruck herzuleiten
versucht.

Mit solchen Bedenken soll allerdings keineswegs ein Raum für «übernatürliche»

und akausale Geschehen in der Artbildung und Anpassung,
sondern lediglich die Möglichkeit offen gehalten werden, daß es in der Natur
noch andere, durch und durch natürliche Evolutionsfaktoren geben könnte
als wir sie heute zu denken gezwungen sind. Man sollte sich hüten, an sich

plausible Denkmöglichkeiten und Modellvorstellungen mit den gemeinten
primären Fakten zu verwechseln oder diese von jenen verschleiern zu lassen.

H. Kunz

299



Julio Caro Baroja: Die Hexen und ihre Welt. Übersetzt von Susanne und

Benno Hübner. Ernst Klett Verlag, Stuttgart 1967.

In diesem vorzüglichen Buch rückt Baroja das Hexenwesen, dessen
Geschichte er vom Altertum bis in die Gegenwart mit besonderer Berücksichtigung

des Baskenlandes darstellt, unter den sozialen Aspekt und erörtert
die Themen auf dem Hintergrunde der These, daß die Menschen in «früheren

Zeiten» zwischen «Wirklichkeit» und «Traum» («Illusion») nicht eine
scharfe Grenze gezogen hätten. Wäre der Verfasser diesem Problem
systematisch nachgegangen, hätte er vermutlich feststellen müssen, daß sich heute
in diesem Punkte nicht viel geändert hat. Das scheint eine ironische Äußerung
von ihm zu bestätigen: «Ich muß von vornherein einige Männer, die heute
große Macht besitzen, um Verzeihung bitten, wenn ich behaupte, daß man
zwischen der alten Hexe und dem modernen Politiker große Ähnlichkeiten
finden kann. Das ist kein Paradoxon. Beiden schreibt man viel größere Fähigkeiten

zu, als sie in Wirklichkeit besitzen ; sie werden beide in einem Augenblick

der Illusion gesucht, sie enttäuschen in gleicher Weise, und schließlich
gibt man ihnen die ganze Schuld für all die Übel der Gesellschaft. Auch von
den Politikern sagt man, daß sie Sekten bilden mit geheimen und ruchlosen
Losungen; man glaubt an ihren Auftrag, das Übel zu verbreiten, und an ihre
mysteriösen Versammlungen und Bankette. Wenn sie gestürzt werden,
werden ihnen sensationelle Prozesse gemacht, in denen strenge Richter und
unschuldige Zeugen all ihre Schuld offenbaren. Wenn es heute noch die
Strafe des Scheiterhaufens gäbe, würden sicher an erster Stelle die Politiker
verbrannt». Begreiflicher- und bedauerlicherweise hat Baroja nicht nach den
Gründen dieses gemeinsamen Schicksals der Hexen und Politiker gefragt.
Im übrigen meint er, «daß wir einen Irrweg gehen, wenn wir einen gemeinsamen

Ursprung, eine kontinuierliche, historische Tradition für all die
Tatsachen suchen, die wir unter dem Namen des Hexenwesens zusammengefaßt
haben. Es ist dagegen weniger riskant, seine direkten historischen Vorläufer
in gewissen weiblichen Gottheiten des europäischen Heidentums auf der einen
Seite und im mittelalterlichen Teufelskult auf der anderen Seite zu suchen».

W.-E. Peuckert hat dem faszinierenden Buch außer einer sachkundigen
und zugleich persönlich gefärbten Einführung ein ergänzendes Kapitel über
das deutsche Hexenwesen hinzugefügt.

H. Kunz

Rudolf Gelpke: Vom Rausch im Orient und Okzident. Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1966.

Wie der Verfasser im Vorwort mitteilt, hat sein Verleger (Ernst Klett)
vorgeschlagen, das vorliegende Buch «Apologie des Rausches» zu nennen.
Das wäre in der Tat der treffende Titel gewesen; der jetzige, «mit Rücksicht
auf die im Zentrum stehende west-östliche Fragestellung» gewählte ist nicht
nur farbloser, sondern auch irreführend, soweit er wenigstens die Erwartung
einer «objektiven» Untersuchung erweckt. Auf einen solchen Anspruch
verzichtet Gelpke ausdrücklich. Als sein Anliegen stellt er die grundsätzliche

300



Frage: «kann der Rausch als solcher, also jeder Rausch, in der modernen
Gesellschaft, innerhalb der technischen Zivilisation, wie sie heute ist und morgen
sein wird, noch einen Platz einnehmen, der Rang, Wert und Würde besitzt?
Kann er da anders noch als nur rein negativ erlebt und bewertet werden?
Anderes bedeuten als ein Symptom der Flucht, der Kapitulation, der
Selbstzerstörung und Isolierung, des sinnlosen Protestes gegen Unvermeidliches und
Unaufhaltsames, der Schwäche und Krankheit, der 'inneren Emigration', der
nihilistischen Selbstaufgabe?». Noch deutlicher spricht sich die Tendenz des

- in der Wortwahl gelegentlich entgleisenden - Buches in der Vermutung aus,
die «magischen Drogen» (Opium, Haschisch u. a.) könnten als Schlüssel

dienen, «die nicht nur einzelnen, sondern ganzen Gruppen die Augen öffnen
für die verlorene und verschüttete Wirklichkeit der Mystik - ehe es dafür zu
spät ist, zu spät jedenfalls für diese Menschheit auf diesem Planeten».

Auf dem Hintergrund einer heftigen und kompromißlosen Verwerfung des

hochmütigen, heuchlerischen, materialistischen, gewalttätigen, nur auf
Sicherung, Nutzen und Besitz bedachten, vom technischen Fortschrittswahn
besessenen und durch das paulinische eros- und rauschfeindliche Christentum
bestimmten Westens entwirft Gelpke das strahlende Bild eines geliebten und
verehrten Orients, so wie es sich vorallem in dichterisch-schriftstellerischen
Äußerungen über Opium, Wein und Haschisch und dessen Auswirkungen auf
die islamische Kunst zeigt. Es folgt eine fesselnde Darstellung des rätselhaften,
historisch kaum mehr erhellbaren Geheimbundes von Alamut, des sog.
«Assassinen-Ordens». Danach charakterisiert Gelpke, wiederum in erster
Linie aufgrund von schriftstellerischen Zeugnissen (Brunei, Baudelaire,
Ernst Jünger, Benn u. a.) und eigenen Erfahrungen, die Auffassungen und
Bewertung der Räusche und der Rauschmittel im Westen. Im nächsten
Abschnitt über «Süchtigkeit und sexuelle Perversion» singt der Verfasser
zunächst das hohe Lied auf den «genialen» Hans Blüher («noch heute ein
Schreckgespenst aller Mucker, Schulmeister und Paragraphengläubigen»),
dessen Werk wohl aus Neid oder schlechtem Gewissen von vielen Psychologen
totgeschwiegen oder verleumdet werde. Danach folgen Bemerkungen über
Perversion, Süchtigkeit, Puritanismus, bionegative Genialität u. a., in denen
die mangelhafte Sachkenntnis durch hochtrabende Werturteile ersetzt wird.
Der Abschnitt endet so: «Krank ist nicht Plato, der gestand, er wäre kein
Philosoph, wenn es in Athen nicht so schöne Jünglinge gäbe; krank sind
vielmehr jene grämlichen Schulmeister, die seine Dialoge zensurieren, jene
seelisch bleichsüchtigen Verfasser und Verteidiger der Homosexuellen- und
sonstigen Tabu-Paragraphen, jene neurotisch verklemmten und gehemmten
Jugendrichter und Tugendanwälte. Krank sind weniger die Minderheiten, die
Hexen und Ketzer, Juden und Neger, 'Süchtigen' und 'Perversen', als

vielmehr die Inquisitoren, die in ihnen ihr eigenes 'ungelebtes Leben' verfolgen
und verbrennen, verhaften und verfehmen. Krank ist keineswegs der Erotiker,
der alle Regenbogenfarben der Liebe kennen und nennen will ; aber krank ist
mit Sicherheit der Sittlichkeitsapostel, der höchstens eine Farbe gelten läßt -
am liebsten grau oder gräulich -, der Künstler zu Pornographen stempelt,
und der Phantasie (weil er selbst keine hat) mit Unzucht verwechselt. Krank
sind nicht die Trunkenen, sondern deren puritanische Neider; nicht die

SOI



Spieler, sondern die Spielverderber; nicht die Leidenschaftlichen, sondern die
Leidenschaffenden 'aus Prinzip', die Rechner und die Ideologen». Im letzten
Kapitel expliziert Gelpke das, was er unter der «mystischen Seinshaltung»
oder der «Absolutheit der mystischen Seinshaltung» verstanden wissen
will.

Zu einem «Bekenntnis», als welches das vorliegende Buch von einigen
Bekannten des Verfassers, die es schon im Manuskript gelesen hatten,
angesprochen wurde, läßt sich schwer sachlich Stellung nehmen. Es könne wohl,
wie kritische Freunde meinten, «den Gefährten aus dem eigenen Lager
überzeugen, den Gleichgestimmten und Gleichgesinnten den Rücken stärken,
während es im Gegenteil den Außenstehenden und Andersdenkenden - also
in diesem Falle zweifellos die grosse Mehrzahl - zu Totschweigen oder schärfster

Ablehnung herausfordere». In der Tat schlage ich mich zu dieser großen
Mehrzahl und muß das Buch mit aller Entschiedenheit verwerfen. Gewiß
steht es jedem frei, die Bereicherung seines Erlebens auch mit Hilfe von Drogen
zu realisieren, wenn er darin ein erstrebenswertes Ziel sieht. Desgleichen
können Schilderungen des in den Räuschen Erfahrenen unter bestimmten
Bedingungen eine psychologische, psychopathologische oder (und) ästhetische

bzw. künstlerische Relevanz gewinnen. Verknüpft sich damit außerdem
die Absicht, dem kontemplationsfeindlichen, die zunehmende Vermassung
fördernden Westen das Recht der mystischen Seinshaltung vorzudemonstrie-
ren - obwohl es ein völlig hoffnungsloses Unterfangen sein dürfte -, so mag
sich auch darin noch eine liebenswerte romantische Schwärmerei bekunden.
Aber wenn damit grobe Mängel in der sachlichen Orientiertheit zusammengehen,

wird die Angelegenheit fatal. Gelpke schreibt etwa: «der Orientale
steht zum Phänomen 'Rausch' in einem grundsätzlich anderen Verhältnis
als der Abendländer. Für diesen ist die Realität die Außenwelt. Infolgedessen
wird er immer versucht sein, jede Lebensform, jede Ansicht und überhaupt
alles, was den Menschen vom äußeren Tun abhält, als 'Flucht' vor und aus

der Realität zu verurteilen. Der Orientale nimmt den entgegengesetzten
Standpunkt ein: für ihn ist der 'Weg nach innen', die mystische Reise, die
einzige Wirklichkeitserfahrung, die Zeit und Raum, und damit die Schleier
des Vergänglichen durchstößt. Daher 'flieht', von ihm aus gesehen, wer nach
außen lebt: der Tatmensch». Jeder auch nur oberflächlich mit dem
abendländischen Denken Vertraute weiß, daß die Frage, was «Realität» sei, ein
schweres umstrittenes Problem ist. Und wenn der Verfasser behauptet, die
Wirkung der magischen Drogen «zwinge» das Individuum dazu, die Existenz
einer «letzten Wirklichkeit» oder einer außerraumzeitlichen bzw. «überzeitlichen

Realität in sich selbst zu erfahren», was ein «ungeheurer Vorteil» sei,
so hätte ihn die wissenschaftliche einschlägige Literatur darüber belehrt, daß
wenigstens die westlichen Versuchspersonen ihre Rauscherlebnisse nur selten
im Sinne einer «mystischen Wirklichkeit» oder «Absolutheitserfahrung»
deuten - von der Unbestimmtheit dieser Ausdrücke ganz abgesehen. Vollends
verwerflich ist die Verantwortungslosigkeit, mit welcher der Autor über die
Gefahren der Freigabe der Rauschmittel zum mindesten im Westen
bagatellisierend meint hinweggehen zu dürfen. Und schließlich gibt er sich das
Ansehen eines überlegenen «Esoterikers», das uns von den sektiererischen Zir-

302



kein mit pseudoaristokratischem Getue vertraut genug ist - in Wirklichkeit
verrät sich darin nur eine peinliche Niveau- und Geschmacklosigkeit.

H. Kunz

Seele -Entwicklung-Leben. Francke Verlag, Bern und München 1966.

Der Band, aus einem Zyklus kulturhistorischer Vorlesungen der Berner
Universität im Wintersemester 1964/65 hervorgegangen, vermittelt eine
vorzügliche Ubersicht des gegenwärtigen Standes der im Titel angedeuteten
Probleme. Er enthält die folgenden Beiträge: O. Gigon: Seele, Leben,
Entwicklung in der Antike; H. Schär: Seele - Entwicklung - Leben im
Lichte der Religionen; W. Hofer: Seele und Leben im Entwicklungsbegriff
der Historie; P.-A. Tschumi: Leben, Entwicklung und Seele im Lichte
moderner Biologie; H. Walther-Büel: Die leib-seelische Beziehung in neuro-
psychiatrischer Sicht; R. Meili: Seele und Persönlichkeit in der Psychologie;
Th. Spoerri: Persönlichkeitsverwirklichung und -Verfehlung im Lebenslauf;
G.W. Locher: Natürliches, geschichtliches, ewiges Leben; W. Scherrer:
Schlußbetrachtungen.

H. Kunz

Eugène Dupréel: L'homme et l'œuvre. Ed. de l'Institut de Sociologie,
Université libre de Bruxelles, et numéro spécial de la Revue Inter
nationale de Philosophie (83-84), 22e année, 1968, fascicules 1-2,
240 p.

La mémoire d'Eugène Dupréel, décédé le 14 février 1967, a été honorée
en un colloque international réuni par l'initiative de ses anciens élèves de
l'Université Libre de Bruxelles. L'œuvre multiple et la longue activité du
philosophe pluraliste qui fut logicien, sociologue éminent, et avant tout
moraliste, y est évoquée en une vingtaine de contributions accompagnées
d'une bibliographie et d'extraits des carnets du maître de l'Ecole de Bruxelles.
Les contributions - exposés, résumés, réflexions critiques - sont ordonnées en
trois groupes consacrés l'un à la philosophie générale du théoricien des

Valeurs, le second à l'œuvre théorique et pratique du sociologue auteur du
Rapport social et du Traité de sociologie, le troisième aux conceptions de la
philosophie antique de l'auteur du Problème de Socrate et des Sophistes (P. M.
Schuhl, G. Calogero, P. Aubenque). Citons, parmi les communications de

philosophes étrangers, G. Davy : Le rapport social est-il le tout de la philosophie de

Dupréel?, T. Kotarbinski: La philosophie de la technique de Dupréel, F. Gonseth:
Le contexte d'ouverture dans la pensée d'E. Dupréel. L'émouvante évocation de
M. Barzin, la caractéristique de la philosophie morale de Dupréel tracée par
G. Bastide, l'unité donnée à l'ensemble de l'hommage par la pensée de
Ch. Perelmann, les témoignages de disciples et d'amis font que ce volume
donne une très heureuse idée de la personne autant que des théories du
philosophe belge dont l'originalité et l'indépendance étaient bien connues
et appréciées de plus d'un philosophe suisse.

D. Christoff

303



Giornale di metafisica, Gênes, Année XXIII, 15 janvier - février 1968,

N. 1

Article: Leo Gabriel, Natura, storia, libertà e la logica integrale (continuation).
Notes critiques sur la philosophie contemporaine :

Peter Kampits, La mort et la révolte dans la pensée d'Albert Camus. L'auteur veut
montrer combien la prise au sérieux de l'existence de la mort marque en
profondeur l'œuvre de Camus, du Mythe de Sisyphe à L'homme révolté.

Pietro Faggiotto, L'unificazione del sapere. Examen critique des communications

présentées au XXe Congrès national de philosophie de Pérouse sur le
thème de l'unification du savoir, par Marino Gentile, Vittorio Matthieu,
Enzo Paci et Ugo Spirito.

Dans ce même numéro de très nombreux comptes rendus, dont l'un
consacré à L'épistémologie de Madame A. Virieux-Reymond (PUF, 1966).

F.-L. Mueller

Rivista di filosofia, Turin, vol LIX - N. 2 — Avril-Juin 1968

N. Badaloni, Vico prima délia Scienza nuova. L'auteur entreprend d'étudier
trois exigences de la pensée de Vico qui, avant la Scienza nuova, constituent déjà
chez lui une problématique fondamentale: la signification de son temps, la
formulation d'une théorie de l'esprit et la formulation d'une théorie de l'ordre.

C. A. Viano, Marcuse o i rimorsi dell'hegelismo perduto. L'œuvre de Marcuse
est étudiée, dans son ensemble, avec le souci d'en dégager à la fois l'origine, le

sens et la valeur. L'auteur en reconnaît les mérites, mais il dénonce sévèrement
certaines virevoltes de cette pensée qui la fait rétrograde plutôt que progressiste.

Il voit en elle un cas typique de rhétorique, en tant que les garanties
invoquées par la «raison» marcusienne sont telles qu'il faut y croire.

R. Frondizi, La fondazione assiologica délia norma etica. Recherche sur la
légitimité et le fondement de la norme éthique. En face des éthiques traditionnelles,

qui mettent l'accent beaucoup plus sur les prohibitions que sur l'action

positive, l'éthique axiologique est seule capable d'orienter la vie dans un
sens créateur, tout en fournissant des critères de refus, de préférence et
d'élévation morale.

W. K. Frankena, Frondizi e i fondamenti delle norme morali. Critique amicale
des vues de M. Frondizi, exposées dans l'article précédent. L'auteur
conteste qu'une théorie purement axiologique puisse garantir véritablement le
fondement des normes morales. Dans une réplique à cette étude critique,
M. Frondizi insiste sur le fait que la considération des multiples facteurs
constituant la situation ne conduit pas à une hiérarchie axiologique linéaire
et en quelque sorte immuable, mais au contraire complexe et variable.

F.-L. Mueller

304


	Besprechungen = Comptes rendus

