
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 28 (1968)

Buchbesprechung: Pour saluer Marcel Reymond

Autor: Gagnebin, Charles

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Etude critique - Rezensionsabhandlung

Pour saluer Marcel Reymond

Les Editions de La Baconnière que dirige Hermann Hauser publient, grâce
à Mlle Berthe Reymond et quelques amis, un volume commémoratif de
Marcel Reymond qui fut, président, entre 1955 et 1957, de la Société suisse de

philosophie: Marcel Reymond, Un philosophe au service des valeurs humaines,
textes et témoignages1. On y trouve onze témoignages d'amis, mais aussi et
d'abord trois textes de Marcel Reymond lui-même dont les deux premiers
sont inédits: La philosophie des valeurs et l'homme d'action et La condition de la
raison philosophique selon Pierre Thévenaz. Le troisième texte, précieux lui aussi

en ce qu'il brosse en cinquante pages Les courants et les représentants principaux
de la métaphysique dans la première moitié du XXe siècle, a paru en 1962 dans le
t. XXII des Studia philosophica. Le volume apporte enfin une bibliographie
établie par les soins de Pierre Gavin: elle témoigne du vaste horizon
intellectuel et des préoccupations philosophiques de Marcel Reymond.

On l'apprend par l'hommage que lui rend Fernand Brunner: Marcel
Reymond s'est donné trois formations successives, à l'Ecole Normale (1920—

1923) puis à la Faculté des lettres de Lausanne (1924—1928), enfin à l'Ecole
des Chartes à Paris (1936-1937). Il en sortit premier sur quatre-vingts
candidats, lauréat du Prix Pol Neveux. Sa carrière a été celle d'un bibliothécaire

qui, comme l'évoque J.-P. Clavel, a mis sa mémoire exceptionnelle, sa

capacité judicieuse de choix et sa vaste culture (il savait sept langues) au
service des livres et des lecteurs de la Bibliothèque de Lausanne. Dès 1937,
il collabora à la bibliographie internationale de la philosophie et, par sa

compétence, sut donner à la Suisse la place qui lui revient dans un domaine
parfois négligé. Rappelant cela, Daniel Christoff dit aussi l'ampleur
européenne de sa culture, la sorte d'union, à la fois délicate et ferme en lui, de

l'esprit et de la nature, et encore la «bonne action romande» (p. 145) que
constitue sa thèse de doctorat, soutenue en 1949, sur La philosophie de J.-J.
Gourd.

Soucieux de tenir compte tout ensemble de son propre caractère, des

personnes qu'il rencontrait et des circonstances extérieures, Marcel Reymond
adoptait généralement une attitude faite de prudence et de souplesse
diplomatique, mais l'éveil de son attention se tempérait d'un sourire dontJ.-Claude
Piguet a relevé l'humaine délicatesse. Maurice Gex, son ami le plus proche,
souligne bien son profond besoin de justice qui s'exprimait, en particulier,
dans sa volonté de faire valoir le mérite des autres. A cet égard, le sens de

1 Neuchâtel, La Baconnière, 1968, collection «Langages».

13 Studia Philosophica XXVIII 185



l'amitié l'emportait encore sur celui de la justice, car il savait se mettre
intentionnellement (et avec quelle douceur!) au point de vue de ceux qu'il
prenait en considération. Indépendants les uns des autres, les témoignages
des collaborateurs concordent: Maurice Gex, J.-L. Galay, D. Christoff,
J.-P. Clavel, F. Brunner, J.-Cl. Piguet, H. Rebeaud, S. Guex, M. Ballenegger,
N. Cantacuzène disent tous la qualité et le dévouement de son amitié; le
soussigné rappelle l'équilibre, chez Marcel Reymond, entre l'amitié envers
les hommes (lui-même y compris) et l'amitié envers la vérité. Car la
philosophie, sorte de luxe que ce bibliothécaire s'accorda, lui apportait surtout
l'élucidation du fondement même de sa vie et son orientation pratique.

Sous l'influence conjuguée d'Arnold Reymond et d'H.-L. Miéville, mais
aussi (écrit M. Gex) grâce à l'enseignement qu'il reçut de Max Schier, Marcel
Reymond s'est tourné vers la philosophie des valeurs dont il a donné un
exposé panoramique dans le premier texte de cet ouvrage. Elle a d'abord
l'avantage d'une universalité de fait: «Le problème des valeurs naît de lui-
même dans chacune de nos existence» (p. 17) en ce que nous assignons
des fins à notre connaissance, à notre action, à notre production (technique,
artisanale, artistique). La valeur apparaît aussitôt sous deux aspects distincts,
quoique non séparables, comme «ce qui est désiré en fait» et ce qui est

«désirable en droit» (p. 17). Si l'activité d'une pensée est «philosophique en
ce qu'elle valorise les données qu'elle reconnaît» (p. 106), il en résulte
qu'aucun homme ne se passe de philosophie, qu'une philosophie des valeurs
met l'accent sur le sujet humain et l'orientation de la vie des hommes plutôt
que sur la connaissance des objets et du monde, enfin que l'essentiel consiste
à élaborer une table des valeurs à la fois réfléchie et bien fondée : non seulement

universelle en fait, mais en droit. S'il y a unité idéale des valeurs,
pourquoi y a-t-il pluralité des philosophies? Ces différences ne font scandale

que pour les ignorants: elles s'expliquent par l'insertion du moi personnel
dans chaque philosophie, par la mobilité des rapports entre l'homme
extérieur et l'homme intérieur. «Nous avons là, écrit Maine de Biran dont
Marcel Reymond recueille la leçon, la première et vraie cause de ce qu'on
appelle les divergences ou oppositions des systèmes de philosophie. Les ignorants

seuls prennent pour des oppositions les simples différences de point de vue
qui s'attachent tantôt à l'homme extérieur, tantôt à l'intérieur, et qui saisissent
celui-ci surtout sous des faces diverses ou dans divers degrés d'intériorité»2.
On s'étonnera donc moins de la diversité des philosophies qui a l'avantage de

mettre en lumière un certain degré de subjectivité de toute recherche (y
compris la recherche scientifique), mais de la tardive apparition de la
philosophie des valeurs, - au XIXe siècle, en Allemagne d'abord, avec Lotze.
Sans doute, la réflexion philosophique sur les fins remonte à l'Antiquité
grecque, à Socrate, Platon, Aristote, aux stoïciens avec les notions de bien,
de souverain bien et de perfection. De leur côté, les philosophes chrétiens ont
renouvelé le problème. Mais la philosophie des valeurs dérive surtout de la

2 Maine de Biran, Journal (28 octobre 1819), éd. H. Gouhier, t. II, p. 245, et
Marcel Reymond, Textes et témoignages, p. 131.

186



distinction établie par Kant entre l'usage théorique et l'usage pratique de la
raison : on comprend mieux que, par suite aussi du mouvement romantique,
la philosophie des valeurs ne surgisse comme telle qu'au XIXe siècle avec
Lotze précisément, puis Nietzsche, sans oublier Karl Marx (il n'est pas fait
mention des économistes autrichiens Menger, von Wieser, von Boehm-
Baverk). Au XXe siècle, elle se développe chez de nombreux philosophes
parmi lesquels on compte H. Rickert, Max Scheler, W. Stern, Nicolai
Hartmann et, dans le domaine d'expression française, Louis Lavelle, René Le
Senne, Eugène Dupréel, Raymond Ruyer.

Quelle origine les valeurs ont-elles? Est-ce l'objet qui suscite la valorisation?
Alors les valeurs se découvrent, comme le pensent les réalistes tels que
Scheler, Hartmann, A.-N. Whitehead. Au contraire, le sujet humain crée les

valeurs en les inventant: voilà ce que pensent les idéalistes comme Fichte,
Nietzsche, Rickert et, à leur suite, Heidegger, J.-P. Sartre, R. Polin. Marcel
Reymond, suivant Arnold Reymond sur ce point, estime qu'il est impossible
d'émettre un jugement d'existence nue, pur de toute appréciation. Car tout
jugement, quel qu'il soit, attribue ou nie une ou plusieurs qualités qui sont en
quelque manière inhérentes à l'objet même et, par conséquent, au donné

que le sujet sentant ou pensant envisage. Il y a là un réalisme. D'où l'erreur
de ceux qui relèguent les valeurs dans le domaine du subjectif, comme si

l'objectivité revenait seule aux domaines scientifiques du démontrable et du
vérifiable. Mais ce réalisme devient critique, par la mise en évidence de
l'activité du sujet pensant qui participe à l'élaboration de la valeur. Ce
«semi-réalisme» (p. 25) se rattache lointainement à Leibniz, puis, plus près
de nous, à J.-J. Gourd, Bergson, Lavelle, M.-F. Sciacca, Raymond Ruyer.

Il y a plusieurs espèces de valeurs (vitales, économiques, affectives, intellectuelles,

esthétiques, morales, sociales, juridiques, religieuses) et, dans l'effec-
tuation des valeurs par un sujet humain (ou par un groupe d'hommes), il peut
y avoir conflits de valeurs. Marcel Reymond en est très conscient, mais il
insiste peu sur ce point, bien qu'il soit persuadé du «tragique qui s'attache
à la nature et à la condition de l'homme, comme à la condition de l'esprit
dans le monde» (p. 106). Pour éviter le plus possible les conflits de valeurs
qui dégénèrent en conflits entre hommes et, à la limite, en guerres, il faut
bien hiérarchiser les valeurs. La condition fondamentale des valeurs réside dans
la réalité de l'existence humaine: écartant à la fois l'égoïsme et la volonté de

puissance, Marcel Reymond dégage clairement la primauté des valeurs
vitales, méconnues en particulier par Louis Lavelle: «La valeur vitale prime
la valeur économique, parce qu'elle enveloppe toutes les valeurs de la
personne, dont elle est la condition» (p. 17) ; elle est même la «condition
fondamentale de toutes les autres, valeurs économiques comprises» (p. 36, note 1).
Voilà posé le premier jalon de la hiérarchie des valeurs qui, avec la santé

corporelle (santé individuelle et santé publique) met en relief l'importance
de la personne. Avec Berdiaeff et, avant lui avec Vinet, Charles Secrétan et
Renouvier, la philosophie de la personne peut objecter «aux existentialistes
athées qu'il y a un salut pour l'homme, aux marxistes que le salut ne peut
être exclusivement social, collectif; les conditions sociales de la vie sont certes
importantes et loin d'être toujours et partout satisfaisantes; mais elles ne

187



résolvent pas à elles seules tous les problèmes humains» (p. 73). Pour reconnaître

l'unité interne des valeurs et leur convergence propre, il importe de
remonter jusqu'à leur commune source, c'est-à-dire jusqu'à «l'Absolu de la
valeur, Dieu» (p. 40). Cette unité ultime des valeurs ne supprime pas
l'originalité spécifique des différentes valeurs, car il faut distinguer cause et
condition, «les valeurs inférieures n'étant que des conditions d'apparition,
non des causes des valeurs supérieures» (p. 41). En rejetant toute primauté
exclusive d'une espèce de valeur sur les autres, Marcel Reymond recherche
un équilibre des valeurs qui réconcilie la nature et l'esprit, et oriente une
action qui préfère la justice à l'efficacité immédiate. Le réalisme critique
conduit à un humanisme actif.

Marcel Reymond n'a cessé de garder une certaine confiance, critique elle
aussi, dans le pouvoir de la raison et c'est pourquoi il ne peut faire sienne la
mise en question de la raison à laquelle procède Pierre Thévenaz. D'où
chez Marcel Reymond, le regain d'intérêt pour la métaphysique et son
remarquable panorama du renouveau de la métaphysique dans la première
moitié du XXe siècle. On ne peut résumer un tel coup d'œil d'ensemble;
disons seulement qu'il est généralement exact et met en relief surtout l'œuvre
de Nicolai Hartmann, «une œuvre monumentale, qui cherche encore sa

pareille en notre temps» (p. 84). Les orientations métaphysiques de Karl
Jaspers, d'A.-N. Whitehead et de Raymond Ruyer m'ont paru particulièrement

bien caractérisées.
Par sa composition générale, par le ton mesuré des hommages, ce volume

est un bon témoin de la pensée philosophique et de la personne de Marcel
Reymond. Il a trouvé lui-même dans la philosophie des valeurs le mode de

synthèse qui l'orienta. Ce mode offre des avantages incontestables, parfois
même incomparables, bien qu'il laisse de côté (c'est là sa limite) les problèmes
qu'une philosophie de l'être (nullement fermée, mais soucieuse d'insérer la
critique) tente d'expliciter. Quoi qu'il en soit, la position de Marcel Reymond
a l'inestimable mérite de maintenir la distinction entre le fait et le droit,
entre ce qui est désiré en fait et ce qui est désirable en droit. Par là, elle sait
écarter les différents positivismes réducteurs du droit au fait, et elle invite à
rechercher une sagesse dont la noble inspiration ne saurait méconnaître
l'injustice de certaines situations de fait (collectives ou individuelles). Elle
entend y remédier par une pratique inspirée par le respect de la dignité
humaine. Comme W. Stern, Marcel Reymond a cherché au-delà du morcellement

actuel du savoir l'unité plus profonde de la connaissance et de l'action,
de l'esprit et de la nature, et en a trouvé le principe dans la philosophie des

valeurs.

Charles Gagnebin

188


	Pour saluer Marcel Reymond

